Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Mutmassungen uber den Ort des Gliicks in der Ethik der Neuzeit
Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 56/97

ANTON HUGLI

Mutmassungen iiber den Ort des Gliicks
in der Ethik der Neuzeit

Mit der Geburt der Moderne, so lautet die gidngige These, wech-
selt die Ethik ihren Gegenstand: Die von der Antike her massgebliche
Frage, wie ein Leben aussehen muss, wenn es — im Sinne der eudai-
monia — gelingendes oder gliickliches Leben sein soll, wird abgelost
durch die Frage, welche Pflichten ich gegeniiber den andern habe und
was ich in bezug auf den andern tun soll. Die moderne Ethik, mit ei-
nem Wort, sei keine Strebens- oder Willensethik, sondern eine
Sollensethik, und in einer Sollensethik habe die antike Frage nach
dem wahren Gliick keinen Ort mehr'. Dies kann man in der Tat expli-
zit fiir Kant zeigen, es gilt aber auch fiir den Utilitarismus.

Aus Kants Sicht kann man sowohl subjektiv wie objektiv nach
dem Gliick fragen: in bezug auf unser subjektives Gliicksgefiihl ndm-
lich oder im Hinblick auf mehr oder weniger objektive Kriterien einer
gliicklichen Verfassung des Menschen. Aber eine solche objektive
Bestimmung des Gliicks im Sinne der Vollkommenbheit ist nach Kant
letztlich leer, unbestimmt und zirkuldr? — indem man stillschweigend
jene Verfassung als gut erklart, die man ohnehin schon anstrebt, und
das angestrebte Gute de facto allein danach beurteilt, wie weit es uns
subjektives Gliicksgefiihl verschafft. Mit anderen Worten: Es gibt

1 Als Auftakt zur breiten Wiederbesinnung auf ethische Fragen gilt der Sam-
melband von M. RIEDEL (Hg.), Rehabilitierung der praktischen Philosophie,
2 Bde., Freiburg 1972, in dem allerdings der Begriff des « guten Lebens »
noch kaum thematisiert wird.
Der Unterschied zwischen antiker und neuzeitlicher Ethik ist vor allem durch
die Einwinde der sogenannten Neoaristoteliker (vgl. dazu etwa
H. SCHNADELBACH, «Was ist Neoaristotelismus ?», in: W, KUHLMANN
(Hg.), Moralitit und Sittlichkeit, Frankfurt a.M. 1989, S. 38-63) gegen die
universalistischen Spielarten der Sollensethik wieder ins Bewusstsein geriickt
worden. (Zur Replik vgl. J. HABERMAS, Erlduterungen zur Diskursethik,
Frankfurt a.M. 1991, S. 77ff.). Eine gute Darstellung des Grundgegensatzes
zwischen antiker und neuzeitlicher Ethik gibt E. TUGENDHAT, Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, S. 33-56.

2 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. IV, S. 443.

33



kein objektives Kriterium fiir Gliick ; es bleibt nur das subjektive Kri-
terium des Gliicksgefiihls, und dies bedeutet : Jeder muss selber sehen,
ob das, was er will, ihn gliicklich macht. Eine objektive, allgemeingiil-
tige Begriindung gibt es hier — ganz anders als bei den moralischen
Sollensurteilen — nicht. Fiir Kant gilt darum dasselbe wie fiir den
Benthamschen Utilitarismus : Es lésst sich inhaltlich nicht unterschei-
den zwischen den hoheren und wahren und den sogenannten niedrigen
Freuden. Gliick kann alles sein, was uns eher Lust als Leid verschafft.

Die Frage nach dem Gliick ist allerdings, wie man weiss, nie vol-
lig verstummt. Unter verschiedensten Begriffen und in unterschiedli-
chen Kontexten hat sie sich — mit wachsender Intensitit — erneut wie-
der zu Wort gemeldet: bei Kierkegaard, Nietzsche und in der Exi-
stenzphilosophie, in der Psychoanalyse, der humanistischen Psycho-
logie und im Marxismus, in zentralen Begriffen und Schlagwortern
der Nachkriegszeit, den Begriffen des Selbstseins® und der Selbstwahl
etwa, der Selbstverwirklichung* oder der Gesundheit im Sinne der
neuen Definition der World Health Organisation — « Health as a state
of complete physical, mental and social well-being» — und nicht zu-
letzt unter dem Schlagwort der « Lebensqualitidt » — so unter Prasident
Johnson in den USA, Willy Brandt in Deutschland — in der Politik und
schliesslich — tiber J. W. Forrester’ und den ersten Bericht des Club of
Rome® — weltweit auch in der politischen Okonomie. Zur Zeit feiert
das Thema «Gliick und gutes Leben», wie die wachsende Zahl der
Publikationen und Symposien beweist, auch in der Philosophie Kon-
junktur’.

3 Vgl Verf, Art. «Selbstsein», in: Historisches Wérterbuch der Philosophie,
hg. von J. RITTER und K. GRUNDER, Bd. 9, Basel/Stuttgart 1995, Sp. 520-
528.

4 Vgl. G. GERHARDT, Art. «Selbstverwirklichung », in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 9, Sp. 556-560.

5 J. W. FORRESTER, Urban Dynamics, Cambridge/Mass. 1969 ; ders., World

Dynamics, Cambdrige/Mass. 1971.

D. MEDOWS u.a., Die Grenzen des Wachstums, Stuttgart 1972,

Aus der Fiille der Titel vgl. etwa G. BIEN (Hg.), Die Frage nach dem Gliick,

Stuttgart-Bad Cannstatt 1978 ; R. NOZICK, The Examined Life. Philosophical

Meditations, New York 1989 ; H. KRAMER, Integrative Ethik, Frankfurt a.M.

1992 ; E. F. PAUL/F. D. MILLER JR./J. PAUL, The Good Life and the Human

Good, Cambridge 1992; J. ANNAS, The Morality of Happiness, Oxford

1993 : M. FORSCHNER, Uber das Gliick des Menschen, Darmstadt 1993

M. SEEL, Versuch iiber die Form des Gliicks, Frankfurt a.M. 1995; U. WOLPF,

Die Suche nach dem guten Leben. Platons Friihdialoge, Reinbek b. Hamburg

1996. Ein besonders bemerkenswertes Dokument ist die von Martha

~N

34



Fiir eine totgesagte Sache hat sich das gute Leben als erstaunlich
lebendig erwiesen. Gibt es dafiir nur eine zufillige historische Erkla-
rung, oder hat dieses Phdnomen auch tieferliegende, systematische
Ursachen ?

Meine Vermutung und meine These ist ein Sowohl-als-auch: Die
historischen Bedingungen der Moderne provozieren einen Funktions-
wechsel der Moral, der nun allerdings seine eigene Logik zu entfalten
beginnt. Das wechselvolle Geschick der Gliicksfrage ist mit der Ent-
faltung dieser inneren Logik auf das Engste verkniipft. Der folgende
Versuch, diese Logik nachzuzeichnen, kann darum verstanden werden
als die im Titel angekiindigte Mutmassung iiber den Ort des Gliicks in
der Ethik der Neuzeit. Hier zunidchst das historisch Kontingente in
Form einer Kurzgeschichte.

Die historische Kurzgeschichte :
Ethik unter den Bedingungen der Moderne

Unbestrittene Pramisse der Antike und des Mittelalters war, dass
die Welt ein wohlgeordneter Kosmos sei, eine auf « Freundschaft und
Schicklichkeit und Besonnenheit und Gerechtigkeit» beruhende
« Gemeinschaft von Himmel und Erde, Goéttern und Menschen »®.
Weil es diese kosmische Ordnung gibt, sind wir auch in der Lage, uns
selbst und unser gemeinsames Leben zu ordnen, indem wir eine Men-
schengemeinschaft schaffen, deren Ordnungsgesetze den ewigen Ge-
setzen der Natur entsprechen. Das Gesetz des Kosmos ist gleichsam
Garant fiir die moralische Ordnung der menschlichen Welt; denn es
ist dieselbe gottliche Vernunft, die der Natur innewohnt und durch
alle Vernunftwesen hindurchgeht und ihr Tun und Lassen regelt®. Im
Einklang mit diesem ewigen Gesetz der Natur zu leben — was das

Nussbaum und Amartya Sen herausgegebene Studie des « World Institute of
Development Economics Research» (M. NUSSBAUM/A. SEN (Hg.), The
Quality of Life, Oxford 1993).

PLATON, Gorgias 507 e-508 a.

9 «Es muss», wie der Stoiker Chrysipp zu Beginn seines Werkes tiber den No-
mos sagt, « die Autoritit sein, die bestimmt, was sittlich schon und was héss-
lich ist, muss Herr sein und Fiihrer fiir die von Natur zur staatlichen Gemein-
schaft veranlagten Wesen, und demzufolge die Richtschnur geben fiir das,
was gerecht und ungerecht ist, indem es befiehlt, was getan werden soll, und
verbietet, was nicht getan werden darf» (H. V. ARNIM, Stoicorum veterum
fragmenta, Leipzig 1903, Bd. 3, S. 314).

o0

35



immer, je nach Schule, heissen mag —, das ist auch schon das gesuchte
gute und gliickliche Leben fiir den Einzelnen sowohl wie fiir die Ge-
meinschaft'.

Mit der beginnenden Neuzeit zerfillt der Glaube an eine von
Ewigkeit vorgegebene moralische Ordnung der Welt. Die Berufung
auf eine solche Ordnung wird — wie die Religionskriege drastisch vor
Augen fiihren — selber zur Quelle des Streits. Wenn es iiberhaupt eine
moralische Ordnung geben soll, dann ist es nicht eine Ordnung, die
man irgendwo entdecken kann, sondern eine Ordnung, die erst noch
erfunden und geschaffen werden muss — ein Gedanke, der in der
Lehre vom Gesellschaftsvertrag am klarsten zum Ausdruck kommt
und sich in den neuzeitlichen Vertragstheorien der Gesellschaft, von
Hobbes iiber Locke bis zu Rousseau, niedergeschlagen hat. Der
Staats- oder Gesellschaftsvertrag ist die Antwort auf die Frage, wie
die von Natur oder aufgrund geschichtlicher Entwicklung zum Ego-
ismus, zum amour propre neigenden Menschen eine Form des Zu-
sammenlebens finden konnen, die ihrer Feindseligkeit ein Ende setzt.
Die Zustimmung zum Vertrag bedeutet, dass man sich freiwillig unter
den Zwang des Staates begibt, um so die Ordnung durchzusetzen, die
zwar jeder als verniinftig einsieht, aber an die — bei dem unausrottba-
ren Hang zum Bosen — sich keiner halten wiirde. Falls man jedoch —
unter anderen anthropologischen Voraussetzungen — davon ausgeht,
dass der Mensch nicht erst von aussen zu ordnungsgeméssem Verhal-
ten gezwungen werden muss, sondern als autonome Person seinen
natiirlichen Trieben und Neigungen entgegenzutreten und sich selbst
zu zwingen vermag, tritt an die Stelle der legalen Ordnung die morali-
sche Ordnung im engeren Sinne, deren Verbindlichkeit allein darin
besteht, dass ich ihr zu folgen bereit bin. Diese verinnerlichte morali-
sche Ordnung steht — wie bei Kant — im Zeichen des Imperativs, so zu
handeln, dass die Maxime meines Willens «jederzeit zugleich als
Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten konne »''. Jeder hat
aus und fiir sich selbst, in seinem Gewissen, die Aufgabe zu 16sen, die
nach der Vertragstheorie alle Mitglieder der Gesellschaft gemeinsam
zu losen haben: jenes Gesetz zu finden, das «unsere Freiheit dahin

10 Vgl. dazu E. TOPITSCH, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, Wien
1958, S. 47ff.
Wie Sokrates in Platons Gorgias darlegt, ist ein Mensch nur gut, wenn er tut,
was sich gebiihrt: gerecht zu sein gegeniiber den Menschen und fromm ge-
geniiber Gott (Gorgias 507 b).

11 1. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, Akad.-Ausg. V, S. 90

36



einschrankt, dass sie mit jedes anderen Freiheit und eben dadurch mit
dem gemeinen Besten zusammen bestehen kénne »'2, und in eigener
Instanz die Rechte und Pflichten zu bestimmen, die sich aus diesem
Gesetz ergeben.

Nicht die Tatsache also, dass die moderne Ethik eine Sollensethik
ist, ist das Entscheidende, sondern ihre neue Funktionsbestimmung :
dass sie eine friedensstiftende, konfliktverhindernde und konfliktlo-
sende Ethik zu sein hat.

Diese moderne Zweckbestimmung der Ethik oder besser der Mo-
ral (als der Inbegriff der von der ethischen Theorie legitimierten Nor-
men) ist derart selbstverstandlich geworden, dass sie geradezu zum
definiens von «Moral » erklart wurde, als moralisch, so oder dhnlich
lauten die zumeist iiblichen Definitionen, konne ein Urteil nur dann
gelten, wenn es dazu dient, « Interessenkonflikte »'* zu bewiltigen und
«eine Ordnung in den sozialen Beziehungen herzustellen »'.

Was aber heisst dies fiir die Ethik selbst ? Damit ein ethisches
Prinzip diese Ordnungsfunktion der Moral {iberhaupt erfiillen kann,
muss es bestimmten Bedingungen gentigen kénnen. Zu ihnen gehoren
logische Bedingungen wie etwa die folgenden : Das betreffende mora-
lische Prinzip muss in jedem Konfliktfall mindestens eine der umstrit-

12 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 780, Akad.-Ausg. III, S. 492.

13 Vgl. P. LORENZEN/O. SCHWEMMER, Konstruktive Ethik und Wissenschafts-
theorie, Mannheim/Wien/Ziirich 1975, S. 150.

14 V. KRAFT, Rationale Moralbegriindung, Wien 1963, S. 39.
Hier einige Beispiele :« What makes us call a judgement ‘ethical’ is the fact
that it is used to harmonise people’s actions » (S. TOULMIN, Reason in Ethics,
Cambridge 1950, S. 145). Wir hoffen, «that ethical thinking can provide a
reasonable adjudication of conflicts of interest” (R. B. BRANDT, Ethical
Theory, Englewood Cliffs, N.J. 1959, S. 263). Die Funktion « for moral impe-
ratives I take to be something like that of telling us how to choose between
the interests or wants of two or more individuals when these interests or
wants conflict with one another» (D. W. HASLETT, Moral Rightness, Den
Haag 1974, S. 26). «Der Ethik sei nun die Aufgabe gestellt, die Prinzipien
der Konfliktbewiltigung [...] aufzustellen » (LORENZEN/SCHWEMMER, Kon-
struktive Ethik und Wissenschaftstheorie, S. 150). Die Liste solcher und dhn-
licher Definitionen von Ethik oder Moral liesse sich beliebig erweitern.
Selbst dort, wo Begriffe wie «soziale Harmonie» oder « Konfliktbewilti-
gung » nicht schon in der Definition moralischer Prinzipien auftauchen, wird
entweder — wie bei R. Firth, R. M. Hare und J. Rawls — ein formaler Apparat
entwickelt, der auf die Wahl harmonisierender Prinzipien hin angelegt ist,
oder es werden, wie bei P. Strawson, G. Warnock und H. A. Hart, harmoni-
sierende Prinzipien wie «benevolence », «non-maleficence » und « fairness »
zum notwendigen Inhalt jeder Moral erklirt.

37



tenen Alternativen als die moralisch zuldssige auszeichnen konnen. Es
darf — gemiss dem von den Okonomen zum Axiom erhobenen Pareto-
oder Effizienzprinzips — nicht zulassen, dass eine Handlungsalterna-
tive, die von mindestens einer Person in bezug auf eine andere Alter-
native als schlechter und von niemandem als besser beurteilt wird, zu
einer ethisch zulédssigen erkldrt wird. Eine besonders auffillige Eigen-
schaft diirfte die der (personenneutralen) Universalisierbarkeit sein,
die an sich sehr schlicht daher kommt und doch erhebliche normative
Kraft zu entwickeln vermag. In ihrer einfachsten Form besagt sie: Ob
eine Handlungsalternative als ethisch zuldssig bezeichnet wird oder
nicht, darf nicht von den Namen, d.h. von der numerischen Identitat
der beteiligten Akteure abhdngen. Konkret heisst dies: Den Akteuren
wird zugemutet, ein moralisches Urteil zu akzeptieren, unabhangig
davon, in welcher Rolle sie sich jeweils befinden. Sie miissten sich
jene Haltung der personlichen Distanz sich selbst gegeniiber zu eigen
machen, der Humphrey Bogart in der Schlussszene von Casablanca
auf seine Weise Ausdruck verliehen hat: « Look I’'m no good at being
noble, but it doesn’t take much to see that the problems of three little
people don’t amount to a hill of beans in this crazy world ».

Wenn man an moralische Prinzipien diese aus der modernen
Funktionsbestimmung der Moral als Konfliktmoral erwachsenden
Anspriiche stellt, wird es in der Tat hochst schwierig, mit Konzeptio-
nen des guten Lebens zu operieren. Um diese Konsequenzen deutlich
zu machen, will ich im folgenden einige grundlegende Unterschei-
dungen einfiihren.

Zielbezogene und zielsetzende Prinzipien

Der Zustand der Konfliktfreiheit kann auf zwei grundsitzlich ver-
schiedene Weisen erreicht werden: (1) Die Moral sagt jedem Einzel-
nen, was er zu tun und zu lassen hat, und die Konfliktlosigkeit ist eine
Folge davon, dass jeder tut und lédsst, was die Moral ihm sagt. (2) Die
Wahl der Ziele wird den Einzelnen iiberlassen, aber wo immer Kon-
flikte auftreten, sagt die Moral, wie sie gelost werden miissen. Im er-
sten Fall wirkt die Moral konfliktverhindernd, im zweiten konfliktlo-
send.

Die Prinzipien einer konfliktverhindernden Moral bestimmen
unmittelbar, was zu tun oder was zu lassen ist. Sie haben mit Konflik-
ten nur insofern etwas zu tun, als sie die Abwesenheit jedes Konflikts

38



garantieren. Eine konfliktlosende Moral hingegen lasst den Einzelnen
in der Wahl seiner Ziele und Zwecke frei; sie tritt erst auf den Plan,
wenn das, was der eine will, in Konflikt gerdt mit dem, was ein ande-
rer will. Sie steht gleichsam als Richterin iiber den streitenden Par-
teien und entscheidet, welche Partei berechtigt ist, ihre Ziele und In-
teressen zu realisieren, und welche auf die Realisierung ihrer Ziele zu
verzichten hat. Die Prinzipien einer konfliktverhindernden Moral sind
stets zielsetzend. Sie sagen dem Einzelnen, was er wollen soll und
wollen darf. Die Prinzipien einer konfliktlosenden Moral sind in der
Regel zielbezogen®, sofern sie erst im Konfliktfall sagen, was man
wollen und was man nicht wollen darf.

Zielbezogene Prinzipien sind Prinzipien zweiter Stufe'é; denn sie
setzen voraus, dass unabhéngig von ihnen bereits irgendwelche Ziele
verfolgt werden. Eine Handlung wird ausschliesslich danach beurteilt,
bis zu welchem Grad sie die gegebenen Wiinsche und Bediirfnisse der
von ihr betroffenen Personen zu befriedigen vermag oder auf welche
Weise sie die Chancen verteilt, diese Wiinsche zu befriedigen. Das
klassische Beispiel einer zielbezogenen ethischen Theorie ist der Uti-
litarismus, der eine Handlung dann und nur dann als richtig bezeich-
net, wenn der Gesamt- oder der Durchschnittsbetrag der durch sie er-

15 Diese Unterscheidung entspricht der Distinktion B. BARRYS (Political Argu-
ment, London 1965, S. 38ff.) zwischen « want-regarding » und «ideal-regar-
ding principles ». Diese Unterscheidung ist m.E. préziser als die in dhnlicher
Richtung zielende Unterscheidung HARES zwischen «interests» und
«ideals» (vgl. Freedom and Reason, London/Oxford/New York 1963 S. 137-
156) und die in der gegenwirtigen Diskussion iiblichen zwischen dem
« Richtigen» und dem «Guten» (vgl. etwa L. KOHLBERG, Essays on Moral
Development, Vol. 2: The Psychology of Moral Development, San Francisco
1984, S. 230ff. ; J. HABERMAS, «Lawrence Kohlberg und der Neoaristotelis-
mus », in: Erlduterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M. 1991, S. 83ff.). In
diesen Unterscheidungen wird in der Regel der Aspekt einer zielsetzenden
Moral zusammengeworfen mit dem davon zu unterscheidenden Aspekt der
Agenten-Relativitit.

16 Man beachte aber den Unterschied zwischen den metaethischen Bedingun-
gen, die — als formale Bedingungen zur Formung von moralischen Prinzipien
— Prinzipien zweiter Ordnung genannt werden kénnen, und den materialen
oder substanziellen zielbezogenen Prinzipien, die nur in Bezug auf die natiir-
lichen aussermoralischen Ziele der einzelnen Akteure Prinzipien zweiter
Stufe sind. — Diese Unterscheidung ist nochmals eine andere als die von R.
M. HARE (vgl. « Rawls’ Theory of Justice », in: N. DANIELS, Reading Rawls.
Critical Studies, Oxford 1975, S. 91f.) zur Kennzeichnung des Unterschieds
zwischen Akt- und Regelutilitarismus eingefiihrte Unterscheidung zwischen
einem « Stufe-1-Denken» und einem « Stufe-2-Denken ».

39



moglichten Wunschbefriedigung mindestens ebenso gross ist wie der
der Gesamt- oder Durchschnittsbetrag an Wunschbefriedigung bei je-
der alternativen Handlung. Zielbezogene Prinzipien miissen aber kei-
neswegs utilitaristisch sein. Rawls’ zweites Prinzip der Gerechtigkeit
etwa — demzufolge eine Handlung oder Politik, die nicht allen Betrof-
fenen gleiche Chancen zur Befriedigung ihrer Interessen gewihrt,
dann und nur dann berechtigt ist, wenn sie den meisten benachteilig-
ten Personen eine mindestens ebenso grosse Chance zur Wunschbe-
friedigung gibt wie jede alternative Handlung oder Politik — ist offen-
sichtlich ebenso zielbezogen wie die utilitaristischen Prinzipien ; denn
dieses Prinzip sagt mir erst dann, was ich tun soll, wenn bereits fest-
steht,was ich und was die anderen betroffenen Personen tun wollen'.

Als mogliche Konzepte des guten Lebens kommen in einer sol-
chen zielbezogenen Moral nur zwei Theorien in Frage: die hedonisti-
sche Theorie und die sogenannte Wunscherfiillungstheorie. Nach der
hedonistischen Theorie besteht das einzige Kriterium fiir « gutes Le-
ben» darin, wie wir dieses Leben subjektiv erfahren, ob wir die men-
talen Zustinde, in denen wir uns befinden, als lustvoll oder als unlust-
voll, als begliickend oder schmerzhaft etc. empfinden. Gut lebt, wer
sich «gliicklich» fiihlt. Grundlage fiir moralische Entscheidungen ist
ein entsprechendes Lustkalkiil, das die Quantitdt an Lust und an Un-
lust aufzurechnen oder zu vergleichen gestattet.

Fiir die Wunscherfiillungstheorie ist das Kriterium des « guten Le-
bens » nicht, wie die betreffende Person sich fiihlt, sondern ob und in
wie weit die Wiinsche (oder zumindest die meisten und wichtigsten),
welche die Person zum jeweiligen Zeitpunkt hat, tatsdchlich auch er-
fillt sind, d.h. in wie weit Wunsch und Wirklichkeit miteinander
iibereinstimmen. Gutes Leben ist der Zustand einer Person, der es, im
Sinne der Kantischen Definition des Gliicks, im Ganzen ihres Daseins
nach Wunsch und Willen geht. Moralische Verrechnungs- und Ver-
gleichsbasis sind die Zahl und allenfalls auch die Intensitit der auf
dem Spiel stehenden Wiinsche und Interessen, entscheidungstheore-
tisch ausgedriickt, der individuellen Praferenzordnungen'®.

17 J. RAWLS behauptet zwar, dass seine Theorie nicht zielbezogen (want-regar-
ding) sei (vgl. A Theory of Justice, London/Oxford/New York 1972,
S. 326f.) ; aber er befindet sich dariiber, wie B. BARRY (The Liberal Theory
of Justice. A Critical Examination of the Principal Doctrines in «A Theory of
Justice » by J. Rawls, Oxford 1973, S. 22ff.) nachgewiesen hat, im Irrtum.

18 Die Entscheidungstheorie geht darum davon aus, dass ein rational Handeln-
der eine Priferenzordnung fiir die ihm offen stehenden Alternativen erstellen

40



Die Anwendung zielbezogener Prinzipien setzt nicht voraus, dass
man die Wiinsche und Ziele der Beteiligten kritiklos hinzunehmen
hitte. Sie kann sich miihelos verbinden mit jedem denkbaren Prozess
der Interessenkritik, sei es kognitiv, durch den Hinweis darauf, dass
gewisse Ziele auf fraglichen Intuitionen oder begrifflichen Konfusio-
nen beruhen, sei es ideologiekritisch, durch Entlarvung ihrer gesell-
schaftlichen Bedingtheit, sei es psychotherapeutisch, durch Auf-
decken unbewusster, auf Kindheitstraumata zuriickgehender Motive®.
Die Moral bleibt jedoch zielbezogen, solange sie den einzelnen Han-
delnden als letzte Autoritdt anerkennt fiir das, was er — nach aller Kri-
tik — weiterhin will, und nicht wertend Stellung nimmt zu den von ihm
erhobenen Anspriichen.

Anders die zielsetzenden Prinzipien, wie etwa das Ideal der Nach-
folge Christi oder das antike Ideal des guten Lebens: Sie nehmen
nicht als gegeben hin, was man unabhingig von ihnen will, sondern
schreiben vor, was man wollen soll. Sie sind in diesem Sinn Prinzi-
pien erster Stufe, konnen aber auch, sofern sie konfliktlosend einge-
setzt werden, zu Prinzipien zweiter Stufe werden.

Die Konzeption des guten Lebens, von der eine zielsetzende Mo-
ral ausgeht, ist eine Theorie des «objektiv Guten», fiir die ein gutes
Leben aus mehr besteht als bloss aus erfiillten Wiinschen oder
Gliicksgefiihlen. Es miisste ein Leben von der Art sein, dass es, nach

kénnen muss, d.h. er muss von jeder Alternative sagen kdnnen, ob er sie — im
Vergleich mit einer beliebigen anderen — als besser, schlechter oder gleich
gut einstuft. Die Priferenzordnung muss transitiv sein (wenn Alternative x
mindestens so gut ist wie y, und y mindestens so gut wie z, muss X minde-
stens so gut sein wie z), und sie muss reflexiv sein (jede Alternative muss
mindestens so gut sein wie sie selbst). Die Priferenzen kdnnen dabei sowohl
ordinal als auch kardinal ausgedriickt werden, d.h., man kann die Alternati-
ven entweder mit Hilfe eines gewohnlichen Vergleichs ordnen (x ist besser
als/gleich gut wie y), oder man kann jeder Alternative eine bestimmte Zahl
auf einer Préferenzskala zuordnen und dadurch auch die Intensitét der Prife-
renzen ausdriicken. Wenn eine Alternative hoher in der Priferenzordnung
steht als eine andere, so wird von ihr gesagt, dass sie einen hoheren Wert
oder, in der iiblichen Terminologie ausgedriickt, einen hoheren Nutzen habe.
Die Hauptmaxime eines rational Handelnden lautet daher kurz: ‘Wihle jene
Handlung, die den grossten Nutzen bringt!” oder noch kiirzer: ‘Maximiere
den zu erwartenden Nutzen!’

19 Vgl. dazu R. BRANDTS (A Theory of the Good and the Right, Oxford 1979)
instruktive Analyse eines «rationalen Wunsches » als jene Art von Wunsch,
die der Einzelne haben wiirde, wenn er dem Prozess, den Brandt « cognitive
psychotherapy » (S. 11) nennt, ausgesetzt gewesen wire (vgl. dort bes. Kap. 5
und 6).

41



der Ansicht des Urteilenden, in sich selber gut ist oder zumindest gut
als Mittel fiir Dinge, die in sich selbst gut sind. Zu solchen « objektiv
guten» Dingen zahlen etwa gewisse Giiter oder gewisse Fiahigkeiten
oder Freiheiten, von denen angenommen werden kann, dass alle Per-
sonen, wenn sie hinreichend informiert und hinreichend rational wa-
ren, sie fiir sich erstreben wiirden.

Die Dichotomie zwischen zielsetzenden und zielbezogenen Prin-
zipien ist erschopfend. Jedes Prinzip, das nicht ausschliesslich darauf
abzielt, gegebene Wiinsche und Interessen auf gerechteste oder opti-
malste Weise zu befriedigen, sondern die Befriedigung von Wiinschen
davon abhidngig macht, ob sie berechtigt oder unberechtigt, gut oder
schlecht, wertvoll oder verwerflich seien, ist eo ipso zielsetzend.
Worin der Grund zur Diskriminierung zwischen Wiinschen gesehen
wird, ob in ihrem Ursprung — indem man sie als kleinbiirgerlich, kapi-
talistisch, egoistisch usw. abtut — oder in ihrer Ubereinstimmung mit
dem Wesen des Menschen, den wahren Lehren der Religion oder den
Idealen einer fortschrittlichen Gesellschaft, spielt dabei keine Rolle.

Agenten-relative und neutralistische Moral

Das Paradigma einer agenten-relativen Moral ist die wie ein Re-
likt aus archaischen Zeiten wirkende, aber unser alltiagliches Bewusst-
sein noch weitgehend beherrschende agenten-relative Pflicht-Moral,
die nur eine fiir alle verbindliche Pflicht kennt: dass jeder seine
Pflicht tut®. Welche Pflicht der Einzelne hat, ist bestimmt durch seine
personlichen Bindungen, seinen Beruf, seinen Platz in der Gesell-
schaft. Es mag zwar Pflichten geben, die wir gegeniiber jedem haben,
aber in erster Linie verpflichtet sind wir gegeniiber unseren Eltern,
unserer Familie, unseren Wohltétern, unseren Freunden, unseren Vor-
gesetzten, unserer Generation, unserer Klasse, unserem Land etc.?.
Die Interessen der mit uns verbundenen Personen sollen hoher oder
zumindest gleich hoch gestellt werden wie die eigenen, wihrend die
Interessen der iibrigen nur in zweiter Linie zu beriicksichtigen sind.

20 Dass es durchaus gute Griinde gibt, an dieser Alltagsmoral festzuhalten, hat
eindriicklich H. SIGDWICK (The Methods of Ethics, London 1907, S. 246ff.)
gezeigt.

21 Aus der Sicht der Soziobiologie hat dieser Sippenaltruismus seine plausible
Grundlage im Egoismus der Gene, vgl. etwa R. DAWKINS, Das egoistische
Gen, Berlin/Heidelberg/New York 1978, S. 105-128.

42



Dieser Typus von agenten-relativer Moral ist eindeutig zielset-
zend : moralisch relevant ist nicht, was die Akteure tun wollen, son-
dern was sie tun sollen. Das zielbezogene Gegenstiick zu dieser Moral
ist uns jedoch zumindest ebenso geldufig und vertraut: Es ist die libe-
ralistische Moral des freien Marktes, des « Besitzindividualismus»2?:
Jeder verfiigt liber einen genau abgegrenzten Bereich von Gegenstén-
den — seine Person, seine Fahigkeiten, sein Eigentum —, und innerhalb
dieses Bereichs kann er im wesentlichen tun und lassen, was er will.
Er kann dariiber hinaus, sofern andere an einem Tausch interessiert
sind, sein Eigentum entdussern oder neues Eigentum oder Verfii-
gungsrecht erwerben. Im Unterschied zu der zielsetzenden Version
der agenten-relativen Moral, bei der sich auch ohne Kenntnis der
Wiinsche und des Willens der Beteiligten sagen lédsst, was geschehen
soll, lasst sich hier nur dann bestimmen, was gewéhlt wird und ge-
wihlt werden darf, wenn man auch weiss, was die Akteure wollen.
Die Entscheidungen hingen von den Zielen der Beteiligten ab und
sind, in diesem Sinne, zielbezogen.

Das Hauptmerkmal agenten-relativer Prinzipien ist es, dass ihre
Informationsbasis stets irgendwelche «historische » oder, genauer,
«autobiographische», auf den jeweiligen Adressaten bezogene Sach-
verhalte mit einschliesst: Wer immer zu entscheiden hat, soll die Al-
ternativen wihlen, mit denen sein zu einem fritheren Zeitpunkt gege-
benes Versprechen, seine Pflicht gegeniiber den Kindern, die er ge-
zeugt hat usw., erfiillt wird. Es sind Entscheidungsprinzipien (oder
Handlungsprinzipien), die sich immer nur an einen bestimmten Akteur
richten, aber dies hindert sie nicht daran, universal zu sein; denn sie
gelten fiir jeden, der ein Versprechen gegeben oder Kinder gezeugt
hat. Jedes Prinzip, das nicht agenten-relativ ist, moge neutralistisch
heissen. In einer neutralistischen Moral gibt es nur eine Aufgabe und
nur ein Entscheidungskriterium, und dieses ist fiir jeden ein und das-
selbe : Jeder wirkt fiir das Wohl aller oder fiir das allen gemeinsame
Zigl.

Wie wichtig die Unterscheidung zwischen agenten-relativen und
neutralistischen Prinzipien fiir die moderne Funktionsbestimmung der
Moral ist, mag ein Blick auf die zielsetzenden agenten-relativen Prin-
zipien zeigen.

22 Vgl. den Titel von C. B. MACPHERSON, The Political Theory of Possessive
Individualism (Oxford 1962) und seine Definition des « possessive individua-
lism» (S. 3).

43



In einer Welt im Zustand der Interaktion und der gegenseitigen
Verwundbarkeit sind die Prinzipien der zielsetzenden agenten-relati-
ven Moral hiufig nicht nur konfliktverhindernd, sondern geradezu
konfliktfordernd. Falls egoistisches Handeln nicht verboten und
Egoisten zu helfen durchaus erlaubt ist, wird es, wenn immer eine
Gruppe von rein egoistisch handelnden Personen in einen Interessen-
konflikt gerat, eine Gruppe von agenten-relativ altruistisch handelnde
Personen geben, die aufgrund ihrer moralischen Verpflichtung gegen-
iber den Personen der ersten Gruppe in einen moralisch motivierten
Konflikt geraten. Jeder Angehorige der einen Partei wird {iberdies den
Angehorigen der Gegenpartei einrdumen miissen, dass sie moralisch
im Recht sind, wenn sie sich dem Versuch der ersten Partei, ihrer
Pflicht nachzukommen, entgegenstellen; denn : Jeder soll seine Pflicht
tun, so lautet ja das von allen akzeptierte moralische Prinzip, und
mithin ist jede Alternative, die dadurch realisiert wird, dass einer
seine Pflicht tut, ethisch zulédssig, obwohl sie in anderer Hinsicht wie-
derum ethisch nicht zuléssig ist, weil durch ihre Realisierung andere
daran gehindert werden, ihre Pflicht zu tun.

Dass diese Inkonsistenzen nicht daher riihren, dass es agenten-re-
lative, sondern dass es zielsetzende agenten-relative Prinzipien sind,
zeigt sich daran, dass sie verschwinden, sobald man den Einzelnen
ihre Ziele nicht vorschreibt, sondern ihnen die Wahl ihrer Ziele iiber-
ldsst, gemiss der liberalistischen Maxime: Jeder handle nach seinen
eigenen Zwecken und Idealen. Wenn es mir freigestellt ist, mit mei-
nem Geld zu kaufen, was ich will, und es dir freigestellt ist, mit dei-
nem Geld zu kaufen, was du willst, dann befinden wir uns zwar im
Konflikt, wenn wir beide dasselbe Bild kaufen wollen; aber dieser
Konflikt ist kein deontischer Widerspruch. Es ist keine Norm verletzt,
wenn ich dir im Kauf zuvorkomme, da ich dir nicht dein Verfiigungs-
recht iiber dein Geld genommen habe, sondern bloss die Moglichkeit,
von diesem Recht in dieser Situation Gebrauch zu machen. Ein Recht
im Sinne einer Erlaubnis verpflichtet jedoch niemanden, dem Berech-
tigten die Wahrnehmung seines Rechts zu ermoglichen. Jeder darf tun
und lassen, was er will — sofern er dies kann, und ethisch zulissig ist
jede Alternative, die unter diesen Bedingungen gewihlt wird.



Die Spannung zwischen der Verwirklichung persénlicher
Lebensideale und den Forderungen der Konfliktmoral

Die Konflikttrichtigkeit der alltdglichen zielsetzenden agenten-re-
lativen Moral wiirde mit einem Schlage eliminiert, wenn man dieser
Moral eine — allerdings nicht ganz so alltagliche — neutralistische
Wendung geben wiirde?®.

Das Grundprinzip « jeder soll seine Pflicht tun» wird gewohnlich
so verstanden, dass jeder nur die Pflicht hat, seine Pflicht zu tun. Man
kann es aber auch anders lesen. Alle haben dieselbe Pflicht: dafiir zu
sorgen, dass die Pflicht eines jeden erfiillt wird. Entscheidend ist dann
nicht mehr, wer eine Pflicht erfiillt, sondern dass sie erfiillt wird. Ver-
sprechen sollen gehalten werden, und ich bin nur insofern verpflichtet,
mein Versprechen zu halten, als ich auf diese Weise wahr machen
kann, dass Versprechen gehalten werden. Aber dies muss nicht so
sein, und weil dies nicht so sein muss, sind auch die durch die agen-
ten-relativen Prinzipien erzeugten Konflikte 16sbar. Wenn der Um-
stand, dass ich mein Versprechen halte, zwei andere Akteure daran
hindert, ihr Versprechen zu halten, dann miisste ich nach der ersten
Interpretation der agenten-relativen Moral mein Versprechen trotzdem
halten, nach der zweiten aber — falls das Grundprinzip so gelesen
werden darf, dass dort, wo nicht alle Pflichten erfiillt werden konnen,
zumindest moglichst viele erfiillt werden sollen — miisste ich mein
Versprechen brechen, damit die anderen ihr Versprechen halten kon-
nen. Bei vertauschten Rollen miisste aber auch jeder andere von seiner
Pflicht Abstand nehmen; denn jeder hat dieselbe Pflicht: die Maxi-
mierung der erfiillten Pflichten.

Der entscheidende Unterschied zwischen der ersten und der zwei-
ten Lesart des agenten-relativen Grundprinzips: in der zweiten Lesart
muss der Einzelne seine Pflicht von einem unpersonlichen, neutralen
Standpunkt her betrachten. Er muss davon absehen, um wessen
Handlung und um wessen Pflicht es jeweils geht. Fiir jeden gibt es
daher von diesem unpersonlichen Standpunkt her eine und nur eine
Aufgabe. Diese Lesart ist, mit einem Wort, neutralistisch, wahrend
der ersten, der alltidglichen Lesart der agenten-relativen Moral diese
Eigenschaft fehlt. Sie ist nicht neutralistisch ; denn sie gibt den ver-

23 Vgl. die Ueberlegungen von D. PARFIT zu der Frage, wie eine « common-
sense morality » aussehen miisste, die nicht «self-defeating » ist (Reasons and
Persons, Oxford 1984, S. 100ff.).

45



schiedenen Akteuren verschiedene Aufgaben und verpflichtet jeden
auf seine Aufgabe.

Gesetzt der Fall, es liesse sich zeigen — und es lésst sich, wie wir
bald sehen werden, in der Tat auch zeigen —, dass die einzige iiber-
haupt noch in Betracht kommende Moral der Konfliktbewiltigung
neutralistisch sein muss; dann hitte dies — jedenfalls fiir das alltédgli-
che Bewusstsein und fiir die Vorstellung eines in der Selbstverwirkli-
chung bestehenden guten Lebens — nicht besonders erfreuliche Kon-
sequenzen. Die Moral wiirde vollig « geschichtslos» ; denn die Frage,
in welchem Verhiltnis eine Handlung zum Handelnden, seinen Lei-
stungen, seinen zu einem fritheren Zeitpunkt erworbenen Rechten und
Pflichten steht, diirfte auf die moralische Entscheidung keinen Ein-
fluss mehr haben.

Ein nicht unerheblicher Bereich dessen aber, was nach dem all-
taglichen Verstidndnis unsere Moralitit ausmacht, besteht aus den per-
sonlichen Wertvorstellungen, religiosen und moralischen Zielen und
Lebensidealen, die der Einzelne in seinem Leben zu verwirklichen
trachtet, und die, wie man so sagt, seine «Identitdt» ausmachen. Das
Grundprinzip einer solchen personlichen Moral ldsst sich nur agenten-
relativ formulieren: Jeder soll dafiir sorgen, dass er sich selbst und
seinen Idealen treu bleibt. Die neutralistische Moral aber betrachtet
diese Werte und Ideale als blosses Material, von dem man sich — falls
der liberpersonliche Standpunkt es verlangt — jederzeit zu trennen hat.
Dies erfordert eine Selbstdistanzierung, die mit unserem
«natiirlichen» Verstandnis von personlicher Integritdt nur schwer zu
vereinbaren ist. Die Frage nach dem Titer, nach demjenigen, der tut,
was getan werden soll, wird auf eine erschreckende Weise gleichgiil-
tig. Nicht, dass ich die Treue halte zu meinen Freunden, ist entschei-
dend, sondern dass Treue gehalten wird; nicht, dass ich meine Auf-
gabe erfiille, sondern, dass meine Aufgabe erfiillt wird usw.

B. Williams sieht in dieser Entfremdung des Téaters von seiner Tat
eines der Hauptargumente gegen den (Akt)-Utilitarismus?, das er
spater allerdings auch auf die Kantische Ethik ausgedehnt hat*. Mit
Recht, wie ich glaube ; denn fiir eine neutralistische Ethik, gleich wel-
cher Spielart, ist es in der Tat gleichgiiltig, wer dafiir sorgt, dass die

24 B. WILLIAMS, «A Critique of Utilitarianism» in: J. J. C. SMART
B. WILLIAMS, Utilitarianism For and Against, Cambridge 1973, bes. S. 82-
100.

25 B. WILLIAMS, «Persons, Character and Morality », in: A. O. RORTY (Hg.),
The Identities of Persons, Berkeley/Los Angeles/London 1976, S. 210.

46



ethisch zuldssigen Alternativen gewihlt und realisiert werden. Ent-
scheidend ist allein, dass es iiberhaupt geschieht. Und genau darin
liegt die Moglichkeit des Konflikts mit der personlichen Moral. Der
Wunsch, dass ich es bin, durch den die Gerechtigkeit in die Welt
kommt, ist ein anderer als der Wunsch, dass Gerechtigkeit in die Welt
kommen moge, und wer dem ersten nachzuleben sucht, kann unter
Umstdnden verhindern, dass der zweite in Erfiillung geht, und leicht
in Konflikt geraten mit jedem Akteur, der ebenfalls wiinscht, dass die
Gerechtigkeit durch ihn in die Welt kommt.

Die von Williams gegen den Akt-Utilitarismus ins Feld gefiihrten
Beispiele* — ein Chemiker vor der Entscheidung, ob er seiner morali-
schen Abneigung chemischer Kriegsfiihrung folgend den angebotenen
Job in einem C-Labor ablehnen soll oder ihn mit der Absicht anneh-
men soll, die dort betriebenen Projekte zu verzogern, der Botaniker in
einem siidamerikanischen Indianerdorf, von dem Chef eines Er-
schiessungskommandos vor die Wahl gestellt, einen Indianer selbst zu
erschiessen oder zuzusehen, wie zwanzig erschossen werden — betref-
fen zwar Fille, in denen der Einzelne vom Handeln im Sinne seiner
moralischen Ideale nicht Abstand nehmen miisste, um die Zahl der
richtigen Handlungen zu maximieren, sondern um die Zahl der
falschen zu minimieren ; aber Williams Argument ldsst sich leicht auf
die iibrigen Fille iibertragen.

Es bliebe die Absurditit, wie Williams sagt, « to demand of such a
man, when the sums come in from the utility network which the pro-
jects of others have in part determined, that he should just step aside
from his own project and decision and acknowledge the decision
which utilitarian calculation requires»? (wobei «utility» und
«utilitarian», wie schon hervorgehoben, durch die Grundbegriffe ir-
gendeiner anderen neutralistischen Ethik ersetzt werden konnen). Ob
diese « Absurditit» — die uns, nebenbei bemerkt, auch von jeder Lie-
besethik, sei sie nun von der Art der aristotelischen philia® oder der
christlichen agape®, als selbstverstindlich zugemutet wird — ein zu
hoher Preis fiir eine Konfliktmoral ist, bleibe dahingestellt. Aber wer
mit Williams der personlichen Moral des Einzelnen einen absoluten

26 WILLIAMS, « A Critique of Utilitarianism», S. 97-100.

27 A.a.O,S. 116.

28 Vgl. etwa ARISTOTELES, Eth. Nic. 1169a 32-26.

29 Vgl. auch Hares Bemerkung gegen B. Williams (R. M. HARE, « Ethical
Theory and Utilitarism », in: H. D. LEWIS (Hg.), Contemporary British Phi-
losophy, London 1976, S. 120, Anm. 11).

47



Wert zuschreibt — als «a condition of his having any interest in being
around in that world at all »** —, wird seine Schwierigkeiten haben mit
der Konfliktmoral und guten Grund, moralischen Dilemmata in der
Ethik einen besonderen Platz einzurdumen.

Die bisherigen Uberlegungen haben gezeigt, dass eine Konflikt-
moral am Ende nicht nur zu allen Wiinschen oder Priaferenzen eine
personliche Distanz verlangt, sondern auch zu allen personlichen
Idealen und Wertvorstellungen. Die auf meine Person bezogene
Frage, von welchen Werten und Idealen ich mich in meinem Leben
leiten lassen soll, darf in der neuzeitlichen Konfliktmoral schon aus
diesem Grunde kein allzu grosses Gewicht haben. Ein historischer
Beleg dafiir ist die allseitige Polemik gegen den « Fanatismus» und
« Enthusiasmus »*' — Inbegriff intoleranter, auf angebliche hohere
Inspirationsquellen sich berufende Durchsetzung personlicher Uber-
zeugungen — im ausklingenden 17. und im 18. Jahrhundert, die Hand
in Hand geht mit der Entwicklung der neuzeitlichen Konfliktmoral
und den Fanatiker zum Feindbild Nummer eins werden lasst®.

Was fiir die agenten-relative zielsetzende Moral gilt, ldsst sich
aber auch fiir die zielsetzende Moral schlechthin aufzeigen: dass sie
letztlich unvertréaglich ist mit konfliktethischen Anspriichen.

Kann eine zielsetzende Moral {iberhaupt Konfliktmoral sein ?

Eine Moral ist zielsetzend, wenn sie Konfliktentscheidungen nicht
in jedem Fall von den Wiinschen und Interessen der Betroffenen ab-
hiangig macht. In den Bereich dieser Definition fillt sowohl eine Mo-
ral, die den Akteuren nur ein einziges Ziel vorschreibt, als auch eine
totalitare Moral, die ihr Leben in beinahe jeder Hinsicht bestimmt,
Auf der einen Seite der Skala steht etwa die Auffassung, dass selbst
ein noch so kleiner Zuwachs an Poesie auch dann besser ist als eine
grossangelegte Forderung des Fussballspiels, wenn beinahe jeder-
mann nach mehr Fussball ruft, auf der anderen Seite steht der bis in
die Neuzeit wirkende Glaube der Antike an eine harmonische Ord-
nung der Welt, in der jeder in seiner Rolle und an seinem Platz die

30 WILLIAMS, «Persons, Character and Morality », S. 210.

31 Vgl. R. SPAEMANN, Art. « Fanatisch, Fanatismus», in: Historisches Wérter-
buch der Philosophie, Bd. 2, Basel/Stuttgart 1972, Sp. 904-910.

32 Vgl. R. M. HARE, Freedom and Reason, London/Oxford/New York 1963,
Kap. 9, S. 157-185.

48



Aufgabe zu erfiillen hat, die ihm die Vernunft zuweist. Ein zielsetzen-
des Prinzip setzt entweder einen einzigen Zweck oder eine Pluralitit
von einander gleichgeordneten und miteinander konsistenten
Zwecken. Ein Modell einer auf einen einzigen Zweck ausgerichteten
totalen Ordnung wire etwa eine wohlorganisierte Armee, das Modell
einer auf verschiedene Zwecke ausgerichteten Gesellschaft ein stidn-
disch gegliederter, arbeitsteiliger Staat von der Art der platonischen
Politie. Diese Differenz ist jedoch letztlich unerheblich: der Grundge-
danke ist in beiden Fillen derselbe. Es gibt eine Hierarchie von
Zwecken, die sich gegenseitig stiitzen und fordern, und jedes Indivi-
duum hat die Pflicht, durch sein Tun zur Realisierung eines oder eini-
ger dieser Zwecke und damit zur Realisierung der an der Spitze der
Hierarchie stehenden Zwecke beizutragen. Zulassig ist eine Handlung
dann und nur dann, wenn ihr Ziel mit jedem dieser Zwecke vertrag-
lich ist, und sie wird dann zur Pflicht, d.h. zur einzig zuldssigen
Handlung, wenn sie notwendige Bedingung fiir mindestens einen die-
ser Zwecke oder fiir ein Mittel eines dieser Zwecke ist.

Moralisch zulédssige Alternativen kann es stets mehr oder weniger
viele geben ; denn wie umfassend das gesetzte Ziel auch sein mag, zu
seiner Erfiillung konnte es gleichgiiltig sein, was man isst, wie man
sich kleidet oder welche Frau man liebt.

Die Menge der «neutralen» Alternativen, denen gegeniiber ein
zielsetzendes Prinzip indifferent bleibt, ist ein Gradmesser fiir seine
Totalitat. Je geringer die Zahl der Adiaphora, desto totalitdrer das
Prinzip. Je totalitdrer ein Prinzip, desto besser ist es vom konfliktethi-
schen Gesichtspunkt her gesehen, weil es in mehr Fallen zu moralisch
motivierten Entscheidungen fiihrt und nicht fiir gleichgiiltig erklaren
muss, was den Kontrahenten moglicherweise alles andere als gleich-
giiltig ist. Allerdings bliebe auch bei Konflikten um moralisch neu-
trale Alternativen noch immer die Moglichkeit, dass eine zielsetzende
Moral den Konflikt zwar nicht inhaltlich entscheidet, wohl aber die
moralisch zuldssigen aussermoralischen Konfliktlosungsverfahren
auszeichnet, mit deren Hilfe die Konflikte um die « neutralen» Alter-
nativen entschieden werden sollen. Es mag zur Erfiillung der gesetz-
ten Aufgabe gleichgiiltig sein, welche Frau man liebt, aber nicht
gleichgiiltig, ob man sich um sie duelliert oder nicht.

Ein eher noch plausiblerer Weg als heteronome Verfahren einzu-
setzen, bestiinde darin, das zielsetzende Prinzip mit einem zielbezo-
genen zu verbinden: Das zielbezogene tritt erst dann auf den Plan,
wenn das zielsetzende seine Arbeit getan hat. Diese Arbeitsteilung ist

49



nach meiner Definition durchaus zuldssig; denn zielsetzend ist jedes
Prinzip, das nicht ausschliesslich zielbezogen ist.

Welche dieser moglichen Gestalten soll die zielsetzende Ethik an-
nehmen: die mit zielbezogenen Prinzipien gemischte oder die reine,
eine totalitdare oder eine weniger totalitdre ? Die konfliktethischen Be-
dingungen jedenfalls geben darauf keine Antwort, und es ist auch
nicht abzusehen, auf welchem Wege diese Antwort zu finden wire.
Hier liegt bereits einer der ersten Streitpunkte innerhalb der zielset-
zenden Moral, von dem her die Gefahr droht, dass diese Moral selbst
zum Gegenstand des Konflikts wird. Diese Gefahr ist jedoch nur ein
Zeichen fiir eine weit tiefer liegende Schwierigkeit.

Der Sinn einer zielsetzenden Ethik besteht im Grunde nicht darin,
eine moralische Ordnung zu errichten — diese ist, wie wir gesehen ha-
ben, immer schon vorausgesetzt —, sondern eine Antwort auf die
Grundfrage zu geben, wie man leben soll und was ein Leben zu einem
— im Sinne der «objektiven» Theorie — guten Leben mache. Falls die
Antwort auf die Frage des guten Lebens fiir alle einmiitig ausfallt und
alle in gleichem Masse das gute Leben zu verwirklichen trachten, ist
fiir sie — immer vorausgesetzt, ihr Lebensideal sei in sich selbst kon-
sistent und fiihre in jeder Situation zu konsistenten Anweisungen —
trivialerweise auch das konfliktethische Problem gelost: die zielset-
zende wird zur konfliktverhindernden Moral. Falls iiber die anzustre-
benden Ziele aber keine Einigkeit besteht, stellt sich den Akteuren ein
konfliktethisches Problem, und die Auskunft, sie miissten zur Losung
ihrer Konflikte von einem zielsetzenden Prinzip ausgehen, ist dann
ebenso hilfreich wie der Ratschlag, wenn man sich uneinig sei, miisse
man sich eben — einigen.

Die zielsetzende Konfliktmoral lauft hinaus auf das Paradox:
Entweder besteht zwischen den Akteuren Einigkeit iiber die anzustre-
benden Ziele, und dann bediirfen sie keiner Konfliktmoral, oder sie
bediirfen einer Konfliktmoral, und dann ist dies ein Zeichen dafiir,
dass ihnen die zielsetzende Moral nicht mehr helfen kann.

Das einzige konfliktethisch relvante Problem einer zielsetzenden
Moral liegt daher in der Frage: Ist ein Konsens iiber zielsetzende
Prinzipien herstellbar ? Diese Frage legt das Missverstdndnis nahe, es
bediirfe bloss irgendeiner willkiirlichen Vereinbarung oder Konven-
tion, und dann sei die Schwierigkeit auch schon geltst. Aber es
widerspriche der Natur zielsetzender Prinzipien, wenn man diese zum
Gegenstand einer Vereinbarung machte; denn sie konnen uns nur
dann sagen, was wir wollen sollen, wenn sie nicht darum gelten, weil

50



wir sie wollen. Zielsetzende Prinzipien durch Vereinbarung festsetzen
zu wollen, lauft im Grunde auf die Aufforderung hinaus, kiinftig nur
noch nach dem Effizienzprinzip zu verfahren®, d.h. eine Alternative
nur dann zu wihlen, wenn mindestens eine Person sie vorzieht und
niemand eine gegenteilige Priferenz hat. Da das Effizienzprinzip ein
rein zielbezogenes Prinzip ist, bei dem nur die Interessen der Beteilig-
ten zdhlen, heisst dies nicht anderes als — die zielsetzende Moral auf-
geben. Der Anschein, dass sich auf diesem Wege eine zielsetzende
Ethik begriinden lésst, riihrt bloss daher, dass das Effizienzprinzip
zunédchst nicht unmittelbar, in der Entscheidungssituation selbst, an-
gewandt wird, sondern auf zweiter Stufe, um die Ziele festzusetzen,
die in jeder kiinftigen individuellen Situation zu verwirklichen sind.
Aber da ein solches Verfahren nur zustandekommen kann, wenn nicht
nur ein grundsitzliches Einverstdndnis iiber die zu verfolgenden Ziele,
sondern in jeder Situation auch das Finverstidndnis dariiber besteht,
von diesen Zielen nicht abzuweichen, fillt dieser Unterschied zwi-
schen mittelbarer und unmittelbarer Anwendung des Effizienzprinzps
als bedeutungslos dahin.

Wenn der Wille der Beteiligten zielsetzende Prinzipien nicht be-
griinden kann, welchen anderen Geltungsgrund konnte es noch ge-
ben ? Der einzige Grund innerhalb einer Konfliktmoral, ein Prinzip
anzuerkennen, ist der, dass es uns auf annehmbare Weise eine morali-
sche Ordnung garantiert, und fiir diesen Zweck ist jedes annehmbare
und gleich totalitire zielsetzende Prinzip gleich gut. Um ein bestimm-
tes Prinzip auszuzeichnen, miisste es also ethische Griinde anderer Art
geben, die dartun, warum gerade dieses Prinzip vom moralischen
Standpunkt her fiir jeden und von jedem erstrebt werden soll: Es
brauchte, mit einem Wort, zusdtzlich eine Axiologie. Sowohl die
klassische wie auch die moderne Wertlehre von Brentano und
Meinong iiber Scheler und Hartmann bis hin zu Moore, Rashdall und
Ross sind weit davon entfernt, diese Aufgabe gelost zu haben. Weder
die Berufung auf eine ewige Ordnung der Natur, das natiirliche Licht

33 Mir scheint es daher nicht unzutreffend, wenn J. BACKHAUS («Praktische
Philosophie und politische Oekonomie », in: J. MITTELSTRASS (Hg.), Metho-
denprobleme der Wissenschaften vom gesellschaftlichen Handeln, Frankfurt
a. M. 1979, S. 343) darauf hinweist, das von Schwemmer als Moralprinzip
bezeichnete Kriterium sei « mit dem in der Okonomie nach Pareto benannten
und von Kaldor und Hicks in die wohlfahrts-6konomische Diskussion einge-
brachten Prinzip identisch ».

51



der Vernunft oder die moralische Intuition haben sich in dieser Hin-
sicht als besonders beweiskriftig erwiesen.

Solange es jedoch der Wertlehre nicht gelingt, zielsetzende Prin-
zipien zu finden, die sich der Vernunft «empfehlen» und die deshalb
von allen anerkannt werden und als anerkennenswert angesehen wer-
den, wird es rein kontingent bleiben, ob sich Konsens einstellt oder
nicht einstellt. Selbst ein begriindeter Konsens wire fiir die Konflikt-
moral weiterhin zumindest in dem Sinne kontingent, dass es ja kein
konfliktethisch begriindeter, sondern ein «von aussen» zufallender
Konsens wire. Augenfilligster Ausdruck fiir diese konfliktethische
Kontingenz aller zielsetzenden Prinzipien ist die Schwierigkeit, dass
eine zielsetzende Moral von ihren Adressaten in der Regel mehr ver-
langt als das, was zur Losung oder Vermeidung von Konflikten erfor-
derlich wire, weil sie sich auch dort der Ethik zu unterwerfen hitten,
wo zwischen ihnen an sich eine « natiirliche» Interessenharmonie be-
stiinde.

Abhilfe konnte hier nur dadurch geschaffen werden, dass man der
zielsetzenden Moral eine gewaltsame Wendung gibt und sie nur noch
konfliktlosend einsetzt: Jeder darf tun und lassen, was er will, im
Konfliktfall aber bestimmt die Moral, was man wollen und nicht
wollen darf. Mit dieser Modifikation wiirde jedoch zu der einen Halb-
heit eine andere hinzugesetzt. Wenn die Moral als zielsetzende uns
sagen soll, wie wir zu leben haben, ist nicht einzusehen, warum man
sich nach dieser Moral nur richten soll, wenn man zufilligerweise mit
anderen Akteuren in Konflikt gerit; und wenn die Moral konfliktlo-
send sein soll, ist nicht einzusehen, warum Konflikte dadurch gelost
werden sollen, dass man auf zielsetzende Prinzipien zuriickgreift.

Diese Schwierigkeiten einer zielsetzenden, der Konfliktbewalti-
gung dienenden Moral sind bei weitem nicht die einzigen; weitere
zeigen sich, sobald man der Frage nachgeht, unter welchen Bedingun-
gen iiberhaupt zu erwarten wire, dass sich aus zielsetzenden Prinzi-
pien (selbst wenn sie in sich selbst konsistent sind) konsistente Hand-
lungsempfehlungen gewinnen lassen. Diese Schwierigkeiten sind
sowohl logischer wie kontingenter Art; sie betreffen einerseits die
Frage nach der Giiltigkeit und Widerspruchsfreiheit der aus vorgege-
benen Zielvorgaben ableitbaren praktischen Schliisse* und anderer-
seits das offensichtliche Problem, dass in einer endlichen und mit

34 Uber einige dieser Probleme vgl. Verf., Art. «Pflichtenkollision», in: Histo-
risches Worterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel/Stuttgart 1989, Sp. 447ff.

52



Mangelsituationen durchsetzten Welt Zielkonflikte unvermeidbar sein
werden, weil der nach der Zielvorgabe A anzustrebende Zustand p mit
dem nach dem Ziel B anzustrebende Zustand g physisch nicht ver-
traglich ist, da p und ¢ sich direkt oder indirekt, iiber die zu ihrer Re-
alisierung erforderlichen Mittel, ausschliessen.

Das Fazit aus dieser — hier nicht weiter zu detaillierenden — Ge-
samtsumme von Schwierigkeiten bestatigt die Richtigkeit des allge-
meinen Trends der neuzeitlichen Ethik : Abstand zu nehmen von jegli-
cher Form der zielsetzenden, an Kriterien eines objektiv guten Lebens
sich orientierenden Moral, und sich auf eine zielbezogene Moral als
offentliche Verkehrsmoral zu beschrinken. Zielsetzende Prinzipien
mogen zwar immer noch in Gebrauch sein, aber in Erscheinung treten
sollen sie nur noch dem bescheidenen Status entsprechend, der ihnen
konfliktethisch zukommt: nicht als respektheischende Instanz, die
hoch iiber den Individuen thront, sondern als verinnerlichte Wertord-
nung und privates Ideal, die Ziele bestimmend, welche die einzelnen
sich setzen, aber konfliktethisch nur indirekt von Bedeutung : dadurch,
dass gewisse Konflikte entweder nicht entstehen oder leicht zum Ver-
schwinden gebracht werden konnen, weil die Akteure zufilligerweise
dieselben zielsetzenden Prinzipien anerkennen®,

Sind damit aber alle Probleme geldst? Sie sind es mitnichten.
Allein schon die Tatsache, dass sich auf dem Feld der zielbezogenen
Moral rivalisierende Theorien, utilitaristische z.B. versus Theorien der
Gerechtigkeit, das Feld streitig machen, ldsst fiir eine auf Konfliktbe-
wiltigung angelegte Ethik wenig Gutes ahnen. Im Zusammenhang mit
der Frage nach Gliick und gutem Leben weit interessanter allerdings

35 In die Priferenzordnungen kénnen daher auch die Gerechtigkeitsvorstellun-
gen der Akteure eingehen: Wer z.B. glaubt, aufgrund seiner Verdienste, sei-
ner Leistung oder seines Ranges hohere Anspriiche stellen zu diirfen als ein
anderer, wird eine Situation A, in der der andere besser wegkommt als er
selbst, negativer beurteilen als eine Situation B, in der dies nicht der Fall ist,
selbst wenn er in beiden Situationen an sich gleich gut wegkéame.- Dies ist ein
nicht unwichtiges Ergebnis im Hinblick auf die von Perelman vor allem in
seinen fritheren Schriften vertretenen Ansicht, die Tatsache, dass wir von ver-
schiedensten Gerechtigkeitsvorstellungen ausgingen, lasse jedes System der
Gerechtigkeit als willkiirlich erscheinen (vgl. C. PERELMAN, Uber die Ge-
rechtigkeit, Miinchen 1967, S. 83f.): Diese abweichenden Vorstellungen
konnen alle in die Pridferenzordnungen eingehen, ohne dass dadurch die
Frage, wie aufgrund dieser Priferenzordnungen zu entscheiden sei, schon
prdjudiziert wire. Skeptische Schlussfolgerungen lassen sich erst ziehen,
wenn diese zweite Frage zu inkonsistenten Antworten fiihren sollte.

53



ist der Umstand, dass sich auch das Problem einer objektiven Be-
stimmung des guten Lebens auf die Dauer nicht draussen halten lisst.
Dieses Problem musste — wie die eingangs skizzierte historische Ent-
wicklung dies auch bestitigt — aus mindestens zwei Griinden wieder
virulent werden. Grund Nummer 1: Eine Konfliktmoral setzt notwen-
digerweise voraus, dass die Akteure von sich aus auch bereit sind,
sich einer solchen Moral zu unterziehen. Die Suche nach einer sol-
chen moralischen Motivation fiihrt jedoch unweigerlich wieder zuriick
zu irgendwelchen objektiven Bestimmungen des guten Lebens. Grund
Nummer 2 : Die offensichtlichen Defekte der zielbezogenen Moral —
vorgegebene Préferenzen ungepriift hinnehmen zu miissen —, rufen
frither oder spiter nach irgendwelchen «objektiven» Kriterien zur
Unterscheidung der unerwiinschten von den erwiinschten Priferenzen.
Ich will diese beiden Griinde — mit Blick auf die aktuelle Debatte —
zum Abschluss kurz erlautern.

Grund Nummer 1 fiir die Riickkehr zu objektiven Bestimmungen
des guten Lebens: Das Problem der moralischen Motivation

Wie kann ich mir selbst oder einem anderen gegeniiber plausibel
machen, warum ich oder er moralisch handeln soll? Dies ist das
Grundproblem jeder Konfliktmoral, das es klar zu unterscheiden gilt
von der gleichsam moralinternen Frage, was diese und gerade diese
Handlungsnorm zu einer ethisch giiltigen macht®.

Moralische Prinzipien sind insofern in ihrer Geltung begriindet,
als sie den konfliktethischen Bedingungen geniigen, und darum von
allen Personen, die sich auf diesen Standpunkt stellen, anerkannt wer-
den konnen. Damit ist aber noch kein Grund dafiir gegeben, warum
ich mich iiberhaupt auf diesen Standpunkt stellen und den morali-
schen Prinzipien unterwerfen soll. Einen Grund geben wiirde heissen,
mir aufzeigen, dass ich unverniinftig, irrational, unklug oder wie auch
immer handeln wiirde, wenn ich nicht tun wollte, was ich moralisch
gesehen tun sollte. Warum, so lautet die Frage, wie sie H. L. Bradley
in der Philosophie der Neuzeit als einer der Ersten wieder pragnant
gestellt hat, soll ich moralisch sein, « Why should I be moral ?» im

36 Vgl. N. RESCHER, Moral Absolutes. An Essay on the Nature and Rationale of
Morality, New York/Bern 1989, S. 84 und E. TUGENDHAT, Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, S. 157 sowie ders., Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt
a.M. 1993, S. 85.

54



Sinne von «Is it profitable, beneficial, advantageous etc. to be mo-
ral 7»%

Damit ist formal auch die Frage nach dem guten Leben wieder ge-
stellt: Es geht nicht bloss um das, was ich tun, sondern um die Ziele,
die ich mir setzen, d.h. das, was ich wollen soll. Stillschweigend vor-
ausgesetzt wird dabei, dass wir zundchst einmal anderes wollen, als
wir eigentlich sollen. Wer, wie Bradley selbst, diese Voraussetzung
nicht akzeptiert, fiir den ist diese Frage sinnlos oder hochstens Anlass
zur Explikation dessen, was wir ohnehin schon wollen?*.

Doch was heisst, dass wir immer schon moralisch sein wollen ?
Entweder ist dies eine empirische Behauptung, dann steht sie auf
reichlich schwachen Fiissen, oder es ist eine kontrafaktische Behaup-
tung von der Art: letztlich, eigentlich, von Natur aus oder wie auch
immer, streben wir danach, moralisch zu sein. In dem Fall aber — und
so ist Bradleys Explikation auch zu verstehen — muss mir erst einsich-
tig gemacht werden, dass moralisch zu sein Bestandteil eines objektiv
gesehen guten oder gliicklichen Lebens ist, damit ich mein aktuelles
Wollen entsprechend auch auf dieses eigentliche Wollen ausrichten
kann. Und damit wiren wir wieder bei der bekannten These der An-
tike, dass wir nur dann wirklich gliicklich sind, wenn wir moralisch
sind. Wie der Verlauf der Diskussion iiber die moglichen Griinde,
moralisch zu sein, zeigt, ist dies in der Tat die Position, auf die man
immer wieder zuriickzukommen scheint. Ein kurzer Blick auf einige
der Hauptetappen dieser Diskussion mag dies verdeutlichen.

Erstens: Eine der moglichen Optionen hat uns Kant gewiesen:
Die Verbindlichkeit des moralischen Sollens ist ein Gebot der Ver-
nunft, und soweit wir nicht nur sensible, sondern auch intelligible
Wesen sind, haben wir — im Gefiihl der Achtung vor dem Gesetz —
auch schon die «Triebfeder», die uns dazu motiviert, das zu wollen,
was die Pflicht uns gebietet. Diese Antwort hat mit den neueren trans-
zendentalphilosophischen Ansidtzen von Apel*, Habermas* und der

37 Soder Titel von Essay II in: F. H. BRADLEY, Ethical Studies, Oxford 21927,
S. 58 u. 64.

38 A.a.0,S. 64.

39 K.-O. APEL, «Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund-
lagen der Ethik », in: Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt a. M.
1973, S. 358-435; vgl. dazu auch W. OELMULLER (Hg.), Transzendentalphi-
losophische Normenbegriindung, Géttingen 1978.

40 J. HABERMAS, «Diskursethik — Notizen zu einem Begriindungsprogramm»,
in: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983,

55



Erlanger Schule* auch ausserhalb Deutschlands neuen Auftrieb erhal-
ten?: es gibt nicht nur ein hypothetisches Sollen in Bezug auf die
kontingenterweise von uns angestrebten Zwecke, sondern auch das
moralische Sollen jener Normen, die in jeder verniinftigen Argumen-
tation immer schon vorausgesetzt werden. Die Schwiche dieser Ant-
wort ist allerdings nicht unentdeckt geblieben, und die Frage bleibt,
ob sie sich tiberhaupt anders als bloss zirkuldr begriinden lasse®.
Zweitens : Fiir hoffnungsvoller wird darum von vielen Autoren der
direkte Weg angesehen, den schon Platon gewiesen hat: der Versuch
nachzuweisen, dass moralisches Verhalten — im Hinblick auf die un-
mittelbaren Folgen fiir den Handelnden selbst — im Selbstinteresse ei-
nes jeden sein miisste. Wie Phillipa Foot* und dhnlich auch Kurt
Baier”, Richard Hare* u.a.*” argumentieren, liegt die Antwort auf der
Hand: Wenn man das Leben als Ganzes und nicht einzelne Handlun-
gen fiir sich betrachte, sei es nicht allzu schwierig «to show that ju-
stice is more profitable than injustice»*. Denn wer nur auf sein
Selbstinteresse bedacht sei, miisse dies vor den Anderen stindig ver-
bergen, aber dies sei nicht nur ein allzu anstrengendes Unterfangen, es

S. 53-125; «Wabhrheitstheorien», in: H. FAHRENBACH (Hg.), Wirklichkeit
und Reflexion. Festschrift fiir W. Schulz, Pfullingen 1973, S. 211-265.

41 P. LORENZEN/O. SCHWEMMER, « Ethik », in: Konstruktive Logik, Ethik und
Wissenschaftstheorie, Mannheim 1975, S. 148-180.

42 Im engl. Sprachraum etwa A. GEWIRTH, Reason and Morality, Chicago
1978 ; A. J. WATT, «Transcendental Arguments and Moral Principles », in:
Philosophical Quarterly 25 (1975), S. 40-57, bes. S. 40; R. S. PETERS, Ethics
and Education, London 1974, S. 1 14ff.

43 E. TUGENDHAT, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt a.M. 1993, S. 161ff.;
ders., Probleme der Ethik, Stuttgart 1984 ; S. 108-131; ders., « Sprache und
Ethik », in: Philosophische Aufsdtze, Frankfurt a.M. 1992, S. 275-314;
R. BITTNER, M oralisches Gebot oder Autonomie, Freiburg/Miinchen 1983,
S. 44-64, 115-172; R. ZIMMERMANN, Utopie, Rationalitit und Politik. Zu
Kritik, Rekonstruktion und Systematik einer emanzipatorischen
Geschichtstheorie bei Marx und Habermas, Freiburg 1985, §§ 17-20, S. 269-
349. Vgl. allerdings die Entgegnung von J. HABERMAS, Die Einbeziehung
des Anderen, Frankfurt a.M. 1996, S. 62ff.

44 Ph. FOOT, « Moral Beliefs », in: Virtues and Vices, Oxford 1978, S. 110-131.

45 K. BAIER, The Moral Point of View, New York 1965, S. 148-157.

46 R. M. HARE, Moral Thinking. Its Levels, Methods and Points, Oxford 1981,
S. 188ff.

47 Vgl. u. a. P. WERTHEIM, «Morality and Advantage », in: Australasian Jour-
nal of Philosophy 42 (1964), S. 375-387.

48 FOOT, « Moral Beliefs », bes. S. 129,

56



filhre auch dazu, jede personenhafte Beziehung zu anderen zu unter-
graben®.

Das Problem dieses Rechtfertigungsversuchs liegt darin, dass die
Antwort auf die Frage, welche «Politik » fiir den einzelnen Akteur auf
lange Sicht am meisten lohnt, keineswegs auch schon die Frage be-
antwortet, warum ich in einer bestimmten Situation und zu einem be-
stimmten Zeitpunkt mein Selbstinteresse der Moral unterordnen soll.
Die Pramisse jedenfalls, dass in der Welt, wie sie nun einmal beschaf-
fen sei, Selbstinteresse und moralisches Interesse in jedem Fall koin-
zidieren, ist mehr als fraglich. Worin die Schwierigkeit liegt, hat vor
allem D. P. Gauthier unter Verwendung spieltheoretischer Ueberle-
gungen herauszuarbeiten versucht. Entscheidungssituationen von der
formalen Struktur des sogenannten Gefangenendilemmas zeigen, dass
auch eine Alternative, die von allen als die beste betrachtet wird, in
bestimmten Situationen vom Einzelnen aus Griinden des Selbstinter-
esses verworfen werden muss. Gauthier veranschaulicht dies am Bei-
spiel zweier Atommachte im neuen Hobbesschen Naturzustand : Ab-
zuriisten ware fiir beide besser als die Fortsetzung ihres Wettriistens ;
aber noch lohnender fiir jede ist es, unentdeckt von der anderen als
einzige weiterzuriisten. Wenn jede Macht das fiir sie Beste will,
miisste sie daher rationalerweise den Zustand wihlen, den sie beide
nicht wollen: den Zustand des Wettriistens. Um aus diesem Dilemma
herauszukommen, miissten sich beide, ohne Riicksicht darauf, ob es
sich lohnt oder nicht, das minimalste Prinzip einer Konfliktethik, das
Effizienzprinzip zu Eigen gemacht haben, das ihnen gebietet, keine
Alternative zu wihlen, zu der es noch eine andere gibt, die fiir einige
besser und fiir keinen schlechter ist*°. Gauthier verficht in seinen spi-
teren Arbeiten die These, dass es zwar nicht im Naturzustand, wohl
aber im sozialen Zustand der «interdependent action» fiir alle loh-
nender sei, dieses Prinzip zu einem rationalen Handlungsprinzip zu
erheben®'. Es ist allerdings auch unter diesen Bedingungen nicht ein-
zusehen, warum es fiir den Einzelnen im Einzelfall tatsidchlich besser
sein sollte, dieses Prinzip nicht nur &ffentlich hochzuhalten, sondern

49 A.a.0.,S. 128ff.

50 D. P. GAUTHIER, « Morality and Advantage », in: Philosophical Review 76
(1967), S. 460-475; ders. (Hg.), Morality and Rational Self-Interest, New
Jersey 1970, S. 166-180, 19-23.

51 Vgl. D. P. GAUTHIER, «Reason and Maximisation », in: Canadian Journal of
Philosophy 4 (1975), S. 411-433 bes. 424ff.; vgl. auch «Rational Coopera-
tion », in: Noiis 8 (1974), S. 53-65.

57



ihm auch zu folgen. Ob Naturzustand oder nicht, eine Welt, in der die
spieltheoretischen Dilemmata unvermeidbar sind, scheint keine Welt
zu sein, in der moralisch sein sich in jedem Fall lohnen wiirde.

Noch radikaler ist der Einwand, den schon H. A. Prichard gegen
jeglichen Versuch einer Versohnung von moralischer Pflicht und pru-
dentialem Interesse gelten gemacht hat: zwischen Selbstinteresse und
Pflicht bestehe nicht die geringste Verbindung; denn «in order to
maintain that for an action to be right, it must be advantageous, we
have to maintain that advantageousness is what renders an action
right»52. Aber der fatale Einwand gegen diese Behauptung sei, «that
no one actually thinks it»%. Prichard scheint hier zwar die Begriin-
dung fiir die Giiltigkeit des Sollens zu verwechseln mit den motiva-
tionalen Griinden, sich dem moralischen Sollen zu unterwerfen. Wenn
man aber, im Sinne Kants oder Kierkegaards, die entsprechende Mo-
tivation, den Willen zum Guten oder zum Einen, selbst schon zum
Definiens des moralischen Sollens erhebt, erscheint die These nicht
abwegig, dass Selbstinteresse und Moral sich entweder in sich selbst
schon ausschliessen oder spitestens dann, wenn sich die Frage iiber-
haupt stellt: bei einem Konflikt zwischen Pflicht und Selbstinteresse ;
denn wenn einer nur Klugheitsgriinde gelten lidsst, wire es, wie
Hospers hervorhebt, ein Widerspruch, «to give him a reason in accor-
dance with his interest for acting contrary to his interest »*.

Falls man es nicht bei dem unbefriedigenden Ergebnis belassen
will, am Ende bleibe nur noch eine rein subjektive Entscheidung fiir
oder gegen die Moral*, wird man — auf der Suche nach anderen Be-
griindungen — unweigerlich zu der Frage nach der objektiven Bestim-
mung eines gliicklichen Lebens zuriickkehren miissen.

Drittens : Zu gleichem Ergebnis kommt man auch auf dem Wege
einer parallelen Diskussion. Wer nach prudentialen Griinden fiir mo-
ralisches Verhalten fragt, geht offensichtlich davon aus, dass die ent-
scheidenden Griinde, die uns zu moralischem Verhalten bewegen

52 H. A. PRICHARD, Moral and Obligation, Duty and Interest, Oxford 1968,
$. 213

53 AaO,S. 214

54 J. HOSPERS, Human Conduct. An Introduction to the Problems of Ethics,
London 1962, S. 194 ; dhnlich auch J. C. THORNTON, «Can the Moral Point
of View bei Justified ?», in: Australasian Journal of Philosophy 42 (1964),
S. 32.

55 So die Haltung von K. NIELSEN, « Why should I be moral ?», in: Methodos
15 (1963), S. 293ff.

58



konnen, in den Sanktionen der anderen bestehen: vom Liebesentzug
tiber Tadel und Verachtung bis hin zum Zufiigen von Strafen. Das
moralische Sollen wiirde darum nicht kategorisch, sondern nur hypo-
thetisch gelten, «abhingig von Wunsch und Macht des anderen, weg-
fallend mit seiner Abwesenheit oder der Aenderung seines Wol-
lens »%¢, wie dies Moritz Schlick formuliert.

Der kritische Punkt innerhalb dieses Ansatzes, fiir den sich in
jingster Zeit vor allem Ernst Tugendhat stark gemacht hat, bleibt die
Frage, wie die fiir das moralische Sollen charakteristische Art von
Sanktionen genauer abgegrenzt werden kann von den dusseren, straf-
rechtlichen Sanktionen legaler Normen oder von dem sozialen Druck,
der auf gewohnlichen sozialen Normen lastet. Wenn hinter dem mora-
lischen Sollen nur dussere Sanktionen stiinden, so wendet etwa Ursula
Wolf gegen Tugendhats Sanktionentheorie ein, dann wire moralisches
Handeln kein Handeln aus moralischer Einstellung, sondern nur mo-
ralkonformes Verhalten. Moralische Sanktion miisste daher eine in-
nere Sanktion der moralischen Verachtung sein, aber eine solche Er-
klarung wire zirkulidr und definierte zudem eher eine affektive Reak-
tion als eine — auch von anderen verwendbare «Sanktion»*’. Auf der
Suche nach einer solchen moralischen Sanktion fiihrt Tugendhat den
Begriff der begriindeten Ablehnung ein: Eine Ablehnung ist insofern
begriindet, als das abgelehnte Verhalten als schlecht betrachtet wird
und darum Emporung bei den anderen und Scham beim betreffenden
Individuum auslost — immer vorausgesetzt allerdings, dass dieses das
Gut-sein-Wollen, das Zur-moralischen-Gemeinschaft-gehoren-Wollen
in seine Identitdt aufgenommen hat®. Dem moralischen Sollen, bzw.
Miissen liege darum «notwendigerweise ein (freilich so gut wie nie
explizites und bewusstes) <ich will> zugrunde »*, das seine tiefere
Motivation, wie Tugendhat im Anschluss an Erich Fromm und Adam
Smith darlegt, daraus ziehe, dass ich nicht einsam sein will®® und
darum — und sei es zunichst auch nur von den mir nahestehenden Per-
sonen — berechtigterweise (im Sinne des unparteiischen Beobachters)
gebilligt werden will®'. Die Explikation dieses letzten und eigentlichen

56 M. SCHLICK, Fragen der Ethik, Frankfurt a.M. 1984, S. 132ff.

57 U. WOLF, Das Problem des moralischen Sollens, Berlin 1984, S. 200f.

58 E. TUGENDHAT, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt aM. 1993, S, 46 mit
Anm. 7.

59 A.aO,S. 6l.

60 A.a.O,S. 280.

61 A.a.O,S. 311.

59



Wollens aber kann wohl in nichts anderem bestehen, als im Nachweis,
dass — objektiv gesehen — nur ein Gliickskonzept akzeptabel sein
kann, das die moralische Billigung der anderen miteinschliesst, dass
ich also — um ganz Mensch sein zu konnen — das wollen sollte, was
menschliche Natur mir gebietet. N. Rescher fiihrt darum — iiber den
Begriff des « wahren Selbstinteresses » — auch dieses Moralisch-Sein-
Wollen nochmals auf ein Sollen zuriick : die « ontologische Verpflich-
tung », das zu sein, was wir von Natur schon sind und nach unserem
Selbstverstindnis auch zu sein beanspruchen: «free, rational
agents »%, fiir die nicht moralisch sein zu wollen schlicht irrational
wire®, weil sie thren Wert allein daraus ziehen, als Mitglied der mo-
ralischen Gemeinschaft anerkannt zu werden®.

Soviel in Kiirze zu dem Hauptgrund Nummer 1, der die Konflikt-
moral notigt, die antike Frage nach dem guten Leben wieder aufzu-
greifen. Ich gehe liber zu Grund Nummer 2.

Grund Nr. 2 fiir die Riickkehr zu objektiven Bestimmungen des guten
Lebens: Die internen Schwierigkeiten einer zielbezogenen Moral

Zielbezogene Ethiken, gleichgiiltig ob in hedonistischer Form
oder in Form einer Wunscherfiillungstheorie, leiden unter dem immer
wieder festgestellten Defekt, dass sie keinen Unterschied zu machen
erlauben zwischen den offensichtlich hochst unterschiedlichen Quel-
len des subjektiven Gliicks, zwischen erwiinschten und unerwiinsch-
ten, berechtigten und nicht berechtigten Priaferenzen. Durch John
Rawls Wiederbelebung der Gerechtigkeitstheorien hat diese Schwie-
rigkeit eine neue Dimension bekommen. Sie kristallisiert sich in der
Frage: Welches sind denn nun eigentlich die Giiter, die wir verteilen
wollen, wenn es um eine gerechte Verteilung geht ? Fiir Rawls steht
fest, dass die Mass- oder Vergleichseinheit der zielbezogenen Ethik
nicht « welfare » und nicht subjektiver Nutzen — der in der Entschei-
dungstheorie iibliche Ausdruck fiir die Erfiillung subjektiver Priferen-
zen® — sein kann. Seine zwei Haupteinwénde sind das Argument des

62 N.RESCHER, Moral absolutes, S.102.
63 A.a.0., S. 104ff.

64 A.a.O., S. 100ff.

65 Vgl. Anm. 18.

60



«offensiven Geschmacks» («offensive tastes») und das Argument
des «teuren Geschmacks» («expensive tastes»)®.

Das Argument des offensiven Geschmacks zielt auf jene Falle ab,
in denen eine Person ihre Lust daraus zieht, andere zu diskriminieren,
zu quilen oder zu unterdriicken. Aus der Sicht einer Theorie der Ge-
rechtigkeit diirfen derartige Praferenzen im Gerechtigkeitskalkiil
keine Beriicksichtigung finden. Dieses Argument fiihrt allerdings
nicht notwendigerweise dazu, das Konzept einer nutzenorientierten,
zielbezogenen Ethik preiszugeben; es geniigt, den Nutzenkalkiil auf
die nicht offensiven Priferenzen zu beschrinken, obwohl bereits diese
Abgrenzung einige Schwierigkeiten bieten diirfte.

Das Argument des teuren Geschmacks ist in dieser Hinsicht radi-
kaler. Fiir Rawls liefert es den entscheidenden Grund, den Nutzen als
Bezugsgrosse fallen zu lassen und die sogenannten Grundgiiter
(« primary goods ») als die fiir eine gerechte Verteilung in Frage kom-
menden Entitédten ins Spiel zu bringen®. Zu den Rawlsschen Grundgii-
tern gehoren dabei hochst unterschiedliche Dinge wie Rechte und
Privilegien, insbesondere aber auch Giiter im 6konomischen Sinn oder
zumindest die Moglichkeit, solche Giiter zu erwerben.

Um das Problem des teuren Geschmacks zu illustrieren, fiihrt uns
Rawls zwei Personen vor Augen: Die eine ist zufrieden mit einer be-
scheidenen Didt von Milch, Brot und Bohnen, die andere aber
braucht, um auf ihre Rechnung zu kommen, erlesene Weine und exo-
tische Gerichte. Diese zweite, epikureische Person hat, mit einem
Wort eben, teuren Geschmack, die erste Person dagegen nicht. Wenn
man beiden Personen in gleichem Masse Befriedigung verschaffen
will, miisste man als Nutzentheoretiker dem teuren Epikureer ein ent-
sprechendes hoheres Einkommen geben als der ersten Person. Rawls
hélt aber auch diese Konsequenz fiir inakzeptabel: Jeder, so lautet
sein Argument, ist bis zu einem gewissen Grad verantwortlich fiir die
Priferenzen, die er hat. Teurer Geschmack ist nicht gott- oder natur-
gegeben, sondern unterliegt unserer Kontrolle. Die betreffende Person
konnte darum die Kultivation ihrer Praferenzen auch anders gelenkt
haben, und es sei nicht einzusehen, warum andere die Kosten tragen

66 Rawls richtet diese Kritik gegen den Utilitarismus, wie Sen gezeigt hat, trifft
sie aber alle zielbezogenen, von ihm « Welfarism» genannten Theorien, auch
die der Gerechtigkeit (vgl. A. K. SEN, «Equality of What?», in:
S. MCMURRIN (Hg.), Tanner Lectures on Human Values, Cambridge 1980,
S.211).

67 RAWLS, A Theory of Justice, S. 62, S. 395ff.

61



sollen fiir den Mangel an Voraussicht und Selbstdisziplin, die die Per-
son mit dem teuren Geschmack an den Tag gelegt habe®,

Dieses Argument ist in der Tat stark genug, das Konzept einer
blossen Nutzenverteilung zum Einsturz zu bringen und nach einer al-
ternativen Messgrosse Ausschau zu halten. Es ist jedoch — entgegen
der Ansicht von Rawls — keineswegs klar, dass diese Alternative in
dem Konzept der Grundgiiter gesucht werden muss. Wie Richard Ar-
neson iiberzeugend darlegt®, konnte der Ausweg eher darin bestehen,
anstelle des Nutzens Chancen zur Erlangung des Nutzens zu verteilen.
Alle sollen die gleiche Moglichkeit haben, zur Befriedigung ihrer
Wiinsche zu kommen, und wenn sie die Chance nicht richtig nutzen,
miissen sie selbst die Folgen tragen. Mit dieser Losung bliebe man
offensichtlich noch immer innerhalb einer zielbezogenen Ethik.

Dass man aber auch dabei nicht stehenbleiben kann, hat Sen in ei-
nem epochemachenden Aufsatz dargelegt,” der sich zwar explizit nur
gegen Rawls Konzept der Grundgiiter richtet, der aber ebensosehr
auch gegen die Theorie der Gleichheit der Nutzenchancen verwendet
werden kann. Sens Ausgangspunkt ist der Umstand, dass Personen in
hochst unterschiedlichem Grad imstande sind, aus einer bestimmten
Menge von Giitern — und dies hiesse eben auch aus bestimmten Nut-
zenchancen — subjektiven Nutzen zu ziehen. Ein Paraplegiker im
Rollstuhl z.B. wird weit mehr an Giiterzuwendung brauchen als eine
gesunde Person, um ein vergleichbares, seine Wiinsche befriedigendes
Leben fiihren zu konnen. Auf der anderen Seite wiederum konnte der
Paraplegiker ein sonniges Gemiit sein, das sich mit wenig schon — ei-
nem Regenbogen am Himmel etwa — gliicklich fiihlt”. Wenn man nur
auf den Nutzen blickt, brauchte man dieser sonnigen Person womég-
lich nicht einmal einen Rollstuhl zu verschaffen — eine offensichtlich
inakzeptable Konsequenz. Was die Nutzentheoretiker mit ihrem star-
ren Blick auf mentale Reaktionen, Gliicksgefiihle oder Wunschbe-
friedigung ignorieren, sind die unterschiedlichen Gliicksfihigkeiten
der Menschen. Gefragt wird nicht, wieviel Ndhrwert eine Person aus
ihrem Essen ziehen kann, sondern bloss wieviel Nutzen — im Sinne

68 J. RAWLS, «Social Unity and Primary Goods », in: A. K. SEN/B. WILLIAMS
(Hg.), Utilitarianism and Beyond, Cambrige 1982, S. 168f.

69 R. ARNESON, «Equality and Equality of Opportunity for Welfare», in:
Philosophical Studies 56 (1983), S. 77-93.

70 A. K. SEN, «Equality of What?».

71 A.a.O,S. 217f.

62



der subjektiven Befriedigung — sie damit verbindet™. Aber dieser Nut-
zen, so argumentiert Sen, sei eine hochst unzuverlissige Grosse ; denn
eine Person konne ihre Priferenzen auch der Situation anpassen, sich
bescheiden, sich mit tapferem Licheln mit Widrigkeiten abfinden.
Doch dies sei wohl kein Grund, ihr die notigen Kompensationen vor-
zuenthalten™.

Der entscheidende Begriff, auf den es in Gerechtigkeitsfragen —
aber selbstverstiandlich ebenso auch in utilitaristischen und generell in
allen konfliktethischen Erwdgungen — ankommt, ist darum nach Sen
der Begriff der Gliicksfihigkeit (capability), der sowohl die Mittel wie
auch die Fahigkeit und das Vermogen einer Person umfasst, grundle-
gende Dinge so zu tun, dass die von ihr gewiinschten positiven Zu-
stande realisiert werden konnen. Elementare Bestandteile der Gliicks-
fahigkeit sind die sogenannten «functionings », die nicht unbedingt
nur in einem Tun, sondern auch in einem Sein bestehen konnen, von
guter Erndhrung und guter Gesundheit iiber die Fihigkeit zu lesen und
zu schreiben bis hin zur sozialen Integration und zur Erhaltung der
Selbstachtung.

Ihren Wert erlangen die Fahigkeiten und «functionings » nicht nur
aufgrund der von ihnen tatsdchlich erreichten Zustinde, sondern auf-
grund dessen, dass eine Person diese Zustidnde selber, aus eigener
Kraft herbeifiihren kann. Das Gewicht auf die Fihigkeiten und nicht
auf die erreichten Zustinde zu legen, hat u.a. auch den Vorteil, dass
wir uns um das freiwillige Fasten des Reichen nicht zu kiimmern
brauchen, sondern nur um den nicht frei gewihlten Hunger des Ar-
men’:.

Unterschiedliche soziale, 6konomische und politische Bedingun-
gen mogen jeweils anderen Fahigkeiten besonderes Gewicht und be-
sonderen Wert geben; aber entscheidend ist, dass die Lebensqualitit
nicht primér {iber Wohlbefinden und mentale Zustiande definiert wird,
sondern mit Hilfe der Dinge, die es Personen — objektiv gesehen —
ermoglichen, selber zu wihlen, welche Ziele sie sich setzen und wel-
ches Leben sie fiir lebenswert ansehen wollen. Es geht, wie Sen dies

72 A.a.0,S. 218.

73 A.a.0.,S. 218; vgl. auch Commodities and Capabilities, Amsterdam 1985, S.
211, 29.

74 Vgl. Sens weitergehenden Explikationen in: «Capability and Well-Being »,
in: M. NUSSBAUM/A. SEN (Hg.), The Quality of Life, Oxford 1993, S. 30-53.

63



priagnant ausdriickt, nicht um « well-being achievement », sondern um
« well-being freedom »7.

Mit diesem Ansatz hat Sen die Grenzen einer zielbezogenen Ethik
eindeutig gesprengt: Als Grundlage konfliktethischer, moralischer
und politischer Entscheidungen sollen nicht mehr die aktuellen Prife-
renzen oder Gliickszustiande der betroffenen Personen dienen, sondern
die Fahigkeiten eines Menschen, die — nach Ansicht des Urteilenden —
ein gelingendes menschliches Leben moglich machen. Damit ist die
Frage nach dem guten Leben auf breiter Front wieder erffnet, und
die Riickkehr zu der aristotelischen Ethik eine der néchstliegenden
Optionen. Im Unterschied zu Martha C. Nussbaum’ ist Sen allerdings
zuriickhaltend, seinen, wie er selber zugesteht, bereits von Aristoteles
gewiesenen Weg bis zum Ende zu gehen, «by introducing an objec-
tive normative account of human functioning and by describing a pro-
cedure of objective evaluation by which functionings can be assessed
for there contribution to the good human life»”. Fiir Sen lasst die
durch Aristoteles eroffnete Frage verschiedenste Wege offen, die ver-
schiedenen Grundfihigkeiten zu bestimmen und ihren relativen Wert
festzumachen.

Was diese Offenheit und Unvollstidndigkeit fiir die neuzeitliche
Konfliktmoral bedeutet, wird noch zu kldren sein ; aber eines zumin-
dest steht — nach dieser Erorterung des zweiten Grundes fiir die Wie-
derbelebung der antiken Gliicksfrage — wohl endgiiltig fest: die Frage
nach dem guten Leben wird aus der Ethik nicht mehr zu verdringen
sein.

75 A.a.O,S.43.

76 Vgl. M. NUSSBAUM, «Non-Relative Virtues: An Aristotelian Approach», in:
NUSSBAUM/SEN (Hg.), The Quality of Life, S. 242-269.

77 SEN, « Capability and Well-Being », S. 47.

64



	Mutmassungen über den Ort des Glücks in der Ethik der Neuzeit

