
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Mutmassungen über den Ort des Glücks in der Ethik der Neuzeit

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 56/97

ANTON HÜGLI

Mutmassungen über den Ort des Glücks
in der Ethik der Neuzeit

Mit der Geburt der Moderne, so lautet die gängige These, wechselt

die Ethik ihren Gegenstand : Die von der Antike her massgebliche
Frage, wie ein Leben aussehen muss, wenn es - im Sinne der eudai-
monia - gelingendes oder glückliches Leben sein soll, wird abgelöst
durch die Frage, welche Pflichten ich gegenüber den andern habe und

was ich in bezug auf den andern tun soll. Die moderne Ethik, mit
einem Wort, sei keine Strebens- oder Willensethik, sondern eine
Sollensethik, und in einer Sollensethik habe die antike Frage nach
dem wahren Glück keinen Ort mehr1. Dies kann man in der Tat explizit

für Kant zeigen, es gilt aber auch für den Utilitarismus.
Aus Kants Sicht kann man sowohl subjektiv wie objektiv nach

dem Glück fragen : in bezug auf unser subjektives Glücksgefühl nämlich

oder im Hinblick auf mehr oder weniger objektive Kriterien einer

glücklichen Verfassung des Menschen. Aber eine solche objektive
Bestimmung des Glücks im Sinne der Vollkommenheit ist nach Kant
letztlich leer, unbestimmt und zirkulär2 - indem man stillschweigend
jene Verfassung als gut erklärt, die man ohnehin schon anstrebt, und
das angestrebte Gute de facto allein danach beurteilt, wie weit es uns

subjektives Glücksgefühl verschafft. Mit anderen Worten: Es gibt

1 Als Auftakt zur breiten Wiederbesinnung auf ethische Fragen gilt der Sam¬

melband von M. RIEDEL (Hg.), Rehabilitierung der praktischen Philosophie,
2 Bde., Freiburg 1972, in dem allerdings der Begriff des «guten Lebens»
noch kaum thematisiert wird.
Der Unterschied zwischen antiker und neuzeitlicher Ethik ist vor allem durch
die Einwände der sogenannten Neoaristoteliker (vgl. dazu etwa
H. SCHNÄDELBACH, «Was ist Neoaristotelismus?», in: W. KUHLMANN
(Hg.), Moralität und Sittlichkeit, Frankfurt a.M. 1989, S. 38-63) gegen die
universalistischen Spielarten der Sollensethik wieder ins Bewusstsein gerückt
worden. (Zur Replik vgl. J. HABERMAS, Erläuterungen zur Diskursethik,
Frankfurt a.M. 1991, S. 77ff.). Eine gute Darstellung des Grundgegensatzes
zwischen antiker und neuzeitlicher Ethik gibt E. TUGENDHAT, Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, S. 33-56.

2 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg. IV, S. 443.

33



kein objektives Kriterium für Glück; es bleibt nur das subjektive
Kriterium des Glücksgefühls, und dies bedeutet : Jeder muss selber sehen,
ob das, was er will, ihn glücklich macht. Eine objektive, allgemeingültige

Begründung gibt es hier - ganz anders als bei den moralischen
Sollensurteilen - nicht. Für Kant gilt darum dasselbe wie für den
Benthamschen Utilitarismus : Es lässt sich inhaltlich nicht unterscheiden

zwischen den höheren und wahren und den sogenannten niedrigen
Freuden. Glück kann alles sein, was uns eher Lust als Leid verschafft.

Die Frage nach dem Glück ist allerdings, wie man weiss, nie völlig

verstummt. Unter verschiedensten Begriffen und in unterschiedlichen

Kontexten hat sie sich - mit wachsender Intensität - erneut wieder

zu Wort gemeldet : bei Kierkegaard, Nietzsche und in der
Existenzphilosophie, in der Psychoanalyse, der humanistischen Psychologie

und im Marxismus, in zentralen Begriffen und Schlagwörtern
der Nachkriegszeit, den Begriffen des Selbstseins3 und der Selbstwahl
etwa, der Selbstverwirklichung4 oder der Gesundheit im Sinne der

neuen Definition der World Health Organisation - « Health as a state

of complete physical, mental and social well-being» - und nicht
zuletzt unter dem Schlagwort der «Lebensqualität» - so unter Präsident
Johnson in den USA, Willy Brandt in Deutschland - in der Politik und
schliesslich - über J. W. Forrester5 und den ersten Bericht des Club of
Rome6 - weltweit auch in der politischen Ökonomie. Zur Zeit feiert
das Thema «Glück und gutes Leben», wie die wachsende Zahl der
Publikationen und Symposien beweist, auch in der Philosophie
Konjunktur7.

3 Vgl. Verf., Art. «Selbstsein», in: Historisches Wörterbuch der Philosophie,
hg. von J. RITTER und K. Gründer, Bd. 9, Basel/Stuttgart 1995, Sp. 520-
528.

4 Vgl. G. GERHARDT, Art. «Selbstverwirklichung», in : Historisches Wörter¬
buch der Philosophie, Bd. 9, Sp. 556-560.

5 J. W. FORRESTER, Urban Dynamics, Cambridge/Mass. 1969; ders., World
Dynamics, Cambdrige/Mass. 1971.

6 D. MEDOWS u.a., Die Grenzen des Wachstums, Stuttgart 1972.

7 Aus der Fülle der Titel vgl. etwa G. BIEN (Hg.), Die Frage nach dem Glück,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1978 ; R. NOZICK, The Examined Life. Philosophical
Meditations, New York 1989 ; H. KRÄMER, Integrative Ethik, Frankfurt a.M.
1992 ; E. F. PAUL/F. D. MILLER JR./J. PAUL, The Good Life and the Human
Good, Cambridge 1992; J. ANNAS, The Morality of Happiness, Oxford
1993; M. FORSCHNER, Über das Glück des Menschen, Darmstadt 1993;
M. SEEL, Versuch über die Form des Glücks, Frankfurt a.M. 1995 ; U. WOLF,
Die Suche nach dem guten Leben. Piatons Frühdialoge, Reinbek b. Hamburg
1996. Ein besonders bemerkenswertes Dokument ist die von Martha

34



Für eine totgesagte Sache hat sich das gute Leben als erstaunlich
lebendig erwiesen. Gibt es dafür nur eine zufällige historische Erklärung,

oder hat dieses Phänomen auch tieferliegende, systematische
Ursachen

Meine Vermutung und meine These ist ein Sowohl-als-auch : Die
historischen Bedingungen der Moderne provozieren einen Funktionswechsel

der Moral, der nun allerdings seine eigene Logik zu entfalten
beginnt. Das wechselvolle Geschick der Glücksfrage ist mit der
Entfaltung dieser inneren Logik auf das Engste verknüpft. Der folgende
Versuch, diese Logik nachzuzeichnen, kann darum verstanden werden
als die im Titel angekündigte Mutmassung über den Ort des Glücks in
der Ethik der Neuzeit. Hier zunächst das historisch Kontingente in
Form einer Kurzgeschichte.

Die historische Kurzgeschichte :

Ethik unter den Bedingungen der Moderne

Unbestrittene Prämisse der Antike und des Mittelalters war, dass

die Welt ein wohlgeordneter Kosmos sei, eine auf « Freundschaft und
Schicklichkeit und Besonnenheit und Gerechtigkeit» beruhende
«Gemeinschaft von Himmel und Erde, Göttern und Menschen»8.
Weil es diese kosmische Ordnung gibt, sind wir auch in der Lage, uns
selbst und unser gemeinsames Leben zu ordnen, indem wir eine
Menschengemeinschaft schaffen, deren Ordnungsgesetze den ewigen
Gesetzen der Natur entsprechen. Das Gesetz des Kosmos ist gleichsam
Garant für die moralische Ordnung der menschlichen Welt ; denn es

ist dieselbe göttliche Vernunft, die der Natur innewohnt und durch
alle Vernunftwesen hindurchgeht und ihr Tun und Lassen regelt9. Im
Einklang mit diesem ewigen Gesetz der Natur zu leben - was das

Nussbaum und Amartya Sen herausgegebene Studie des «World Institute of
Development Economics Research» (M. NUSSBAUM/A. SEN (Hg.), The

Quality ofLife, Oxford 1993).
8 PLATON, Gorgias 507 e-508 a.

9 « Es muss», wie der Stoiker Chrysipp zu Beginn seines Werkes über den No-
mos sagt, « die Autorität sein, die bestimmt, was sittlich schön und was häss-

lich ist, muss Herr sein und Führer für die von Natur zur staatlichen Gemeinschaft

veranlagten Wesen, und demzufolge die Richtschnur geben für das,

was gerecht und ungerecht ist, indem es befiehlt, was getan werden soll, und
verbietet, was nicht getan werden darf» (H. V. ARNIM, Stoicorum veterum
fragmenta, Leipzig 1903, Bd. 3, S. 314).

35



immer, je nach Schule, heissen mag -, das ist auch schon das gesuchte
gute und glückliche Leben für den Einzelnen sowohl wie für die
Gemeinschaft10.

Mit der beginnenden Neuzeit zerfällt der Glaube an eine von
Ewigkeit vorgegebene moralische Ordnung der Welt. Die Berufung
auf eine solche Ordnung wird - wie die Religionskriege drastisch vor
Augen führen - selber zur Quelle des Streits. Wenn es überhaupt eine
moralische Ordnung geben soll, dann ist es nicht eine Ordnung, die
man irgendwo entdecken kann, sondern eine Ordnung, die erst noch
erfunden und geschaffen werden muss - ein Gedanke, der in der
Lehre vom Gesellschaftsvertrag am klarsten zum Ausdruck kommt
und sich in den neuzeitlichen Vertragstheorien der Gesellschaft, von
Hobbes über Locke bis zu Rousseau, niedergeschlagen hat. Der
Staats- oder Gesellschaftsvertrag ist die Antwort auf die Frage, wie
die von Natur oder aufgrund geschichtlicher Entwicklung zum
Egoismus, zum amour propre neigenden Menschen eine Form des

Zusammenlebens finden können, die ihrer Feindseligkeit ein Ende setzt.
Die Zustimmung zum Vertrag bedeutet, dass man sich freiwillig unter
den Zwang des Staates begibt, um so die Ordnung durchzusetzen, die

zwar jeder als vernünftig einsieht, aber an die - bei dem unausrottbaren

Hang zum Bösen - sich keiner halten würde. Falls man jedoch -
unter anderen anthropologischen Voraussetzungen - davon ausgeht,
dass der Mensch nicht erst von aussen zu ordnungsgemässem Verhalten

gezwungen werden muss, sondern als autonome Person seinen
natürlichen Trieben und Neigungen entgegenzutreten und sich selbst

zu zwingen vermag, tritt an die Stelle der legalen Ordnung die moralische

Ordnung im engeren Sinne, deren Verbindlichkeit allein darin
besteht, dass ich ihr zu folgen bereit bin. Diese verinnerlichte moralische

Ordnung steht - wie bei Kant - im Zeichen des Imperativs, so zu
handeln, dass die Maxime meines Willens «jederzeit zugleich als

Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne»". Jeder hat

aus und für sich selbst, in seinem Gewissen, die Aufgabe zu lösen, die
nach der Vertragstheorie alle Mitglieder der Gesellschaft gemeinsam
zu lösen haben : jenes Gesetz zu finden, das « unsere Freiheit dahin

10 Vgl. dazu E. TOPITSCH, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, Wien
1958, S. 47ff.
Wie Sokrates in Piatons Gorgias darlegt, ist ein Mensch nur gut, wenn er tut,
was sich gebührt : gerecht zu sein gegenüber den Menschen und fromm
gegenüber Gott (Gorgias 507 b).

11 I. KANT, Kritik der praktischen Vernunft, Akad.-Ausg. V, S. 90

36



einschränkt, dass sie mit jedes anderen Freiheit und eben dadurch mit
dem gemeinen Besten zusammen bestehen könne»12, und in eigener
Instanz die Rechte und Pflichten zu bestimmen, die sich aus diesem
Gesetz ergeben.

Nicht die Tatsache also, dass die moderne Ethik eine Sollensethik
ist, ist das Entscheidende, sondern ihre neue Funktionsbestimmung :

dass sie eine friedensstiftende, konfliktverhindernde und konfliktlösende

Ethik zu sein hat.
Diese moderne Zweckbestimmung der Ethik oder besser der Moral

(als der Inbegriff der von der ethischen Theorie legitimierten
Normen) ist derart selbstverständlich geworden, dass sie geradezu zum
definiens von «Moral» erklärt wurde, als moralisch, so oder ähnlich
lauten die zumeist üblichen Definitionen, könne ein Urteil nur dann

gelten, wenn es dazu dient, «Interessenkonflikte»13 zu bewältigen und
«eine Ordnung in den sozialen Beziehungen herzustellen»14.

Was aber heisst dies für die Ethik selbst? Damit ein ethisches

Prinzip diese Ordnungsfunktion der Moral überhaupt erfüllen kann,
muss es bestimmten Bedingungen genügen können. Zu ihnen gehören
logische Bedingungen wie etwa die folgenden : Das betreffende moralische

Prinzip muss in jedem Konfliktfall mindestens eine der umstrit-

12 I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 780, Akad.-Ausg. III, S. 492.
13 Vgl. P. LORENZEN/0. SCHWEMMER, Konstruktive Ethik und Wissenschafts -

theorie, Mannheim/Wien/Zürich 1975, S. 150.

14 V. KRAFT, Rationale Moralbegründung, Wien 1963, S. 39.

Hier einige Beispiele:« What makes us call a judgement 'ethical' is the fact
that it is used to harmonise people's actions» (S. TOULMIN, Reason in Ethics,
Cambridge 1950, S. 145). Wir hoffen, «that ethical thinking can provide a

reasonable adjudication of conflicts of interest" (R. B. BRANDT, Ethical
Theory, Englewood Cliffs, N.J. 1959, S. 263). Die Funktion «for moral
imperatives I take to be something like that of telling us how to choose between
the interests or wants of two or more individuals when these interests or
wants conflict with one another» (D. W. HASLETT,Moral Rightness, Den
Haag 1974, S. 26). «Der Ethik sei nun die Aufgabe gestellt, die Prinzipien
der Konfliktbewältigung [...] aufzustellen» (LORENZEN/SCHWEMMER,
Konstruktive Ethik und Wissenschaftstheorie, S. 150). Die Liste solcher und
ähnlicher Definitionen von Ethik oder Moral liesse sich beliebig erweitern.
Selbst dort, wo Begriffe wie «soziale Harmonie» oder «Konfliktbewältigung

» nicht schon in der Definition moralischer Prinzipien auftauchen, wird
entweder - wie bei R. Firth, R. M. Hare und J. Rawls - ein formaler Apparat
entwickelt, der auf die Wahl harmonisierender Prinzipien hin angelegt ist,
oder es werden, wie bei P. Strawson, G. Warnock und H. A. Hart, harmonisierende

Prinzipien wie «benevolence», « non-maleficence » und «fairness»
zum notwendigen Inhalt jeder Moral erklärt.

37



tenen Alternativen als die moralisch zulässige auszeichnen können. Es

darf - gemäss dem von den Ökonomen zum Axiom erhobenen Pareto-
oder Effizienzprinzips - nicht zulassen, dass eine Handlungsalternative,

die von mindestens einer Person in bezug auf eine andere
Alternative als schlechter und von niemandem als besser beurteilt wird, zu
einer ethisch zulässigen erklärt wird. Eine besonders auffällige Eigenschaft

dürfte die der (personenneutralen) Universalisierbarkeit sein,
die an sich sehr schlicht daher kommt und doch erhebliche normative
Kraft zu entwickeln vermag. In ihrer einfachsten Form besagt sie : Ob
eine Handlungsalternative als ethisch zulässig bezeichnet wird oder
nicht, darf nicht von den Namen, d.h. von der numerischen Identität
der beteiligten Akteure abhängen. Konkret heisst dies : Den Akteuren
wird zugemutet, ein moralisches Urteil zu akzeptieren, unabhängig
davon, in welcher Rolle sie sich jeweils befinden. Sie müssten sich
jene Haltung der persönlichen Distanz sich selbst gegenüber zu eigen
machen, der Humphrey Bogart in der Schlussszene von Casablanca
auf seine Weise Ausdruck verliehen hat: «Look I'm no good at being
noble, but it doesn't take much to see that the problems of three little
people don't amount to a hill of beans in this crazy world ».

Wenn man an moralische Prinzipien diese aus der modernen
Funktionsbestimmung der Moral als Konfliktmoral erwachsenden
Ansprüche stellt, wird es in der Tat höchst schwierig, mit Konzeptionen

des guten Lebens zu operieren. Um diese Konsequenzen deutlich
zu machen, will ich im folgenden einige grundlegende Unterscheidungen

einführen.

Zielbezogene und zielsetzende Prinzipien

Der Zustand der Konfliktfreiheit kann auf zwei grundsätzlich
verschiedene Weisen erreicht werden : (1) Die Moral sagt jedem Einzelnen,

was er zu tun und zu lassen hat, und die Konfliktlosigkeit ist eine

Folge davon, dass jeder tut und lässt, was die Moral ihm sagt. (2) Die
Wahl der Ziele wird den Einzelnen überlassen, aber wo immer
Konflikte auftreten, sagt die Moral, wie sie gelöst werden müssen. Im
ersten Fall wirkt die Moral konfliktverhindernd, im zweiten konfliktlösend.

Die Prinzipien einer konfliktverhindernden Moral bestimmen
unmittelbar, was zu tun oder was zu lassen ist. Sie haben mit Konflikten

nur insofern etwas zu tun, als sie die Abwesenheit jedes Konflikts

38



garantieren. Eine konfliktlösende Moral hingegen lässt den Einzelnen
in der Wahl seiner Ziele und Zwecke frei ; sie tritt erst auf den Plan,
wenn das, was der eine will, in Konflikt gerät mit dem, was ein anderer

will. Sie steht gleichsam als Richterin über den streitenden
Parteien und entscheidet, welche Partei berechtigt ist, ihre Ziele und
Interessen zu realisieren, und welche auf die Realisierung ihrer Ziele zu
verzichten hat. Die Prinzipien einer konfliktverhindernden Moral sind
stets zielsetzend. Sie sagen dem Einzelnen, was er wollen soll und
wollen darf. Die Prinzipien einer konfliktlösenden Moral sind in der

Regel zielbezogenl5, sofern sie erst im Konfliktfall sagen, was man
wollen und was man nicht wollen darf.

Zielbezogene Prinzipien sind Prinzipien zweiter Stufe16; denn sie

setzen voraus, dass unabhängig von ihnen bereits irgendwelche Ziele
verfolgt werden. Eine Handlung wird ausschliesslich danach beurteilt,
bis zu welchem Grad sie die gegebenen Wünsche und Bedürfnisse der

von ihr betroffenen Personen zu befriedigen vermag oder auf welche
Weise sie die Chancen verteilt, diese Wünsche zu befriedigen. Das
klassische Beispiel einer zielbezogenen ethischen Theorie ist der Uti-
litarismus, der eine Handlung dann und nur dann als richtig bezeichnet,

wenn der Gesamt- oder der Durchschnittsbetrag der durch sie er-

15 Diese Unterscheidung entspricht der Distinktion B. BARRYS (Political Argu¬
ment, London 1965, S. 38ff.) zwischen « want-regarding » und « ideal-regar-
ding principles». Diese Unterscheidung ist m.E. präziser als die in ähnlicher
Richtung zielende Unterscheidung HARES zwischen «interests» und
« ideals» (vgl. Freedom and Reason, London/Oxford/New York 1963 S. 137-
156) und die in der gegenwärtigen Diskussion üblichen zwischen dem
«Richtigen» und dem «Guten» (vgl. etwa L. KOHLBERG, Essays on Moral
Development, Vol. 2 : The Psychology ofMoral Development, San Francisco
1984, S. 230ff. ; J. HABERMAS, «Lawrence Kohlberg und der Neoaristotelis-
mus», in: Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M. 1991, S. 83ff.). In
diesen Unterscheidungen wird in der Regel der Aspekt einer zielsetzenden
Moral zusammengeworfen mit dem davon zu unterscheidenden Aspekt der
Agenten-Relativität.

16 Man beachte aber den Unterschied zwischen den metaethischen Bedingun¬
gen, die - als formale Bedingungen zur Formung von moralischen Prinzipien
- Prinzipien zweiter Ordnung genannt werden können, und den materialen
oder substanziellen zielbezogenen Prinzipien, die nur in Bezug auf die
natürlichen aussermoralischen Ziele der einzelnen Akteure Prinzipien zweiter
Stufe sind. - Diese Unterscheidung ist nochmals eine andere als die von R.
M. HARE (vgl. «Rawls' Theory of Justice», in: N. DANIELS, Reading Rawls.
Critical Studies, Oxford 1975, S. 9If.) zur Kennzeichnung des Unterschieds
zwischen Akt- und Regelutilitarismus eingeführte Unterscheidung zwischen
einem « Stufe-1-Denken» und einem « Stufe-2-Denken».

39



möglichten Wunschbefriedigung mindestens ebenso gross ist wie der
der Gesamt- oder Durchschnittsbetrag an Wunschbefriedigung bei
jeder alternativen Handlung. Zielbezogene Prinzipien müssen aber

keineswegs utilitaristisch sein. Rawls' zweites Prinzip der Gerechtigkeit
etwa - demzufolge eine Handlung oder Politik, die nicht allen Betroffenen

gleiche Chancen zur Befriedigung ihrer Interessen gewährt,
dann und nur dann berechtigt ist, wenn sie den meisten benachteiligten

Personen eine mindestens ebenso grosse Chance zur Wunschbefriedigung

gibt wie jede alternative Handlung oder Politik - ist
offensichtlich ebenso zielbezogen wie die utilitaristischen Prinzipien ; denn
dieses Prinzip sagt mir erst dann, was ich tun soll, wenn bereits
feststeht,was ich und was die anderen betroffenen Personen tun wollen17.

Als mögliche Konzepte des guten Lebens kommen in einer
solchen zielbezogenen Moral nur zwei Theorien in Frage : die hedonistische

Theorie und die sogenannte Wunscherfüllungstheorie. Nach der
hedonistischen Theorie besteht das einzige Kriterium für « gutes
Leben» darin, wie wir dieses Leben subjektiv erfahren, ob wir die mentalen

Zustände, in denen wir uns befinden, als lustvoll oder als unlustvoll,

als beglückend oder schmerzhaft etc. empfinden. Gut lebt, wer
sich « glücklich » fühlt. Grundlage für moralische Entscheidungen ist
ein entsprechendes Lustkalkül, das die Quantität an Lust und an Unlust

aufzurechnen oder zu vergleichen gestattet.
Für die Wunscherfüllungstheorie ist das Kriterium des « guten

Lebens » nicht, wie die betreffende Person sich fühlt, sondern ob und in
wie weit die Wünsche (oder zumindest die meisten und wichtigsten),
welche die Person zum jeweiligen Zeitpunkt hat, tatsächlich auch
erfüllt sind, d.h. in wie weit Wunsch und Wirklichkeit miteinander
übereinstimmen. Gutes Leben ist der Zustand einer Person, der es, im
Sinne der Kantischen Definition des Glücks, im Ganzen ihres Daseins
nach Wunsch und Willen geht. Moralische Verrechnungs- und
Vergleichsbasis sind die Zahl und allenfalls auch die Intensität der auf
dem Spiel stehenden Wünsche und Interessen, entscheidungstheoretisch

ausgedrückt, der individuellen Präferenzordnungen18.

17 J. RAWLS behauptet zwar, dass seine Theorie nicht zielbezogen (want-regar-
ding) sei (vgl. A Theory of Justice, London/Oxford/New York 1972,
S. 326f.) ; aber er befindet sich darüber, wie B. BARRY (The Liberal Theory
ofJustice. A Critical Examination of the Principal Doctrines in «A Theory of
Justice » by J. Rawls, Oxford 1973, S. 22ff.) nachgewiesen hat, im Irrtum.

18 Die Entscheidungstheorie geht darum davon aus, dass ein rational Handeln¬
der eine Präferenzordnung für die ihm offen stehenden Alternativen erstellen

40



Die Anwendung zielbezogener Prinzipien setzt nicht voraus, dass

man die Wünsche und Ziele der Beteiligten kritiklos hinzunehmen
hätte. Sie kann sich mühelos verbinden mit jedem denkbaren Prozess
der Interessenkritik, sei es kognitiv, durch den Hinweis darauf, dass

gewisse Ziele auf fraglichen Intuitionen oder begrifflichen Konfusionen

beruhen, sei es ideologiekritisch, durch Entlarvung ihrer
gesellschaftlichen Bedingtheit, sei es psychotherapeutisch, durch
Aufdecken unbewusster, auf Kindheitstraumata zurückgehender Motive19.

Die Moral bleibt jedoch zielbezogen, solange sie den einzelnen
Handelnden als letzte Autorität anerkennt für das, was er - nach aller Kritik

- weiterhin will, und nicht wertend Stellung nimmt zu den von ihm
erhobenen Ansprüchen.

Anders die zielsetzenden Prinzipien, wie etwa das Ideal der Nachfolge

Christi oder das antike Ideal des guten Lebens : Sie nehmen
nicht als gegeben hin, was man unabhängig von ihnen will, sondern
schreiben vor, was man wollen soll. Sie sind in diesem Sinn Prinzipien

erster Stufe, können aber auch, sofern sie konfliktlösend eingesetzt

werden, zu Prinzipien zweiter Stufe werden.
Die Konzeption des guten Lebens, von der eine zielsetzende Moral

ausgeht, ist eine Theorie des « objektiv Guten », für die ein gutes
Leben aus mehr besteht als bloss aus erfüllten Wünschen oder
Glücksgefühlen. Es müsste ein Leben von der Art sein, dass es, nach

können muss, d.h. er muss von jeder Alternative sagen können, ob er sie - im
Vergleich mit einer beliebigen anderen - als besser, schlechter oder gleich
gut einstuft. Die Präferenzordnung muss transitiv sein (wenn Alternative x
mindestens so gut ist wie y, und y mindestens so gut wie z, muss x mindestens

so gut sein wie z), und sie muss reflexiv sein (jede Alternative muss
mindestens so gut sein wie sie selbst). Die Präferenzen können dabei sowohl
ordinal als auch kardinal ausgedrückt werden, d.h., man kann die Alternativen

entweder mit Hilfe eines gewöhnlichen Vergleichs ordnen (x ist besser

als/gleich gut wie y), oder man kann jeder Alternative eine bestimmte Zahl
auf einer Präferenzskala zuordnen und dadurch auch die Intensität der
Präferenzen ausdrücken. Wenn eine Alternative höher in der Präferenzordnung
steht als eine andere, so wird von ihr gesagt, dass sie einen höheren Wert
oder, in der üblichen Terminologie ausgedrückt, einen höheren Nutzen habe.
Die Hauptmaxime eines rational Handelnden lautet daher kurz: 'Wähle jene
Handlung, die den grössten Nutzen bringt!' oder noch kürzer: 'Maximiere
den zu erwartenden Nutzen!'

19 Vgl. dazu R. BRANDTS (A Theory of the Good and the Right, Oxford 1979)
instruktive Analyse eines «rationalen Wunsches» als jene Art von Wunsch,
die der Einzelne haben würde, wenn er dem Prozess, den Brandt « cognitive
psychotherapy» (S. 11) nennt, ausgesetzt gewesen wäre (vgl. dort bes. Kap. 5

und 6).

41



der Ansicht des Urteilenden, in sich selber gut ist oder zumindest gut
als Mittel für Dinge, die in sich selbst gut sind. Zu solchen « objektiv
guten » Dingen zählen etwa gewisse Güter oder gewisse Fähigkeiten
oder Freiheiten, von denen angenommen werden kann, dass alle
Personen, wenn sie hinreichend informiert und hinreichend rational
wären, sie für sich erstreben würden.

Die Dichotomie zwischen zielsetzenden und zielbezogenen
Prinzipien ist erschöpfend. Jedes Prinzip, das nicht ausschliesslich darauf
abzielt, gegebene Wünsche und Interessen auf gerechteste oder
optimalste Weise zu befriedigen, sondern die Befriedigung von Wünschen
davon abhängig macht, ob sie berechtigt oder unberechtigt, gut oder
schlecht, wertvoll oder verwerflich seien, ist eo ipso zielsetzend.
Worin der Grund zur Diskriminierung zwischen Wünschen gesehen
wird, ob in ihrem Ursprung - indem man sie als kleinbürgerlich,
kapitalistisch, egoistisch usw. abtut - oder in ihrer Übereinstimmung mit
dem Wesen des Menschen, den wahren Lehren der Religion oder den
Idealen einer fortschrittlichen Gesellschaft, spielt dabei keine Rolle.

Agenten-relative und neutralistische Moral

Das Paradigma einer agenten-relativen Moral ist die wie ein Relikt

aus archaischen Zeiten wirkende, aber unser alltägliches Bewusst-
sein noch weitgehend beherrschende agenten-relative Pflicht-Moral,
die nur eine für alle verbindliche Pflicht kennt: dass jeder seine
Pflicht tut20. Welche Pflicht der Einzelne hat, ist bestimmt durch seine

persönlichen Bindungen, seinen Beruf, seinen Platz in der Gesellschaft.

Es mag zwar Pflichten geben, die wir gegenüber jedem haben,
aber in erster Linie verpflichtet sind wir gegenüber unseren Eltern,
unserer Familie, unseren Wohltätern, unseren Freunden, unseren
Vorgesetzten, unserer Generation, unserer Klasse, unserem Land etc.21.

Die Interessen der mit uns verbundenen Personen sollen höher oder
zumindest gleich hoch gestellt werden wie die eigenen, während die
Interessen der übrigen nur in zweiter Linie zu berücksichtigen sind.

20 Dass es durchaus gute Gründe gibt, an dieser Alltagsmoral festzuhalten, hat
eindrücklich H. SIGDWICK (The Methods of Ethics, London 1907, S. 246ff.)
gezeigt.

21 Aus der Sicht der Soziobiologie hat dieser Sippenaltruismus seine plausible
Grundlage im Egoismus der Gene, vgl. etwa R. DAWKINS, Das egoistische
Gen, Berlin/Heidelberg/New York 1978, S. 105-128.

42



Dieser Typus von agenten-relativer Moral ist eindeutig zielsetzend

: moralisch relevant ist nicht, was die Akteure tun wollen,
sondern was sie tun sollen. Das zielbezogene Gegenstück zu dieser Moral
ist uns jedoch zumindest ebenso geläufig und vertraut : Es ist die libe-
ralistische Moral des freien Marktes, des «Besitzindividualismus»22:
Jeder verfügt über einen genau abgegrenzten Bereich von Gegenständen

- seine Person, seine Fähigkeiten, sein Eigentum -, und innerhalb
dieses Bereichs kann er im wesentlichen tun und lassen, was er will.
Er kann darüber hinaus, sofern andere an einem Tausch interessiert
sind, sein Eigentum entäussern oder neues Eigentum oder
Verfügungsrecht erwerben. Im Unterschied zu der zielsetzenden Version
der agenten-relativen Moral, bei der sich auch ohne Kenntnis der
Wünsche und des Willens der Beteiligten sagen lässt, was geschehen
soll, lässt sich hier nur dann bestimmen, was gewählt wird und
gewählt werden darf, wenn man auch weiss, was die Akteure wollen.
Die Entscheidungen hängen von den Zielen der Beteiligten ab und
sind, in diesem Sinne, zielbezogen.

Das Hauptmerkmal agenten-relativer Prinzipien ist es, dass ihre
Informationsbasis stets irgendwelche «historische» oder, genauer,
«autobiographische», auf den jeweiligen Adressaten bezogene
Sachverhalte mit einschliesst : Wer immer zu entscheiden hat, soll die
Alternativen wählen, mit denen sein zu einem früheren Zeitpunkt
gegebenes Versprechen, seine Pflicht gegenüber den Kindern, die er
gezeugt hat usw., erfüllt wird. Es sind Entscheidungsprinzipien (oder
Handlungsprinzipien), die sich immer nur an einen bestimmten Akteur
richten, aber dies hindert sie nicht daran, universal zu sein ; denn sie

gelten für jeden, der ein Versprechen gegeben oder Kinder gezeugt
hat. Jedes Prinzip, das nicht agenten-relativ ist, möge neutralistisch
heissen. In einer neutralistischen Moral gibt es nur eine Aufgabe und

nur ein Entscheidungskriterium, und dieses ist für jeden ein und
dasselbe : Jeder wirkt für das Wohl aller oder für das allen gemeinsame
Ziel.

Wie wichtig die Unterscheidung zwischen agenten-relativen und
neutralistischen Prinzipien für die moderne Funktionsbestimmung der
Moral ist, mag ein Blick auf die zielsetzenden agenten-relativen
Prinzipien zeigen.

22 Vgl. den Titel von C. B. MACPHERSON, The Political Theory of Possessive
Individualism (Oxford 1962) und seine Definition des «possessive individualism»

(S. 3).

43



In einer Welt im Zustand der Interaktion und der gegenseitigen
Verwundbarkeit sind die Prinzipien der zielsetzenden agenten-relati-
ven Moral häufig nicht nur konfliktverhindernd, sondern geradezu
konfliktfördernd. Falls egoistisches Handeln nicht verboten und
Egoisten zu helfen durchaus erlaubt ist, wird es, wenn immer eine
Gruppe von rein egoistisch handelnden Personen in einen Interessenkonflikt

gerät, eine Gruppe von agenten-relativ altruistisch handelnde
Personen geben, die aufgrund ihrer moralischen Verpflichtung gegenüber

den Personen der ersten Gruppe in einen moralisch motivierten
Konflikt geraten. Jeder Angehörige der einen Partei wird überdies den

Angehörigen der Gegenpartei einräumen müssen, dass sie moralisch
im Recht sind, wenn sie sich dem Versuch der ersten Partei, ihrer
Pflicht nachzukommen, entgegenstellen ; denn : Jeder soll seine Pflicht
tun, so lautet ja das von allen akzeptierte moralische Prinzip, und
mithin ist jede Alternative, die dadurch realisiert wird, dass einer
seine Pflicht tut, ethisch zulässig, obwohl sie in anderer Hinsicht
wiederum ethisch nicht zulässig ist, weil durch ihre Realisierung andere
daran gehindert werden, ihre Pflicht zu tun.

Dass diese Inkonsistenzen nicht daher rühren, dass es agenten-re-
lative, sondern dass es zielsetzende agenten-relative Prinzipien sind,
zeigt sich daran, dass sie verschwinden, sobald man den Einzelnen
ihre Ziele nicht vorschreibt, sondern ihnen die Wahl ihrer Ziele über-
lässt, gemäss der liberalistischen Maxime : Jeder handle nach seinen

eigenen Zwecken und Idealen. Wenn es mir freigestellt ist, mit meinem

Geld zu kaufen, was ich will, und es dir freigestellt ist, mit
deinem Geld zu kaufen, was du willst, dann befinden wir uns zwar im
Konflikt, wenn wir beide dasselbe Bild kaufen wollen; aber dieser
Konflikt ist kein deontischer Widerspruch. Es ist keine Norm verletzt,
wenn ich dir im Kauf zuvorkomme, da ich dir nicht dein Verfügungsrecht

über dein Geld genommen habe, sondern bloss die Möglichkeit,
von diesem Recht in dieser Situation Gebrauch zu machen. Ein Recht
im Sinne einer Erlaubnis verpflichtet jedoch niemanden, dem Berechtigten

die Wahrnehmung seines Rechts zu ermöglichen. Jeder darf tun
und lassen, was er will - sofern er dies kann, und ethisch zulässig ist

jede Alternative, die unter diesen Bedingungen gewählt wird.

44



Die Spannung zwischen der Verwirklichung persönlicher
Lebensideale und den Forderungen der Konfliktmoral

Die Konfliktträchtigkeit der alltäglichen zielsetzenden agenten-re-
lativen Moral würde mit einem Schlage eliminiert, wenn man dieser
Moral eine - allerdings nicht ganz so alltägliche - neutralistische
Wendung geben würde21.

Das Grundprinzip «jeder soll seine Pflicht tun» wird gewöhnlich
so verstanden, dass jeder nur die Pflicht hat, seine Pflicht zu tun. Man
kann es aber auch anders lesen. Alle haben dieselbe Pflicht : dafür zu

sorgen, dass die Pflicht eines jeden erfüllt wird. Entscheidend ist dann
nicht mehr, wer eine Pflicht erfüllt, sondern dass sie erfüllt wird.
Versprechen sollen gehalten werden, und ich bin nur insofern verpflichtet,
mein Versprechen zu halten, als ich auf diese Weise wahr machen
kann, dass Versprechen gehalten werden. Aber dies muss nicht so
sein, und weil dies nicht so sein muss, sind auch die durch die agen-
ten-relativen Prinzipien erzeugten Konflikte lösbar. Wenn der
Umstand, dass ich mein Versprechen halte, zwei andere Akteure daran

hindert, ihr Versprechen zu halten, dann müsste ich nach der ersten

Interpretation der agenten-relativen Moral mein Versprechen trotzdem
halten, nach der zweiten aber - falls das Grundprinzip so gelesen
werden darf, dass dort, wo nicht alle Pflichten erfüllt werden können,
zumindest möglichst viele erfüllt werden sollen - müsste ich mein
Versprechen brechen, damit die anderen ihr Versprechen halten können.

Bei vertauschten Rollen müsste aber auch jeder andere von seiner
Pflicht Abstand nehmen; denn jeder hat dieselbe Pflicht: die Maxi-
mierung der erfüllten Pflichten.

Der entscheidende Unterschied zwischen der ersten und der zweiten

Lesart des agenten-relativen Grundprinzips : in der zweiten Lesart

muss der Einzelne seine Pflicht von einem unpersönlichen, neutralen

Standpunkt her betrachten. Er muss davon absehen, um wessen
Handlung und um wessen Pflicht es jeweils geht. Für jeden gibt es

daher von diesem unpersönlichen Standpunkt her eine und nur eine

Aufgabe. Diese Lesart ist, mit einem Wort, neutralistisch, während
der ersten, der alltäglichen Lesart der agenten-relativen Moral diese

Eigenschaft fehlt. Sie ist nicht neutralistisch ; denn sie gibt den ver-

23 Vgl. die Ueberlegungen von D. PARFIT zu der Frage, wie eine «common-
sense morality» aussehen müsste, die nicht « self-defeating » ist (Reasons and
Persons, Oxford 1984, S. 1 OOff.).

45



schiedenen Akteuren verschiedene Aufgaben und verpflichtet jeden
auf seine Aufgabe.

Gesetzt der Fall, es Hesse sich zeigen - und es lässt sich, wie wir
bald sehen werden, in der Tat auch zeigen -, dass die einzige
überhaupt noch in Betracht kommende Moral der Konfliktbewältigung
neutralistisch sein muss ; dann hätte dies - jedenfalls für das alltägliche

Bewusstsein und für die Vorstellung eines in der Selbstverwirklichung

bestehenden guten Lebens - nicht besonders erfreuliche
Konsequenzen. Die Moral würde völlig « geschichtslos » ; denn die Frage,
in welchem Verhältnis eine Handlung zum Handelnden, seinen

Leistungen, seinen zu einem früheren Zeitpunkt erworbenen Rechten und
Pflichten steht, dürfte auf die moralische Entscheidung keinen Ein-
fluss mehr haben.

Ein nicht unerheblicher Bereich dessen aber, was nach dem

alltäglichen Verständnis unsere Moralität ausmacht, besteht aus den
persönlichen Wertvorstellungen, religiösen und moralischen Zielen und
Lebensidealen, die der Einzelne in seinem Leben zu verwirklichen
trachtet, und die, wie man so sagt, seine «Identität» ausmachen. Das

Grundprinzip einer solchen persönlichen Moral lässt sich nur agentenrelativ

formulieren: Jeder soll dafür sorgen, dass er sich selbst und
seinen Idealen treu bleibt. Die neutralistische Moral aber betrachtet
diese Werte und Ideale als blosses Material, von dem man sich - falls
der überpersönliche Standpunkt es verlangt - jederzeit zu trennen hat.

Dies erfordert eine Selbstdistanzierung, die mit unserem
«natürlichen» Verständnis von persönlicher Integrität nur schwer zu
vereinbaren ist. Die Frage nach dem Täter, nach demjenigen, der tut,
was getan werden soll, wird auf eine erschreckende Weise gleichgültig.

Nicht, dass ich die Treue halte zu meinen Freunden, ist entscheidend,

sondern dass Treue gehalten wird; nicht, dass ich meine
Aufgabe erfülle, sondern, dass meine Aufgabe erfüllt wird usw.

B. Williams sieht in dieser Entfremdung des Täters von seiner Tat
eines der Hauptargumente gegen den (Akt)-Utilitarismus24, das er
später allerdings auch auf die Kantische Ethik ausgedehnt hat25. Mit
Recht, wie ich glaube ; denn für eine neutralistische Ethik, gleich
welcher Spielart, ist es in der Tat gleichgültig, wer dafür sorgt, dass die

24 B. WILLIAMS, «A Critique of Utilitarianism» in: J. J. C.SMART/
B. WILLIAMS, Utilitarianism For and Against, Cambridge 1973, bes. S. 82-
100.

25 B. WILLIAMS, «Persons, Character and Morality», in: A. O. RORTY (Hg.),
The Identities of Persons, Berkeley/Los Angeles/London 1976, S. 210.

46



ethisch zulässigen Alternativen gewählt und realisiert werden.
Entscheidend ist allein, dass es überhaupt geschieht. Und genau darin
liegt die Möglichkeit des Konflikts mit der persönlichen Moral. Der
Wunsch, dass ich es bin, durch den die Gerechtigkeit in die Welt
kommt, ist ein anderer als der Wunsch, dass Gerechtigkeit in die Welt
kommen möge, und wer dem ersten nachzuleben sucht, kann unter
Umständen verhindern, dass der zweite in Erfüllung geht, und leicht
in Konflikt geraten mit jedem Akteur, der ebenfalls wünscht, dass die

Gerechtigkeit durch ihn in die Welt kommt.
Die von Williams gegen den Akt-Utilitarismus ins Feld geführten

Beispiele26 - ein Chemiker vor der Entscheidung, ob er seiner moralischen

Abneigung chemischer Kriegsführung folgend den angebotenen
Job in einem C-Labor ablehnen soll oder ihn mit der Absicht annehmen

soll, die dort betriebenen Projekte zu verzögern, der Botaniker in
einem südamerikanischen Indianerdorf, von dem Chef eines Er-
schiessungskommandos vor die Wahl gestellt, einen Indianer selbst zu
erschiessen oder zuzusehen, wie zwanzig erschossen werden - betreffen

zwar Fälle, in denen der Einzelne vom Handeln im Sinne seiner
moralischen Ideale nicht Abstand nehmen müsste, um die Zahl der

richtigen Handlungen zu maximieren, sondern um die Zahl der
falschen zu minimieren ; aber Williams Argument lässt sich leicht auf
die übrigen Fälle übertragen.

Es bliebe die Absurdität, wie Williams sagt, «to demand of such a

man, when the sums come in from the utility network which the

projects of others have in part determined, that he should just step aside

from his own project and decision and acknowledge the decision
which utilitarian calculation requires»27 (wobei «utility» und
«utilitarian», wie schon hervorgehoben, durch die Grundbegriffe
irgendeiner anderen neutralistischen Ethik ersetzt werden können). Ob
diese «Absurdität» - die uns, nebenbei bemerkt, auch von jeder
Liebesethik, sei sie nun von der Art der aristotelischen philia28 oder der
christlichen agape29, als selbstverständlich zugemutet wird - ein zu
hoher Preis für eine Konfliktmoral ist, bleibe dahingestellt. Aber wer
mit Williams der persönlichen Moral des Einzelnen einen absoluten

26 WILLIAMS, « A Critique of Utilitarianism», S. 97-100.
27 A.a.O., S. 116.
28 Vgl. etwa ARISTOTELES, Eth. Nie. 1169a 32-26.
29 Vgl. auch Hares Bemerkung gegen B. Williams (R. M. HARE, «Ethical

Theory and Utilitarism », in : H. D. LEWIS (Hg.), Contemporary British
Philosophy, London 1976, S. 120, Anm. 11).

47



Wert zuschreibt - als «a condition of his having any interest in being
around in that world at all»30 -, wird seine Schwierigkeiten haben mit
der Konfliktmoral und guten Grund, moralischen Dilemmata in der
Ethik einen besonderen Platz einzuräumen.

Die bisherigen Überlegungen haben gezeigt, dass eine Konfliktmoral

am Ende nicht nur zu allen Wünschen oder Präferenzen eine

persönliche Distanz verlangt, sondern auch zu allen persönlichen
Idealen und Wertvorstellungen. Die auf meine Person bezogene
Frage, von welchen Werten und Idealen ich mich in meinem Leben
leiten lassen soll, darf in der neuzeitlichen Konfliktmoral schon aus
diesem Grunde kein allzu grosses Gewicht haben. Ein historischer
Beleg dafür ist die allseitige Polemik gegen den «Fanatismus» und
«Enthusiasmus»31 - Inbegriff intoleranter, auf angebliche höhere
Inspirationsquellen sich berufende Durchsetzung persönlicher
Überzeugungen - im ausklingenden 17. und im 18. Jahrhundert, die Hand
in Hand geht mit der Entwicklung der neuzeitlichen Konfliktmoral
und den Fanatiker zum Feindbild Nummer eins werden lässt32.

Was für die agenten-relative zielsetzende Moral gilt, lässt sich
aber auch für die zielsetzende Moral schlechthin aufzeigen : dass sie

letztlich unverträglich ist mit konfliktethischen Ansprüchen.

Kann eine zielsetzende Moral überhaupt Konfliktmoral sein

Eine Moral ist zielsetzend, wenn sie Konfliktentscheidungen nicht
in jedem Fall von den Wünschen und Interessen der Betroffenen
abhängig macht. In den Bereich dieser Definition fällt sowohl eine Moral,

die den Akteuren nur ein einziges Ziel vorschreibt, als auch eine
totalitäre Moral, die ihr Leben in beinahe jeder Hinsicht bestimmt.
Auf der einen Seite der Skala steht etwa die Auffassung, dass selbst
ein noch so kleiner Zuwachs an Poesie auch dann besser ist als eine

grossangelegte Förderung des Fussballspiels, wenn beinahe jedermann

nach mehr Fussball ruft, auf der anderen Seite steht der bis in
die Neuzeit wirkende Glaube der Antike an eine harmonische
Ordnung der Welt, in der jeder in seiner Rolle und an seinem Platz die

30 WILLIAMS, «Persons, Character and Morality», S. 210.
31 Vgl. R. SPAEMANN, Art. «Fanatisch, Fanatismus», in: Historisches Wörter¬

buch der Philosophie, Bd. 2, Basel/Stuttgart 1972, Sp. 904-910.
32 Vgl. R. M. HARE, Freedom and Reason, London/Oxford/New York 1963,

Kap. 9, S. 157-185.

48



Aufgabe zu erfüllen hat, die ihm die Vernunft zuweist. Ein zielsetzendes

Prinzip setzt entweder einen einzigen Zweck oder eine Pluralität
von einander gleichgeordneten und miteinander konsistenten
Zwecken. Ein Modell einer auf einen einzigen Zweck ausgerichteten
totalen Ordnung wäre etwa eine wohlorganisierte Armee, das Modell
einer auf verschiedene Zwecke ausgerichteten Gesellschaft ein
ständisch gegliederter, arbeitsteiliger Staat von der Art der platonischen
Politie. Diese Differenz ist jedoch letztlich unerheblich: der Grundgedanke

ist in beiden Fällen derselbe. Es gibt eine Hierarchie von
Zwecken, die sich gegenseitig stützen und fördern, und jedes Individuum

hat die Pflicht, durch sein Tun zur Realisierung eines oder einiger

dieser Zwecke und damit zur Realisierung der an der Spitze der
Hierarchie stehenden Zwecke beizutragen. Zulässig ist eine Handlung
dann und nur dann, wenn ihr Ziel mit jedem dieser Zwecke verträglich

ist, und sie wird dann zur Pflicht, d.h. zur einzig zulässigen
Handlung, wenn sie notwendige Bedingung für mindestens einen dieser

Zwecke oder für ein Mittel eines dieser Zwecke ist.
Moralisch zulässige Alternativen kann es stets mehr oder weniger

viele geben ; denn wie umfassend das gesetzte Ziel auch sein mag, zu
seiner Erfüllung könnte es gleichgültig sein, was man isst, wie man
sich kleidet oder welche Frau man liebt.

Die Menge der «neutralen» Alternativen, denen gegenüber ein
zielsetzendes Prinzip indifferent bleibt, ist ein Gradmesser für seine
Totalität. Je geringer die Zahl der Adiaphora, desto totalitärer das

Prinzip. Je totalitärer ein Prinzip, desto besser ist es vom konfliktethischen

Gesichtspunkt her gesehen, weil es in mehr Fällen zu moralisch
motivierten Entscheidungen führt und nicht für gleichgültig erklären

muss, was den Kontrahenten möglicherweise alles andere als gleichgültig

ist. Allerdings bliebe auch bei Konflikten um moralisch
neutrale Alternativen noch immer die Möglichkeit, dass eine zielsetzende
Moral den Konflikt zwar nicht inhaltlich entscheidet, wohl aber die
moralisch zulässigen aussermoralischen Konfliktlösungsverfahren
auszeichnet, mit deren Hilfe die Konflikte um die «neutralen»
Alternativen entschieden werden sollen. Es mag zur Erfüllung der gesetzten

Aufgabe gleichgültig sein, welche Frau man liebt, aber nicht
gleichgültig, ob man sich um sie duelliert oder nicht.

Ein eher noch plausiblerer Weg als heteronome Verfahren
einzusetzen, bestünde darin, das zielsetzende Prinzip mit einem zielbezogenen

zu verbinden : Das zielbezogene tritt erst dann auf den Plan,

wenn das zielsetzende seine Arbeit getan hat. Diese Arbeitsteilung ist

49



nach meiner Definition durchaus zulässig ; denn zielsetzend ist jedes
Prinzip, das nicht ausschliesslich zielbezogen ist.

Welche dieser möglichen Gestalten soll die zielsetzende Ethik
annehmen : die mit zielbezogenen Prinzipien gemischte oder die reine,
eine totalitäre oder eine weniger totalitäre Die konfliktethischen
Bedingungen jedenfalls geben darauf keine Antwort, und es ist auch
nicht abzusehen, auf welchem Wege diese Antwort zu finden wäre.
Hier liegt bereits einer der ersten Streitpunkte innerhalb der zielsetzenden

Moral, von dem her die Gefahr droht, dass diese Moral selbst

zum Gegenstand des Konflikts wird. Diese Gefahr ist jedoch nur ein
Zeichen für eine weit tiefer liegende Schwierigkeit.

Der Sinn einer zielsetzenden Ethik besteht im Grunde nicht darin,
eine moralische Ordnung zu errichten - diese ist, wie wir gesehen
haben, immer schon vorausgesetzt -, sondern eine Antwort auf die
Grundfrage zu geben, wie man leben soll und was ein Leben zu einem

- im Sinne der «objektiven» Theorie - guten Leben mache. Falls die
Antwort auf die Frage des guten Lebens für alle einmütig ausfällt und
alle in gleichem Masse das gute Leben zu verwirklichen trachten, ist
für sie - immer vorausgesetzt, ihr Lebensideal sei in sich selbst
konsistent und führe in jeder Situation zu konsistenten Anweisungen -
trivialerweise auch das konfliktethische Problem gelöst : die zielsetzende

wird zur konfliktverhindernden Moral. Falls über die anzustrebenden

Ziele aber keine Einigkeit besteht, stellt sich den Akteuren ein
konfliktethisches Problem, und die Auskunft, sie müssten zur Lösung
ihrer Konflikte von einem zielsetzenden Prinzip ausgehen, ist dann
ebenso hilfreich wie der Ratschlag, wenn man sich uneinig sei, müsse

man sich eben - einigen.
Die zielsetzende Konfliktmoral läuft hinaus auf das Paradox:

Entweder besteht zwischen den Akteuren Einigkeit über die anzustrebenden

Ziele, und dann bedürfen sie keiner Konfliktmoral, oder sie

bedürfen einer Konfliktmoral, und dann ist dies ein Zeichen dafür,
dass ihnen die zielsetzende Moral nicht mehr helfen kann.

Das einzige konfliktethisch relvante Problem einer zielsetzenden
Moral liegt daher in der Frage: Ist ein Konsens über zielsetzende
Prinzipien herstellbar Diese Frage legt das Missverständnis nahe, es

bedürfe bloss irgendeiner willkürlichen Vereinbarung oder Konvention,

und dann sei die Schwierigkeit auch schon gelöst. Aber es

widerspräche der Natur zielsetzender Prinzipien, wenn man diese zum
Gegenstand einer Vereinbarung machte; denn sie können uns nur
dann sagen, was wir wollen sollen, wenn sie nicht darum gelten, weil

50



wir sie wollen. Zielsetzende Prinzipien durch Vereinbarung festsetzen

zu wollen, läuft im Grunde auf die Aufforderung hinaus, künftig nur
noch nach dem Effizienzprinzip zu verfahren", d.h. eine Alternative
nur dann zu wählen, wenn mindestens eine Person sie vorzieht und
niemand eine gegenteilige Präferenz hat. Da das Effizienzprinzip ein
rein zielbezogenes Prinzip ist, bei dem nur die Interessen der Beteiligten

zählen, heisst dies nicht anderes als - die zielsetzende Moral
aufgeben. Der Anschein, dass sich auf diesem Wege eine zielsetzende
Ethik begründen lässt, rührt bloss daher, dass das Effizienzprinzip
zunächst nicht unmittelbar, in der Entscheidungssituation selbst,
angewandt wird, sondern auf zweiter Stufe, um die Ziele festzusetzen,
die in jeder künftigen individuellen Situation zu verwirklichen sind.
Aber da ein solches Verfahren nur Zustandekommen kann, wenn nicht
nur ein grundsätzliches Einverständnis über die zu verfolgenden Ziele,
sondern in jeder Situation auch das Einverständnis darüber besteht,
von diesen Zielen nicht abzuweichen, fällt dieser Unterschied
zwischen mittelbarer und unmittelbarer Anwendung des Effizienzprinzps
als bedeutungslos dahin.

Wenn der Wille der Beteiligten zielsetzende Prinzipien nicht
begründen kann, welchen anderen Geltungsgrund könnte es noch
geben? Der einzige Grund innerhalb einer Konfliktmoral, ein Prinzip
anzuerkennen, ist der, dass es uns auf annehmbare Weise eine moralische

Ordnung garantiert, und für diesen Zweck ist jedes annehmbare
und gleich totalitäre zielsetzende Prinzip gleich gut. Um ein bestimmtes

Prinzip auszuzeichnen, müsste es also ethische Gründe anderer Art
geben, die dartun, warum gerade dieses Prinzip vom moralischen
Standpunkt her für jeden und von jedem erstrebt werden soll : Es

brauchte, mit einem Wort, zusätzlich eine Axiologie. Sowohl die
klassische wie auch die moderne Wertlehre von Brentano und
Meinong über Scheler und Hartmann bis hin zu Moore, Rashdall und
Ross sind weit davon entfernt, diese Aufgabe gelöst zu haben. Weder
die Berufung auf eine ewige Ordnung der Natur, das natürliche Licht

33 Mir scheint es daher nicht unzutreffend, wenn J. BACKHAUS (« Praktische

Philosophie und politische Oekonomie», in: J. MlTTELSTRASS (Hg.),
Methodenprobleme der Wissenschaften vom gesellschaftlichen Handeln, Frankfurt
a. M. 1979, S. 343) darauf hinweist, das von Schwemmer als Moralprinzip
bezeichnete Kriterium sei « mit dem in der Ökonomie nach Pareto benannten
und von Kaldor und Hicks in die wohlfahrts-ökonomische Diskussion
eingebrachten Prinzip identisch».

51



der Vernunft oder die moralische Intuition haben sich in dieser
Hinsicht als besonders beweiskräftig erwiesen.

Solange es jedoch der Wertlehre nicht gelingt, zielsetzende
Prinzipien zu finden, die sich der Vernunft «empfehlen» und die deshalb

von allen anerkannt werden und als anerkennenswert angesehen werden,

wird es rein kontingent bleiben, ob sich Konsens einstellt oder
nicht einstellt. Selbst ein begründeter Konsens wäre für die Konfliktmoral

weiterhin zumindest in dem Sinne kontingent, dass es ja kein
konfliktethisch begründeter, sondern ein «von aussen» zufallender
Konsens wäre. Augenfälligster Ausdruck für diese konfliktethische
Kontingenz aller zielsetzenden Prinzipien ist die Schwierigkeit, dass

eine zielsetzende Moral von ihren Adressaten in der Regel mehr
verlangt als das, was zur Lösung oder Vermeidung von Konflikten
erforderlich wäre, weil sie sich auch dort der Ethik zu unterwerfen hätten,
wo zwischen ihnen an sich eine «natürliche» Interessenharmonie
bestünde.

Abhilfe könnte hier nur dadurch geschaffen werden, dass man der
zielsetzenden Moral eine gewaltsame Wendung gibt und sie nur noch
konfliktlösend einsetzt: Jeder darf tun und lassen, was er will, im
Konfliktfall aber bestimmt die Moral, was man wollen und nicht
wollen darf. Mit dieser Modifikation würde jedoch zu der einen Halbheit

eine andere hinzugesetzt. Wenn die Moral als zielsetzende uns

sagen soll, wie wir zu leben haben, ist nicht einzusehen, warum man
sich nach dieser Moral nur richten soll, wenn man zufälligerweise mit
anderen Akteuren in Konflikt gerät ; und wenn die Moral konfliktlösend

sein soll, ist nicht einzusehen, warum Konflikte dadurch gelöst
werden sollen, dass man auf zielsetzende Prinzipien zurückgreift.

Diese Schwierigkeiten einer zielsetzenden, der Konfliktbewältigung

dienenden Moral sind bei weitem nicht die einzigen ; weitere
zeigen sich, sobald man der Frage nachgeht, unter welchen Bedingungen

überhaupt zu erwarten wäre, dass sich aus zielsetzenden Prinzipien

(selbst wenn sie in sich selbst konsistent sind) konsistente
Handlungsempfehlungen gewinnen lassen. Diese Schwierigkeiten sind
sowohl logischer wie kontingenter Art; sie betreffen einerseits die

Frage nach der Gültigkeit und Widerspruchsfreiheit der aus vorgegebenen

Zielvorgaben ableitbaren praktischen Schlüsse34 und andererseits

das offensichtliche Problem, dass in einer endlichen und mit

34 Über einige dieser Probleme vgl. Verf., Art. « Pflichtenkollision », in : Histo¬
risches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 7, Basel/Stuttgart 1989, Sp. 447ff.

52



Mangelsituationen durchsetzten Welt Zielkonflikte unvermeidbar sein
werden, weil der nach der Zielvorgabe A anzustrebende Zustand p mit
dem nach dem Ziel B anzustrebende Zustand q physisch nicht
verträglich ist, da p und q sich direkt oder indirekt, über die zu ihrer
Realisierung erforderlichen Mittel, ausschliessen.

Das Fazit aus dieser - hier nicht weiter zu detaillierenden -
Gesamtsumme von Schwierigkeiten bestätigt die Richtigkeit des
allgemeinen Trends der neuzeitlichen Ethik: Abstand zu nehmen von jeglicher

Form der zielsetzenden, an Kriterien eines objektiv guten Lebens
sich orientierenden Moral, und sich auf eine zielbezogene Moral als
öffentliche Verkehrsmoral zu beschränken. Zielsetzende Prinzipien
mögen zwar immer noch in Gebrauch sein, aber in Erscheinung treten
sollen sie nur noch dem bescheidenen Status entsprechend, der ihnen
konfliktethisch zukommt: nicht als respektheischende Instanz, die
hoch über den Individuen thront, sondern als verinnerlichte Wertordnung

und privates Ideal, die Ziele bestimmend, welche die einzelnen
sich setzen, aber konfliktethisch nur indirekt von Bedeutung : dadurch,
dass gewisse Konflikte entweder nicht entstehen oder leicht zum
Verschwinden gebracht werden können, weil die Akteure zufälligerweise
dieselben zielsetzenden Prinzipien anerkennen35.

Sind damit aber alle Probleme gelöst? Sie sind es mitnichten.
Allein schon die Tatsache, dass sich auf dem Feld der zielbezogenen
Moral rivalisierende Theorien, utilitaristische z.B. versus Theorien der

Gerechtigkeit, das Feld streitig machen, lässt für eine auf Konfliktbewältigung

angelegte Ethik wenig Gutes ahnen. Im Zusammenhang mit
der Frage nach Glück und gutem Leben weit interessanter allerdings

35 In die Präferenzordnungen können daher auch die Gerechtigkeitsvorstellun¬
gen der Akteure eingehen : Wer z.B. glaubt, aufgrund seiner Verdienste, seiner

Leistung oder seines Ranges höhere Ansprüche stellen zu dürfen als ein
anderer, wird eine Situation A, in der der andere besser wegkommt als er
selbst, negativer beurteilen als eine Situation B, in der dies nicht der Fall ist,
selbst wenn er in beiden Situationen an sich gleich gut wegkäme.- Dies ist ein
nicht unwichtiges Ergebnis im Hinblick auf die von Perelman vor allem in
seinen früheren Schriften vertretenen Ansicht, die Tatsache, dass wir von
verschiedensten Gerechtigkeitsvorstellungen ausgingen, lasse jedes System der
Gerechtigkeit als willkürlich erscheinen (vgl. C. PERELMAN, Über die
Gerechtigkeit, München 1967, S. 83f.) : Diese abweichenden Vorstellungen
können alle in die Präferenzordnungen eingehen, ohne dass dadurch die
Frage, wie aufgrund dieser Präferenzordnungen zu entscheiden sei, schon

präjudiziert wäre. Skeptische Schlussfolgerungen lassen sich erst ziehen,
wenn diese zweite Frage zu inkonsistenten Antworten führen sollte.

53



ist der Umstand, dass sich auch das Problem einer objektiven
Bestimmung des guten Lebens auf die Dauer nicht draussen halten lässt.
Dieses Problem musste - wie die eingangs skizzierte historische
Entwicklung dies auch bestätigt - aus mindestens zwei Gründen wieder
virulent werden. Grund Nummer 1 : Eine Konfliktmoral setzt
notwendigerweise voraus, dass die Akteure von sich aus auch bereit sind,
sich einer solchen Moral zu unterziehen. Die Suche nach einer
solchen moralischen Motivation führt jedoch unweigerlich wieder zurück
zu irgendwelchen objektiven Bestimmungen des guten Lebens. Grund
Nummer 2 : Die offensichtlichen Defekte der zielbezogenen Moral -
vorgegebene Präferenzen ungeprüft hinnehmen zu müssen -, rufen
früher oder später nach irgendwelchen «objektiven» Kriterien zur
Unterscheidung der unerwünschten von den erwünschten Präferenzen.
Ich will diese beiden Gründe - mit Blick auf die aktuelle Debatte -
zum Abschluss kurz erläutern.

Grund Nummer 1 für die Rückkehr zu objektiven Bestimmungen
des guten Lebens : Das Problem der moralischen Motivation

Wie kann ich mir selbst oder einem anderen gegenüber plausibel
machen, warum ich oder er moralisch handeln soll? Dies ist das

Grundproblem jeder Konfliktmoral, das es klar zu unterscheiden gilt
von der gleichsam moralinternen Frage, was diese und gerade diese

Handlungsnorm zu einer ethisch gültigen macht36.

Moralische Prinzipien sind insofern in ihrer Geltung begründet,
als sie den konfliktethischen Bedingungen genügen, und darum von
allen Personen, die sich auf diesen Standpunkt stellen, anerkannt werden

können. Damit ist aber noch kein Grund dafür gegeben, warum
ich mich überhaupt auf diesen Standpunkt stellen und den moralischen

Prinzipien unterwerfen soll. Einen Grund geben würde heissen,
mir aufzeigen, dass ich unvernünftig, irrational, unklug oder wie auch
immer handeln würde, wenn ich nicht tun wollte, was ich moralisch
gesehen tun sollte. Warum, so lautet die Frage, wie sie H. L. Bradley
in der Philosophie der Neuzeit als einer der Ersten wieder prägnant
gestellt hat, soll ich moralisch sein, « Why should I be moral » im

36 Vgl. N. RESCHER, Moral Absolutes. An Essay on the Nature and Rationale of
Morality, New York/Bern 1989, S. 84 und E. TUGENDHAT, Probleme der
Ethik, Stuttgart 1984, S. 157 sowie ders., Vorlesungen über Ethik, Frankfurt
a.M. 1993, S. 85.

54



Sinne von «Is it profitable, beneficial, advantageous etc. to be
moral?»37

Damit ist formal auch die Frage nach dem guten Leben wieder
gestellt : Es geht nicht bloss um das, was ich tun, sondern um die Ziele,
die ich mir setzen, d.h. das, was ich wollen soll. Stillschweigend
vorausgesetzt wird dabei, dass wir zunächst einmal anderes wollen, als

wir eigentlich sollen. Wer, wie Bradley selbst, diese Voraussetzung
nicht akzeptiert, für den ist diese Frage sinnlos oder höchstens Anlass
zur Explikation dessen, was wir ohnehin schon wollen38.

Doch was heisst, dass wir immer schon moralisch sein wollen
Entweder ist dies eine empirische Behauptung, dann steht sie auf
reichlich schwachen Füssen, oder es ist eine kontrafaktische Behauptung

von der Art : letztlich, eigentlich, von Natur aus oder wie auch

immer, streben wir danach, moralisch zu sein. In dem Fall aber - und
so ist Bradleys Explikation auch zu verstehen - muss mir erst einsichtig

gemacht werden, dass moralisch zu sein Bestandteil eines objektiv
gesehen guten oder glücklichen Lebens ist, damit ich mein aktuelles
Wollen entsprechend auch auf dieses eigentliche Wollen ausrichten
kann. Und damit wären wir wieder bei der bekannten These der
Antike, dass wir nur dann wirklich glücklich sind, wenn wir moralisch
sind. Wie der Verlauf der Diskussion über die möglichen Gründe,
moralisch zu sein, zeigt, ist dies in der Tat die Position, auf die man
immer wieder zurückzukommen scheint. Ein kurzer Blick auf einige
der Hauptetappen dieser Diskussion mag dies verdeutlichen.

Erstens : Eine der möglichen Optionen hat uns Kant gewiesen :

Die Verbindlichkeit des moralischen Sollens ist ein Gebot der
Vernunft, und soweit wir nicht nur sensible, sondern auch intelligible
Wesen sind, haben wir - im Gefühl der Achtung vor dem Gesetz -
auch schon die «Triebfeder», die uns dazu motiviert, das zu wollen,
was die Pflicht uns gebietet. Diese Antwort hat mit den neueren
transzendentalphilosophischen Ansätzen von Apel39, Habermas40 und der

37 So der Titel von Essay II in : F. H. BRADLEY, Ethical Studies, Oxford 21927,
S. 58 u. 64.

38 A.a.O., S. 64.
39 K.-O. APEL, « Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und die Grund¬

lagen der Ethik », in : Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt a.M.
1973, S. 358-435 ; vgl. dazu auch W. OELMÜLLER (Hg.), Transzendentalphilosophische

Normenbegründung, Göttingen 1978.

40 J. HABERMAS, «Diskursethik - Notizen zu einem Begründungsprogramm»,
in: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M. 1983,

55



Erlanger Schule41 auch ausserhalb Deutschlands neuen Auftrieb erhalten42

: es gibt nicht nur ein hypothetisches Sollen in Bezug auf die
kontingenterweise von uns angestrebten Zwecke, sondern auch das

moralische Sollen jener Normen, die in jeder vernünftigen Argumentation

immer schon vorausgesetzt werden. Die Schwäche dieser
Antwort ist allerdings nicht unentdeckt geblieben, und die Frage bleibt,
ob sie sich überhaupt anders als bloss zirkulär begründen lasse43.

Zweitens : Für hoffnungsvoller wird darum von vielen Autoren der
direkte Weg angesehen, den schon Piaton gewiesen hat : der Versuch
nachzuweisen, dass moralisches Verhalten - im Hinblick auf die
unmittelbaren Folgen für den Handelnden selbst - im Selbstinteresse
eines jeden sein müsste. Wie Phillipa Foot44 und ähnlich auch Kurt
Baier45, Richard Hare46 u.a.47 argumentieren, liegt die Antwort auf der
Hand: Wenn man das Leben als Ganzes und nicht einzelne Handlungen

für sich betrachte, sei es nicht allzu schwierig «to show that
justice is more profitable than injustice»48. Denn wer nur auf sein
Selbstinteresse bedacht sei, müsse dies vor den Anderen ständig
verbergen, aber dies sei nicht nur ein allzu anstrengendes Unterfangen, es

S. 53-125; «Wahrheitstheorien», in: H.FAHRENBACH (Hg.), Wirklichkeit
und Reflexion. Festschrift für W. Schulz, Pfullingen 1973, S. 211-265.

41 P. LORENZEN/O. SCHWEMMER, « Ethik», in : Konstruktive Logik, Ethik und
Wissenschaftstheorie, Mannheim 1975, S. 148-180.

42 Im engl. Sprachraum etwa A. GEWIRTH, Reason and Morality, Chicago
1978; A. J. WATT, «Transcendental Arguments and Moral Principles», in:
Philosophical Quarterly 25 (1975), S. 40-57, bes. S. 40; R. S. PETERS, Ethics
and Education, London 1974, S. 114ff.

43 E. TUGENDHAT, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a.M. 1993, S. 161 ff.;
ders., Probleme der Ethik, Stuttgart 1984; S. 108-131; ders., «Sprache und
Ethik», in: Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 1992, S. 275-314;
R. BlTTNER, Moralisches Gebot oder Autonomie, Freiburg/München 1983,
S. 44-64, 115-172; R. ZIMMERMANN, Utopie, Rationalität und Politik. Zu
Kritik, Rekonstruktion und Systematik einer emanzipatorischen
Geschichtstheorie bei Marx und Habermas, Freiburg 1985, §§ 17-20, S. 269-
349. Vgl. allerdings die Entgegnung von J. HABERMAS, Die Einbeziehung
des Anderen, Frankfurt a.M. 1996, S. 62ff.

44 Ph. FOOT, «Moral Beliefs», in: Virtues and Vices, Oxford 1978, S. 110-131.
45 K. BAIER, The Moral Point of View, New York 1965, S. 148-157.
46 R. M. HARE, Moral Thinking. Its Levels, Methods and Points, Oxford 1981,

S. 188ff.
47 Vgl. u. a. P. WERTHEIM, «Morality and Advantage», in: Australasian Jour¬

nal ofPhilosophy 42 (1964), S. 375-387.
48 FOOT, «Moral Beliefs», bes. S. 129.

56



führe auch dazu, jede personenhafte Beziehung zu anderen zu
untergraben49.

Das Problem dieses Rechtfertigungsversuchs liegt darin, dass die
Antwort auf die Frage, welche «Politik» für den einzelnen Akteur auf
lange Sicht am meisten lohnt, keineswegs auch schon die Frage
beantwortet, warum ich in einer bestimmten Situation und zu einem
bestimmten Zeitpunkt mein Selbstinteresse der Moral unterordnen soll.
Die Prämisse jedenfalls, dass in der Welt, wie sie nun einmal beschaffen

sei, Selbstinteresse und moralisches Interesse in jedem Fall koin-
zidieren, ist mehr als fraglich. Worin die Schwierigkeit liegt, hat vor
allem D. P. Gauthier unter Verwendung spieltheoretischer Ueberle-

gungen herauszuarbeiten versucht. Entscheidungssituationen von der
formalen Struktur des sogenannten Gefangenendilemmas zeigen, dass

auch eine Alternative, die von allen als die beste betrachtet wird, in
bestimmten Situationen vom Einzelnen aus Gründen des Selbstinteresses

verworfen werden muss. Gauthier veranschaulicht dies am
Beispiel zweier Atommächte im neuen Hobbesschen Naturzustand :

Abzurüsten wäre für beide besser als die Fortsetzung ihres Wettrüstens ;

aber noch lohnender für jede ist es, unentdeckt von der anderen als

einzige weiterzurüsten. Wenn jede Macht das für sie Beste will,
müsste sie daher rationalerweise den Zustand wählen, den sie beide
nicht wollen : den Zustand des Wettrüstens. Um aus diesem Dilemma
herauszukommen, müssten sich beide, ohne Rücksicht darauf, ob es

sich lohnt oder nicht, das minimalste Prinzip einer Konfliktethik, das

Effizienzprinzip zu Eigen gemacht haben, das ihnen gebietet, keine
Alternative zu wählen, zu der es noch eine andere gibt, die für einige
besser und für keinen schlechter ist50. Gauthier verficht in seinen
späteren Arbeiten die These, dass es zwar nicht im Naturzustand, wohl
aber im sozialen Zustand der « interdependent action » für alle
lohnender sei, dieses Prinzip zu einem rationalen Handlungsprinzip zu
erheben51. Es ist allerdings auch unter diesen Bedingungen nicht
einzusehen, warum es für den Einzelnen im Einzelfall tatsächlich besser
sein sollte, dieses Prinzip nicht nur öffentlich hochzuhalten, sondern

49 A.a.O., S. 128ff.
50 D. P. GAUTHIER, «Morality and Advantage», in: Philosophical Review 76

(1967), S. 460-475; ders. (Hg.), Morality and Rational Self-Interest, New
Jersey 1970, S. 166-180, 19-23.

51 Vgl. D. P. GAUTHIER, «Reason and Maximisation », in : Canadian Journal of
Philosophy 4 (1975), S. 411-433 bes. 424ff. ; vgl. auch «Rational Cooperation»,

in: Nous 8 (1974), S. 53-65.

57



ihm auch zu folgen. Ob Naturzustand oder nicht, eine Welt, in der die
spieltheoretischen Dilemmata unvermeidbar sind, scheint keine Welt
zu sein, in der moralisch sein sich in jedem Fall lohnen würde.

Noch radikaler ist der Einwand, den schon H. A. Prichard gegen
jeglichen Versuch einer Versöhnung von moralischer Pflicht und pru-
dentialem Interesse gelten gemacht hat : zwischen Selbstinteresse und
Pflicht bestehe nicht die geringste Verbindung; denn «in order to
maintain that for an action to be right, it must be advantageous, we
have to maintain that advantageousness is what renders an action
right»52. Aber der fatale Einwand gegen diese Behauptung sei, «that
no one actually thinks it»53. Prichard scheint hier zwar die Begründung

für die Gültigkeit des Sollens zu verwechseln mit den motiva-
tionalen Gründen, sich dem moralischen Sollen zu unterweifen. Wenn
man aber, im Sinne Kants oder Kierkegaards, die entsprechende
Motivation, den Willen zum Guten oder zum Einen, selbst schon zum
Definiens des moralischen Sollens erhebt, erscheint die These nicht
abwegig, dass Selbstinteresse und Moral sich entweder in sich selbst
schon ausschliessen oder spätestens dann, wenn sich die Frage
überhaupt stellt : bei einem Konflikt zwischen Pflicht und Selbstinteresse ;

denn wenn einer nur Klugheitsgründe gelten lässt, wäre es, wie
Hospers hervorhebt, ein Widerspruch, «to give him a reason in accordance

with his interest for acting contrary to his interest»54.

Falls man es nicht bei dem unbefriedigenden Ergebnis belassen

will, am Ende bleibe nur noch eine rein subjektive Entscheidung für
oder gegen die Moral55, wird man - auf der Suche nach anderen
Begründungen - unweigerlich zu der Frage nach der objektiven Bestimmung

eines glücklichen Lebens zurückkehren müssen.
Drittens : Zu gleichem Ergebnis kommt man auch auf dem Wege

einer parallelen Diskussion. Wer nach prudentialen Gründen für
moralisches Verhalten fragt, geht offensichtlich davon aus, dass die
entscheidenden Gründe, die uns zu moralischem Verhalten bewegen

52 H. A. PRICHARD, Moral and Obligation, Duty and Interest, Oxford 1968,
S. 213.

53 A.a.O., S. 214.
54 J. HOSPERS, Human Conduct. An Introduction to the Problems of Ethics,

London 1962, S. 194; ähnlich auch J. C. THORNTON, «Can the Moral Point
of View bei Justified?», in: Australasian Journal of Philosophy 42 (1964),
S. 32.

55 So die Haltung von K. NIELSEN, «Why should I be moral?», in: Methodos
15(1963), S. 293ff.

58



können, in den Sanktionen der anderen bestehen : vom Liebesentzug
über Tadel und Verachtung bis hin zum Zufügen von Strafen. Das
moralische Sollen würde darum nicht kategorisch, sondern nur
hypothetisch gelten, «abhängig von Wunsch und Macht des anderen,
wegfallend mit seiner Abwesenheit oder der Aenderung seines Wollens

»56, wie dies Moritz Schlick formuliert.
Der kritische Punkt innerhalb dieses Ansatzes, für den sich in

jüngster Zeit vor allem Ernst Tugendhat stark gemacht hat, bleibt die
Frage, wie die für das moralische Sollen charakteristische Art von
Sanktionen genauer abgegrenzt werden kann von den äusseren,
strafrechtlichen Sanktionen legaler Normen oder von dem sozialen Druck,
der auf gewöhnlichen sozialen Normen lastet. Wenn hinter dem
moralischen Sollen nur äussere Sanktionen stünden, so wendet etwa Ursula
Wolf gegen Tugendhats Sanktionentheorie ein, dann wäre moralisches
Handeln kein Handeln aus moralischer Einstellung, sondern nur
moralkonformes Verhalten. Moralische Sanktion müsste daher eine
innere Sanktion der moralischen Verachtung sein, aber eine solche
Erklärung wäre zirkulär und definierte zudem eher eine affektive Reaktion

als eine - auch von anderen verwendbare « Sanktion »". Auf der
Suche nach einer solchen moralischen Sanktion führt Tugendhat den

Begriff der begründeten Ablehnung ein : Eine Ablehnung ist insofern
begründet, als das abgelehnte Verhalten als schlecht betrachtet wird
und darum Empörung bei den anderen und Scham beim betreffenden
Individuum auslöst - immer vorausgesetzt allerdings, dass dieses das

Gut-sein-Wollen, das Zur-moralischen-Gemeinschaft-gehören-Wollen
in seine Identität aufgenommen hat58. Dem moralischen Sollen, bzw.
Müssen liege darum «notwendigerweise ein (freilich so gut wie nie

explizites und bewusstes) <ich will> zugrunde»59, das seine tiefere
Motivation, wie Tugendhat im Anschluss an Erich Fromm und Adam
Smith darlegt, daraus ziehe, dass ich nicht einsam sein will60 und
darum - und sei es zunächst auch nur von den mir nahestehenden
Personen - berechtigterweise (im Sinne des unparteiischen Beobachters)
gebilligt werden will61. Die Explikation dieses letzten und eigentlichen

56 M. SCHLICK, Fragen der Ethik, Frankfurt a.M. 1984, S. 132ff.
57 U. WOLF, Das Problem des moralischen Sollens, Berlin 1984, S. 200f.
58 E. TUGENDHAT, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt a.M. 1993, S. 46 mit

Anrn. 7.

59 A.a.O., S. 61.
60 A.a.O., S. 280.
61 A.a.O., S. 311.

59



Wollens aber kann wohl in nichts anderem bestehen, als im Nachweis,
dass - objektiv gesehen - nur ein Glückskonzept akzeptabel sein
kann, das die moralische Billigung der anderen miteinschliesst, dass

ich also - um ganz Mensch sein zu können - das wollen sollte, was
menschliche Natur mir gebietet. N. Rescher führt darum - über den

Begriff des «wahren Selbstinteresses» - auch dieses Moralisch-Sein-
Wollen nochmals auf ein Sollen zurück: die « ontologische Verpflichtung»,

das zu sein, was wir von Natur schon sind und nach unserem
Selbstverständnis auch zu sein beanspruchen : « free, rational
agents»62, für die nicht moralisch sein zu wollen schlicht irrational
wäre63, weil sie ihren Wert allein daraus ziehen, als Mitglied der
moralischen Gemeinschaft anerkannt zu werden64.

Soviel in Kürze zu dem Hauptgrund Nummer 1, der die Konfliktmoral

nötigt, die antike Frage nach dem guten Leben wieder
aufzugreifen. Ich gehe über zu Grund Nummer 2.

Grund Nr. 2 für die Rückkehr zu objektiven Bestimmungen des guten
Lebens : Die internen Schwierigkeiten einer zielbezogenen Moral

Zielbezogene Ethiken, gleichgültig ob in hedonistischer Form
oder in Form einer Wunscherfüllungstheorie, leiden unter dem immer
wieder festgestellten Defekt, dass sie keinen Unterschied zu machen
erlauben zwischen den offensichtlich höchst unterschiedlichen Quellen

des subjektiven Glücks, zwischen erwünschten und unerwünschten,

berechtigten und nicht berechtigten Präferenzen. Durch John
Rawls Wiederbelebung der Gerechtigkeitstheorien hat diese Schwierigkeit

eine neue Dimension bekommen. Sie kristallisiert sich in der

Frage : Welches sind denn nun eigentlich die Güter, die wir verteilen
wollen, wenn es um eine gerechte Verteilung geht? Für Rawls steht

fest, dass die Mass- oder Vergleichseinheit der zielbezogenen Ethik
nicht «welfare» und nicht subjektiver Nutzen - der in der
Entscheidungstheorie übliche Ausdruck für die Erfüllung subjektiver Präferenzen65

- sein kann. Seine zwei Haupteinwände sind das Argument des

62 N. RESCHER, Moral absolutes, S.102.
63 A.a.O., S. 104ff.
64 A.a.O., S. lOOff.
65 Vgl. Anm. 18.

60



«offensiven Geschmacks» («offensive tastes») und das Argument
des «teuren Geschmacks» («expensive tastes»)66.

Das Argument des offensiven Geschmacks zielt auf jene Fälle ab,
in denen eine Person ihre Lust daraus zieht, andere zu diskriminieren,
zu quälen oder zu unterdrücken. Aus der Sicht einer Theorie der
Gerechtigkeit dürfen derartige Präferenzen im Gerechtigkeitskalkül
keine Berücksichtigung finden. Dieses Argument führt allerdings
nicht notwendigerweise dazu, das Konzept einer nutzenorientierten,
zielbezogenen Ethik preiszugeben ; es genügt, den Nutzenkalkül auf
die nicht offensiven Präferenzen zu beschränken, obwohl bereits diese

Abgrenzung einige Schwierigkeiten bieten dürfte.
Das Argument des teuren Geschmacks ist in dieser Hinsicht

radikaler. Für Rawls liefert es den entscheidenden Grund, den Nutzen als

Bezugsgrösse fallen zu lassen und die sogenannten Grundgüter
(«primary goods») als die für eine gerechte Verteilung in Frage
kommenden Entitäten ins Spiel zu bringen67. Zu den Rawlsschen Grundgütern

gehören dabei höchst unterschiedliche Dinge wie Rechte und
Privilegien, insbesondere aber auch Güter im ökonomischen Sinn oder
zumindest die Möglichkeit, solche Güter zu erwerben.

Um das Problem des teuren Geschmacks zu illustrieren, führt uns
Rawls zwei Personen vor Augen : Die eine ist zufrieden mit einer
bescheidenen Diät von Milch, Brot und Bohnen, die andere aber
braucht, um auf ihre Rechnung zu kommen, erlesene Weine und
exotische Gerichte. Diese zweite, epikureische Person hat, mit einem
Wort eben, teuren Geschmack, die erste Person dagegen nicht. Wenn
man beiden Personen in gleichem Masse Befriedigung verschaffen
will, müsste man als Nutzentheoretiker dem teuren Epikureer ein
entsprechendes höheres Einkommen geben als der ersten Person. Rawls
hält aber auch diese Konsequenz für inakzeptabel : Jeder, so lautet
sein Argument, ist bis zu einem gewissen Grad verantwortlich für die
Präferenzen, die er hat. Teurer Geschmack ist nicht gott- oder
naturgegeben, sondern unterliegt unserer Kontrolle. Die betreffende Person
könnte darum die Kultivation ihrer Präferenzen auch anders gelenkt
haben, und es sei nicht einzusehen, warum andere die Kosten tragen

66 Rawls richtet diese Kritik gegen den Utilitarismus, wie Sen gezeigt hat, trifft
sie aber alle zielbezogenen, von ihm «Welfarism» genannten Theorien, auch
die der Gerechtigkeit (vgl. A. K. SEN, «Equality of What?», in:
S. McMURRIN (Hg.), Tanner Lectures on Human Values, Cambridge 1980,
S.211).

67 RAWLS, A Theory ofJustice, S. 62, S. 395ff.

61



sollen für den Mangel an Voraussicht und Selbstdisziplin, die die Person

mit dem teuren Geschmack an den Tag gelegt habe68.

Dieses Argument ist in der Tat stark genug, das Konzept einer
blossen Nutzenverteilung zum Einsturz zu bringen und nach einer
alternativen Messgrösse Ausschau zu halten. Es ist jedoch - entgegen
der Ansicht von Rawls - keineswegs klar, dass diese Alternative in
dem Konzept der Grundgüter gesucht werden muss. Wie Richard Ar-
neson überzeugend darlegt69, könnte der Ausweg eher darin bestehen,
anstelle des Nutzens Chancen zur Erlangung des Nutzens zu verteilen.
Alle sollen die gleiche Möglichkeit haben, zur Befriedigung ihrer
Wünsche zu kommen, und wenn sie die Chance nicht richtig nutzen,
müssen sie selbst die Folgen tragen. Mit dieser Lösung bliebe man
offensichtlich noch immer innerhalb einer zielbezogenen Ethik.

Dass man aber auch dabei nicht stehenbleiben kann, hat Sen in
einem epochemachenden Aufsatz dargelegt,70 der sich zwar explizit nur
gegen Rawls Konzept der Grundgüter richtet, der aber ebensosehr
auch gegen die Theorie der Gleichheit der Nutzenchancen verwendet
werden kann. Sens Ausgangspunkt ist der Umstand, dass Personen in
höchst unterschiedlichem Grad imstande sind, aus einer bestimmten
Menge von Gütern - und dies hiesse eben auch aus bestimmten
Nutzenchancen - subjektiven Nutzen zu ziehen. Ein Paraplegiker im
Rollstuhl z.B. wird weit mehr an Güterzuwendung brauchen als eine

gesunde Person, um ein vergleichbares, seine Wünsche befriedigendes
Leben führen zu können. Auf der anderen Seite wiederum könnte der

Paraplegiker ein sonniges Gemüt sein, das sich mit wenig schon -
einem Regenbogen am Himmel etwa - glücklich fühlt71. Wenn man nur
auf den Nutzen blickt, brauchte man dieser sonnigen Person womöglich

nicht einmal einen Rollstuhl zu verschaffen - eine offensichtlich
inakzeptable Konsequenz. Was die Nutzentheoretiker mit ihrem starren

Blick auf mentale Reaktionen, Glücksgefühle oder Wunschbefriedigung

ignorieren, sind die unterschiedlichen Glücksfähigkeiten
der Menschen. Gefragt wird nicht, wieviel Nährwert eine Person aus
ihrem Essen ziehen kann, sondern bloss wieviel Nutzen - im Sinne

68 J. RAWLS, «Social Unity and Primary Goods», in: A. K. SEN/B. WILLIAMS
(Hg.), Utilitarianism and Beyond, Cambrige 1982, S. 168f.

69 R. ARNESON, «Equality and Equality of Opportunity for Weifare», in:
Philosophical Studies 56 (1983), S. 77-93.

70 A. K. SEN, « Equality of What ».
71 A.a.O., S.217f.

62



der subjektiven Befriedigung - sie damit verbindet72. Aber dieser Nutzen,

so argumentiert Sen, sei eine höchst unzuverlässige Grösse ; denn
eine Person könne ihre Präferenzen auch der Situation anpassen, sich
bescheiden, sich mit tapferem Lächeln mit Widrigkeiten abfinden.
Doch dies sei wohl kein Grund, ihr die nötigen Kompensationen
vorzuenthalten".

Der entscheidende Begriff, auf den es in Gerechtigkeitsfragen -
aber selbstverständlich ebenso auch in utilitaristischen und generell in
allen konfliktethischen Erwägungen - ankommt, ist darum nach Sen

der Begriff der Glücksfähigkeit (capability), der sowohl die Mittel wie
auch die Fähigkeit und das Vermögen einer Person umfasst, grundlegende

Dinge so zu tun, dass die von ihr gewünschten positiven
Zustände realisiert werden können. Elementare Bestandteile der
Glücksfähigkeit sind die sogenannten «functionings», die nicht unbedingt
nur in einem Tun, sondern auch in einem Sein bestehen können, von
guter Ernährung und guter Gesundheit über die Fähigkeit zu lesen und

zu schreiben bis hin zur sozialen Integration und zur Erhaltung der

Selbstachtung.
Ihren Wert erlangen die Fähigkeiten und «functionings» nicht nur

aufgrund der von ihnen tatsächlich erreichten Zustände, sondern
aufgrund dessen, dass eine Person diese Zustände selber, aus eigener
Kraft herbeiführen kann. Das Gewicht auf die Fähigkeiten und nicht
auf die erreichten Zustände zu legen, hat u.a. auch den Vorteil, dass

wir uns um das freiwillige Fasten des Reichen nicht zu kümmern
brauchen, sondern nur um den nicht frei gewählten Hunger des
Armen74.

Unterschiedliche soziale, ökonomische und politische Bedingungen

mögen jeweils anderen Fähigkeiten besonderes Gewicht und
besonderen Wert geben ; aber entscheidend ist, dass die Lebensqualität
nicht primär über Wohlbefinden und mentale Zustände definiert wird,
sondern mit Hilfe der Dinge, die es Personen - objektiv gesehen -
ermöglichen, selber zu wählen, welche Ziele sie sich setzen und
welches Leben sie für lebenswert ansehen wollen. Es geht, wie Sen dies

72 A.a.O., S. 218.
73 A.a.O., S. 218 ; vgl. auch Commodities and Capabilities, Amsterdam 1985, S.

21 f., 29.
74 Vgl. Sens weitergehenden Explikationen in : «Capability and Well-Being»,

in : M. NUSSBAUM/A. SEN (Hg.), The Quality ofLife, Oxford 1993, S. 30-53.

63



prägnant ausdrückt, nicht um «well-being achievement», sondern um
« well-being freedom »75.

Mit diesem Ansatz hat Sen die Grenzen einer zielbezogenen Ethik
eindeutig gesprengt: Als Grundlage konfliktethischer, moralischer
und politischer Entscheidungen sollen nicht mehr die aktuellen
Präferenzen oder Glückszustände der betroffenen Personen dienen, sondern
die Fähigkeiten eines Menschen, die - nach Ansicht des Urteilenden -
ein gelingendes menschliches Leben möglich machen. Damit ist die

Frage nach dem guten Leben auf breiter Front wieder eröffnet, und
die Rückkehr zu der aristotelischen Ethik eine der nächstliegenden
Optionen. Im Unterschied zu Martha C. Nussbaum76 ist Sen allerdings
zurückhaltend, seinen, wie er selber zugesteht, bereits von Aristoteles
gewiesenen Weg bis zum Ende zu gehen, « by introducing an objective

normative account of human functioning and by describing a
procedure of objective evaluation by which functionings can be assessed

for there contribution to the good human life»77. Für Sen lässt die
durch Aristoteles eröffnete Frage verschiedenste Wege offen, die
verschiedenen Grundfähigkeiten zu bestimmen und ihren relativen Wert
festzumachen.

Was diese Offenheit und Unvollständigkeit für die neuzeitliche
Konfliktmoral bedeutet, wird noch zu klären sein ; aber eines zumindest

steht - nach dieser Erörterung des zweiten Grundes für die
Wiederbelebung der antiken Glücksfrage - wohl endgültig fest : die Frage
nach dem guten Leben wird aus der Ethik nicht mehr zu verdrängen
sein.

75 A.a.O., S. 43.
76 Vgl. M. NUSSBAUM, «Non-Relative Virtues : An Aristotelian Approach», in :

NUSSBAUM/Sen (Hg.), The Quality ofLife, S. 242-269.
77 SEN, « Capability and Well-Being », S. 47.

64


	Mutmassungen über den Ort des Glücks in der Ethik der Neuzeit

