
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Gelungenes Leben : die Glücksproblematik bei Aristoteles und der
Einspruch des Pyrrhon

Autor: Neschke, Ada

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 56/97

ADA NESCHKE

Gelungenes Leben
Die Glücksproblematik bei Aristoteles

und der Einspruch des Pyrrhon

Für Ruedi Imbach zum 50. Geburtstag

0. Vorbemerkung

Über die antike Philosophie bestehen vielerlei Vormeinungen.
Eine davon besagt, dass die antiken Denker das Glück als einen
wesentlichen Gegenstand ihres Forschens betrachtet und es gar als ihre
Sache angesehen haben, das von ihnen bedachte Glück auch zu
verschaffen.

Diese Meinung kann sich auf eine Nachricht bei Varro, von
Augustin in de Civitate Dei 19,lss. zitiert, stützen. Sie besagt, dass spätestens

im 1. Jahrhundert v. Chr. bereits 288 Definitionen des Glücks
denkbar waren, d.h. 288 Möglichkeiten, das Glück philosophisch zu
bestimmen. Die enge Verbindung von antiker Philosophie und
Glücksproblematik kann daher kaum in Frage gestellt werden. In
Frage stehen muss dagegen, warum das so ist, bzw. ob diese Engführung

von Glück und Philosophie für die ganze antike Philosophie gilt
oder ob es sich hier um ein Phänomen handelt, dass erst an einem
bestimmten Punkt ihrer Entwicklung auftrat.

In der Tat lässt sich leicht zeigen, dass die Frage des Glücks nicht
immer im Mittelpunkt des griechischen Denkens gestanden hat. Denn,
was sagt uns Parmenides zum Glück Auch Heraklit lässt sich nicht
auf diesen Gegenstand festlegen. Und noch Plato kann nicht ohne
weiteres als ein Denker bezeichnet werden, für den das Glück im
Zentrum der theoretischen Anstrengungen gestanden hat.

Varro bezeugt uns also eine Entwicklung, die erst nach Plato, d.h.
mit Aristoteles eingesetzt hat und bis auf Plotin gültig bleiben wird :

die Philosophie wird eine Kunst oder Wissenschaft des Lebens, eine

7



«èmaTfjuri Toîj ßiouv»1 oder «ars vitae», und hat als solche vor
allem über das Glück zu handeln2. Das Weiterleben dieser Philosophie
in der Spätantike, in Mittelalter und Renaissance transportiert das

Glücksthema in die Moderne und wird erst durch Kant ad acta gelegt3.

Ist dieses Bild von der Entwicklung der Glücksproblematik richtig,

so stellt sich die Frage, wie es zum Einschnitt ab und nach Aristoteles

kam. Handelt es sich hier um die äussere Geschichte der
Philosophie, d.h. um Faktoren, die nicht in ihr selbst, sondern nur in den
Umständen gegründet sind, oder wird die Philosophie durch sich selber

eine andere, und ist es diese Selbstverwandlung, die die neue
Engführung der zwei Themen, Philosophie und Glück, nach sich zieht

Meine folgenden Überlegungen wollen die These entwickeln, dass

es sich in der Tat um eine Verwandlung der Philosophie selbst handelt,

um eine Verwandlung ihrer Interessen und Methoden, und dass

dieser Wandel ganz weitgehend dem Aristoteles zu verdanken ist. Der
Stagirit ist hier, wie so oft, der erste, der das tut, was Hegel das
Geschäft des Philosophen nennt, d.h. die Wirklichkeit auf den Begriff zu
bringen, und dessen Denken konsequent die Arbeit am Begriff leistet.
Diese Arbeit vollzieht sich bei Aristoteles in der Frage nach dem
« Wesen » des Glücks, in der Frage «Was ist das Glück » (ti coti f|

evSaigovia;
Dass es sich bei dieser Frage um eine grosse Frage handelt, zeigt

bereits der Umstand, dass Aristoteles zu ihrer Beantwortung den langen

Gedankengang entwickeln muss, dessen sprachliche Artikulation
in den zehn Büchern mit dem Titel «Die Nikomachische Ethik»
überliefert ist4. Lang muss dieser Gedankengang sein, weil, wie uns

1 Cf. EPIKTET, Gespräche IV 1, 62.
2 In einem unstrengen Sinn kann man die Glücksproblematik bei den Sophisten

und Sokrates einsetzen lassen. So neuestens wieder M. Seel, Versuch Uber
die Form des Glücks, Frankfurt 1995, S. 13-19 oder P. HADOT, Qu'est-ce que
la philosophie antique, Paris 1995, S. 46f. Im strengen Sinn wird sie dagegen
ein philosophisches Thema, wo es um die Begründung einer systematischen
Ethik geht, also bei Aristoteles. So scheinen es auch M. FORSCHNER, Über
das Glück des Menschen, Darmstadt 1994, S.lf., und J. ANNAS, The Morality
of Happiness, Oxford, New York 1993, S. 17-20 zu sehen. Beide setzen -
ohne explizite Begründung - bei Aristoteles ein.

3 Allerdings ist Kants Rolle weniger eindeutig, wie SEEL, a.a.O., S. 20-26,
zeigt.

4 Die heute allgemein akzeptierte Auffassung, dass die Nikomachische Ethik
die reifste Form der aristotelischen Ethikentwürfe darstellt, geht auf die
Kommentierungsarbeit von F. DlRLMEIER zu den drei Ethiken zurück (cf.

8



eben diese Schrift lehrt, die Frage des Glücks z.Zt. des Aristoteles
eine allgemeine und nicht nur philosophische Frage war und der Sta-

girit es bei dieser Frage, wie immer, als seine Aufgabe ansah, alles
bisher Gedachte zum Gegenstand mitzubedenken.

In dieser Denkarbeit vollzieht sich ein historisch-systematisch
bedeutsamer Akt. In der Tat, hier wird das Glück als «begriffsfähig»
erwiesen und diese Begriffsfähigkeit stellt die Bedingung der
Möglichkeit dar, dass es gerade und ausschliesslich die Philosophie sein
soll, die sagen kann, was das Glück ist5. Doch geht die Arbeit des
Aristoteles noch weiter; der allererst aufgefundene Begriffsinhalt des

Glücks erweist dieses Glück als ein in wesentlichen Punkten Machbares.

Die Glücksbestimmung des Aristoteles insistiert auf dem Charakter

des Glücks als eines Guten, über das der Mensch Verfügungsgewalt

besitzt.
Das aber ist der Punkt, den alle nacharistotelischen Denker

aufgreifen werden, und das in der Weise der Philosophie, d.h. in der
kritischen Auseinandersetzung. Während man die Verfügbarkeit des

Glücks als gemeinsame Hypothese akzeptiert, bestreitet man dem
Aristoteles den Inhalt seiner Bestimmung. Ja, man bestreitet ihm
selbst den Weg, zu dieser Bestimmung zu gelangen, nämlich den Weg
der Arbeit am Begriff. Dieser «man» ist der Begründer der alten
Skepsis, Pyrrhon von Elis (365-275 v.Ch.), ca. eine Generation jünger
als Aristoteles und eine Generation älter als die Begründer des Gartens

und der Stoa, Epikur und Zenon. Ab Pyrrhon bis zur Wiederkehr
der platonischen Philosophie um die Zeitenwende werden sich die
Philosophenschulen des Hellenismus um diese zwei Punkte streiten :

wie man das Glück bestimmen kann, und wie, je nach dieser Bestimmung,

es zu verwirklichen ist.
Mit dem Thema « Aristoteles und Pyrrhon» habe ich also eine

historisch-sachliche Schlüsselstelle gewählt. Sie erlaubt, die antike
Glücksdiskussion in dem Moment zu fassen, an dem der kontroverse
Charakter der Glücksproblematik am stärksten hervortritt.

ARISTOTELES, Werke, hg. von E. Grumach, H. Flashar, Berlin 1956ff„ Bd. 6 :

Nikomachische Ethik ; Bd. 7: Endemische Ethik ; Bd. 8: Magna Moralia).
5 Mit «Begriff» übersetze ich modernisierend das aristotelische clooç. Hierbei

geht es zugleich um die Form und den Inhalt des Glücks. Wie wir zeigen
wollen, spielt dabei die Frage von Glücksstreben und Moral (Wollen und
Sollen) eine entscheidende Rolle. So verwundert es, dass M. Seel in seiner
bedeutenden Studie die aristotelische Konzeption nicht interpretierend
berücksichtigt.

9



Um ihn entsprechend herauszuarbeiten, werde ich den folgenden
Weg einschlagen :

1. Ich werde zuerst zeigen, in welchem Fragehorizont die Begriffsarbeit

des Aristoteles steht.
2. Anschliessend ist diese Arbeit selbst und ihr Ergebnis darzustellen.
Dieser Punkt bildet den Hauptteil meiner Überlegungen.
3. In einem dritten, sehr kurzen Schritt stelle ich den Einspruch des

Pyrrhon vor.
4. Am Ende meiner Darlegungen werde ich die Unterschiede der beiden

Glücksvorstellungen deutlich markieren und zu zeigen versuchen,
dass es sich hier um zwei grundverschiedene Lebensideale handelt,
die an Aktualität bis heute nichts eingebüsst haben.

1. Aristoteles oder die Arbeit am Begriff des Glücks :

Der Frage-Horizont

Unsere erste Frage lautet also: Welche Kategorien bilden den
Problemhorizont des Aristoteles Um sie in den Blick zu nehmen,
möchte ich eine andere Frage stellen, nämlich: kann eine Amöbe
glücklich sein

Wir werden sie nicht sogleich als unsinnig zurückweisen, sondern
ihre Lösung von zwei Überlegungen abhängig machen. Was, so

fragen wir zuerst, meinen wir mit dem Ausdruck «glücklich sein» und
weiter, welchen heuristischen Stellenwert hat gerade die Amöbe, ein
Lebewesen, das den antiken Denkern doch unbekannt war, da ihrer
Welterfahrung die mikro- und makroskopische Dimension verschlossen

geblieben ist.
Der Ausdruck « glücklich sein » bezeichnet vorerst einen Zustand.

Er kann jedoch das Resultat eines äusseren oder inneren Vorganges
meinen. Bezogen auf äussere Vorgänge sagen wir: wir sind glücklich,
weil uns etwas gelingt, wir sind glücklich in einem Unternehmen, und
Glück ist somit Gelingen oder Erfolg. Wir sind aber auch glücklich,
weil uns etwas zufällt, was wir nicht intendiert haben. Wir sind
glücklich, weil wir Glück hatten. Glück bedeutet hier: Zufall. Soweit
das Glück als äusseres Geschehen.

Als inneres Geschehen kann der Ausdruck elliptisch gebraucht
sein. Vollständig ausgedrückt lautet er: «glücklich über etwas sein».
In diesem Sinne gebraucht, lässt er sich auch durch den anderen
Ausdruck «sich über etwas freuen» ersetzen. Glück entspräche also dem

10



Zustand der Freude. Man freut sich in der Regel über etwas Gutes.
Hier haben wir den Ausdruck « glücklich sein » als zweistelligen
Prädikat behandelt, also als «glücklich sein über».

In der Regel aber gebrauchen wir den Ausdruck als einstelliges
Prädikat; «glücklich sein» hat dann einen anderen Sinn. Es meint
« sich glücklich fühlen », ohne dass ein bestimmtes äusseres Geschehen

dieses Gefühl auslöst. Ein altes deutsches Wort stellt sich da als

Synonym zur Verfügung, das Wort «glückselig». Es meint den
Zustand innerer Zufriedenheit und Freude und darüber hinaus noch das

Bewusstsein dieser Zufriedenheit. «Glücklich sein» meint dann also
nicht unsere innere Reaktion auf ein äusseres Geschehen, einen
punktuellen Akt der Freude, sondern das Innewerden einer unsere
Zufriedenheit auslösenden dauernden Disposition unseres ganzen Selbst.

Der Ausdruck « glücklich sein » ist also, schon aristotelisch
gesprochen, ein noXXaxœç Xeyogevov, ist vieldeutig, und die Analyse
des Gemeinten bringt uns dem aktuellen Begriff des Glücks näher. Er
umfasst vor allem vier Komponenten : Glück als äusseres Glück - als

Glücken - meint das Glück als Gelingen oder als günstigen Zufall,
Glück als inneres Glück ist entweder mit der Freude oder mit dem
Innewerden einer erfreulichen Disposition unseres Selbst identisch.

Kehren wir nun zur Ausgangsfrage zurück: Kann eine Amöbe
glücklich sein So bleibt noch die andere Frage zu klären. Warum soll
uns gerade die Amöbe als Beispiel dienen Sollte man nicht fragen :

Ist das Glück auch dem Tier möglich So etwa fragt auch Plotin6.

Wer die Frage nach dem Glück der Tiere oder eines Tieres stellt,
hat bereits die Möglichkeit eingeräumt, dass das Glück nicht nur eine
menschliche Angelegenheit, sondern eine Dimension des Lebens der
Lebewesen überhaupt ist7. Wenn dem so ist, dann kann die Frage des

Glücks die Frage nach dem spezifisch menschlichen Glück werden,
das sich also durch seinen Unterschied - die Siacjmpct - begrifflich
fassen lässt. Dann stellt sich auch die Frage, ob dieser Unterschied
vielleicht darin besteht, dass von den eben getrennten verschiedenen

6 Enneade I 4, Kp. 1 u. 2.

7 Diese Dimension war bis vor kurzem in dem ausschliesslich anthropozentri¬
schen Denken der Neuzeit fast vergessen. Erst das masslose und ungerechtfertigte

Leiden der Tiere in unseren Tagen hat die Philosophen auf die Frage
nach dem « Tier in der Moral » zurückgeführt. So der Titel der scharfsinnigen
Arbeit von U. WOLF, Frankfurt a.M. 1990. Im antiken Horizont ist der
Mensch ein Lebe-wesen, immer von den Mit-lebewesen, vom Tier und von
Gott, abzugrenzen.

11



Bedeutungen des Wortes «Glück» nur einige auf den Menschen,
andere aber auch auf die Tiere anwendbar sind und das spezifische
Glück des Menschen auf diesem Weg gefunden werden kann.

Für diese Frage nun ist die Amöbe heuristisch wertvoll : sie stellt
die unterste Stufe des tierischen Lebens dar und ist ethologisch dank
des Mikroskops vollständig erforscht8.

Worin zeigt sich das Leben der Amöbe Es zeigt sich in der
Ortsbewegung Diese vollzieht in zwei entgegengesetzen Richtungen, in
einer Suchbewegung auf eine Komfortzone zu (Komfort heisst das

lebenserhaltende Milieu und Nahrung) und in einer Fluchtbewegung
von der Nicht-Komfort-Zone weg. Suchen und Fliehen aber sind die
Grundkategorien, mit denen schon die griechischen Philosophen seit
Plato das Leben zu fassen suchten. Die Ausdrücke sind einerseits
«verfolgen SiwKeiv», «streben öpeyeoüai» und «begehren
èctneaGai», andererseits «fliehen feuvgein», «ausweichen
èiocXiveiv»5. In diesem Punkt stimmen moderne Ethologie und antike
Philosophie überein. Doch haben die antiken Denker daraus eine
Lehre vom Guten (dyaOo'v) und Schlechten (kciköv) entwickelt. Als
oberster Wert - als summum bonum - erweist sich das, wonach alle
Lebewesen streben, etwa die Freude und das Wohlsein, als oberster
Unwert, was alle meiden, etwa den Kummer und den Schmerz.

Die Amöbe illustriert also das, was, in antiker und moderner Optik,

als die Minimalbestimmung tierischen Lebens angesehen werden
kann, das Suchen und Meiden. Lässt sich nun der Ausdruck
«glücklich sein» mit dieser Minimalbestimmung in Verbindung bringen,

können wir das « Glücklichsein » auf die Amöbe anwenden
Machen wir also eine Probe Wenn Glück das Gelingen einer von

innen gesteuerten Bewegung bedeutet, dann hat die Amöbe Glück,
wenn ihr Suchverhalten gelingt. Wenn ihr zudem mehr zustösst, als

ihr Suchverhalten intendiert, wenn sie z.B. bei der Suche nach Nahrung

in ein ihr günstiges Milieu gerät, hat sie auch Glück gehabt in
dem Sinne, dass ihr ein nicht intendiertes Gutes zufällt.

Aber freut sie sich darüber oder ist sie sogar glücklich im Sinne
des Innewerdens der Disposition ihrer selbst Die Amöbe besitzt kein
Gehirn, sondern nur ein minimales Nervensystem, das ihr die Reize
übermittelt. Setzt nun ein innerer Zustand unbedingt Gehirntätigkeit

8 Cf. K. LORENZ, Die Rückseite des Spiegels, München 1973, S. 70-76.
9 Statt unzähliger Einzelnachweise siehe die einschlägigen Spezialexika zu den

griechischen Philosophen.

12



voraus Das ist offenbar nicht notwendig, es langt die Fähigkeit, auf
Reize zu reagieren. Wenn nämlich, wie die Beobachtung zeigt, die
Amöbe sich möglichst in der Komfortzone aufhält, so ist das ein
Zeichen, dass sie eine wie auch immer geartete Sensibilität für den
Unterschied von Komfort und Nicht-Komfort besitzt. Sie wäre also

glücklich im Sinne des sich Glücklichfühlens, Fühlen verstanden als
ein affektiver Zustand, der auf einen Nervenreiz zurückgeht. Dagegen
ist es biologisch gesehen sicher, dass sie ihrer Reizfähigkeit bzw. Af-
fektivität nicht inne werden, sie nicht wahrnehmen kann. Dazu fehlt
ihr das Gehirn, vor allem seine rechte Hälfte, in der Aussenreize
reflektiert, memorisiert und schliesslich verbalisiert werden.

Die Frage nach dem Glück der Amöbe ist also weniger paradox,
als sie am Anfang scheinen mochte. Sie zeigt, dass der Weg, Glück
als Element des tierischen Lebens, den Menschen eingeschlossen, zu
denken, kein leeres Gedankenexperiment sein muss, sondern dahin
führen kann, die Differenzierungen des Lebendigen allererst in den

Blick zu bekommen. Sie zeigt damit auch, dass in einer Philosophie,
die das Lebendigsein ernst nimmt, das Glück qua Ziel des Lebendigseins

dann eine Rolle spielen muss, wenn dieses Lebendigsein auf den

Begriff gebracht werden soll.
Diese Überlegungen haben uns bereits mitten in den Horizont der

aristotelischen Philosophie gestellt. Ich möchte sie als eine Philosophie

des Lebendigseins, als eine ZOE-LOGIE, im Unterschied zur
antiken Biologie - zur Lehre von den Lebensformen (ßtoi) - und zur
Zoologie, zur Lehre von den Arten der Lebewesen (£wa), bezeichnen.
Und in der Tat wird Aristoteles das Glück in den Kategorien des

Lebendigseins, als gelungenes Leben, als «eùÇœia » definieren10.

Damit aber stossen wir sofort auf ein inneres Problem seiner

Philosophie. Wenn dem so sein sollte, wenn also Aristoteles die Glücks-

10 Dieser Terminus ist eine Neuschöpfung des Stagiriten. Unter dem Stichwort
« Leben » oder auch « Lebenskraft » (ikuxü) ist Natur eine Grundlage der
aristotelischen Ethik, da Lebewesen «von Natur» sind. Doch ist der Mensch
gerade nicht nur «von Natur», sondern auch das Produkt seiner selbst, insofern
er seine Bestform - auch dies kann Natur heissen - selber bestimmt. Natur ist
hier eine mögliche, nicht notwendige Quelle der Norm. Das unterscheidet
Aristoteles von seinen hellenistischen Nachfolgern. So liegt m. E. die Kontinuität

zwischen ihm und den hellenistischen Schulen weniger, wie es ANNAS,
a.a.O., S. 152-158, betont, im Naturbezug denn im gemeinsamen Interesse an
einer eudämonistischen Ethik.

13



frage zoelogisch, unter dem Gesichtspunkt der spezifischen Lebendigkeit

des Menschen behandelt, wenn es aber zugleich wahr sein
soll, was ich zuerst behauptet habe, dass er nicht nur das Glück auf
den Begriff gebracht hat, sondern der Begriff auch die Disponibilität
des Glücks mitumschliesst, dann eröffnet sich notwendig eine Aporie :

Lebendigsein ist das, was allem Denken und Handeln vorausgeht.
Lebendigkeit des tierischen Lebens ist eine von der Natur gegebene
Bewegung des Strebens und Meidens; von Natur Gegebenes - das

<t>uoei öv - steht aber gerade in der aristotelischen Philosophie in
konträrem Gegensatz zu dem vom Menschen im Handeln (npaTTeiv)
oder Herstellen (noeiv) Verursachten. Dem Gegensatz «von Natur»
hier, «durch Herstellung» oder «Handlung» dort, entnimmt z.B.
Aristoteles im Buch E der Metaphysik die Bestimmung der Physik als

rein theoretischer Wissenschaft". Zur Physik gehört kurioserweise ja
auch die von uns so genannte Biologie, und das bedeutet, dass der
Philosoph zwar über das Lebendigsein des Lebendigen nachdenken
und es zur begrifflichen Klarheit bringen kann, dass er aber über diesen

Bereich keine Verfügung hat.

Mit anderen Worten : Nachdenken über Glück, im Rahmen einer
Philosophie des Lebendigseins aller Lebewesen reflektiert, wäre ein

nur theoretisches Wissen ; der Philosoph könnte zwar sagen, was das

Glück ist, aber es wäre Sache des Lebens selber, über das der Mensch
nicht verfügt, dem Menschen das Glück zu bringen.

Nun könnte man, im Blick auf unsere vorgängige Unterscheidung
der aktuellen Wortbedeutungen von Glück behaupten, dass das
menschliche Leben wesentlich im Bewusst- oder Innewerden des Lebens
bestünde ; das sich Bewusst-Machen von Glück im Leben stehe aber
doch in der Verfügung des Menschen. Eine solche Argumentation
fände keineswegs die Zustimmung des Aristoteles, sie ist ihm so fern,
dass er sie nicht einmal reflektiert. Sie taucht erst bei den Stoikern auf
und man muss daher bis zu Plotin - auch er ein « Zoeloge » - gehen
und von ihm erfahren, dass das Bewusstwerden oder -sein gerade ein
Hemmnis des Glücks sei12. Der Zustand wahren Glücks besteht nach

Plotin darin, völlig Eines zu sein und diese Einheit nicht durch das

Bewusstsein zu zerstören ; denn es spaltet das Glückliche in ein
Seiendes und ein es Wahrnehmendes. Diese Ansicht Plotins macht sehr

11 Metaphysik E, 1025 bl8f.
12 So PLOTIN, Enneade I 4, Kp. 9 u. 10, wo Plotin die stoische Position kriti¬

siert.

14



schön deutlich, dass -entgegen unseren Vorstellungen- das Glück für
Plotin keine Sache des Bewusst-seins, sondern des Seins, auch von
ihm Leben ((wn) genannt, selber ist. In diesem Punkt ist Plotin, wie so

oft, Aristoteliker und vertritt radikaler als der Stagirit eine Glücksauffassung,

die für die Selbstwahrnehmung des Glücks keinen Raum
lässt. Glück wird vielmehr als eine das objektive Sein und das subjektive

Gestimmtsein umfassende Disposition des Lebendigen und nicht
als ein Akt der Selbstwahrnehmung begriffen13.

Im Angesicht des Gegensatzes von sich vollziehendem Leben und
intendiertem Handeln müssen wir also mit einer Frage an den Text
des Aristoteles herangehen. Wie ist es möglich, Glück in den Kategorien

des Lebens zu denken, des Lebens, das doch in der Verfügung
der Natur steht, und zugleich zu behaupten, dass dieses Glück dem
Menschen als erreichbares Ziel des Handelns aufgegeben ist, dass es

also zumindest in seinem Kern « machbar » sei und dass die Philosophie

selber diese Machbarkeit garantiert Die gleiche Frage gestellt
mit den Begriffen, die Aristoteles z.T. schaffen musste, um die neue

von ihm entdeckte Realität des Glücks benennen zu können: Wie
kann man das Glück, traditionell genannt, zugleich als «Gelingen
des menschlichen Handelns» - Aristoteles nennt es «eÙTTpa^ia» -
und als «gelungenes Leben», als «eùÇwia » denken?

Ich will mit dieser Frage unterstreichen, dass in der Arbeit des

Aristoteles am Begriff des Glücks eine innere Spannung am Werke
ist, und es die Aufgabe der Analyse seines Gedankenganges sein

muss, herauszufinden, ob es ihm gelungen ist, diese Spannung
zwischen Leben und Handeln, zwischen Naturgeschehen und tätigem
Verfügen zum Ausgleich zu bringen.

2. Glück in der Nikomachischen Ethik

Lassen wir uns also auf sein Denken genauer ein und wenden wir
uns dem Text zu14.

13 Selbstwahrnehmung (atoönais', stoisch ouvctSriois') ist vom Selbstbewusst-
sein als Selbstdenken des Geistes zu unterscheiden. Dazu J. HALFWASSEN,
Geist und Selbstbewusstsein. Studien zu Plotin und Numenius. Akademie der
Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Abhandlung der geistes- und
sozialwissenschaftlichen Klasse, Stuttgart 1994, S. 5-33.

14 Zitiert wird nach der Oxford-Ausgabe ARISTOTELIS, Ethica Nicomachea, ed.

I. Bywater, Oxford 1904. Die deutschen Zitate in der Übersetzung von

15



Aristoteles Begriffsbestimmung des Glücks vollzieht sich in zwei
Phasen : in einer ersten, die die Einleitung der NE bildet und auf die
vorläufige, wie er selbst sagt, «umrisshafte» Bestimmung des Glücks
hinausläuft (Buch I, Kp. 1-8). Erst in einem zweiten Gang, der die
Frage nach dem Anteil der Lust oder Freude am Glück diskutiert,
liefert Aristoteles die Elemente, die dem ersten Glücksbegriff Inhalt und
Profil verleihen (die Bücher VII, Kp. 12-15 und X, 1-7)15.

Die erste Glücksabhandlung

Was bedeutet nun dieser Glücksbegriff für unsere Frage nach dem
Verhältnis von Lebensvollzug und Handeln? Hierfür liefern bereits
die ersten Sätze einen bedeutsamen Hinweis. Aristoteles beginnt seine
Überlegungen bekanntlich wie folgt: «Jede Kunst und Wissenschaft,
aber auch jede Handlung und vernünftige Entscheidung, strebt, wie
man allgemein annimmt, nach einem Guten ; und daher haben einige
Denker zu Recht das höchste Gut als das bestimmt, wonach alle
Lebewesen streben. » (NE I, Kp. 1, 1094 al-a3)

In diesen zwei Sätzen ist die gesamte Glücksphilosophie des
Aristoteles in ihrer ethisch-praktischen und ihrer physeo-zoelogischen
Dimension enthalten. Der erste Satz nennt nur menschliche und zwar
spezifisch menschliche Tätigkeiten: Wissenschaft und überlegtes

E. Rolfes in : ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, hg., eingeleitet und
kommentiert von G. Bien, Hamburg 1972.

15 Im Unterschied zu den vorliegenden Interpretationen des aristotelischen
Glücksbegriffes betrachten wir aus Gründen, die wir im Text entwickeln, die
Diskussionen der «Lust» als ein konstitutives Element der aristotelischen
Theorie. Die neuere Diskussion seit F. W. R. HARDIE, «The Final Good in
Aristotle's Ethics», in: Philosophy 40, 1965, S. 277-295 bis zum Artikel von
K. JACOBI, «Aristoteles Einführung des Begriffs cuSaipovla im 1. Buch der
Nikomachischen Ethik», in: Philosophisches Jahrbuch 8, 1979, S. 300-325
(dort weitere Literatur) hat die Frage der inneren Konsistenz des Glücksbegriffs

als vor allem logisches Problem behandelt. Dabei ist man kaum über
den Kommentar von R. A. GAUTHIER und J. Y JOLIF, Aristote. L'Ethique à

Nicomaque, Paris/Louvain 1958-1959, S. 873-899, hinausgekommen (cf.
J. L. ACKRILL, «Aristotle on Eudaimonia», in: Essays ofAristotle's Ethics,
ed. by A. Oksenberg Rorty, Berkeley/Los Angeles, 1980, S. 15-33). Dagegen
stehen bei I. SCHÜSSLER, «Die Frage nach der cüSaipovia in der nikomachischen

Ethik des Aristoteles », in : Perspektiven der Philosophie, Neues Jahrbuch

19, 1993, S. 258-294; 20, 1994, S. 156-178, in der Tradition der
Phänomenologie Heideggers, die metaphysisch-ontologischen Aspekte der
aristotelischen Interpretation des Glücks im Mittelpunkt. Eine Diskussion
ihrer Thesen wäre nötig, würde jedoch unseren hier gesetzten Rahmen

sprengen.

16



Handeln sind nur dem Menschen als Wesen, das über Überlegung und
Sprache verfügt, eigen. Aber in diesem Handeln verwirklicht der
Menschen ein Streben, das nicht nur menschlich, sondern, wie der
zweite Satz aussagt, allen Lebewesen gemeinsam ist, und das heisst
doch wohl, das vorrational bzw. naturwüchsig ist. In der Tat, der nicht
genannte Autor der Theorie, dass sich das höchste Gut dadurch
definieren lasse, dass es das Ziel des Strebens aller Lebewesen darstellt,
ist der Philosoph Eudoxus, der schärfste Konkurrent des Aristoteles
bei der Arbeit, herauszufinden, worin denn das Glück bestehe. Eudoxus,

wie uns Aristoteles später berichtet, hatte nämlich das Glück in
der Lust oder Freude (f|8ovfj) bestehen lassen und diese Identifikation
von Glück und Lust aus dem Beobachtungsfaktum abgeleitet, dass

eben alles Lebendige nach Lust strebe, die daher als das höchste Gut,
d.i. das Glück anzusehen sei.

Wie der Eingang der Ethik zeigt, ist Aristoteles mit Eudoxus in
zwei Punkten völlig einig,
1. dass das Glück das höchste Gut sei und
2. dass seine Bestimmung alles Lebendige in den Blick nehmen
müsse. Was ihn von Eudoxus unterscheidet, werden wir später
betrachten, wenn es um die Inhaltsbestimmung des Glücks gehen wird.

Was aber besagt dann der Eingang der Nikomachischen Ethik in
der Sache des Glücks unter dem Gesichtspunkt der Spannung von sich
vollziehendem Leben und intentionalen Tun? Er deutet bereits die
Richtung an, in der Aristoteles diese Spannung aufzulösen sucht;
denn offenbar meint der Philosoph, dass das dem Lebewesen eigene
Streben nach dem höchsten Gut sich beim Menschen in den Formen
des bewussten Setzens von Zielens vollziehe. Offen bleibt freilich,
worauf das Streben abzielt und ob der Mensch mit seinen gesetzten
Zielen in der Tat das erreicht, was er als Lebewesen, schon vor aller
Zielsetzung, anstrebt. Die Arbeit am Begriff des Glücks muss diese

Fragen auflösen.
Ihre erste Phase im ersten Buch der Ethik umfasst drei Modi des

Vorgehens : das dialektische16, das analytische und das konsensualisti-
sche Verfahren. Der dialektische Modus prüft die vorangegangenen
Glücksvorstellungen, um sie teils zu widerlegen, teils in modifizierter
Form der eigenen Theorie einzugliedern (Kp. 1-6), der analytische

16 «Dialektisch» nenne ich unstreng die Diskussion der endoxa. Auf einem
präzisen Dialektikbegriff insistiert dagegen O. PRIMAVESI, Die Aristotelische
Topik, (Zetemata 94), München 1996, S. 22f.

17



hebt neu an, da Aristoteles hier von den Grundunterscheidungen des

eigenen Denkens ausgeht und mit ihnen das zu betrachtende Phänomen

in eine neue Beleuchtung stellt (Kp. 7) ; der konsensualistische
zielt darauf ab nachzuweisen, dass sich der neue Begriff mit dem, was
die Menschen allgemein erwarten, deckt (Kp. 8).

1. Die dialektische Erörterung folgt zwei Hauptgesichtpunkten :

a. Glück betrachtet von der Frage des Guten (TdyaGov) genannt. Dieser

Gesichtspunkt nimmt auf den damaligen philosophischen Standpunkt

Bezug, der in der Nachfolge des Sokrates steht.
b. Glück betrachtet in den populären Kategorien der Lebensformen,
die sogenannten «Bioi».

Gemeinsam ist beiden Gesichtspunkten, das Glück mit dem
höchsten Ziel zu identifizieren und diesem den traditionellen Namen
der «euSaipovia» zu geben. Aristoteles verzichtet darauf, diesen
Namen zu analysieren. Er bleibt zunächst unangetastet und wird erst

angerührt, d.h. durch die Termini der eunpa^ia und eùÇuua ersetzt,
nachdem Aristoteles die Realität herausgearbeitet hat, auf die der alte
Name verweist. Die Etymologie des Wortes interessiert ihn nicht. Für
uns dagegen kann eine kleine Abschweifung in die Etymologie nützlich

sein, da sie erlaubt, die gesamte Diskussion, die uns Aristoteles
referiert und die er selber mitträgt, geistes- und kulturgeschichtlich zu
orten.

Der Begriff der Eudaimonie zeigt auf die alte, in der griechischen
Tragödie voll präsenten Vorstellung zurück, dass das Leben des
Menschen unter der Gewalt eines Daimon (Scugtov), eines Verteilers von
Gut und Schlecht steht'7. Gemäss dieser Auffassung steht sein Glück,
was er als Gut erhält und was ihm gelingt, nicht in seiner, sondern des

Dämonen Hand. Glück qua Eudaimonie ist somit der Disposition des

Menschen entzogen.
Die Zeitgenossen des Aristoteles sind nur in einer Minderheit über

diese Anschauung hinausgelangt. Der Daimon manifestiert sich für sie

durch das, was er schickt und uns dann zufällt, die Tyche (Tuxh)- Die
Vielen opfern der Tyche, die gerade ab der Lebenszeit des Aristoteles
erstmals einen Kult erhält und für die nächsten Jahrhunderte als eine

mächtige Göttin betrachtet wird; das häufig aufgefundene Amulett

17 Zuerst HOMER, Ilias, XXIV, V. 525-528.

18



mit der Aufschrift «eiWüxei - möchte der Zufall dir wohlgesonnen
sein» ist ein sprechender Zeuge des Volksglaubens18.

Jedoch die Gebildeten haben schon die Wende vollzogen, die den
Menschen auf die eigenen Füsse stellt. Sie behaupten, wie Aristoteles
im Referat über die Wahl der Lebensformen nachweist, dass einerseits
das Glück im Genuss liege, andererseits in der praktischen Tüchtigkeit

des Bürgers und dem ihr folgenden Sozialprestige. Beides aber
kann sich der Mensch verschaffen.

Aristoteles geht auf die breite Masse und ihren Glauben an die
Tyche gar nicht ein: er setzt sich nur mit den bereits Aufgeklärten
auseinander, was bedeutet, dass auch sein Denken in der Bewegung
der griechischen Aufklärung steht und sie an dem Punkte weiterführen
will, wo sie zu seiner Zeit stand. In der griechischen Aufklärung des

5. Jahrhunderts werden die Götter durch die Natur («tntois") ersetzt.
Das, was die menschliche Verfügungsgewalt übergreift, ist nicht mehr
der Daimon, sondern die Natur (so führt es die Naturphilosophie des

Antiphon aus). Die Aufklärung im 4. Jahrhundert zuendezuführen,
kann dann nur bedeuten, nicht mehr den Göttern, sondern der Natur
die Verfügbarkeit des menschlichen Glücks abzuringen.

Eben dieses Ziel verfolgt Aristoteles und zu diesem Zweck
entscheidet er sich, die Frage des Glücks vor allem im Rahmen der
philosophischen Diskussion um das Gute zu erörtern, der eine Reflexion
auf die Natur zugrundeliegt. In der Tat, die Frage nach dem
Wertvollen, dem agathon, enthält dank Eudoxus die zoelogische Perspektive,

da der Astronom Eudoxus die Frage nach dem Guten für alle
natürlichen Wesen gestellt hatte, was Aristoteles erlaubt, die eigenen
Vorstellungen im Rahmen dieser umfassenden Perspektive in die
Ethik einzubringen. Doch greifen wir mit dieser Bemerkung schon auf
den zweiten Teil der Glücksabhandlung, auf das Buch X, voraus. Ich
schliesse also die geistes-geschichtliche Parenthese und kehre zur
Analyse der ersten Glücksabhandlung zurück.

Die dialektische Erörterung über das Glück als das Gute führt
Aristoteles hier mit Plato und seiner Schule (Kp. 6). Ihr Ergebnis
besteht in der wichtigen Bestimmung des Glücks als des höchsten Zieles
menschlichen Handelns. Gegen das «an sich Gute» Piatos (TàyaSdv),

gegen einen grammatischen Elativ, stellt Aristoteles das Beste
(TapiaTov), einen grammatischen Superlativ, nämlich das oberste Ziel

18 Cf. A. NAGY, «ETOnAI EYTYXI», in : Bulletin du Musée hongrois des
Beaux Arts 77, 1992, S. 15-29.

19



aller Ziele, um dessenwillen der Mensch alle anderen Güter oder Ziel
zu erwerben strebt, es selber aber um keines anderen willen. Hinter
dieser Substitution des Elativ durch den Superlativ steht eine katego-
riale Überlegung des Stagiriten. Sie besagt, dass es für das universale
Gute keine Definition geben, sondern dass das Gute immer ein jeweiliges

spezifisches Gutes sein kann19. Die Frage nach dem Glück fragt
nach dem menschlichen Guten. Daher verwandelt sich Piatos
transzendente Idee des Guten in ein menschliches «npaKTov», nämlich in
ein konkretes Ziel des Handelns, das sich der Mensch vor Augen stellen

kann wie der Bogenschütze die Zielscheibe, um im Leben treffsicher

zu werden (1094 b22-b24). Die These des Aristoteles in dieser

Erörterung besagt, dass der Ort des Glücks allein das konkrete
menschliche Leben sein kann und daher als ein verfügbares Handlungsziel
anzusehen ist (Kp. 7, 1097 a 15-1097 b21).

Dieses erste Ergebnis bleibt aber ganz formal. Ist die Vielzahl
menschlicher Handlungsziele als ein Faktum gegeben, stellt sich
sofort die Frage ein: «Worin sollte dann das höchste Ziel bestehen?»
Hier nun setzt die Analytik des Aristoteles ein. Sie argumentiert nicht
mehr ethisch-praktisch von gesetzten Zielen, sondern zoe-logisch, von
den verschiedenen Weisen der Lebewesen her, lebendig zu sein (Kp.
7, 1097 b22-1098 a 19). Der für das Folgende entscheidende Punkt ist
die Bestimmung des Lebendigseins als Funktion und Tätigkeit
(epyov). Natürliche Wesen sind in der Regel von der Natur auf eine

spezifische Tätigkeit hin organisiert. Sollte der Mensch als Mensch
dieser Regel entkommen und ohne eine solche sein Aber er hat doch
viele verschiedene Organe von der Natur erhalten, sollten diese tatenlos

bleiben So wäre denn die spezifische Funktion des Menschen im
Unterschied zu den anderen Lebewesen an seinem spezifischen Organ
herauszufinden, das ihm eine spezifische Lebendigkeit ermöglicht.
Dieses Organ ist sein Denkvermögen als bestes Teil seiner Seele

(4hjX4- zu verstehen als Lebenskraft, die sich beim Menschen in der
Denkkraft spezifiziert und seine Identität als Mensch konstituiert).

Ist nun das Glück das höchste Ziel und lehrt uns die Natur, was
die höchste Möglichkeit unserer Lebenskraft ausmacht, und wie wir
sie zu erreichen vermögen, nämlich, wenn wir unsere spezifische
Lebenskraft in ihren besten Zustand (dpTf|) bringen, und sie in diesem

19 Zur schwierigen Passage 1096 al9-29 vgl. jetzt F. BRAVO, «Le Bien, est-il
indéfinissable? Le point de vue d'Aristote dans sa critique contre l'idée
platonicienne du bien », in : Les Etudes philosophiques 3, 1994, S. 307-331.

20



Zustand betätigen, so lässt sich die Erstbestimmung des Glücks wie
folgt paraphrasieren : Das Glück besteht in der Aktualisierung der
spezifischen und besten Fähigkeit der menschlichen Lebenskraft, seiner

Seele, diese Fähigkeit zur Vollendung gebracht (1098 a 7-a 18).
M.a.W. besteht Glück in der Vollendung und Aktualisierung der
Identität des Menschen als eines spezifischen Lebewesens, es ist das

Gelingen seiner bestimmten Lebendigkeit. Das Gelingen enthält den
Faktor der Zeit - diese Zeit darf nicht zu kurz sein, sonst ginge es um
ein punktuelles Gelingen, nicht um das des Lebens selber (1098 a 18-

a 20).
Diese noch sehr abstrakte Bestimmung wird im folgenden Kapitel

(Kp. 8) mit den konkreten Erwartungen der Menschen in Deckung
gebracht. Alle glauben, dass das Glück ein Zustand der Seele sei,
unsere Lebenskraft betrifft, viele, dass es Ausdruck von Aktivität und
damit von Lebendigkeit darstelle. Auf Grund dieses Konsens fühlt
sich Aristoteles legitimiert, hier zuerst den Ausdruck der Eudaimonie
mit den z. T. neuen Termini der Eupraxie und Euzoie zu fassen. Der

synonyme Gebrauch beider Wörter bedeutet an dieser Stelle, dass

Aristoteles die Spannung von Leben und Handeln zunächst einseitig
zugunsten des Handelns auflöst, indem er Leben in Tätigkeit aufgehen
lässt. Aber dies ist nicht sein letztes Wort.

Die zweite Glücksabhandlung

Schon der Blick auf das, was die Menschen vom Glück erwarten,
bringt ein neues Element zum Vorschein, das in der Definition noch
nicht ausdrücklich gemacht war. Wenn Glück eine Tätigkeit des
spezifischen Lebensorgans des Menschen ist, dann könnte, ja muss es
auch enthalten, was alle Menschen vom Glück erwarten, nämlich dass

es f|Sovfj - Lust oder Freude - mit sich bringe, dass das glückliche
Leben ein Leben der Freude sei (1099 a 7-a 31).

Dieser Punkt bleibt an dieser Stelle reine Behauptung. Mehr noch,
er erscheint durchaus zweifelhaft, weil die bisherigen Ausführungen
nicht nur nicht dafür, sondern eher dagegen sprechen.

Wenn wir nämlich den bisher referierten Gedankengang kritisch
mustern, dann müssen wir Olof Gigon zustimmen, der allen antiken
Philosophen den Vorwurf machte, dass sie zwar den Menschen das

Glück versprechen, dass aber das philosophische Glück mit den

Erwartungen der Menschen an das Glück nichts mehr zu tun habe, dass

21



es nicht angebe, was wir wirklich erstreben und wollen, sondern was
wir gemäss einem hochgespannten Pflichtenkanon sollen20.

Eben diese Verschiebung von der Frage, was wir wollen und
erstreben, zu der, was wir sollen, vollzieht sich auch im referierten Text
des Aristoteles. Ausgehend vom Glück als höchstem Ziel unseres un-
bewussten Strebens, dem wir mit Überlegung und Entscheidung zu-
hilfe kommen, gleitet der Gedanke zu dem über, was die Natur uns als
Werk auferlegt hat, was wir ihr gemäss tun sollten. Und wie die ganze
folgende Ausführung über die Vollendung der menschlichen Anlagen
in den moralischen und intellektuellen Tüchtigkeiten verdeutlicht (die
Bücher II-IX), verläuft der Weg zum Glück mehr über das, was wir
tun sollen, was zu üben und lernen ist, ja, worüber der Gesetzgeber
wacht, als über das, was wir wünschen zu haben, etwa Ruhm und
äussere Güter, oder wünschen zu sein, heiter und zufrieden.

Mit anderen Worten: das aristotelische Glück steht zwar in der

Disposition des Menschen, aber um den Preis, dass es Gegenstand
von Lernen und Üben, von aaieriois", ist (I, Kp. 9). Entspricht jedoch
die Askese dem, wonach wir wirklich streben Aber dies war doch
das Versprechen des Eingangs, das Glück als Inhalt unseres Strebens

zu bestimmen
Wer Aristoteles diesen Vorwurf macht, hat also ganz sicher darin

recht, dass auch der Stagirit das, was als Lebewesen unwillkürlich
erstreben, durch ethische Normen, durch das Sollen, ersetzt. Es ist
jedoch damit nicht entschieden, ob er in Sachen des Glücks recht hat.
Vielleicht ist das menschliche Glück eben derart, das es zwar zu
haben, aber nicht leicht, und sogar nur über die Erfüllung dessen, was
wir sollen, zu haben ist Entscheidend ist dann vielmehr, ob das, was
wir am Ende der Askese erhalten, wirklich das ist, was wir wollen.

Ob Aristoteles uns diesen Punkt plausibel machen kann, ist am
weiteren Text nachzuprüfen, da nämlich, wo es um die Frage geht, ob
das Glück, so mühsam sein Erwerb sein mag, uns Freude bringt, also
in der zweiten Glücksabhandlung (Buch X)21.

20 O. Gigon, «Probleme antiker philosophischer Ethik», in: Ders., Die antike
Philosophie als Massstab und Realität, Zürich/München, 1977, S. 11f.

21 Die zweite Glücksabhandlung beginnt mit dem Problem, welchen Anteil die
« Lust» am Glück habe (X 1-5) und kehrt durch den Bezug auf Eudoxus zum
Anfang (Buch I) zurück. In ihrem zweiten Teil (Kp. 6f.) konkretisiert Aristoteles

den Inhalt des gelungenen Lebens ; er besteht im Vollzug der Theoria.
Für unsere Fragestellung sind die Kap. 1-5 wesentlich, da Aristoteles hier die

philosophische und die populäre Glücksvorstellung zu vermitteln sucht.

22



Sie ist durch die erste Behandlung der Frage, ob die Lust das
gesuchte höchste Gut sein kann, im siebten Buch vorbereitet (VII, Kp.
12-15)22.

Hier, wo Aristoteles wiederum dialektisch und analytisch über die
Frage entscheiden möchte, ob der Glückliche auch fröhlich ist, kehrt
Aristoteles entschieden der Sollensbetrachtung den Rücken und stellt
sich auf die Seite der Erwartung der Menschen. Sie beinhaltet, dass
das Glück - von Aristoteles vorerst nur als das äussere Gelingen er-
fasst - auch den inneren Zustand des Glücklichseins, des sich Freuens
und der Wohlgestimmtheit, mitenthält. Mit der lakonischen Feststellung,

dass ein Glück ohne Freude undenkbar ist (VII, Kp. 12, 1152 b 6

f.), stellt sich Aristoteles hier auf die Seite der Mehrzahl der
Menschen und gibt dadurch zugleich zu erkennen, dass er seinen
Gesichtspunkt, das Glück als Ziel des unbewussten Strebens zu untersuchen,

nicht vergessen hat. Seine erste kritische Durchmusterung der
philosophischen Meinungen zum Verhältnis von höchstem Gut und
Freude im 7. Buch führt zu dem vorerst vorsichtigen Ergebnis, dass es
kein philosophisches Argument gebe, das der Freude einen Anteil am
höchsten Gut strittig machen könne (1153 b 7-b 14).

Erst in der zweiten Lustabhandlung im 10. Buch vertritt der Stagi-
rit entschieden die These, dass der Glückliche fröhlich ist (X, Kp. 4).
Diese These beinhaltet an der Stelle, an der sie steht, nämlich nach
dem langen Durchgang durch die sogenannten Tugenden, das Paradox,

dass derjenige, dem es gelungen ist, den Auftrag der Natur, dem
sich der des Gesetzgebung hinzugesellt, zu erfüllen, d.h. alle und vor
allem seine spezifisch menschliche Lebensfähigkeit zu aktualen
Tüchtigkeiten auszubilden, der also allen Sollensforderungen
gehorcht, in dieser Askese gerade das erreicht, was er eigentlich immer
schon erstrebte, Freude und Wohlgestimmtheit.

Über die aristotelische vita contemplativa ist viel gehandelt worden. Wenig
beachtet dagegen ist die profunde kritische Stellungnahme PLOTINS in Enne-
ade I 4, 5 u. 6. Plotin zeigt, dass Aristoteles sein Ideal der Autarkie des
Glücklichen nicht überzeugend behaupten kann, da er das höchste Gut nicht
ausschliesslich im Leben des Geistes ansiedelte. D.h. schon Plotin verstand
das aristotelische Glück, wie wieder ACKRILL, als ein inklusives Glücksideal.

22 Das Verhältnis der beiden Lustabhandlungen ist durch G. LIEBERG, Die
Lehre von der Lust in den Ethiken des Aristoteles, (Zetemata 19), München
1958, weitgehend geklärt worden. Eine genaue, Lieberg folgende Textanalyse

der beiden Abhandlungen bietet der Kommentar von BIEN ad loc. Sie
erlaubt mir, mich auf eine Paraphrase der für uns wichtigsten Elemente zu
beschränken.

23



Diese These ist nicht leicht plausibel zu machen. Denn ihr steht
als Hindernis die gesamte philosophische Tradition gegenüber, die
sich in zwei Thesen zusammenfassen lässt :

1. Die f)8ovfj (ich lasse das Wort zunächst unübersetzt) ist nicht das

Gute, weil sie die Auffüllung eines Mangels und eine Bewegung ist.
Sie trägt daher zum Glück nichts bei. Das ist die akademische
Position23.

2. Die f|8ovfj, auch als Auffüllung eines Mangels, ist das Gute und
damit das Glück, weil alle Lebewesen danach streben. Das ist die
Position des Eudoxus.

Dialektisch weist Aristoteles nun nach, dass beide Thesen falsch
sind. Sein Hauptargument entspringt wiederum der Arbeit am Begriff,
jetzt an dem der f|Sovij.

Er macht gegen die Akademiker geltend, dass die fi8ovfj, die das

Auffüllen eines Mangels ist, nur die des Körpers sei, nennen wir sie

«Lust», die Lust aber nur scheinbar das ist, was die fiSovfj wesentlich
ausmacht. Was sie in der Tat wesentlich, d.h. dem Begriff nach
ausmacht, ist, eine Tätigkeit der Seele zu sein, also « das sich Freuen ».
Letzteres aber stellt sich gerade nicht auf Grund der Auffüllung eines

Mangels, sondern auf Grund einer Erfüllung ein, dem gar kein Mangel

vorausgeht. In der Tat, wenn uns eine Tätigkeit vollendet gelingt,
unsere Intentionen und Aktivitäten sich vollständig realisieren, dann
freuen wir uns, ist unsere Seele in gesteigertem Masse tätig. Diese

Tätigkeit stellt sich von Natur, d.h. von selber und ohne unser Zutun
ein, und so vollendet die Natur selbst unsere Tätigkeit (1174 a 13-

1175 a 17). Das bedeutet, dass die Natur das Leben so eingerichtet
hat, dass wir in unseren Anstrengungen durch die Freude belohnt
werden und umgekehrt die Freude an der Sache uns die Anstrengung
nicht als solche spüren lässt.

Ist dann aber die Freude das Wesen des Glücks, was dadurch
bewiesen wäre, dass, wie Eudoxus behauptete, alle Lebewesen danach
streben

Aristoteles antwortet mit «ja» und «nein»: Mit «ja», weil die
Freude zum Glück qua Tätigsein zu dieser Tätigkeit hinzugehört ; mit
«nein», weil sie nur als Akzidenz, als Vollendung zum Glück hinzu-

23 Ihr Ausgangspunkt ist der Philebus. Zu diesem wenig beachteteten Dialog
vgl. jetzt D. FREDE, «The Hedonist's Conversion: The Role of Socrates in
the Philebus», in: Ch. GlLL/M.M. McCABE (Hg.), Form and Argument in
Late Plato, Oxford 1996, S. 213-248.

24



tritt, dessen Wesen weniger in einer Seelenstimmung als in einem
objektiven Zustand des Lebendigseins besteht (1175 a 21ss.).

Das Argument dagegen, dass alle Lebewesen nach der fiSovrj
streben, und dass dies ein Indiz für ihren Charakter als eines Guten
spricht, unterschreibt unser Philosoph. Nur macht er gegen Eudoxus
seine Unterscheidungen der Lebewesen geltend, die ihm bereits
erlaubt hatten, die spezifische menschliche Tätigkeit zu bestimmen. Das

spezifisch menschliche Glück und die ihr immanente spezifisch
menschliche Freude unterscheidet sich von dem der Tiere nicht etwa, weil
die Tiere nur körperliche Lust, nicht seelische Freude empfinden
(Aristoteles ist nicht Descartes), noch auch, weil der Mensch im
Unterschied zum Tier sich der seelischen Freude auch bewusst werden
kann - die Freude selbst, nicht ihrer bewusst zu sein, vollendet das

Glück. Das spezifisch menschliche Glück unterscheidet sich vielmehr
vom tierischen, weil sich die seelischen Freuden von Mensch und Tier
gemäss der höheren Differenzierung der Seele beim Menschen
unterscheiden. Gemeinsam ist allen Lebewesen, dass das Glück in der
Verwirklichung des spezifischen Lebendigseins besteht, die Differenz
ist die Differenz der Formen des Lebendigseins (1176 a 3 ss.). Das
höchste Leben aber besteht in der Betätigung des betrachtenden Geistes

(1177 b 19ss). Damit meint der Stagirit, dass die höchste
Selbstverwirklichung des Lebewesens Mensch und die ihr notwendig
immanente Freude dann sich einstellen, wenn dieser im vollen Besitz
seiner Denkkraft das beste Objekt dieser Kraft aktual erfasst.

Dass hier alles, was die Menschen vom Glück erwarten, vorhanden

ist, unterstreicht Aristoteles mit dem Hinweis darauf, dass im
Moment dieser Aktualität der Mensch wie Gott ist (1177 b 23ss). Gott
sein impliziert im griechischen Denken immer «Glückseligkeit»
(paicdpioç, 1177 b 23). Aristoteles findet diese Glückseligkeit da, wo
der Mensch nach langer Anstrengung ganz im erkennenden Schauen
des Geistes aufgeht, ganz bei der zu erkennenden Sache ist und die
Freude über das Erkennen sein Schauen vertieft und verlängert.

Fassen wir zunächst diese Argumentationen zusammen und stellen

wir dann an sie die kritische Frage, ob Aristoteles sein Versprechen

eingehalten hat, eine Glücksbestimmung geliefert zu haben, die

angibt, was wir - alle Menschen - wirklich und immer schon von Natur

aus erstreben.

Zusammengefasst lautet also die Glücksbestimmung des Aristoteles

: Das menschliche Glück besteht in der aktualen Betätigung der

25



besten Fähigkeit unserer Lebenskraft und der dadurch ausgelösten
Freude ; Glück ist gelungenes Leben (eùÇwia) in dem Sinne, dass unser

unbewusstes, mit allen Lebewesen geteiltes Streben nach Freude
verwirklicht wird, wenn unser rationales Tun sich in seiner Bestform
aktualisiert. Menschliches Glück bedarf nach Aristoteles der Anstrengung,

führt aber dann zu einem solchen Höhepunkt des gelingenden
Tuns und der Freude über das Tun, dass der Mensch hier seine
conditio humana fast überschreiten kann. In einem Wort: Glück ist
gelungener Lebensvollzug, begleitet von Freude. Äusseres Gelingen und
inneres Wohlbefinden verbinden sich zu einer Glückseligkeit, die der
der Götter nahekommt.

Wie steht es nun mit dem Einwand Gigons, dass dieses Glück
nicht von den Menschen gemeint sei Oder anders gefragt : erreicht
das, was wir tun sollen, wirklich, was unser unbewusstes Streben
verlangt Aristoteles gibt auf diesen Einwand und diese Frage eine
klare Antwort. Er sagt nämlich ausdrücklich, dass die Menschen in
ihrem Streben durchaus, aber unbewusst, dieses von ihm erkannte
Glück wollen, dass ihnen aber die Aufklärung über ihr eigenes Streben

ermangelt24. Die aristotelische Glückstheorie will diesem Mangel
abhelfen und damit ist sie die erste, die den Menschen verspricht,
nicht nur zu sagen, was das Glück sei, das sie immer schon suchen,
sondern auch, mittels einer ersten systematischen Ethik, aufzeigt, über
welche Anstrengungen es erreichbar wird.

3. Pyrrhons Einspruch

Die Ausführungen des Aristoteles sind dank ihrer Suche nach den
sachlichen Unterschieden der Dinge von grosser Prägnanz und
Überzeugungskraft. In der Tat hat sein Gedankengang, der auf das Lob der
vita contemplativa hinausläuft, schon in der Antike (seit dem Mittel-

24 VII, Kp. 13, 1153b 30-32 : « Auch der Umstand, dass alles, Tier und Mensch,
nach der Lust verlangt und strebt, ist ein Zeichen, dass sie in gewissem Sinne
das höchste Gut ist. [...] Weil aber nicht dieselbe Natur und derselbe Habitus
für alle ohne Unterschied der beste ist oder dafür gehalten wird, so trachten
auch nicht alle nach derselben Lust ; und doch ist es die Lust, nach der alle
trachten. Vielleicht trachten sie auch nicht nach der, die sie zu begehren
meinen oder auch zu begehren vorgeben würden, sondern in Wirklichkeit
immer nach einer und derselben. Denn alle Wesen haben von Natur etwas
Göttliches. »

26



platoniker Alkinus), dann aber ab dem Mittelalter unzählige Nachfolger

gefunden.
Nun, das Verfahren, mit dem Aristoteles seine Glücksdefintion

gewinnt, besteht in der Frage nach den sachlichen Unterschieden der

Dinge. Es setzt voraus, dass die vom Beobachter getroffenen
Differenzierungen die Dinge treffen, wie sie sind, ja dass die Dinge dank
ihrer jeweiligen spezifischen Unterscheidung in ihrer Identität -
Aristoteles sagt mit Plato ihrem « Wesen » (ihrem t( coti) - festgemacht
werden können.

So beruht der zweimalige Durchgang durch die Glücksproblematik
auf nur einem Verfahren: den spezifischen Unterschied, die

6iacj)opd zwischen Mensch und Tier (I, Kp. 7), ferner zwischen den

Fähigkeiten des Menschen und des Tieres, sich zu freuen, festzuhalten

(X, Kp. 5). Dieses Verfahren ist nach Aristoteles angemessen, da der
Kosmos das Ganze der in sich distinkten Wesen darstellt und die
Philosophie die Aufgabe hat, diese Wesen in ihrem Begriff, dem « t(
t)v elvcu », zu erkennen.

Stellen wir nun den Text vor uns hin, der dieser Sicht entgegentritt
und den die Forschung heute als den Gründungstext der antiken
Skepsis betrachtet25 :

« Wer glücklich (eudaimon) sein will, muss seine Aufmerksamkeit
auf drei Fragen richten :

1. Von welcher Art sind die Dinge, die sich in der Natur zeigen
2. Wie muss dann unser Verhalten ihnen gegenüber sein
3. Was wird diesem Verhalten folgen?»

Pyrrhon hat darauf geantwortet :

25 Es handelt sich um ein Zitat Eusebs des Peripatetikers Aristokles ; der grie¬
chische Text bei F. DECLEVA CAIZZI, Pirrone. Testimonianze, Collana Elen-
chos 5, Neapel 1981, frm. 53. Ich gebe eine eigene Übersetzung. Diese und
unsere Interpretation setzen voraus, dass die Skepsis Pyrrhons eine Infragestellung

der aristotelischen Erkentnislehre und Ontologie als Repräsentantin
der damals aktuellen Philosophie darstellt, die eine Wesenserkenntnis
behauptete. Unter dieser hermeneutischen Prämisse lässt sich das Aristokleszi-
tat schärfer fassen, als es W. Görler kürzlich vorgeschlagen hat (W. GÖRLER,

« Pyrrhon aus Elis», in : Ueberweg. Grundrisss der Geschichte der Philosophie.

Die Philosophie der Antike (hg. von H. Flashar), Bd. 4/2, Basel 1994,
S. 736-740). Insbesondere scheint es mir verfehlt, die stoischen
Konnotationen der Adiaphorie in Pyrrhon hineinzutragen. Eine
Untersuchung, ab wann genau Pyrrhon als stoischer Weiser beansprucht wurde,
scheint dringend erforderlich.

27



« 1. die Dinge betreffend, dass sie alle in gleicher Weise keine
Differenz aufweisen (a Sidcfjopa),' dass sie nicht stabil sind
(doTaGgriTa) und daher nicht bestimmt werden können
(dvemicpiTa)26.

2. unser Verhalten betreffend, dass unsere Wahrnehmungen und
die ihnen folgenden Urteile (Soweit)27 weder wahr noch falsch sind und

man daher ihnen kein Vertrauen schenken darf, sondern sich des
Urteils (dSo^doTous-) enthalten, nach keiner Sache streben (ckXiveis")
und sich von nichts erschüttern lassen soll (ckpaSdvTovç-), indem man
in Bezug auf jedes Ding sagt, dass es nicht mehr ist, was es ist, als es
dies nicht ist, dass es es sowohl ist als auch nicht ist, oder dass es es

sowohl nicht ist als auch wiederum ist.
3. die Folge betreffend: wenn man diese Haltung durchhält, so

wird man, wie Timon sagt, zuerst den Zustand des Nicht-Behauptens
(d4>aoia)28, dann den der inneren Ungestörtheit (drapa^ia) erreichen,
wie aber Ainesidem sagt, den der Lust (fiSovfj). »

Dieser Text zielt evidenterweise in das Herz der aristotelischen
Philosophie. Pyrrhon bestreitet, dass uns die Phänomene in der Welt
stabile und distinkte Merkmale der Dinge liefern, dass daher die
Arbeit am Begriff eine Illusion ist. Die scharfen Konturen in der
Binnenstruktur der aristotelischen Welt werden durch das ständige
Fluktuieren der Phänomene ins Unkenntliche verwischt. Wechsel und
Unbestimmtheit erlauben daher nicht, von den Phänomenen auf den
spezifischen Unterschied und von diesem auf das Wesen, die Identität der

Sache, zu schliessen.
So ist der Glaube der Philosophen von Thaies bis Aristoteles, über

die Erkenntnis der Phänomene, und, seit Sokrates, insbesondere über
die Arbeit am Begriff, Realität zu erfassen, und von hier her ein Urteil
über das menschliche Glück zu gewinnen, in den Augen Pyrrhon eine
Illusion.

26 Dieser Satz bestreitet die Grundlage der aristotelischen Lehre von der In-
Sich-Bestimmtheit der Dinge durch die Differenz. Er gibt als Grund die
Veränderlichkeit der Phänomene an (doTaÖpriTos' beweglich, unsicher) und
zieht daraus die Folge, dass eine scharfe Distinktion (kpivciv) unmöglich ist.

27 Ao£a bedeutet hier allgemein jede Art von Prädikation, d.h. Urteil.
28 Unter d^aaia ist die Enthaltung der KaTatjxzois- und àiro'cjxxaiç (Affirmation

und Negation zu verstehen. Denn die Sprachregelung der Skepsis verlangt,
eine Sache zugleich zu affirmieren und zu negieren.

28



Philosophie, nach Pyrrhon, kann keine Einsichten in die Sache,
nur Ansichten über ihr ständig wechselndes Erscheinen formulieren.
Sie wird daher einer Sprachregelung unterworfen, die verlangt, im
Urteilen gerade dem Wesen des Urteils entgegenzuhandeln, keine
Entscheidung zu fällen, sondern die Entscheidung offen zu lassen.

Diese als Skepsis (Wahrheitsprüfung) berühmt geworde Haltung
ist bekanntlich der Beginn des philosophischen Zweifels und die
Voraussetzung, dass man entschiedener als zuvor nach dem Kriterium der
Wahrheit zu fragen begann - so Epikur29. Sie verändert zugleich das
alte Paradeigma der Philosophie, das der wissenschaftlichen Erkenntnis

aller Dinge verpflichtet war, in ein neues, das der ars vitae, der
Kunst des menschlichen Lebens. Dieser Wechsel vollzieht sich in
einer unter der skeptischen Decke versteckten Dogmatik.

In der Tat, in dem zitierten Text sind dogmatisch vier Urteile
enthalten :

1. das Urteil, dass der Mensch glücklich sein will ;

2. das Urteil, dass das Glück von der Zugänglichkeit der Phänomene

abhängt ;

3. das Urteil, dass es sich automatisch dann einstellt, wenn wir die
Suche nach der Einsicht und die damit verbundene Unruhe aufgeben ;

4. das Urteil, dass in der Neutralisierung des Appels der Dinge alles
Streben verlischt und eben dies das Glück sei.

Der Kontrast zu Aristoteles scheint total und doch gibt es, dank
der verdeckten Dogmatik, einen gemeinsamen Boden : die Vorstellung,

dass die Philosophie zum Glück führt. Pyrrhon radikalisiert
diese Vorstellung, indem er der Philosophie nur noch diese Aufgabe
zuteilt und das Glück so bestimmt, dass es sofort, dauerhaft und total
in unserer Disposition steht. Jedoch, damit die Philosophie ars vitae
werden kann, muss sie selbst sich ändern und diese Änderung zieht
die des Glücks nach sich. Diese Änderungen sind :

— Die Philosophie besteht in der Negation aller bisherigen Philo-so-
phie, d.h. dem Streben nach Einsicht und Wissen.

— Das Glück besteht in der Negation der bisherigen Glaubens, dass

das Glück das höchste Ziel unseres Strebens sei.

Das hat zur Folge :

29 Dazu grundlegend G. STRIKER « Kpirrjpiov ttis" à\ri0daç», in : Nachrich¬
ten der Akademie der Wissenschaften Göttingen, Phil.-hist. Klasse 2, 1974,
S. 47-110.

29



1) Wenn Philosophie nicht Streben nach Wissen sein kann, dann kann
sie nur eine Kunst der Argumentation sein, die die Möglichkeit des

Wissens negiert. Skeptische Philosophie ist Argumentationstechnik,
die weder Einsichten erstrebt noch erlangt.
2) Diese Philosophie will den Menschen zeigen, dass ihr Streben im
Nicht-streben bestehen muss. Wenn wir nichts «Bestimmtes» mehr
wollen - und wir können es nicht wollen, da wir es nicht bestimmen
können - dann tritt genau das ein, was wir wollen, der Seelenfriede,
die Ataraxie.

Es ist klar, dass diese These, zumindest wie sie sich an ihrem
Beginn zeigt, dogmatisch und unaufgeklärt ist, denn sie rechnet mit der
Evidenz der Identität von Aphasie und Ataraxie und entwickelt für
diesen Punkt kein Argument mehr. Ihr Mittel der Demonstration ist
die Deixis : das praktische Beispiel des Philosophen Pyrrhon, der allen

Dingen mit Gelassenheit begegnete.
Es ist somit klar, dass es sich bei dieser Position um eine Negation

handelt, die eine Position, und zwar die ganz bestimmte aristotelische
voraussetzt. Erst aus diesem Bezug erhält sie Prägnanz und Sinn.

Ich will die inhärenten Schwierigkeiten dieser Negation nicht
erörtern. Worum es hier geht, ist der Nachweis, dass bei Aristoteles
Glück und Philosophie eine neue Symbiose eingehen und dass die
Kontroverse dieser Symbiose das Hauptthema der griechischen
Philosophenschulen bis auf Plotin bilden wird.

4. Abschliessender Vergleich

Was erbringt uns systematisch dieser Vergleich zweier historischer

Konzeptionen des Glücks
Bei Aristoteles wird das Glück als Intensivierung und Steigerung

der Lebendseins des Lebewesen Menschen begriffen. Es handelt sich

um eine maximale Glücksbestimmung. Ihr Preis ist : Anstrengung und
die kurze Dauer; denn das völlige Bei-der-Sache-Sein des begreifenden

Einsehens, ja jeder menschlichen Tätigkeit, findet, wie Aristoteles
nicht unterschlägt, seine Grenzen an der Schwäche der menschlichen
Natur. Ferner können äussere Umstände die höchste Energie behin-

30



dem; denn, auf sein Gesamtleben hin gesehen, ist der Glückliche
nicht schlimmen Zufällen entzogen30.

Pyrrhon dagegen vertritt eine Minimalbestimmung des Glücks.
Seinem Glück geht keine Anstrengung voraus, es tritt sofort ein, wenn
wir die richtige Haltung einnehmen und bleibt solange bestehen, als
wir diese Haltung bewahren. Der glückliche Mensch Pyrrhons hat das

Glück also in totaler Verfügung, hier jedoch um den Preis, dass es nur
negativ die Absenz innerer Unruhe ist, dass ihm das Moment der
Freude völlig fehlt31. Es geht also um das Ideal der Gleichmütigkeit
hier und das Ideal der Selbststeigerung dort. Das bedeutet zugleich :

hier macht das Erreichen hochgesteckter Ziele, dort, der Verzicht,
Ziele zu setzen, das Glück des Menschen aus.

Welche Wahl sollen wir treffen - ja sollen wir, skeptisch gefragt,
überhaupt eine Wahl treffen

30 Die Autarkie des Glücks des Menschen, zu der vor allem die Theorie verhilft,
hat für Aristoteles Grenzen, z.B. 1100 a lOss ; 1175 a 3. Hier setzt die Kritik
Plotins ein.

31 Die spätere Revision durch Ainesidemos, der das Element der Freude hinzu¬

fügt, kann nur so verstanden werden, dass die Skeptiker die Konkurrenz mit
den Dogmatikern bestehen wollten. Denn die Stoiker geben dem Weisen die
Ù(J)pooûvTi, für Epikur sind Glück und Freude bekanntlich identisch.

31




	Gelungenes Leben : die Glücksproblematik bei Aristoteles und der Einspruch des Pyrrhon

