Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 56 (1997)

Artikel: Gelungenes Leben : die Glucksproblematik bei Aristoteles und der
Einspruch des Pyrrhon

Autor: Neschke, Ada

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 56/97

ADA NESCHKE

Gelungenes Leben
Die Gliicksproblematik bei Aristoteles
und der Einspruch des Pyrrhon

Fiir Ruedi Imbach zum 50. Geburtstag

0. Vorbemerkung

Uber die antike Philosophie bestehen vielerlei Vormeinungen.
Eine davon besagt, dass die antiken Denker das Gliick als einen we-
sentlichen Gegenstand ihres Forschens betrachtet und es gar als ihre
Sache angesehen haben, das von ihnen bedachte Gliick auch zu ver-
schaffen.

Diese Meinung kann sich auf eine Nachricht bei Varro, von Au-
gustin in de Civitate Dei 19,1ss. zitiert, stiitzen. Sie besagt, dass spite-
stens im 1. Jahrhundert v. Chr. bereits 288 Definitionen des Gliicks
denkbar waren, d.h. 288 Moglichkeiten, das Gliick philosophisch zu
bestimmen. Die enge Verbindung von antiker Philosophie und
Gliicksproblematik kann daher kaum in Frage gestellt werden. In
Frage stehen muss dagegen, warum das so ist, bzw. ob diese Engfiih-
rung von Gliick und Philosophie fiir die ganze antike Philosophie gilt
oder ob es sich hier um ein Phianomen handelt, dass erst an einem
bestimmten Punkt ihrer Entwicklung auftrat.

In der Tat lasst sich leicht zeigen, dass die Frage des Gliicks nicht
immer im Mittelpunkt des griechischen Denkens gestanden hat. Denn,
was sagt uns Parmenides zum Gliick ? Auch Heraklit ldsst sich nicht
auf diesen Gegenstand festlegen. Und noch Plato kann nicht ohne
weiteres als ein Denker bezeichnet werden, fiir den das Gliick im Zen-
trum der theoretischen Anstrengungen gestanden hat.

Varro bezeugt uns also eine Entwicklung, die erst nach Plato, d.h.
mit Aristoteles eingesetzt hat und bis auf Plotin giiltig bleiben wird:
die Philosophie wird eine Kunst oder Wissenschaft des Lebens, eine



«&moTiEn Tou Prouv»' oder «ars vitae », und hat als solche vor al-
lem iiber das Gliick zu handeln?. Das Weiterleben dieser Philosophie
in der Spitantike, in Mittelalter und Renaissance transportiert das
Gliicksthema in die Moderne und wird erst durch Kant ad acta gelegt®.

Ist dieses Bild von der Entwicklung der Gliicksproblematik rich-
tig, so stellt sich die Frage, wie es zum Einschnitt ab und nach Aristo-
teles kam. Handelt es sich hier um die dussere Geschichte der Philo-
sophie, d.h. um Faktoren, die nicht in ihr selbst, sondern nur in den
Umstidnden gegriindet sind, oder wird die Philosophie durch sich sel-
ber eine andere, und ist es diese Selbstverwandlung, die die neue Eng-
fiilhrung der zwei Themen, Philosophie und Gliick, nach sich zieht ?

Meine folgenden Uberlegungen wollen die These entwickeln, dass
es sich in der Tat um eine Verwandlung der Philosophie selbst han-
delt, um eine Verwandlung ihrer Interessen und Methoden, und dass
dieser Wandel ganz weitgehend dem Aristoteles zu verdanken ist. Der
Stagirit ist hier, wie so oft, der erste, der das tut, was Hegel das Ge-
schift des Philosophen nennt, d.h. die Wirklichkeit auf den Begriff zu
bringen, und dessen Denken konsequent die Arbeit am Begriff leistet.
Diese Arbeit vollzieht sich bei Aristoteles in der Frage nach dem
« Wesen » des Gliicks, in der Frage « Was ist das Gliick ?» (1{ &oTu 1
evdaipovia; ).

Dass es sich bei dieser Frage um eine grosse Frage handelt, zeigt
bereits der Umstand, dass Aristoteles zu ihrer Beantwortung den lan-
gen Gedankengang entwickeln muss, dessen sprachliche Artikulation
in den zehn Biichern mit dem Titel «Die Nikomachische Ethik »
tiberliefert ist*. Lang muss dieser Gedankengang sein, weil, wie uns

Cf. EPIKTET, Gesprdche IV 1, 62.

In einem unstrengen Sinn kann man die Gliicksproblematik bei den Sophisten
und Sokrates einsetzen lassen. So neuestens wieder M. SEEL, Versuch iiber
die Form des Gliicks, Frankfurt 1995, S. 13-19 oder P. HADOT, Quest-ce que
la philosophie antique, Paris 1995, S. 46f. Im strengen Sinn wird sie dagegen
ein philosophisches Thema, wo es um die Begriindung einer systematischen
Ethik geht, also bei Aristoteles. So scheinen es auch M. FORSCHNER, Uber
das Gliick des Menschen, Darmstadt 1994, S.1f., und J. ANNAS, The Morality
of Happiness, Oxford, New York 1993, S. 17-20 zu sehen. Beide setzen —
ohne explizite Begriindung — bei Aristoteles ein.

3 Allerdings ist Kants Rolle weniger eindeutig, wie SEEL, a.a.O., S. 20-26,

zeigt.

4 Die heute allgemein akzeptierte Auffassung, dass die Nikomachische Ethik
die reifste Form der aristotelischen Ethikentwiirfe darstellt, geht auf die
Kommentierungsarbeit von F. DIRLMEIER zu den drei Ethiken zuriick (cf.

[ S I



eben diese Schrift lehrt, die Frage des Gliicks z.Zt. des Aristoteles
eine allgemeine und nicht nur philosophische Frage war und der Sta-
girit es bei dieser Frage, wie immer, als seine Aufgabe ansah, alles
bisher Gedachte zum Gegenstand mitzubedenken.

In dieser Denkarbeit vollzieht sich ein historisch-systematisch be-
deutsamer Akt. In der Tat, hier wird das Gliick als «begriffsfahig»
erwiesen und diese Begriffsfiahigkeit stellt die Bedingung der Mog-
lichkeit dar, dass es gerade und ausschliesslich die Philosophie sein
soll, die sagen kann, was das Gliick ist*. Doch geht die Arbeit des Ari-
stoteles noch weiter; der allererst aufgefundene Begriffsinhalt des
Gliicks erweist dieses Gliick als ein in wesentlichen Punkten Machba-
res. Die Gliicksbestimmung des Aristoteles insistiert auf dem Charak-
ter des Gliicks als eines Guten, iiber das der Mensch Verfiigungsge-
walt besitzt.

Das aber ist der Punkt, den alle nacharistotelischen Denker auf-
greifen werden, und das in der Weise der Philosophie, d.h. in der kri-
tischen Auseinandersetzung. Wihrend man die Verfiigbarkeit des
Gliicks als gemeinsame Hypothese akzeptiert, bestreitet man dem
Aristoteles den Inhalt seiner Bestimmung. Ja, man bestreitet ihm
selbst den Weg, zu dieser Bestimmung zu gelangen, namlich den Weg
der Arbeit am Begriff. Dieser «man» ist der Begriinder der alten
Skepsis, Pyrrhon von Elis (365-275 v.Ch.), ca. eine Generation jiinger
als Aristoteles und eine Generation ilter als die Begriinder des Gar-
tens und der Stoa, Epikur und Zenon. Ab Pyrrhon bis zur Wiederkehr
der platonischen Philosophie um die Zeitenwende werden sich die
Philosophenschulen des Hellenismus um diese zwei Punkte streiten:
wie man das Gliick bestimmen kann, und wie, je nach dieser Bestim-
mung, es zu verwirklichen ist.

Mit dem Thema « Aristoteles und Pyrrhon» habe ich also eine hi-
storisch-sachliche Schliisselstelle gewihlt. Sie erlaubt, die antike
Gliicksdiskussion in dem Moment zu fassen, an dem der kontroverse
Charakter der Gliicksproblematik am stirksten hervortritt.

ARISTOTELES, Werke, hg. von E. Grumach, H. Flashar, Berlin 1956ff., Bd. 6:
Nikomachische Ethik ; Bd. 7: Eudemische Ethik ; Bd. 8: Magna Moralia).

5 Mit «Begriff» iibersetze ich modernisierend das aristotelische €18os. Hierbei
geht es zugleich um die Form und den Inhalt des Gliicks. Wie wir zeigen
wollen, spielt dabei die Frage von Gliicksstreben und Moral (Wollen und
Sollen) eine entscheidende Rolle. So verwundert es, dass M. Seel in seiner
bedeutenden Studie die aristotelische Konzeption nicht interpretierend be-
riicksichtigt.



Um ihn entsprechend herauszuarbeiten, werde ich den folgenden
Weg einschlagen:
1. Ich werde zuerst zeigen, in welchem Fragehorizont die Begriffsar-
beit des Aristoteles steht.
2. Anschliessend ist diese Arbeit selbst und ihr Ergebnis darzustellen.
Dieser Punkt bildet den Hauptteil meiner Uberlegungen.
3. In einem dritten, sehr kurzen Schritt stelle ich den Einspruch des
Pyrrhon vor.
4. Am Ende meiner Darlegungen werde ich die Unterschiede der bei-
den Gliicksvorstellungen deutlich markieren und zu zeigen versuchen,
dass es sich hier um zwei grundverschiedene Lebensideale handelt,
die an Aktualitit bis heute nichts eingebiisst haben.

1. Aristoteles oder die Arbeit am Begriff des Gliicks :
Der Frage-Horizont

Unsere erste Frage lautet also: Welche Kategorien bilden den
Problemhorizont des Aristoteles? Um sie in den Blick zu nehmen,
mochte ich eine andere Frage stellen, namlich: kann eine Amébe
gliicklich sein ?

Wir werden sie nicht sogleich als unsinnig zuriickweisen, sondern
ihre Losung von zwei Uberlegungen abhingig machen. Was, so fra-
gen wir zuerst, meinen wir mit dem Ausdruck « gliicklich sein» und
weiter, welchen heuristischen Stellenwert hat gerade die Amobe, ein
Lebewesen, das den antiken Denkern doch unbekannt war, da ihrer
Welterfahrung die mikro- und makroskopische Dimension verschlos-
sen geblieben ist.

Der Ausdruck «gliicklich sein » bezeichnet vorerst einen Zustand.
Er kann jedoch das Resultat eines dusseren oder inneren Vorganges
meinen. Bezogen auf dussere Vorginge sagen wir: wir sind gliicklich,
weil uns etwas gelingt, wir sind gliicklich in einem Unternehmen, und
Gliick ist somit Gelingen oder Erfolg. Wir sind aber auch gliicklich,
weil uns etwas zufillt, was wir nicht intendiert haben. Wir sind
gliicklich, weil wir Gliick hatten. Gliick bedeutet hier: Zufall. Soweit
das Gliick als dusseres Geschehen.

Als inneres Geschehen kann der Ausdruck elliptisch gebraucht
sein. Vollstandig ausgedriickt lautet er: «gliicklich iiber etwas sein ».
In diesem Sinne gebraucht, lasst er sich auch durch den anderen Aus-
druck «sich iiber etwas freuen» ersetzen. Gliick entspriche also dem

10



Zustand der Freude. Man freut sich in der Regel iiber etwas Gutes.
Hier haben wir den Ausdruck « gliicklich sein » als zweistelligen Pra-
dikat behandelt, also als « gliicklich sein iiber».

In der Regel aber gebrauchen wir den Ausdruck als einstelliges
Pradikat ; «gliicklich sein» hat dann einen anderen Sinn. Es meint
«sich gliicklich fiihlen», ohne dass ein bestimmtes dusseres Gesche-
hen dieses Gefiihl auslost. Ein altes deutsches Wort stellt sich da als
Synonym zur Verfiigung, das Wort « gliickselig». Es meint den Zu-
stand innerer Zufriedenheit und Freude und dariiber hinaus noch das
Bewusstsein dieser Zufriedenheit. « Gliicklich sein» meint dann also
nicht unsere innere Reaktion auf ein dusseres Geschehen, einen
punktuellen Akt der Freude, sondern das Innewerden einer unsere Zu-
friedenheit auslosenden dauernden Disposition unseres ganzen Selbst.

Der Ausdruck «gliicklich sein» ist also, schon aristotelisch ge-
sprochen, ein ToA\axws Aeydpevov, ist vieldeutig, und die Analyse
des Gemeinten bringt uns dem aktuellen Begriff des Gliicks naher. Er
umfasst vor allem vier Komponenten: Gliick als dusseres Gliick — als
Gliicken — meint das Gliick als Gelingen oder als giinstigen Zufall,
Gliick als inneres Gliick ist entweder mit der Freude oder mit dem
Innewerden einer erfreulichen Disposition unseres Selbst identisch.

Kehren wir nun zur Ausgangsfrage zuriick: Kann eine Amobe
gliicklich sein ? So bleibt noch die andere Frage zu kldren. Warum soll
uns gerade die Amobe als Beispiel dienen ? Sollte man nicht fragen:
Ist das Gliick auch dem Tier moglich ? So etwa fragt auch Plotin®.

Wer die Frage nach dem Gliick der Tiere oder eines Tieres stellt,
hat bereits die Moglichkeit eingerdumt, dass das Gliick nicht nur eine
menschliche Angelegenheit, sondern eine Dimension des Lebens der
Lebewesen iiberhaupt ist’. Wenn dem so ist, dann kann die Frage des
Gliicks die Frage nach dem spezifisch menschlichen Gliick werden,
das sich also durch seinen Unterschied — die Swadpopd — begrifflich
fassen ldsst. Dann stellt sich auch die Frage, ob dieser Unterschied
vielleicht darin besteht, dass von den eben getrennten verschiedenen

6 Enneadel4,Kp.1u.2.

7 Diese Dimension war bis vor kurzem in dem ausschliesslich anthropozentri-
schen Denken der Neuzeit fast vergessen. Erst das masslose und ungerecht-
fertigte Leiden der Tiere in unseren Tagen hat die Philosophen auf die Frage
nach dem «Tier in der Moral » zuriickgefiihrt. So der Titel der scharfsinnigen
Arbeit von U. WOLF, Frankfurt a.M. 1990. Im antiken Horizont ist der
Mensch ein Lebe-wesen, immer von den Mit-lebewesen, vom Tier und von
Gott, abzugrenzen.

11



Bedeutungen des Wortes «Gliick » nur einige auf den Menschen, an-
dere aber auch auf die Tiere anwendbar sind und das spezifische
Gliick des Menschen auf diesem Weg gefunden werden kann.

Fiir diese Frage nun ist die Amobe heuristisch wertvoll: sie stellt
die unterste Stufe des tierischen Lebens dar und ist ethologisch dank
des Mikroskops vollstiandig erforscht?.

Worin zeigt sich das Leben der Amébe ? Es zeigt sich in der Orts-
bewegung ! Diese vollzieht in zwei entgegengesetzen Richtungen, in
einer Suchbewegung auf eine Komfortzone zu (Komfort heisst das le-
benserhaltende Milieu und Nahrung) und in einer Fluchtbewegung
von der Nicht-Komfort-Zone weg. Suchen und Fliehen aber sind die
Grundkategorien, mit denen schon die griechischen Philosophen seit
Plato das Leben zu fassen suchten. Die Ausdriicke sind einerseits
«verfolgen = Siwkelv», «streben = ¢péyeobart» und «begehren =
édplecbar», andererseits «fliehen = feuvgein», «ausweichen =
ekkhivewy »°. In diesem Punkt stimmen moderne Ethologie und antike
Philosophie iiberein. Doch haben die antiken Denker daraus eine
Lehre vom Guten (ayafdv) und Schlechten (kakov) entwickelt. Als
oberster Wert — als summum bonum - erweist sich das, wonach alle
Lebewesen streben, etwa die Freude und das Wohlsein, als oberster
Unwert, was alle meiden, etwa den Kummer und den Schmerz.

Die Amobe illustriert also das, was, in antiker und moderner Op-
tik, als die Minimalbestimmung tierischen Lebens angesehen werden
kann, das Suchen und Meiden. Lisst sich nun der Ausdruck
« gliicklich sein» mit dieser Minimalbestimmung in Verbindung brin-
gen, konnen wir das « Gliicklichsein » auf die Amdbe anwenden ?

Machen wir also eine Probe | Wenn Gliick das Gelingen einer von
innen gesteuerten Bewegung bedeutet, dann hat die Amobe Gliick,
wenn ihr Suchverhalten gelingt. Wenn ihr zudem mehr zustosst, als
ihr Suchverhalten intendiert, wenn sie z.B. bei der Suche nach Nah-
rung in ein ihr gilinstiges Milieu gerét, hat sie auch Gliick gehabt in
dem Sinne, dass 1hr ein nicht intendiertes Gutes zufallt.

Aber freut sie sich dariiber oder ist sie sogar gliicklich im Sinne
des Innewerdens der Disposition ihrer selbst ? Die Amdbe besitzt kein
Gehirn, sondern nur ein minimales Nervensystem, das ihr die Reize
libermittelt. Setzt nun ein innerer Zustand unbedingt Gehirntitigkeit

8 Cf. K. LORENZ, Die Riickseite des Spiegels, Miinchen 1973, S. 70-76.
9  Statt unzihliger Einzelnachweise siehe die einschldgigen Spezialexika zu den
griechischen Philosophen.

12



voraus ? Das ist offenbar nicht notwendig, es langt die Fahigkeit, auf
Reize zu reagieren. Wenn némlich, wie die Beobachtung zeigt, die
Amobe sich moglichst in der Komfortzone aufhilt, so ist das ein Zei-
chen, dass sie eine wie auch immer geartete Sensibilitat fiir den Un-
terschied von Komfort und Nicht-Komfort besitzt. Sie wire also
gliicklich im Sinne des sich Gliicklichfiihlens, Fiihlen verstanden als
ein affektiver Zustand, der auf einen Nervenreiz zurlickgeht. Dagegen
ist es biologisch gesehen sicher, dass sie ihrer Reizfiahigkeit bzw. Af-
fektivitdt nicht inne werden, sie nicht wahrnehmen kann. Dazu fehlt
ihr das Gehirn, vor allem seine rechte Hilfte, in der Aussenreize re-
flektiert, memorisiert und schliesslich verbalisiert werden.

Die Frage nach dem Gliick der Amdbe ist also weniger paradox,
als sie am Anfang scheinen mochte. Sie zeigt, dass der Weg, Gliick
als Element des tierischen Lebens, den Menschen eingeschlossen, zu
denken, kein leeres Gedankenexperiment sein muss, sondern dahin
fiihren kann, die Differenzierungen des Lebendigen allererst in den
Blick zu bekommen. Sie zeigt damit auch, dass in einer Philosophie,
die das Lebendigsein ernst nimmt, das Gliick qua Ziel des Lebendig-
seins dann eine Rolle spielen muss, wenn dieses Lebendigsein auf den
Begriff gebracht werden soll.

Diese Uberlegungen haben uns bereits mitten in den Horizont der
aristotelischen Philosophie gestellt. Ich mochte sie als eine Philoso-
phie des Lebendigseins, als eine ZOE-LOGIE, im Unterschied zur
antiken Biologie — zur Lehre von den Lebensformen (f{ot) — und zur
Zoologie, zur Lehre von den Arten der Lebewesen ({wc), bezeichnen.
Und in der Tat wird Aristoteles das Gliick in den Kategorien des Le-
bendigseins, als gelungenes Leben, als « ed{wia » definieren'.

Damit aber stossen wir sofort auf ein inneres Problem seiner Phi-
losophie. Wenn dem so sein sollte, wenn also Aristoteles die Gliicks-

10 Dieser Terminus ist eine Neuschdpfung des Stagiriten. Unter dem Stichwort
« Leben» oder auch « Lebenskraft» (buxm) ist Natur eine Grundlage der aris-
totelischen Ethik, da Lebewesen « von Natur» sind. Doch ist der Mensch ge-
rade nicht nur « von Natur», sondern auch das Produkt seiner selbst, insofern
er seine Bestform — auch dies kann Natur heissen — selber bestimmt. Natur ist
hier eine mogliche, nicht notwendige Quelle der Norm. Das unterscheidet
Aristoteles von seinen hellenistischen Nachfolgern. So liegt m. E. die Konti-
nuitdt zwischen ihm und den hellenistischen Schulen weniger, wie es ANNAS,
a.a.0., S. 152-158, betont, im Naturbezug denn im gemeinsamen Interesse an
einer euddmonistischen Ethik.

13



frage zoelogisch, unter dem Gesichtspunkt der spezifischen Leben-
digkeit des Menschen behandelt, wenn es aber zugleich wahr sein
soll, was ich zuerst behauptet habe, dass er nicht nur das Gliick auf
den Begriff gebracht hat, sondern der Begriff auch die Disponibilitat
des Gliicks mitumschliesst, dann er6ffnet sich notwendig eine Aporie :

Lebendigsein ist das, was allem Denken und Handeln vorausgeht.
Lebendigkeit des tierischen Lebens ist eine von der Natur gegebene
Bewegung des Strebens und Meidens; von Natur Gegebenes — das
duoer Gv — steht aber gerade in der aristotelischen Philosophie in
kontrirem Gegensatz zu dem vom Menschen im Handeln (mpdTTev)
oder Herstellen (mo€iv) Verursachten. Dem Gegensatz « von Natur »
hier, «durch Herstellung» oder «Handlung» dort, entnimmt z.B.
Aristoteles im Buch E der Metaphysik die Bestimmung der Physik als
rein theoretischer Wissenschaft''. Zur Physik gehort kurioserweise ja
auch die von uns so genannte Biologie, und das bedeutet, dass der
Philosoph zwar iiber das Lebendigsein des Lebendigen nachdenken
und es zur begrifflichen Klarheit bringen kann, dass er aber liber die-
sen Bereich keine Verfiigung hat.

Mit anderen Worten: Nachdenken iiber Gliick, im Rahmen einer
Philosophie des Lebendigseins aller Lebewesen reflektiert, wire ein
nur theoretisches Wissen ; der Philosoph kdnnte zwar sagen, was das
Gliick ist, aber es wire Sache des Lebens selber, {iber das der Mensch
nicht verfiigt, dem Menschen das Gliick zu bringen.

Nun konnte man, im Blick auf unsere vorgingige Unterscheidung
der aktuellen Wortbedeutungen von Gliick behaupten, dass das men-
schliche Leben wesentlich im Bewusst- oder Innewerden des Lebens
bestiinde ; das sich Bewusst-Machen von Gliick im Leben stehe aber
doch in der Verfiigung des Menschen. Eine solche Argumentation
fande keineswegs die Zustimmung des Aristoteles, sie ist ihm so fern,
dass er sie nicht einmal reflektiert. Sie taucht erst bei den Stoikern auf
und man muss daher bis zu Plotin — auch er ein «Zoeloge » — gehen
und von ihm erfahren, dass das Bewusstwerden oder -sein gerade ein
Hemmnis des Gliicks sei'?. Der Zustand wahren Gliicks besteht nach
Plotin darin, voéllig Eines zu sein und diese Einheit nicht durch das
Bewusstsein zu zerstoren ; denn es spaltet das Gliickliche in ein Sei-
endes und ein es Wahrnehmendes. Diese Ansicht Plotins macht sehr

11 Metaphysik E, 1025 b18f.
12 So PLOTIN, Enneade 1 4, Kp. 9 u. 10, wo Plotin die stoische Position kriti-
siert.

14



schon deutlich, dass -entgegen unseren Vorstellungen- das Gliick fiir
Plotin keine Sache des Bewusst-seins, sondern des Seins, auch von
ihm Leben ({w1) genannt, selber ist. In diesem Punkt ist Plotin, wie so
oft, Aristoteliker und vertritt radikaler als der Stagirit eine Gliicksauf-
fassung, die fiir die Selbstwahrnehmung des Gliicks keinen Raum
lasst. Gliick wird vielmehr als eine das objektive Sein und das subjek-
tive Gestimmtsein umfassende Disposition des Lebendigen und nicht
als ein Akt der Selbstwahrnehmung begriffen’.

Im Angesicht des Gegensatzes von sich vollziehendem Leben und
intendiertem Handeln miissen wir also mit einer Frage an den Text
des Aristoteles herangehen. Wie ist es moglich, Gliick in den Katego-
rien des Lebens zu denken, des Lebens, das doch in der Verfiigung
der Natur steht, und zugleich zu behaupten, dass dieses Gliick dem
Menschen als erreichbares Ziel des Handelns aufgegeben ist, dass es
also zumindest in seinem Kern « machbar» sei und dass die Philoso-
phie selber diese Machbarkeit garantiert? Die gleiche Frage gestellt
mit den Begriffen, die Aristoteles z.T. schaffen musste, um die neue
von ihm entdeckte Realitdt des Gliicks benennen zu kénnen: Wie
kann man das Gliick, traditionell genannt, zugleich als «Gelingen
des menschlichen Handelns » — Aristoteles nennt es «eUmpaia» —
und als « gelungenes Leben », als «ed{wia » denken?

Ich will mit dieser Frage unterstreichen, dass in der Arbeit des
Aristoteles am Begriff des Gliicks eine innere Spannung am Werke
ist, und es die Aufgabe der Analyse seines Gedankenganges sein
muss, herauszufinden, ob es ihm gelungen ist, diese Spannung zwi-
schen Leben und Handeln, zwischen Naturgeschehen und tatigem
Verfiigen zum Ausgleich zu bringen.

2. Gliick in der Nikomachischen Ethik

Lassen wir uns also auf sein Denken genauer ein und wenden wir
uns dem Text zu'.

13 Selbstwahrnehmung (a{onors, stoisch guveidnars) ist vom Selbstbewusst-
sein als Selbstdenken des Geistes zu unterscheiden. Dazu J. HALFWASSEN,
Geist und Selbstbewusstsein. Studien zu Plotin und Numenius. Akademie der
Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Abhandlung der geistes- und sozi-
alwissenschaftlichen Klasse, Stuttgart 1994, S. 5-33.

14 Zitiert wird nach der Oxford-Ausgabe ARISTOTELIS, Ethica Nicomachea, ed.
I. Bywater, Oxford 1904. Die deutschen Zitate in der Ubersetzung von

15



Aristoteles Begriffsbestimmung des Gliicks vollzieht sich in zwei
Phasen: in einer ersten, die die Einleitung der NE bildet und auf die
vorlaufige, wie er selbst sagt, « umrisshafte » Bestimmung des Gliicks
hinauslduft (Buch I, Kp. 1-8). Erst in einem zweiten Gang, der die
Frage nach dem Anteil der Lust oder Freude am Gliick diskutiert, lie-
fert Aristoteles die Elemente, die dem ersten Gliicksbegriff Inhalt und
Profil verleihen (die Biicher VII, Kp. 12-15 und X, 1-7)".

Die erste Gliicksabhandlung

Was bedeutet nun dieser Gliicksbegriff fiir unsere Frage nach dem
Verhiltnis von Lebensvollzug und Handeln ? Hierfiir liefern bereits
die ersten Sitze einen bedeutsamen Hinweis. Aristoteles beginnt seine
Uberlegungen bekanntlich wie folgt: «Jede Kunst und Wissenschaft,
aber auch jede Handlung und verniinftige Entscheidung, strebt, wie
man allgemein annimmt, nach einem Guten ; und daher haben einige
Denker zu Recht das hochste Gut als das bestimmt, wonach alle Le-
bewesen streben.» (NE I, Kp. 1, 1094 al-a3)

In diesen zwei Sédtzen ist die gesamte Gliicksphilosophie des Ari-
stoteles in ihrer ethisch-praktischen und ihrer physeo-zoelogischen
Dimension enthalten. Der erste Satz nennt nur menschliche und zwar
spezifisch menschliche Tatigkeiten: Wissenschaft und iiberlegtes

E. Rolfes in: ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, hg., eingeleitet und kom-
mentiert von G. Bien, Hamburg 1972.

15 Im Unterschied zu den vorliegenden Interpretationen des aristotelischen
Gliicksbegriffes betrachten wir aus Griinden, die wir im Text entwickeln, die
Diskussionen der «Lust» als ein konstitutives Element der aristotelischen
Theorie. Die neuere Diskussion seit F. W. R. HARDIE, «The Final Good in
Aristotle’s Ethics », in: Philosophy 40, 1965, S. 277-295 bis zum Artikel von
K. JACOBI, « Aristoteles Einfithrung des Begriffs eUSaipovia im 1. Buch der
Nikomachischen Ethik », in: Philosophisches Jahrbuch 8, 1979, S. 300-325
(dort weitere Literatur) hat die Frage der inneren Konsistenz des Gliicksbe-
griffs als vor allem logisches Problem behandelt. Dabei ist man kaum tiber
den Kommentar von R. A. GAUTHIER und J. Y JOLIF, Aristote. L'Ethique a
Nicomaque, Paris/Louvain 1958-1959, S. 873-899, hinausgekommen (cf.
J. L. ACKRILL, « Aristotle on Eudaimonia», in: Essays of Aristotle’s Ethics,
ed. by A. Oksenberg Rorty, Berkeley/Los Angeles, 1980, S. 15-33). Dagegen
stehen bei I. SCHUSSLER, «Die Frage nach der el 8awpovia in der nikomachi-
schen Ethik des Aristoteles », in: Perspektiven der Philosophie, Neues Jahr-
buch 19, 1993, S. 258-294; 20, 1994, S. 156-178, in der Tradition der Pha-
nomenologie Heideggers, die metaphysisch-ontologischen Aspekte der
aristotelischen Interpretation des Gliicks im Mittelpunkt. Eine Diskussion
ihrer Thesen wire notig, wiirde jedoch unseren hier gesetzten Rahmen
sprengen.

16



Handeln sind nur dem Menschen als Wesen, das iiber Uberlegung und
Sprache verfiigt, eigen. Aber in diesem Handeln verwirklicht der
Menschen ein Streben, das nicht nur menschlich, sondern, wie der
zweite Satz aussagt, allen Lebewesen gemeinsam ist, und das heisst
doch wohl, das vorrational bzw. naturwiichsig ist. In der Tat, der nicht
genannte Autor der Theorie, dass sich das hochste Gut dadurch defi-
nieren lasse, dass es das Ziel des Strebens aller Lebewesen darstellt,
ist der Philosoph Eudoxus, der schirfste Konkurrent des Aristoteles
bei der Arbeit, herauszufinden, worin denn das Gliick bestehe. Eudo-
xus, wie uns Aristoteles spiter berichtet, hatte namlich das Gliick in
der Lust oder Freude (18ov1) bestehen lassen und diese Identifikation
von Gliick und Lust aus dem Beobachtungsfaktum abgeleitet, dass
eben alles Lebendige nach Lust strebe, die daher als das hichste Gut,
d.i. das Gliick anzusehen sei.

Wie der Eingang der Ethik zeigt, ist Aristoteles mit Eudoxus in

zwei Punkten vollig einig,

1. dass das Gliick das hochste Gut sei und

2. dass seine Bestimmung alles Lebendige in den Blick nehmen
miisse. Was ihn von Eudoxus unterscheidet, werden wir spiter be-
trachten, wenn es um die Inhaltsbestimmung des Gliicks gehen wird.

Was aber besagt dann der Eingang der Nikomachischen Ethik in
der Sache des Gliicks unter dem Gesichtspunkt der Spannung von sich
vollziehendem Leben und intentionalen Tun? Er deutet bereits die
Richtung an, in der Aristoteles diese Spannung aufzulosen sucht;
denn offenbar meint der Philosoph, dass das dem Lebewesen eigene
Streben nach dem hochsten Gut sich beim Menschen in den Formen
des bewussten Setzens von Zielens vollziehe. Offen bleibt freilich,
worauf das Streben abzielt und ob der Mensch mit seinen gesetzten
Zielen in der Tat das erreicht, was er als Lebewesen, schon vor aller
Zielsetzung, anstrebt. Die Arbeit am Begriff des Gliicks muss diese
Fragen auflosen.

Ihre erste Phase im ersten Buch der Ethik umfasst drei Modi des
Vorgehens : das dialektische'é, das analytische und das konsensualisti-
sche Verfahren. Der dialektische Modus priift die vorangegangenen
Gliicksvorstellungen, um sie teils zu widerlegen, teils in modifizierter
Form der eigenen Theorie einzugliedern (Kp. 1-6), der analytische

16 «Dialektisch» nenne ich unstreng die Diskussion der endoxa. Auf einem
prizisen Dialektikbegriff insistiert dagegen O. PRIMAVESI, Die Aristotelische
Topik, (Zetemata 94), Miinchen 1996, S. 22f.

17



hebt neu an, da Aristoteles hier von den Grundunterscheidungen des
eigenen Denkens ausgeht und mit ihnen das zu betrachtende Phano-
men in eine neue Beleuchtung stellt (Kp. 7); der konsensualistische
zielt darauf ab nachzuweisen, dass sich der neue Begriff mit dem, was
die Menschen allgemein erwarten, deckt (Kp. 8).

1. Die dialektische Erorterung folgt zwei Hauptgesichtpunkten :

a. Gliick betrachtet von der Frage des Guten (Tdya6dv) genannt. Die-
ser Gesichtspunkt nimmt auf den damaligen philosophischen Stand-
punkt Bezug, der in der Nachfolge des Sokrates steht.

b. Gliick betrachtet in den populidren Kategorien der Lebensformen,
die sogenannten « Bioi ».

Gemeinsam ist beiden Gesichtspunkten, das Gliick mit dem
héchsten Ziel zu identifizieren und diesem den traditionellen Namen
der «evdalpovia» zu geben. Aristoteles verzichtet darauf, diesen
Namen zu analysieren. Er bleibt zundchst unangetastet und wird erst
angeriihrt, d.h. durch die Termini der evmpaéia und ev{wia ersetzt,
nachdem Aristoteles die Realitidt herausgearbeitet hat, auf die der alte
Name verweist. Die Etymologie des Wortes interessiert ihn nicht. Fiir
uns dagegen kann eine kleine Abschweifung in die Etymologie niitz-
lich sein, da sie erlaubt, die gesamte Diskussion, die uns Aristoteles
referiert und die er selber mittragt, geistes- und kulturgeschichtlich zu
orten.

Der Begriff der Eudaimonie zeigt auf die alte, in der griechischen
Tragddie voll prisenten Vorstellung zuriick, dass das Leben des Men-
schen unter der Gewalt eines Daimon (Saipwv), eines Verteilers von
Gut und Schlecht steht'”. Gemass dieser Auffassung steht sein Gliick,
was er als Gut erhilt und was ithm gelingt, nicht in seiner, sondern des
Damonen Hand. Gliick qua Eudaimonie ist somit der Disposition des
Menschen entzogen.

Die Zeitgenossen des Aristoteles sind nur in einer Minderheit iiber
diese Anschauung hinausgelangt. Der Daimon manifestiert sich fiir sie
durch das, was er schickt und uns dann zufillt, die Tyche (Tuxn). Die
Vielen opfern der Tyche, die gerade ab der Lebenszeit des Aristoteles
erstmals einen Kult erhilt und fiir die ndchsten Jahrhunderte als eine
michtige Gottin betrachtet wird; das haufig aufgefundene Amulett

17 Zuerst HOMER, llias, XXIV, V. 525-528.

18



mit der Aufschrift «edTyxer — mochte der Zufall dir wohlgesonnen
sein» ist ein sprechender Zeuge des Volksglaubens'.

Jedoch die Gebildeten haben schon die Wende vollzogen, die den
Menschen auf die eigenen Fiisse stellt. Sie behaupten, wie Aristoteles
im Referat iiber die Wahl der Lebensformen nachweist, dass einerseits
das Gliick im Genuss liege, andererseits in der praktischen Tiichtig-
keit des Biirgers und dem ihr folgenden Sozialprestige. Beides aber
kann sich der Mensch verschaffen.

Aristoteles geht auf die breite Masse und ihren Glauben an die
Tyche gar nicht ein: er setzt sich nur mit den bereits Aufgeklarten
auseinander, was bedeutet, dass auch sein Denken in der Bewegung
der griechischen Aufklarung steht und sie an dem Punkte weiterfithren
will, wo sie zu seiner Zeit stand. In der griechischen Aufklarung des
5. Jahrhunderts werden die Gotter durch die Natur (¢puors) ersetzt.
Das, was die menschliche Verfiigungsgewalt iibergreift, ist nicht mehr
der Daimon, sondern die Natur (so fiihrt es die Naturphilosophie des
Antiphon aus). Die Aufkldrung im 4. Jahrhundert zuendezufiihren,
kann dann nur bedeuten, nicht mehr den Gottern, sondern der Natur
die Verfiigbarkeit des menschlichen Gliicks abzuringen.

Eben dieses Ziel verfolgt Aristoteles und zu diesem Zweck ent-
scheidet er sich, die Frage des Gliicks vor allem im Rahmen der philo-
sophischen Diskussion um das Gute zu erortern, der eine Reflexion
auf die Natur zugrundeliegt. In der Tat, die Frage nach dem Wert-
vollen, dem agathon, enthélt dank Eudoxus die zoelogische Perspek-
tive, da der Astronom Eudoxus die Frage nach dem Guten fiir alle
natiirlichen Wesen gestellt hatte, was Aristoteles erlaubt, die eigenen
Vorstellungen im Rahmen dieser umfassenden Perspektive in die
Ethik einzubringen. Doch greifen wir mit dieser Bemerkung schon auf
den zweiten Teil der Gliicksabhandlung, auf das Buch X, voraus. Ich
schliesse also die geistes-geschichtliche Parenthese und kehre zur
Analyse der ersten Gliicksabhandlung zuriick.

Die dialektische Erorterung iiber das Gliick als das Gute fiihrt
Aristoteles hier mit Plato und seiner Schule (Kp. 6). Ihr Ergebnis be-
steht in der wichtigen Bestimmung des Gliicks als des hichsten Zieles
menschlichen Handelns. Gegen das «an sich Gute » Platos (Taya6ov),
gegen einen grammatischen Elativ, stellt Aristoteles das Beste
(TdproTov), einen grammatischen Superlativ, namlich das oberste Ziel

18 Cf. A. NAGY, «ETYOITAIFEYTYXI», in: Bulletin du Musée hongrois des
Beaux Arts 77, 1992, S. 15-29.

19



aller Ziele, um dessenwillen der Mensch alle anderen Giiter oder Ziel
zu erwerben strebt, es selber aber um keines anderen willen. Hinter
dieser Substitution des Elativ durch den Superlativ steht eine katego-
riale Uberlegung des Stagiriten. Sie besagt, dass es fiir das universale
Gute keine Definition geben, sondern dass das Gute immer ein jewei-
liges spezifisches Gutes sein kann". Die Frage nach dem Gliick fragt
nach dem menschlichen Guten. Daher verwandelt sich Platos trans-
zendente Idee des Guten in ein menschliches « mpakTdv», ndmlich in
ein konkretes Ziel des Handelns, das sich der Mensch vor Augen stel-
len kann wie der Bogenschiitze die Zielscheibe, um im Leben treffsi-
cher zu werden (1094 b22-b24). Die These des Aristoteles in dieser
Erorterung besagt, dass der Ort des Gliicks allein das konkrete men-
schliche Leben sein kann und daher als ein verfiigbares Handlungsziel
anzusehen ist (Kp. 7, 1097 al5-1097 b21).

Dieses erste Ergebnis bleibt aber ganz formal. Ist die Vielzahl
menschlicher Handlungsziele als ein Faktum gegeben, stellt sich so-
fort die Frage ein: « Worin sollte dann das hochste Ziel bestehen ?»
Hier nun setzt die Analytik des Aristoteles ein. Sie argumentiert nicht
mehr ethisch-praktisch von gesetzten Zielen, sondern zoe-logisch, von
den verschiedenen Weisen der Lebewesen her, lebendig zu sein (Kp.
7, 1097 b22-1098 al9). Der fiir das Folgende entscheidende Punkt ist
die Bestimmung des Lebendigseins als Funktion und Tatigkeit
(€pyov). Natiirliche Wesen sind in der Regel von der Natur auf eine
spezifische Tatigkeit hin organisiert. Sollte der Mensch als Mensch
dieser Regel entkommen und ohne eine solche sein? Aber er hat doch
viele verschiedene Organe von der Natur erhalten, sollten diese taten-
los bleiben ? So wire denn die spezifische Funktion des Menschen im
Unterschied zu den anderen Lebewesen an seinem spezifischen Organ
herauszufinden, das ihm eine spezifische Lebendigkeit ermoglicht.
Dieses Organ ist sein Denkvermogen als bestes Teil seiner Seele
(Ppuxn, zu verstehen als Lebenskraft, die sich beim Menschen in der
Denkkraft spezifiziert und seine Identitét als Mensch konstituiert).

Ist nun das Gliick das hochste Ziel und lehrt uns die Natur, was
die hochste Moglichkeit unserer Lebenskraft ausmacht, und wie wir
sie zu erreichen vermogen, namlich, wenn wir unsere spezifische Le-
benskraft in ihren besten Zustand (¢peTn) bringen, und sie in diesem

19 Zur schwierigen Passage 1096 al9-29 vgl. jetzt F. BRAVO, «Le Bien, est-il
indéfinissable ? Le point de vue d’Aristote dans sa critique contre 1'idée pla-
tonicienne du bien », in: Les Etudes philosophiques 3, 1994, S. 307-331.

20



Zustand betitigen, so lasst sich die Erstbestimmung des Gliicks wie
folgt paraphrasieren: Das Gliick besteht in der Aktualisierung der
spezifischen und besten Fahigkeit der menschlichen Lebenskraft, sei-
ner Seele, diese Fiahigkeit zur Vollendung gebracht (1098 a 7-a 18).
M.a.W. besteht Gliick in der Vollendung und Aktualisierung der
Identitit des Menschen als eines spezifischen Lebewesens, es ist das
Gelingen seiner bestimmten Lebendigkeit. Das Gelingen enthélt den
Faktor der Zeit — diese Zeit darf nicht zu kurz sein, sonst ginge es um
ein punktuelles Gelingen, nicht um das des Lebens selber (1098 a 18-
a 20).

Diese noch sehr abstrakte Bestimmung wird im folgenden Kapitel
(Kp. 8) mit den konkreten Erwartungen der Menschen in Deckung
gebracht. Alle glauben, dass das Gliick ein Zustand der Seele sei, un-
sere Lebenskraft betrifft, viele, dass es Ausdruck von Aktivitit und
damit von Lebendigkeit darstelle. Auf Grund dieses Konsens fiihlt
sich Aristoteles legitimiert, hier zuerst den Ausdruck der Eudaimonie
mit den z. T. neuen Termini der Eupraxie und Euzoie zu fassen. Der
synonyme Gebrauch beider Worter bedeutet an dieser Stelle, dass
Aristoteles die Spannung von Leben und Handeln zunéchst einseitig
zugunsten des Handelns auflost, indem er Leben in Tatigkeit aufgehen
lasst. Aber dies ist nicht sein letztes Wort.

Die zweite Gliicksabhandlung

Schon der Blick auf das, was die Menschen vom Gliick erwarten,
bringt ein neues Element zum Vorschein, das in der Definition noch
nicht ausdriicklich gemacht war. Wenn Gliick eine Titigkeit des spe-
zifischen Lebensorgans des Menschen ist, dann konnte, ja muss es
auch enthalten, was alle Menschen vom Gliick erwarten, namlich dass
es 16ovn — Lust oder Freude — mit sich bringe, dass das gliickliche
Leben ein Leben der Freude sei (1099 a 7-a 31).

Dieser Punkt bleibt an dieser Stelle reine Behauptung. Mehr noch,
er erscheint durchaus zweifelhaft, weil die bisherigen Ausfiihrungen
nicht nur nicht dafiir, sondern eher dagegen sprechen.

Wenn wir namlich den bisher referierten Gedankengang kritisch
mustern, dann miissen wir Olof Gigon zustimmen, der allen antiken
Philosophen den Vorwurf machte, dass sie zwar den Menschen das
Gliick versprechen, dass aber das philosophische Gliick mit den Er-
wartungen der Menschen an das Gliick nichts mehr zu tun habe, dass

21



es nicht angebe, was wir wirklich erstreben und wollen, sondern was
wir gemass einem hochgespannten Pflichtenkanon sollen®.

Eben diese Verschiebung von der Frage, was wir wollen und er-
streben, zu der, was wir sollen, vollzieht sich auch im referierten Text
des Aristoteles. Ausgehend vom Gliick als hochstem Ziel unseres un-
bewussten Strebens, dem wir mit Uberlegung und Entscheidung zu-
hilfe kommen, gleitet der Gedanke zu dem iiber, was die Natur uns als
Werk auferlegt hat, was wir ihr gemaéss tun sollten. Und wie die ganze
folgende Ausfiihrung iiber die Vollendung der menschlichen Anlagen
in den moralischen und intellektuellen Tiichtigkeiten verdeutlicht (die
Biicher II-IX), verlauft der Weg zum Gliick mehr iiber das, was wir
tun sollen, was zu iiben und lernen ist, ja, woriiber der Gesetzgeber
wacht, als iiber das, was wir wiinschen zu haben, etwa Ruhm und
dussere Giiter, oder wiinschen zu sein, heiter und zufrieden.

Mit anderen Worten: das aristotelische Gliick steht zwar in der
Disposition des Menschen, aber um den Preis, dass es Gegenstand
von Lernen und Uben, von doknots, ist (I, Kp. 9). Entspricht jedoch
die Askese dem, wonach wir wirklich streben? Aber dies war doch
das Versprechen des Eingangs, das Gliick als Inhalt unseres Strebens
zu bestimmen !

Wer Aristoteles diesen Vorwurf macht, hat also ganz sicher darin
recht, dass auch der Stagirit das, was als Lebewesen unwillkiirlich
erstreben, durch ethische Normen, durch das Sollen, ersetzt. Es ist je-
doch damit nicht entschieden, ob er in Sachen des Gliicks recht hat.
Vielleicht ist das menschliche Gliick eben derart, das es zwar zu ha-
ben, aber nicht leicht, und sogar nur iiber die Erfiillung dessen, was
wir sollen, zu haben ist? Entscheidend ist dann vielmehr, ob das, was
wir am Ende der Askese erhalten, wirklich das ist, was wir wollen.

Ob Aristoteles uns diesen Punkt plausibel machen kann, ist am
weiteren Text nachzupriifen, da ndmlich, wo es um die Frage geht, ob
das Gliick, so miihsam sein Erwerb sein mag, uns Freude bringt, also
in der zweiten Gliicksabhandlung (Buch X)*.

20 O. Gigon, «Probleme antiker philosophischer Ethik », in: Ders., Die antike
Philosophie als Massstab und Realitdt, Ziirich/Miinchen, 1977, S. 77f.

21 Die zweite Gliicksabhandlung beginnt mit dem Problem, welchen Anteil die
« Lust» am Gliick habe (X 1-5) und kehrt durch den Bezug auf Eudoxus zum
Anfang (Buch I) zuriick. In ihrem zweiten Teil (Kp. 6f.) konkretisiert Aristo-
teles den Inhalt des gelungenen Lebens ; er besteht im Vollzug der Theoria.
Fiir unsere Fragestellung sind die Kap. 1-5 wesentlich, da Aristoteles hier die
philosophische und die populére Gliicksvorstellung zu vermitteln sucht.

22



Sie ist durch die erste Behandlung der Frage, ob die Lust das ge-
suchte hochste Gut sein kann, im siebten Buch vorbereitet (VII, Kp.
12-15)=.

Hier, wo Aristoteles wiederum dialektisch und analytisch iiber die
Frage entscheiden mochte, ob der Gliickliche auch frohlich ist, kehrt
Aristoteles entschieden der Sollensbetrachtung den Riicken und stellt
sich auf die Seite der Erwartung der Menschen. Sie beinhaltet, dass
das Gliick — von Aristoteles vorerst nur als das dussere Gelingen er-
fasst — auch den inneren Zustand des Gliicklichseins, des sich Freuens
und der Wohlgestimmtheit, mitenthalt. Mit der lakonischen Feststel-
lung, dass ein Gliick ohne Freude undenkbar ist (VII, Kp. 12, 1152b 6
f.), stellt sich Aristoteles hier auf die Seite der Mehrzahl der Men-
schen und gibt dadurch zugleich zu erkennen, dass er seinen Ge-
sichtspunkt, das Gliick als Ziel des unbewussten Strebens zu untersu-
chen, nicht vergessen hat. Seine erste kritische Durchmusterung der
philosophischen Meinungen zum Verhiltnis von hochstem Gut und
Freude im 7. Buch fiihrt zu dem vorerst vorsichtigen Ergebnis, dass es
kein philosophisches Argument gebe, das der Freude einen Anteil am
hochsten Gut strittig machen konne (1153 b 7-b 14).

Erst in der zweiten Lustabhandlung im 10. Buch vertritt der Stagi-
rit entschieden die These, dass der Gliickliche frohlich ist (X, Kp. 4).
Diese These beinhaltet an der Stelle, an der sie steht, ndmlich nach
dem langen Durchgang durch die sogenannten Tugenden, das Para-
dox, dass derjenige, dem es gelungen ist, den Auftrag der Natur, dem
sich der des Gesetzgebung hinzugesellt, zu erfiillen, d.h. alle und vor
allem seine spezifisch menschliche Lebensfihigkeit zu aktualen
Tiichtigkeiten auszubilden, der also allen Sollensforderungen ge-
horcht, in dieser Askese gerade das erreicht, was er eigentlich immer
schon erstrebte, Freude und Wohlgestimmtheit.

Uber die aristotelische vita contemplativa ist viel gehandelt worden. Wenig
beachtet dagegen ist die profunde kritische Stellungnahme PLOTINS in Enne-
ade 1 4, 5 u. 6. Plotin zeigt, dass Aristoteles sein Ideal der Autarkie des
Gliicklichen nicht iiberzeugend behaupten kann, da er das hochste Gut nicht
ausschliesslich im Leben des Geistes ansiedelte. D.h. schon Plotin verstand
das aristotelische Gliick, wie wieder ACKRILL, als ein inklusives Gliicksideal.

22 Das Verhiltnis der beiden Lustabhandlungen ist durch G. LIEBERG, Die
Lehre von der Lust in den Ethiken des Aristoteles, (Zetemata 19), Miinchen
1958, weitgehend geklirt worden. Eine genaue, Lieberg folgende Textana-
lyse der beiden Abhandlungen bietet der Kommentar von BIEN ad loc. Sie
erlaubt mir, mich auf eine Paraphrase der fiir uns wichtigsten Elemente zu
beschrinken.

23



Diese These ist nicht leicht plausibel zu machen. Denn ihr steht
als Hindernis die gesamte philosophische Tradition gegeniiber, die
sich in zwei Thesen zusammenfassen lasst :

1. Die ©8ovn (ich lasse das Wort zundchst uniibersetzt) ist nicht das
Gute, weil sie die Auffiillung eines Mangels und eine Bewegung ist.
Sie tragt daher zum Gliick nichts bei. Das ist die akademische Posi-
tion?.

2. Die W8ov1, auch als Auffiillung eines Mangels, ist das Gute und
damit das Gliick, weil alle Lebewesen danach streben. Das ist die Po-
sition des Eudoxus.

Dialektisch weist Aristoteles nun nach, dass beide Thesen falsch
sind. Sein Hauptargument entspringt wiederum der Arbeit am Begriff,
jetzt an dem der H)5ov1.

Er macht gegen die Akademiker geltend, dass die ®6ov1, die das
Auffiillen eines Mangels ist, nur die des Korpers sei, nennen wir sie
«Lust», die Lust aber nur scheinbar das ist, was die \8ovr wesentlich
ausmacht. Was sie in der Tat wesentlich, d.h. dem Begriff nach aus-
macht, ist, eine Tatigkeit der Seele zu sein, also «das sich Freuen ».
Letzteres aber stellt sich gerade nicht auf Grund der Auffiillung eines
Mangels, sondern auf Grund einer Erfiillung ein, dem gar kein Man-
gel vorausgeht. In der Tat, wenn uns eine Téatigkeit vollendet gelingt,
unsere Intentionen und Aktivitdten sich vollstindig realisieren, dann
freuen wir uns, ist unsere Seele in gesteigertem Masse titig. Diese
Tatigkeit stellt sich von Natur, d.h. von selber und ohne unser Zutun
ein, und so vollendet die Natur selbst unsere Tatigkeit (1174 a 13-
1175 a 17). Das bedeutet, dass die Natur das Leben so eingerichtet
hat, dass wir in unseren Anstrengungen durch die Freude belohnt
werden und umgekehrt die Freude an der Sache uns die Anstrengung
nicht als solche spiiren lésst.

Ist dann aber die Freude das Wesen des Gliicks, was dadurch be-
wiesen wire, dass, wie Eudoxus behauptete, alle Lebewesen danach
streben ?

Aristoteles antwortet mit «ja» und «nein»: Mit «ja», weil die
Freude zum Gliick qua Titigsein zu dieser Tatigkeit hinzugehort ; mit
«nein», weil sie nur als Akzidenz, als Vollendung zum Gliick hinzu-

23 Ihr Ausgangspunkt ist der Philebus. Zu diesem wenig beachteteten Dialog
vgl. jetzt D. FREDE, « The Hedonist’s Conversion: The Role of Socrates in
the Philebus », in: Ch. GILL/M.M. MCCABE (Hg.), Form and Argument in
Late Plato, Oxford 1996, S. 213-248.

24



tritt, dessen Wesen weniger in einer Seelenstimmung als in einem
objektiven Zustand des Lebendigseins besteht (1175 a 21ss.).

Das Argument dagegen, dass alle Lebewesen nach der #\8ov] stre-
ben, und dass dies ein Indiz fiir ihren Charakter als eines Guten
spricht, unterschreibt unser Philosoph. Nur macht er gegen Eudoxus
seine Unterscheidungen der Lebewesen geltend, die ihm bereits er-
laubt hatten, die spezifische menschliche Tatigkeit zu bestimmen. Das
spezifisch menschliche Gliick und die ihr immanente spezifisch men-
schliche Freude unterscheidet sich von dem der Tiere nicht etwa, weil
die Tiere nur korperliche Lust, nicht seelische Freude empfinden
(Aristoteles 1st nicht Descartes), noch auch, weil der Mensch im Un-
terschied zum Tier sich der seelischen Freude auch bewusst werden
kann - die Freude selbst, nicht ihrer bewusst zu sein, vollendet das
Gliick. Das spezifisch menschliche Gliick unterscheidet sich vielmehr
vom tierischen, weil sich die seelischen Freuden von Mensch und Tier
gemiss der hoheren Differenzierung der Seele beim Menschen unter-
scheiden. Gemeinsam ist allen Lebewesen, dass das Gliick in der
Verwirklichung des spezifischen Lebendigseins besteht, die Differenz
ist die Differenz der Formen des Lebendigseins (1176 a 3 ss.). Das
hochste Leben aber besteht in der Betdtigung des betrachtenden Gei-
stes (1177 b 19ss). Damit meint der Stagirit, dass die hochste Selbst-
verwirklichung des Lebewesens Mensch und die ihr notwendig im-
manente Freude dann sich einstellen, wenn dieser im vollen Besitz
seiner Denkkraft das beste Objekt dieser Kraft aktual erfasst.

Dass hier alles, was die Menschen vom Gliick erwarten, vorhan-
den ist, unterstreicht Aristoteles mit dem Hinweis darauf, dass im
Moment dieser Aktualitit der Mensch wie Gott ist (1177 b 23ss). Gott
sein impliziert im griechischen Denken immer «Gliickseligkeit »
(nakapros, 1177 b 23). Aristoteles findet diese Gliickseligkeit da, wo
der Mensch nach langer Anstrengung ganz im erkennenden Schauen
des Geistes aufgeht, ganz bei der zu erkennenden Sache ist und die
Freude iiber das Erkennen sein Schauen vertieft und verldngert.

Fassen wir zunidchst diese Argumentationen zusammen und stel-
len wir dann an sie die kritische Frage, ob Aristoteles sein Verspre-
chen eingehalten hat, eine Gliicksbestimmung geliefert zu haben, die
angibt, was wir — alle Menschen — wirklich und immer schon von Na-
tur aus erstreben.

Zusammengefasst lautet also die Gliicksbestimmung des Aristote-
les: Das menschliche Gliick besteht in der aktualen Betétigung der

22



besten Fahigkeit unserer Lebenskraft und der dadurch ausgelosten
Freude ; Gliick ist gelungenes Leben (eU{wia) in dem Sinne, dass un-
ser unbewusstes, mit allen Lebewesen geteiltes Streben nach Freude
verwirklicht wird, wenn unser rationales Tun sich in seiner Bestform
aktualisiert. Menschliches Gliick bedarf nach Aristoteles der Anstren-
gung, fiihrt aber dann zu einem solchen Hohepunkt des gelingenden
Tuns und der Freude iiber das Tun, dass der Mensch hier seine con-
ditio humana fast iiberschreiten kann. In einem Wort: Gliick ist ge-
lungener Lebensvollzug, begleitet von Freude. Ausseres Gelingen und
inneres Wohlbefinden verbinden sich zu einer Gliickseligkeit, die der
der Gotter nahekommt.

Wie steht es nun mit dem Einwand Gigons, dass dieses Gliick
nicht von den Menschen gemeint sei? Oder anders gefragt: erreicht
das, was wir tun sollen, wirklich, was unser unbewusstes Streben
verlangt 7 Aristoteles gibt auf diesen Einwand und diese Frage eine
klare Antwort. Er sagt ndmlich ausdriicklich, dass die Menschen in ih-
rem Streben durchaus, aber unbewusst, dieses von ihm erkannte
Gliick wollen, dass ihnen aber die Aufklidrung iiber ihr eigenes Stre-
ben ermangelt®. Die aristotelische Gliickstheorie will diesem Mangel
abhelfen und damit ist sie die erste, die den Menschen verspricht,
nicht nur zu sagen, was das Gliick sei, das sie immer schon suchen,
sondern auch, mittels einer ersten systematischen Ethik, aufzeigt, iiber
welche Anstrengungen es erreichbar wird.

3. Pyrrhons Einspruch

Die Ausfiihrungen des Aristoteles sind dank ihrer Suche nach den
sachlichen Unterschieden der Dinge von grosser Prignanz und Uber-
zeugungskraft. In der Tat hat sein Gedankengang, der auf das Lob der
vita contemplativa hinauslduft, schon in der Antike (seit dem Mittel-

24 VII, Kp.13, 1153 b 30-32: « Auch der Umstand, dass alles, Tier und Mensch,
nach der Lust verlangt und strebt, ist ein Zeichen, dass sie in gewissem Sinne
das hochste Gut ist. [...] Weil aber nicht dieselbe Natur und derselbe Habitus
fiir alle ohne Unterschied der beste ist oder dafiir gehalten wird, so trachten
auch nicht alle nach derselben Lust ; und doch ist es die Lust, nach der alle
trachten. Vielleicht trachten sie auch nicht nach der, die sie zu begehren
meinen oder auch zu begehren vorgeben wiirden, sondern in Wirklichkeit
immer nach einer und derselben. Denn alle Wesen haben von Natur etwas
Gottliches. »

26



platoniker Alkinus), dann aber ab dem Mittelalter unziahlige Nachfol-
ger gefunden.

Nun, das Verfahren, mit dem Aristoteles seine Gliicksdefintion
gewinnt, besteht in der Frage nach den sachlichen Unterschieden der
Dinge. Es setzt voraus, dass die vom Beobachter getroffenen Diffe-
renzierungen die Dinge treffen, wie sie sind, ja dass die Dinge dank
ihrer jeweiligen spezifischen Unterscheidung in ihrer Identitat — Aris-
toteles sagt mit Plato ihrem « Wesen» (ihrem T{ €oTL) — festgemacht
werden konnen.

So beruht der zweimalige Durchgang durch die Gliicksproblema-
tik auf nur einem Verfahren: den spezifischen Unterschied, die
Swadopd zwischen Mensch und Tier (I, Kp. 7), ferner zwischen den
Fihigkeiten des Menschen und des Tieres, sich zu freuen, festzuhalten
(X, Kp. 5). Dieses Verfahren ist nach Aristoteles angemessen, da der
Kosmos das Ganze der in sich distinkten Wesen darstellt und die
Philosophie die Aufgabe hat, diese Wesen in ihrem Begriff, dem « Tt
NV elval », zu erkennen.

Stellen wir nun den Text vor uns hin, der dieser Sicht entgegentritt
und den die Forschung heute als den Griindungstext der antiken
Skepsis betrachtet?:

« Wer gliicklich (eudaimon) sein will, muss seine Aufmerksamkeit
auf drei Fragen richten:
1. Von welcher Art sind die Dinge, die sich in der Natur zeigen ?
2. Wie muss dann unser Verhalten ihnen gegeniiber sein ?
3. Was wird diesem Verhalten folgen 7 »

Pyrrhon hat darauf geantwortet :

25 Es handelt sich um ein Zitat Eusebs des Peripatetikers Aristokles; der grie-
chische Text bei F. DECLEVA CAIZZI, Pirrone. Testimonianze, Collana Elen-
chos 5, Neapel 1981, frm. 53. Ich gebe eine eigene Ubersetzung. Diese und
unsere Interpretation setzen voraus, dass die Skepsis Pyrrhons eine Infrage-
stellung der aristotelischen Erkentnislehre und Ontologie als Reprisentantin
der damals aktuellen Philosophie darstellt, die eine Wesenserkenntnis be-
hauptete. Unter dieser hermeneutischen Primisse ldsst sich das Aristokleszi-
tat schirfer fassen, als es W. Gorler kiirzlich vorgeschlagen hat (W. GORLER,
«Pyrrhon aus Elis», in: Ueberweg. Grundrisss der Geschichte der Philoso-
phie. Die Philosophie der Antike (hg. von H. Flashar), Bd. 4/2, Basel 1994,
S. 736-740). Insbesondere scheint es mir verfehlt, die stoischen
Konnotationen der Adiaphorie in Pyrrhon hineinzutragen. Eine Unter-
suchung, ab wann genau Pyrrhon als stoischer Weiser beansprucht wurde,
scheint dringend erforderlich.

27



« 1. die Dinge betreffend, dass sie alle in gleicher Weise keine
Differenz aufweisen (d8iddopa), dass sie nicht stabil sind
(doTd®unTa) und daher nicht bestimmt werden koOnnen
(GvemikpLTa)®.

2. unser Verhalten betreffend, dass unsere Wahrnehmungen und
die ihnen folgenden Urteile (86a1)?” weder wahr noch falsch sind und
man daher ihnen kein Vertrauen schenken darf, sondern sich des Ur-
teils (@6oédoTovus) enthalten, nach keiner Sache streben (dkAwvers)
und sich von nichts erschiittern lassen soll (dkpaddvTous), indem man
in Bezug auf jedes Ding sagt, dass es nicht mehr ist, was es ist, als es
dies nicht ist, dass es es sowohl ist als auch nicht ist, oder dass es es
sowohl nicht ist als auch wiederum ist.

3. die Folge betreffend : wenn man diese Haltung durchhilt, so
wird man, wie Timon sagt, zuerst den Zustand des Nicht-Behauptens
(ddaoia)®, dann den der inneren Ungestortheit (G Tapaéia) erreichen,
wie aber Ainesidem sagt, den der Lust (8ovn). »

Dieser Text zielt evidenterweise in das Herz der aristotelischen
Philosophie. Pyrrhon bestreitet, dass uns die Phanomene in der Welt
stabile und distinkte Merkmale der Dinge liefern, dass daher die Ar-
beit am Begriff eine Illusion ist. Die scharfen Konturen in der Bin-
nenstruktur der aristotelischen Welt werden durch das stindige Fluk-
tuieren der Phdnomene ins Unkenntliche verwischt. Wechsel und Un-
bestimmtheit erlauben daher nicht, von den Phdnomenen auf den spe-
zifischen Unterschied und von diesem auf das Wesen, die Identitat der
Sache, zu schliessen.

So ist der Glaube der Philosophen von Thales bis Aristoteles, tiber
die Erkenntnis der Phinomene, und, seit Sokrates, insbesondere tiber
die Arbeit am Begriff, Realitit zu erfassen, und von hier her ein Urteil
iiber das menschliche Gliick zu gewinnen, in den Augen Pyrrhon eine
[1lusion.

26 Dieser Satz bestreitet die Grundlage der aristotelischen Lehre von der In-
Sich-Bestimmtheit der Dinge durch die Differenz. Er gibt als Grund die Ver-
inderlichkeit der Phinomene an (doTtdbpnTos = beweglich, unsicher) und
zieht daraus die Folge, dass eine scharfe Distinktion (kpiveiv) unmdoglich ist.

27 Adéa bedeutet hier allgemein jede Art von Pradikation, d.h. Urteil.

28 Unter ddaoia ist die Enthaltung der katddaors und dnddaois (Affirmation
und Negation ) zu verstehen. Denn die Sprachregelung der Skepsis verlangt,
eine Sache zugleich zu affirmieren und zu negieren.

28



Philosophie, nach Pyrrhon, kann keine Einsichten in die Sache,
nur Ansichten iiber ihr stindig wechselndes Erscheinen formulieren.
Sie wird daher einer Sprachregelung unterworfen, die verlangt, im
Urteilen gerade dem Wesen des Urteils entgegenzuhandeln, keine
Entscheidung zu fillen, sondern die Entscheidung offen zu lassen.

Diese als Skepsis (Wahrheitspriifung) beriihmt geworde Haltung
ist bekanntlich der Beginn des philosophischen Zweifels und die Vor-
aussetzung, dass man entschiedener als zuvor nach dem Kriterium der
Wahrheit zu fragen begann — so Epikur®. Sie verdndert zugleich das
alte Paradeigma der Philosophie, das der wissenschaftlichen Erkennt-
nis aller Dinge verpflichtet war, in ein neues, das der ars vitae, der
Kunst des menschlichen Lebens. Dieser Wechsel vollzieht sich in ei-
ner unter der skeptischen Decke versteckten Dogmatik.

In der Tat, in dem zitierten Text sind dogmatisch vier Urteile ent-
halten:

1. das Urteil, dass der Mensch gliicklich sein will ;

2. das Urteil, dass das Gliick von der Zugénglichkeit der Phinomene
abhingt;

3. das Urteil, dass es sich automatisch dann einstellt, wenn wir die Su-
che nach der Einsicht und die damit verbundene Unruhe aufgeben ;

4. das Urteil, dass in der Neutralisierung des Appels der Dinge alles
Streben verlischt und eben dies das Gliick sei.

Der Kontrast zu Aristoteles scheint total und doch gibt es, dank
der verdeckten Dogmatik, einen gemeinsamen Boden: die Vorstel-
lung, dass die Philosophie zum Gliick fiihrt. Pyrrhon radikalisiert
diese Vorstellung, indem er der Philosophie nur noch diese Aufgabe
zuteilt und das Gliick so bestimmt, dass es sofort, dauerhaft und total
in unserer Disposition steht. Jedoch, damit die Philosophie ars vitae
werden kann, muss sie selbst sich dndern und diese f\nderung zieht
die des Gliicks nach sich. Diese Anderungen sind :

— Die Philosophie besteht in der Negation aller bisherigen Philo-so-
phie, d.h. dem Streben nach Einsicht und Wissen.

— Das Gliick besteht in der Negation der bisherigen Glaubens, dass
das Gliick das hochste Ziel unseres Strebens sei.

Das hat zur Folge:

29 Dazu grundlegend G. STRIKER « Kpitripov s dAnBeias», in: Nachrich-
ten der Akademie der Wissenschaften Gottingen, Phil.-hist. Klasse 2, 1974,
S. 47-110.

29



1) Wenn Philosophie nicht Streben nach Wissen sein kann, dann kann
sie nur eine Kunst der Argumentation sein, die die Moglichkeit des
Wissens negiert. Skeptische Philosophie ist Argumentationstechnik,
die weder Einsichten erstrebt noch erlangt.

2) Diese Philosophie will den Menschen zeigen, dass ihr Streben im
Nicht-streben bestehen muss. Wenn wir nichts « Bestimmtes» mehr
wollen — und wir konnen es nicht wollen, da wir es nicht bestimmen
konnen — dann tritt genau das ein, was wir wollen, der Seelenfriede,
die Ataraxie.

Es ist klar, dass diese These, zumindest wie sie sich an ihrem Be-
ginn zeigt, dogmatisch und unaufgeklirt ist, denn sie rechnet mit der
Evidenz der Identitdt von Aphasie und Ataraxie und entwickelt fiir
diesen Punkt kein Argument mehr. Ihr Mittel der Demonstration ist
die Deixis: das praktische Beispiel des Philosophen Pyrrhon, der allen
Dingen mit Gelassenheit begegnete.

Es ist somit klar, dass es sich bei dieser Position um eine Negation
handelt, die eine Position, und zwar die ganz bestimmte aristotelische
voraussetzt. Erst aus diesem Bezug erhilt sie Pragnanz und Sinn.

Ich will die inhdrenten Schwierigkeiten dieser Negation nicht er-
ortern. Worum es hier geht, ist der Nachweis, dass bei Aristoteles
Gliick und Philosophie eine neue Symbiose eingehen und dass die
Kontroverse dieser Symbiose das Hauptthema der griechischen Philo-
sophenschulen bis auf Plotin bilden wird.

4. Abschliessender Vergleich

Was erbringt uns systematisch dieser Vergleich zweier histori-
scher Konzeptionen des Gliicks ?

Bei Aristoteles wird das Gliick als Intensivierung und Steigerung
der Lebendseins des Lebewesen Menschen begriffen. Es handelt sich
um eine maximale Gliicksbestimmung. Ihr Preis ist: Anstrengung und
die kurze Dauer; denn das vollige Bei-der-Sache-Sein des begreifen-
den Einsehens, ja jeder menschlichen Tatigkeit, findet, wie Aristoteles
nicht unterschligt, seine Grenzen an der Schwéache der menschlichen
Natur. Ferner konnen dussere Umstidnde die hochste Energie behin-

30



dern; denn, auf sein Gesamtleben hin gesehen, ist der Gliickliche
nicht schlimmen Zufillen entzogen®.

Pyrrhon dagegen vertritt eine Minimalbestimmung des Gliicks.
Seinem Gliick geht keine Anstrengung voraus, es tritt sofort ein, wenn
wir die richtige Haltung einnehmen und bleibt solange bestehen, als
wir diese Haltung bewahren. Der gliickliche Mensch Pyrrhons hat das
Gliick also in totaler Verfiigung, hier jedoch um den Preis, dass es nur
negativ die Absenz innerer Unruhe ist, dass ihm das Moment der
Freude vollig fehlt*. Es geht also um das Ideal der Gleichmiitigkeit
hier und das Ideal der Selbststeigerung dort. Das bedeutet zugleich :
hier macht das Erreichen hochgesteckter Ziele, dort, der Verzicht,
Ziele zu setzen, das Gliick des Menschen aus.

Welche Wahl sollen wir treffen — ja sollen wir, skeptisch gefragt,
tiberhaupt eine Wahl treffen?

30 Die Autarkie des Gliicks des Menschen, zu der vor allem die Theorie verhilft,
hat fiir Aristoteles Grenzen, z.B. 1100 a 10ss; 1175 a 3. Hier setzt die Kritik
Plotins ein.

31 Die spitere Revision durch Ainesidemos, der das Element der Freude hinzu-
fiigt, kann nur so verstanden werden, dass die Skeptiker die Konkurrenz mit
den Dogmatikern bestehen wollten. Denn die Stoiker geben dem Weisen die
euppoovvn, fiir Epikur sind Gliick und Freude bekanntlich identisch.

31






	Gelungenes Leben : die Glücksproblematik bei Aristoteles und der Einspruch des Pyrrhon

