Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 55 (1996)

Buchbesprechung: Die Wiederentdeckung des Eidetischen : zu Gerhard Hubers
Philosophie der Gegenwartigkeit

Autor: Wildermuth, Armin

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

ARMIN WILDERMUTH

Die Wiederentdeckung des Eidetischen
Zu Gerhard Hubers Philosophie der Gegenwirtigkeit®

Wo soll ein Philosophieren beginnen, das systematisch sein will ?
Der Beginn soll moglichst unbezweifelbar, aber nicht absolut,
unmittelbar und allgemein einsichtig sein. Gerhard Huber stellt sich
explizit diese Frage und bestimmt als Anfang das, was er als « Grund-
phinomen: Gegenwirtigkeit der Welt» bezeichnet. Damit nimmt sein
Philosophieren den Ausgang beim Allernidchsten, bei der unmittel-
baren Welterfahrung — bei der sich zeigenden Welt. Seine Methode
nennt er sinngemiss phédnomenologisch, ohne den Intentionen
Husserls explizit zu folgen. Von den in seiner Ausgangsformel
genannten Begriffen steht jener der Gegenwirtigkeit im Zentrum.
Darauf verweist auch der Untertitel des Werkes: «Umrisse einer
Philosophie der Gegenwirtigkeit ».

Das mit einem umfassenden Anspruch auftretende Werk ist Karl
Jaspers und Heinrich Barth, den Lehrern Gerhard Hubers, gewidmet,
im weiteren Sinne aber vor allem Platon verpflichtet. Man kénnte
versucht sein, die Schwerpunkte der Huberschen Philosophie mit den
Namen der genannten zu verbinden. So wire die Intention auf das
transzendierende Absolute und Eine, das traditionell mit den Namen
Platon und Plotin verbunden ist, dem Nachwirken des Denkens von
Karl Jaspers, und die hohe Bedeutung, die der Erscheinung zukommt,
jenem von Heinrich Barth zuzuschreiben. Auf die Eigenwirklichkeit
des Eidetischen stiess Gerhard Huber bei der Ausarbeitung seiner
Dissertation iiber « Platons dialektische Ideenlehre nach dem zweiten
Teil des Parmenides» (Wien 1951). Fiir die darin versuchte neu-
platonisch orientierte Interpretation sei der Anstoss u.a. von Max
Wundt ausgegangen. Der Dissertation liegt bereits die Absicht
zugrunde, die hohe systematische Bedeutung der spitplatonischen
Ontologie und Dialektik herauszuarbeiten, nicht allein um ihrer selbst
willen, sondern um in die bei Platon noch ungeschiedene « Ursprungs-

*  Gerhard HUBER, Eidos und Existenz. Umrisse einer Philosophie der Gegen-
widrtigkeit, Basel (Schwabe Verlag) 1995, 406 Seiten.

353



einheit» (S. 9) von Sein, Bedeutung und Logos zuriickzugehen, die in
den nachplatonischen Wandlungen der Philosophie sich auseinander
differenzierten.

Diese — um mit Heidegger zu sprechen — ontologische Destruktion
fiihrte Huber an einem wichtigen Ort unserer Tradition auf eine exem-
plarische Weise im Detail durch, ndmlich dort, wo sich das spétantik-
griechische und bereits neuplatonische Wirklichkeitsverstindnis mit
dem biblisch-christlichen verbindet. Das Denken Augustins vollzog
eine gewaltige, sicher fruchtbare, aber vielleicht auch fatale Synthese
von radikaler Transzendenz und Seinserkenntnis in seinem Gottes-
begriff, die nicht nur das christlich-scholastische, sondern auch das
neuzeitliche Wirklichkeitsverstdndnis prigt. Diesem Verschmelzungs-
prozess ist das Werk «Das Sein und das Absolute. Studien zur
Geschichte der ontologischen Problematik in der spétantiken Philo-
sophie » (Basel 1955) gewidmet. Das entscheidende Interpretament
fiir die ganze abendldndische Tradition bildet fiir Huber die «Ent-
deckung des Eidetischen durch Platon» oder kurz: «der eidetische
Realismus» (S. 164). Mit grosser Beharrlichkeit arbeitete seitdem
Huber die Eigenstindigkeit des Eidetischen heraus und hielt mit
Platon an der begriindenden Funktion des Eidetischen fest. Diesen
skizzierten Grundgedanken ist Huber in allen seinen Veroffent-
lichungen treu geblieben. Sie werden nun in seinem vorliegenden
Werk ausfiihrlich dargestellt.

Das philosophische Programm dieses Systementwurfes ist im
Titel vorgegeben. Es wird die Spannung zwischen dem eidetischen
Sein — Eidos — und der menschlich-kosmischen Wirklichkeit —
Existenz — erhellt und deren Vermischung aus der Situation des
alltdglichen Lebens analysiert. Im biographischen Denkzusammen-
hang Gerhard Hubers konnte man davon sprechen, dass seine
Habilitationsschrift das Verhiltnis der Ersten und der Zweiten
Hypostase Plotins an einem historischen Beispiel untersuchte,
wihrend sein jetziges Werk das Verhiltnis der Zweiten zur Dritten
Hypostase in systematischer Hinsicht darstellt. Die lebensweltliche
Orientierung ist artikuliert in der Formel «Gegenwirtigkeit der
Welt», die in vereinfachendem Sinne als Horizont des Ineinanders
von Eidos und Existenz gelten kann.

Diese innere, systematische Trias von Weltgegenwirtigkeit, Eidos
und Existenz ist der dusseren dispositionellen Gliederung des Werkes
in allen drei Teilen immer schon vorausgesetzt. Es sind dies:
(1) Weltbeziehung des Menschen, (2) Wirklichkeit und Erkenntnis,

354



(3) Existenz. Verschaffen wir uns einen Uberblick. — Der 1. Teil gilt
der Grundlegung der philosophischen Positionen, was bei Huber
nichts weniger bedeutet, als alle gewohnten Differenzierungen und
Annahmen zu unterlaufen und in Modifikationen der Welt-
Gegenwiirtigkeit umzudenken. In diesen unmittelbar zugénglichen
Fundamentalhorizont miissen die Momente Welt und Ich erst
eingeschrieben und von ihm her neu angeeignet werden, nédmlich als
Gegenwirtigkeit fiir... (d.h. fiir ein Ich) und der Gegenwirtigkeit
von... (d.h. von Inhalten, Objekten der Welt). Noch deutlicher: das
Ich selbst ist seinem Wesen nach Zugewandtheit der Welt fiir... So
wird es aus seiner cartesischen Isolation befreit und als Aspekt des
Weltphinomens gedeutet. Umgekehrt zeigt sich die Welt als
Selbstmanifestation in ihrer qualitativen Eigenheit und Fiille, doch
unberiihrt von allen subjektivistischen Reduktionismen. Der « Welt-
knoten», in dem Ich und Welt verschlungen sind, scheint sich durch
diese Hubersche Begrifflichkeit und deren Selbstriicknahme in eine
ontologische Fundierung sehr zu lockern. Gewichtige Partien bilden
die Untersuchungen zum Status des Erkennens, zur Zeitlichkeit, zur
Handlung und zur Reflexion als Methode.

Der 2. Teil ist eine Entfaltung und nihere Prizisierung der Grund-
legung des 1. Teils, dargestellt durch das Verhilmis von « Wirklich-
keit und Erkenntnis». Huber versetzt die ontologischen Grund-
kategorien — Wirklichkeit, Geschehen, Ding, Ereignis, Struktur,
Prozess u.a. — durch die Sinnfrage an den «metaphysischen Abgrund »
(S. 187). Seine durch und durch relationale und dynamische Ontologie
ist in einem sehr offenen und urspriinglichen Sinn Metaphysik, ist sie
doch als Zusammenspiel von Wesensnotwendigem und Kontingent-
Faktischem konzipiert. Um dieser ontologischen Grundsituation
gerecht zu werden, ergeben sich erkenntnistheoretische Konse-
quenzen. So ist die Abwidgung der Relevanzbereiche fiir das
alltdgliche, wissenschaftliche und philosophische Denken wie auch
der Typologie der Seinsbereiche bei Huber immer fundiert in der als
Einheit zu verstehenden Doppelsituation einerseits des Eidetischen zu
immer grosserer Offenbarkeit und andererseits des Erkennens zu
immer vorbehaltloserem Sich-Erscheinenlassens von Erscheinung.
Huber arbeitet sehr differenziert die Erkenntnisweise der « eidetischen
Vermiinftigkeit» oder des «Geistes» heraus (252ff.), die einen
«anschaulichen» Charakter besitzt. Dieses eidetische Erkennen bildet
zugleich eine Riickkehr zu Platon und die Wiedergewinnung eines
verlorenen Denkhorizontes.

355



Der 3. Teil, mit dem Titel « Existenz» iiberschrieben, erortert die
Spannung des menschlichen Lebens zwischen den Polen der
lebensweltlichen Kontingenz und dem im ethischen Handeln sich
anzeigenden Absoluten. In einer eigenartigen Konstellation riicken so
die Probleme des Ethischen, des Gesellschaftlichen, des Geschicht-
lichen und die Frage nach dem Absoluten, d.h. auch nach dem
philosophischen Gottesgedanken sinnhaft zusammen. Hier wird auch
die in unserem Kurziiberblick vernachlidssigte Dimension der Mit-
menschlichkeit intensiv erdrtert und mit grosser ethischer
Verantwortung diskutiert. Das letzte Kapitel ist der «Grossen
Freiheit» gewidmet, wobei sich der weltgeschichtliche Horizont zu
den asiatischen Kulturen 6ffnet.

Gerhard Huber bezeichnet das Eidetische «als das die gegen-
wirtige Fragekonstellation umwendende geschichtliche Moment. »
(S.13) In polemischem Sinne wird hier gegen das neuzeitliche
Philosophieren gedacht, das seit Descartes die Subjektivitédt als
Wahrheitsfundament bestimmte. Weil dem Eidetischen eine derart
hohe geschichtliche und systematische Bedeutung zugemessen wird,
ist es angebracht, — bei Ausblendung einer Fiille von Aspekten — es
etwas ausfiihrlicher darzustellen.

Fiir Gerhard Huber ist das Eidetische das unabdingbare Funda-
ment der Wirklichkeit, das er weder auf der objektiven noch auf der
subjektiven Weltseite, weder im Ichpol noch im Weltpol verankern
will. Apriorismus und Empirismus kommen aber beide zu ihren
relativen, wohl abgewogenen Rechten. So entwickelt Huber eine
Denkweise, die einerseits in Methoden und Erkenntnisprozessen eine
ontologische Dimension aufdeckt, andererseits in der Art und Weise
der Gegenwirtigkeit von Welt die Vorgabe von Denkstrukturen
erschliesst. Das Ineinander von seins- und erkenntnisméssigen
Aspekten ist hier Prinzip. So gewinnen die Begriffe Erfahren und
Bestimmen gleicherweise ontologisches und gnoseologisches Gewicht
(S. 42ff.), sind sie doch sowohl als Aktivitdten des «Subjekts» als
auch als Weisen der Zugewandtheit der «objektiven» Wirklichkeit
zum Subjekt zu interpretieren.

Eingefiigt in dieses Ineinander von Sein und Erkennen in der
Gegenwirtigkeit von Welt ist nun das Eidetische. Es wird unter den
Namen Eidos, Idee, Wesensgestalt abgehandelt und in den Rang eines
seins- und erkenntnismissigen Aprioris erhoben — doch keineswegs
im Sinne einer méglichen Begriindung, die Ableitungen oder Kausali-
titen zuliesse. Das Eidos ist zugleich Bedingung des Erkennens und

356



des Erscheinens der Erscheinungen. Es ist genau darauf zu achten,
dass es in seiner « Indifferenz» erkannt wird. Es ist indifferent gegen-
iiber dem Allgemeinen und dem Individuellen, gegeniiber dem Objekt
und dem Subjekt, aber auch gegeniiber den Phasen der Zeit. Es spielt
den konstanten, zeitlos-ewigen Hintergrund der Mitgegenwirtigkeit
bei allen Erscheinungen in ihren «Formen», die sich von den
zeitlosen « Gestalten » abheben und sich differieren.

Bereits ein solches Referat birgt den Tod des Eidetischen in sich.
Wer hat nicht schon diese Merkmale der «platonischen Ideen» gehort
—und wer wollte sie heute noch und «nach Kant» und erst recht nach
dem «linguistic turn» ernst nehmen? Diesem Vorurteil muss
entgegengehalten werden, dass jede Rezeption Platons in der Gefahr
steht, das zu verdinglichen, was allein als Hinweis gelten diirfte, der
auf die Was-Frage Antwort gibt. Eine verdinglichte Ideenwelt, auch
noch so abstrakt konzipiert, verdeckt gerade das eigensténdige
eidetische Sein. Huber versucht darum in vielen einzelnen Analysen,
das transzendentalphilosophische Denken Kants mit dem platonisch-
politischen Denken zu vereinen, um so den Weltverlust und die
Irrationalisierung des Seins, wie es im nachcartesischen Denken
offensichtlich wurde, riickgéingig zu machen. Diese Hinweise auf die
transzendentale Dimension des Eidetischen mdgen verdeutlichen, dass
es nicht um eine Verdoppelung der Welt, sondern um die « Bedingung
ihrer Moglichkeit» geht. Aber auch hier sind weitere Differen-
zierungen beizufiigen. Scheint sich ndmlich bei der Erschliessung des
Eidetischen die Was-Frage als dominant zu erweisen, darf nicht
vergessen werden, dass sie auch im Horizont des Dass, der radikalen
Kontingenz, erortert gehort. Die Welt kénnte auch nicht sein — zum
mindesten konnte sie anders sein. Das «Dass des Seins der
Erscheinung », manifest im Hier und Jetzt, hat keine absolute Not-
wendigkeit bei sich. Anders das «Dass des Seins des Eidos », denn
dieses kann nicht nicht sein. «Im Eidos zeigt sich eine Weise des
Seins, die nicht nur in der Gegenwirtigkeit sich so, wie sie ist, als ihr
vorgingig, sondern dariiber hinaus als notwendig seiend erweist. Als
Dass der Wesensgestalt ist es in seiner Vorgédngigkeit zugleich
notwendig, nicht nicht sein kénnend. » (S. 91)

Ausdriicklich unterscheidet Huber also zwei Arten von Kontin-
genzen (S. 90f). Gegeniiber dem Weltsein und seinem Status als
Mischung aus Eidetischem und Faktischem hebt sich — wie bei Platon
— ein eigener Bereich sich selbst ontologisierender Potenz ab, also ein
«eidetisches» Sein, das sich allein aus seinem eigenen Gehalt

357



beglaubigt und sogar konstituiert. Damit wird die Weltkontingenz
oder die Erscheinungskontingenz im eigentlichen Sinne abgekappt
oder aufgelost. In diesem Gedankenkomplex stecken die Probleme
des «erkenntnistheoretischen Realismus» oder besser noch: der
Gottes-Erweise, die im Denkvollzug des Gottesbegriffs das Sein
Gottes zu entdecken versuchen. Trotz des Verschwindens der Welt-
Kontingenz in dem sich selbst erweisenden eidetischen Sein wird eine
andere, radikalere Kontingenz erkennbar, die letztlich das Eidos als
Eidos betrifft, namlich das ganze eidetische Sein, das seinem Cha-
rakter gemdss sein eigenes « Nicht-Sein» nicht in sich aufzunehmen
vermag. Natiirlich iiberschldgt sich hier die Reflexion: ist Offen-
barkeit und Sein identisch und implizit, ist ein Eidos « Nichtsein» das
schlechthin Unmdgliche. Dies hat Platon in den Anfangspartien des
«Parmenides » erldutert — im Dialog, dem Huber seine Dissertation
widmete.

Wie verhalten sich diese beiden Kontingenzen? Wihrend die
Kontingenz des Weltseins mit der Formel ausgedriickt werden kann,
dass ein Seiendes immer auch anders sein konnte, bleibt bei der
Kontingenz des eidetischen Seins nichts anderes als Alternative das
Nicht-Sein oder das radikale «Nichts» iibrig, das sich einer jeden
eidetischen Bestimmung entzieht. Dies wird besonders in den
buddhistischen Philosophen, z.B. bei Nagarjuna, bis zum Exzess
demonstriert. Dieses radikale Nichts hat paradoxerweise sein eigenes
Erscheinen im Bereich des Menschlichen, meistens im Sinne von
Negativitdten. Der Gedanke, dass die Welt und damit das Ich und die
Menschheit nicht sein konnten, diirfte als die Erschiitterung ver-
standen werden, den das ferne, indifferente Absolute im Bereich des
menschlichen «bewirkt» und damit eine intensive N#he zu ihm
erzeugt. Gerade das Scheitern der Begrifflichkeit macht das Absolute
im Gedanken radikaler Kontingenz zu einem «existentiellen»
Moment.

Trotz der Intention Hubers, die Gratwanderung zwischen « Realis-
mus» und «Idealismus» durchzustehen und die nachcartesianischen
Subjektivitdtsiibermarchungen zu revidieren, ist sein Denken durch
klare Einseitigkeiten geprigt — zugunsten des eidetischen Seins und
vor allem durch den Aufweis des an sich indifferenten Absoluten
(S. 347). Entschieden lehnt Huber jede Anthropomorphisierung des
Absoluten ab; so viel ich sehe, wird auch der Aspekt nicht weiter
erortert, dass auch das negativ erschliessbare Absolute einen dem
Menschen zugewandten Aspekt besitzen muss, ansonsten es

358



«ausserhalb» aller Erkenntnis und Erfahrung liegen miisste. Mit
Kierkegaard konnte man fragen, ob es eine kognitive Schuld gibe,
ndmlich nicht zu wissen, dass es etwas gibt, das nicht gedacht und
nicht gewusst werden kann.

Ist aber die « Unbeziiglichkeit» des Absoluten nicht eine Form
seiner Epiphanie? So sind die Aspekte des Absoluten von Huber
selbst benannt: Unbeziiglichkeit, Unbedingtheit, Transzendenz und
Voll-Endung. Dass durch das Verhiltnis zum Absoluten die Welt
selbst wieder «vorldufig» und «transparent» wird — und zwar im
doppelten Sinne des Durchsichtigwerdens zum Absoluten und des
Durchscheinens des Absoluten in die Welt — ist Hinweis genug, dass
die Indifferenz des Absoluten eine hochst menschliche Prdasenz und
Wirklichkeit anzeigt. Ja, muss nicht angenommen werden, dass es
gerade diese dem Menschen zugewandten Offenbarkeiten sind, die
ihm iiberhaupt erméglichen, vom Absoluten zu reden und im weiteren
Sinne : sich den Gottern oder dem « Antlitz Gottes» zuzuwenden?
Huber verteidigt das eigene Recht und die der Philosophie auch
historisch vorgeordnete Macht der Religionen, doch diese zeigen, mit
ganz wenigen Ausnahmen, einen Hang zur menschlichen Darstellung
des Absoluten. Und wenn der Mystiker sich selbst als Mensch total in
das Wagnis der Begegnung mit dem Absoluten einbringt, muss er
doch dort ansetzen, wo und wie auch immer das Absolute schon bei
ihm war und in ihm gegenwirtig ist.

Eine zentrale Rolle in dieser Systematik spielt die Zeitphilo-
sophie. Im Gedanken der «Gegenwirtigkeit der Welt» ist der
zeitliche Aspekt schon angedeutet. Dazu einige Erorterungen. — die
« zeitliche Struktur der Gegenwirtigkeit» bildet so etwas wie die
Klammer von Welt und Wesen, bzw. der Apriorititen von Welt und
des eidetischen Seins (S. 65f.). So konnen wir zwar philosophisch
eine subjektive und eine objektive Zeitinterpretation durchfiihren,
doch der zentrale Gedanke ist damit noch nicht getroffen. Der
Ereignischarakter der Gegenwirtigkeit umgreift diese beiden
Zeitaspekte. Durch die Entdeckung des eidetischen Seins meldet sich
eine tiefere Zeitdimension, die direkt mit dem Sich-zeigen und Sich-
offenbaren der Welt verbunden ist. In der Aprioritit der Welt ist die
Aprioritdt des Eidetischen enthalten, doch so, dass eine konstante
Grundspannung in das Weltsein eingelassen ist. Die Welt erscheint als
das Feld der Polaritdten, Ausdifferenzierung des in rdumliche und
zeitliche Horizonte Aufgegliederten, des Perspektivischen und der
Verselbstindigungen, auch des Fragmentarischen und, gemessen an

359



der In-sich-geschlossenheit und Zeitlosigkeit des eidetischen Uber-
Kosmos, als das Unvollendete und Zerstreute. Das Ereignisdenken
unterlduft aber die weltlichen Polarititen und Spannungen (S. 105).

Wie dies andeutet, liegt hier eine Grundeinsicht in eine urspriing-
liche Bewegtheit vor, die einerseits als « Zeit» und andererseits als
«Bewegung » ausgesagt werden kann. Beide Begriffe scheinen aber
keine Prézision zu gewihrleisten, geben aber doch den Blick frei auf
einen apriorischen Dynamismus — bei dem man bald, von ferne
vielleicht, an Bergsons «élan vital» denkt, doch ohne dessen biolo-
gistische Implikationen, bald an Heideggers Ereignisdenken, aber
ohne dessen Fixierung an den Gedanken des Seins.

Dank der Herausarbeitung des Bewegtheitsmoments im Zeitver-
stindnis gelingt Huber eine faszinierende Konzeption, um die
subjektive und die objektive Zeit in ihrem Ineinander zu erfassen. Der
subjektive Zeitbegriff legt es nahe, dass sich der Mensch durch seine
Entscheidungen auf die Zukunft hinbewegt, aus der Vergangenheit
kommend und sich im Jetzt entwerfend. Der objektive oder eigentlich
kosmische Zeitbegriff zeigt eine andere Bewegung, ndmlich von der
Zukunft herkommend und in die Gegenwart iibergehend und in
Richtung Vergangenheit verschwindend. Als erscheinendes, leibliches
und handelndes Wesen ist der Mensch in beide Bewegungen
verstrickt und erfihrt diese je nach seiner existentiellen Position. Im
Letzten ist er in die Unverfiigbarkeit seiner Lebenszeit hineingestellt,
auch wenn er stets versucht, seine Zeit durch seine Lebensplanung
und Handlungsentscheide zu kontrollieren und zu gestalten.

In einem Kapitel mit der Uberschrift «Das Zeitlos-Ewige »
skizziert Huber das Problem der Grenze oder des « Anderen der Zeit»
(S. 123). Hier spielt nun die eidetische Dimension, die der Zeit
enthoben ist, aber dennoch ins Weltsein hineinreicht oder «mitgegen-
wirtig » ist, eine klidrende Rolle. Allerdings springt hier der Gedanke
doch sehr rasch ins Spekulative hiniiber: «Jede Bestimmtheit des in
der Welt faktisch oder méglicherweise Gegenwiértigwerdenden hat als
solche (als mogliche Bestimmtheit) diesen Charakter zeitlosen Seins.
Was einmal an Bestimmtheit gegenwértig geworden ist — oder noch
werden kann -, das ist zu vergegenwdrtigen als zeitlos seiendes Was.
Die angemessene Vergegenwirtigung der Welt in dem, was sie ist,
ldsst dieses zeitlose Sein des jeweiligen Wasgehaltes mitgegenwirtig
werden. Die Dimension dieser Mitgegenwirtigkeit des Was ist die
Dimension zeitloser Gegenwirtigkeit.» (S. 126f.) Bei dieser Aus-
dehnung der zeitlosen Wasdimension auf alle wirkliche und mogliche

360



Bestimmtheit konnte schliesslich doch in einer Verdoppelung der
Welt oder des ganzen Weltgeschehens resultieren, wie etwa das
augustinische oder leibnizische Zeitdenken erlaubt, von einer im
gottlichen Intellekt immer schon abgelaufenen Weltzeit auszugehen.
Die besondere Dignitit, die in einem bestimmten Musikstiick die
Dimension des « Immer-schon-so-gewesen » eréffnen kann, diirfte aus
einer anderen als dieser zeitphilosophischen Quelle stammen.

Die Offnung der Subjektivitit zur Welt impliziert auch die
Offnung zum Mitmenschen, zum Du und zum Sozialen. Dazu kénnen
nur noch einige Hinweise gegeben werden. — Das Schlusskapitel
zeichnet die Bedingung der Moglichkeit, um ethisch qualifiziert
handeln zu konnen, in der Freiheit auf. Zugleich wird nach ihrem
Wesen gefragt. Im Gedanken der Freiheit kulminiert das ethische
Denken, ist doch in ithm der Mensch als das sich durch Vernunft
bestimmende Wesen gesetzt. Im unbedingten ehtischen Handeln tritt
so etwas wie eine Epiphanie des Absoluten auf. Huber schreitet die
Stufen des menschlichen Freiheitsgedankens ab. Nach einem kurzen
geschichtlichen Uberblick iiber das Bewusstwerden der Freiheit bis
zur radikalen Verdnderung nach 1989 (S. 349) erwigt er den
dialektischen, ja paradoxen Sachverhalt des Wesens der Freiheit in
Unabhingigkeit, Selbstbestimmung, Autonomie und Verantwortung.
Die Moglichkeit des Freiseins wird in verschiedenen Wissenschafts-
modellen gepriift, wobei sich zeigt, dass sich das « Moment partieller
Indeterminiertheit» (S. 375f.) nie eliminieren ldsst. Die Analyse fiihrt
zum Schluss, dass die Wirklichkeit des Freiseins nicht theoretisch
bewiesen werden kann, vielmehr sich allein in der existentiellen
Erfahrung manifestiert. Weil die Freiheitsbehauptung von aussen her
stets angreifbar bleibt, muss die innere Gewissheit des Freiheits-
bewusstseins geniigen.

Deutlich wendet sich Huber gegen alle Tendenzen, so etwas wie
einen menschlichen. Wesenskern anzunehmen, dem die Potenz der
freien Entscheidung zugesprochen werden konnte. Der « Ort des
Freiseins » (S. 378ff.) ist die Handlung selbst: «Freiheit ist kein
Zustand, sondern das Ereignis ihrer jeweiligen Verwirklichung in
konkreten Handlungen. » (S. 379) Und die eigentliche Ursituation des
Menschen, nidmlich die praktische Situation des allem Denken zuvor-
gehenden Handelns wird so artikuliert : « Was wir als <Situation> und
<handelnde Person> vielleicht zu trennen versucht sind, bildet also
eine ganzheitliche Konstellation, worin beide durch Antezedentien
aufs engste miteinander verflochten sind. » (S. 381) Gerade die nicht

361



durchgingige Bestimmtheit der Situation hélt dem Menschen konstant
seinen Handlungsspielraum offen, fordert die Wahrheit heraus und
kann auch Anlass zur existentiellen Verfehlung sein. In der onto-
logischen und kommunikativen Offenheit der Subjekte ist auch der
tiefere Sinn der Demokratie begriindet.

Die letzten Seiten dieses Werkes sind der « Grossen Freiheit» (S.
390ff.) gewidmet, wobei die Freiheitsproblematik im Horizont der
philosophischen Mystik ihrer grossten Bewusstheit zugefiihrt wird.
Grundgedanke bleibt die « Selbstverwirklichung durch Selbstiiber-
windung in der mitmenschlichen Beziehung » (S. 391), doch wird in
der Verschmelzung von Nirvana und Samsara — wie sie bei Nagarjuna
und Bodhidharma vollzogen wird — die Synthese von grosster Welt-
distanz und Weltnéhe im Hier und Jetzt gesehen. « Die Beriihrung mit
dem Absoluten schafft die befreiende Distanz zur Welt, die den
Menschen am ehesten befihigt, in dieser Welt vernunftbestimmt zu
handeln und so mit den anderen zusammen Hochstmass an konkreter
Freiheit zu verwirklichen. » (S. 393) Der korrelative Zusammenhang
von Freiheit und damit der praktischen Vernunft mit dem
konsequenten Absolutheitsdenken wird in diesen letzten Partien
deutlich. Die Erfahrung des Denkens im Denken des Absoluten ist
umso klarer, je rigoroser die Transzendenz des Absoluten erfasst wird.

Gerhard Huber hat sich mit seinem systematischen Umriss der
urspriinglichen Herausforderung der Philosophie, das Ganze zu
denken, durch eine Tradition und Zeitbewusstsein vereinende An-
strengung gestellt und sie vermittels eines durchgehenden Gedankens,
des Eidetischen, bestanden. Sicher sind viele Einzelanalysen bei der
endgiitligen Ausarbeitung und Formulierung weggefallen — wie auch
der Rezensent sich auf weniges beschrinken muss, wenn es um das
Ganze einer philosophischen Systematik geht. Nachdenklich muss
stimmen, dass nach iiber 2000 Jahren Platons Gedanken (und vor
allem: Fragen) noch immer Schitze an Ungedachtem zutage fordern
konnen. Da dieses Werk dem platonischen Denken verpflichtet ist,
fragt es zuriick in einen Anfang, der vielleicht noch gar nicht gesichtet
wurde.

362



	Die Wiederentdeckung des Eidetischen : zu Gerhard Hubers Philosophie der Gegenwärtigkeit

