
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Buchbesprechung: Die Wiederentdeckung des Eidetischen : zu Gerhard Hubers
Philosophie der Gegenwärtigkeit

Autor: Wildermuth, Armin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 55/96

ARMIN WILDERMUTH

Die Wiederentdeckung des Eidetischen
Zu Gerhard Hubers Philosophie der Gegenwärtigkeit*

Wo soll ein Philosophieren beginnen, das systematisch sein will
Der Beginn soll möglichst unbezweifelbar, aber nicht absolut,
unmittelbar und allgemein einsichtig sein. Gerhard Huber stellt sich

explizit diese Frage und bestimmt als Anfang das, was er als «

Grundphänomen : Gegenwärtigkeit der Welt» bezeichnet. Damit nimmt sein

Philosophieren den Ausgang beim Allernächsten, bei der unmittelbaren

Welterfahrung - bei der sich zeigenden Welt. Seine Methode
nennt er sinngemäss phänomenologisch, ohne den Intentionen
Husserls explizit zu folgen. Von den in seiner Ausgangsformel
genannten Begriffen steht jener der Gegenwärtigkeit im Zentrum.
Darauf verweist auch der Untertitel des Werkes: «Umrisse einer
Philosophie der Gegenwärtigkeit».

Das mit einem umfassenden Anspruch auftretende Werk ist Karl
Jaspers und Heinrich Barth, den Lehrern Gerhard Hubers, gewidmet,
im weiteren Sinne aber vor allem Piaton verpflichtet. Man könnte
versucht sein, die Schwerpunkte der Huberschen Philosophie mit den
Namen der genannten zu verbinden. So wäre die Intention auf das

transzendierende Absolute und Eine, das traditionell mit den Namen
Piaton und Plotin verbunden ist, dem Nachwirken des Denkens von
Karl Jaspers, und die hohe Bedeutung, die der Erscheinung zukommt,
jenem von Heinrich Barth zuzuschreiben. Auf die Eigenwirklichkeit
des Eidetischen stiess Gerhard Huber bei der Ausarbeitung seiner
Dissertation über « Piatons dialektische Ideenlehre nach dem zweiten
Teil des Parmenides» (Wien 1951). Für die darin versuchte
neuplatonisch orientierte Interpretation sei der Anstoss u.a. von Max
Wundt ausgegangen. Der Dissertation liegt bereits die Absicht
zugrunde, die hohe systematische Bedeutung der spätplatonischen
Ontologie und Dialektik herauszuarbeiten, nicht allein um ihrer selbst

willen, sondern um in die bei Piaton noch ungeschiedene «Ursprungs-

* Gerhard HUBER, Eidos und Existenz. Umrisse einer Philosophie der Gegen¬
wärtigkeit, Basel (Schwabe Verlag) 1995, 406 Seiten.

353



einheit» (S. 9) von Sein, Bedeutung und Logos zurückzugehen, die in
den nachplatonischen Wandlungen der Philosophie sich auseinander
differenzierten.

Diese - um mit Heidegger zu sprechen - ontologische Destruktion
führte Huber an einem wichtigen Ort unserer Tradition auf eine
exemplarische Weise im Detail durch, nämlich dort, wo sich das spätantik-
griechische und bereits neuplatonische Wirklichkeitsverständnis mit
dem biblisch-christlichen verbindet. Das Denken Augustins vollzog
eine gewaltige, sicher fruchtbare, aber vielleicht auch fatale Synthese
von radikaler Transzendenz und Seinserkenntnis in seinem
Gottesbegriff, die nicht nur das christlich-scholastische, sondern auch das

neuzeitliche Wirklichkeitsverständnis prägt. Diesem Verschmelzungs-
prozess ist das Werk «Das Sein und das Absolute. Studien zur
Geschichte der ontologischen Problematik in der spätantiken
Philosophie» (Basel 1955) gewidmet. Das entscheidende Interpretament
für die ganze abendländische Tradition bildet für Huber die
«Entdeckung des Eidetischen durch Piaton» oder kurz: «der eidetische
Realismus» (S. 164). Mit grosser Beharrlichkeit arbeitete seitdem
Huber die Eigenständigkeit des Eidetischen heraus und hielt mit
Piaton an der begründenden Funktion des Eidetischen fest. Diesen
skizzierten Grundgedanken ist Huber in allen seinen Veröffentlichungen

treu geblieben. Sie werden nun in seinem vorliegenden
Werk ausführlich dargestellt.

Das philosophische Programm dieses Systementwurfes ist im
Titel vorgegeben. Es wird die Spannung zwischen dem eidetischen
Sein - Eidos - und der menschlich-kosmischen Wirklichkeit -
Existenz - erhellt und deren Vermischung aus der Situation des

alltäglichen Lebens analysiert. Im biographischen Denkzusammenhang

Gerhard Hubers könnte man davon sprechen, dass seine
Habilitationsschrift das Verhältnis der Ersten und der Zweiten
Hypostase Plotins an einem historischen Beispiel untersuchte,
während sein jetziges Werk das Verhältnis der Zweiten zur Dritten
Hypostase in systematischer Hinsicht darstellt. Die lebensweltliche
Orientierung ist artikuliert in der Formel «Gegenwärtigkeit der
Welt», die in vereinfachendem Sinne als Horizont des Ineinanders
von Eidos und Existenz gelten kann.

Diese innere, systematische Trias von Weltgegenwärtigkeit, Eidos
und Existenz ist der äusseren dispositionellen Gliederung des Werkes
in allen drei Teilen immer schon vorausgesetzt. Es sind dies :

(1) Weltbeziehung des Menschen, (2) Wirklichkeit und Erkenntnis,

354



(3) Existenz. Verschaffen wir uns einen Überblick. - Der 1. Teil gilt
der Grundlegung der philosophischen Positionen, was bei Huber
nichts weniger bedeutet, als alle gewohnten Differenzierungen und
Annahmen zu unterlaufen und in Modifikationen der Welt-
Gegenwärtigkeit umzudenken. In diesen unmittelbar zugänglichen
Fundamentalhorizont müssen die Momente Welt und Ich erst
eingeschrieben und von ihm her neu angeeignet werden, nämlich als

Gegenwärtigkeit für... (d.h. für ein Ich) und der Gegenwärtigkeit
von... (d.h. von Inhalten, Objekten der Welt). Noch deutlicher: das

Ich selbst ist seinem Wesen nach Zugewandtheit der Welt für... So

wird es aus seiner cartesischen Isolation befreit und als Aspekt des

Weltphänomens gedeutet. Umgekehrt zeigt sich die Welt als
Selbstmanifestation in ihrer qualitativen Eigenheit und Fülle, doch
unberührt von allen subjektivistischen Reduktionismen. Der «

Weltknoten», in dem Ich und Welt verschlungen sind, scheint sich durch
diese Hubersche Begrifflichkeit und deren Selbstrücknahme in eine

ontologische Fundierung sehr zu lockern. Gewichtige Partien bilden
die Untersuchungen zum Status des Erkennens, zur Zeitlichkeit, zur
Handlung und zur Reflexion als Methode.

Der 2. Teil ist eine Entfaltung und nähere Präzisierung der Grundlegung

des 1. Teils, dargestellt durch das Verhältnis von «Wirklichkeit

und Erkenntnis». Huber versetzt die ontologischen
Grundkategorien - Wirklichkeit, Geschehen, Ding, Ereignis, Struktur,
Prozess u.a. - durch die Sinnfrage an den «metaphysischen Abgrund »

(S. 187). Seine durch und durch relationale und dynamische Ontologie
ist in einem sehr offenen und ursprünglichen Sinn Metaphysik, ist sie

doch als Zusammenspiel von Wesensnotwendigem und Kontingent-
Faktischem konzipiert. Um dieser ontologischen Grundsituation
gerecht zu werden, ergeben sich erkenntnistheoretische
Konsequenzen. So ist die Abwägung der Relevanzbereiche für das

alltägliche, wissenschaftliche und philosophische Denken wie auch
der Typologie der Seinsbereiche bei Huber immer fundiert in der als

Einheit zu verstehenden Doppelsituation einerseits des Eidetischen zu
immer grösserer Offenbarkeit und andererseits des Erkennens zu
immer vorbehaltloserem Sich-Erscheinenlassens von Erscheinung.
Huber arbeitet sehr differenziert die Erkenntnisweise der « eidetischen

Vernünftigkeit» oder des «Geistes» heraus (252ff.), die einen
« anschaulichen » Charakter besitzt. Dieses eidetische Erkennen bildet
zugleich eine Rückkehr zu Piaton und die Wiedergewinnung eines
verlorenen Denkhorizontes.

355



Der 3. Teil, mit dem Titel «Existenz» überschrieben, erörtert die

Spannung des menschlichen Lebens zwischen den Polen der
lebensweltlichen Kontingenz und dem im ethischen Handeln sich
anzeigenden Absoluten. In einer eigenartigen Konstellation rücken so
die Probleme des Ethischen, des Gesellschaftlichen, des Geschichtlichen

und die Frage nach dem Absoluten, d.h. auch nach dem

philosophischen Gottesgedanken sinnhaft zusammen. Hier wird auch
die in unserem Kurzüberblick vernachlässigte Dimension der
Mitmenschlichkeit intensiv erörtert und mit grosser ethischer
Verantwortung diskutiert. Das letzte Kapitel ist der «Grossen
Freiheit» gewidmet, wobei sich der weltgeschichtliche Horizont zu
den asiatischen Kulturen öffnet.

Gerhard Huber bezeichnet das Eidetische «als das die
gegenwärtige Fragekonstellation umwendende geschichtliche Moment.»
(S. 13) In polemischem Sinne wird hier gegen das neuzeitliche
Philosophieren gedacht, das seit Descartes die Subjektivität als
Wahrheitsfundament bestimmte. Weil dem Eidetischen eine derart
hohe geschichtliche und systematische Bedeutung zugemessen wird,
ist es angebracht, - bei Ausblendung einer Fülle von Aspekten - es

etwas ausführlicher darzustellen.
Für Gerhard Huber ist das Eidetische das unabdingbare Fundament

der Wirklichkeit, das er weder auf der objektiven noch auf der

subjektiven Weltseite, weder im Ichpol noch im Weltpol verankern
will. Apriorismus und Empirismus kommen aber beide zu ihren
relativen, wohl abgewogenen Rechten. So entwickelt Huber eine
Denkweise, die einerseits in Methoden und Erkenntnisprozessen eine

ontologische Dimension aufdeckt, andererseits in der Art und Weise
der Gegenwärtigkeit von Welt die Vorgabe von Denkstrukturen
erschliesst. Das Ineinander von seins- und erkenntnismässigen
Aspekten ist hier Prinzip. So gewinnen die Begriffe Erfahren und
Bestimmen gleicherweise ontologisches und gnoseologisches Gewicht
(S. 42ff.), sind sie doch sowohl als Aktivitäten des «Subjekts» als
auch als Weisen der Zugewandtheit der «objektiven» Wirklichkeit
zum Subjekt zu interpretieren.

Eingefügt in dieses Ineinander von Sein und Erkennen in der
Gegenwärtigkeit von Welt ist nun das Eidetische. Es wird unter den
Namen Eidos, Idee, Wesensgestalt abgehandelt und in den Rang eines
seins- und erkenntnismässigen Aprioris erhoben - doch keineswegs
im Sinne einer möglichen Begründung, die Ableitungen oder Kausalitäten

zuliesse. Das Eidos ist zugleich Bedingung des Erkennens und

356



des Erscheinens der Erscheinungen. Es ist genau darauf zu achten,
dass es in seiner «Indifferenz» erkannt wird. Es ist indifferent gegenüber

dem Allgemeinen und dem Individuellen, gegenüber dem Objekt
und dem Subjekt, aber auch gegenüber den Phasen der Zeit. Es spielt
den konstanten, zeitlos-ewigen Hintergrund der Mitgegenwärtigkeit
bei allen Erscheinungen in ihren «Formen», die sich von den
zeitlosen « Gestalten » abheben und sich differieren.

Bereits ein solches Referat birgt den Tod des Eidetischen in sich.
Wer hat nicht schon diese Merkmale der «platonischen Ideen» gehört

- und wer wollte sie heute noch und « nach Kant » und erst recht nach
dem «linguistic turn» ernst nehmen? Diesem Vorurteil muss
entgegengehalten werden, dass jede Rezeption Piatons in der Gefahr
steht, das zu verdinglichen, was allein als Hinweis gelten dürfte, der
auf die Was-Frage Antwort gibt. Eine verdinglichte Ideenwelt, auch
noch so abstrakt konzipiert, verdeckt gerade das eigenständige
eidetische Sein. Huber versucht darum in vielen einzelnen Analysen,
das transzendentalphilosophische Denken Kants mit dem
platonischpolitischen Denken zu vereinen, um so den Weltverlust und die
Irrationalisierung des Seins, wie es im nachcartesischen Denken
offensichtlich wurde, rückgängig zu machen. Diese Hinweise auf die
transzendentale Dimension des Eidetischen mögen verdeutlichen, dass

es nicht um eine Verdoppelung der Welt, sondern um die «Bedingung
ihrer Möglichkeit» geht. Aber auch hier sind weitere
Differenzierungen beizufügen. Scheint sich nämlich bei der Erschliessung des

Eidetischen die Was-Frage als dominant zu erweisen, darf nicht
vergessen werden, dass sie auch im Horizont des Dass, der radikalen
Kontingenz, erörtert gehört. Die Welt könnte auch nicht sein - zum
mindesten könnte sie anders sein. Das «Dass des Seins der
Erscheinung», manifest im Hier und Jetzt, hat keine absolute
Notwendigkeit bei sich. Anders das « Dass des Seins des Eidos », denn
dieses kann nicht nicht sein. «Im Eidos zeigt sich eine Weise des

Seins, die nicht nur in der Gegenwärtigkeit sich so, wie sie ist, als ihr
vorgängig, sondern darüber hinaus als notwendig seiend erweist. Als
Dass der Wesensgestalt ist es in seiner Vorgängigkeit zugleich
notwendig, nicht nicht sein könnend. » (S. 91)

Ausdrücklich unterscheidet Huber also zwei Arten von Kontingenzen

(S. 90f). Gegenüber dem Weltsein und seinem Status als
Mischung aus Eidetischem und Faktischem hebt sich - wie bei Piaton

- ein eigener Bereich sich selbst ontologisierender Potenz ab, also ein
« eidetisches » Sein, das sich allein aus seinem eigenen Gehalt

357



beglaubigt und sogar konstituiert. Damit wird die Weltkontingenz
oder die Erscheinungskontingenz im eigentlichen Sinne abgekappt
oder aufgelöst. In diesem Gedankenkomplex stecken die Probleme
des « erkenntnistheoretischen Realismus » oder besser noch: der
Gottes-Erweise, die im Denkvollzug des Gottesbegriffs das Sein
Gottes zu entdecken versuchen. Trotz des Verschwindens der Welt-
Kontingenz in dem sich selbst erweisenden eidetischen Sein wird eine
andere, radikalere Kontingenz erkennbar, die letztlich das Eidos als
Eidos betrifft, nämlich das ganze eidetische Sein, das seinem
Charakter gemäss sein eigenes «Nicht-Sein» nicht in sich aufzunehmen

vermag. Natürlich überschlägt sich hier die Reflexion: ist
Offenbarkeit und Sein identisch und implizit, ist ein Eidos «Nichtsein» das

schlechthin Unmögliche. Dies hat Piaton in den Anfangspartien des

« Parmenides » erläutert - im Dialog, dem Huber seine Dissertation
widmete.

Wie verhalten sich diese beiden Kontingenzen? Während die
Kontingenz des Weltseins mit der Formel ausgedrückt werden kann,
dass ein Seiendes immer auch anders sein könnte, bleibt bei der
Kontingenz des eidetischen Seins nichts anderes als Alternative das

Nicht-Sein oder das radikale «Nichts» übrig, das sich einer jeden
eidetischen Bestimmung entzieht. Dies wird besonders in den
buddhistischen Philosophen, z.B. bei Nagarjuna, bis zum Exzess
demonstriert. Dieses radikale Nichts hat paradoxerweise sein eigenes
Erscheinen im Bereich des Menschlichen, meistens im Sinne von
Negativitäten. Der Gedanke, dass die Welt und damit das Ich und die
Menschheit nicht sein könnten, dürfte als die Erschütterung
verstanden werden, den das feme, indifferente Absolute im Bereich des

menschlichen «bewirkt» und damit eine intensive Nähe zu ihm
erzeugt. Gerade das Scheitern der Begrifflichkeit macht das Absolute
im Gedanken radikaler Kontingenz zu einem «existentiellen»
Moment.

Trotz der Intention Hubers, die Gratwanderung zwischen «Realismus

» und « Idealismus » durchzustehen und die nachcartesianischen
Subjektivitätsübermarchungen zu revidieren, ist sein Denken durch
klare Einseitigkeiten geprägt - zugunsten des eidetischen Seins und
vor allem durch den Aufweis des an sich indifferenten Absoluten
(S. 347). Entschieden lehnt Huber jede Anthropomorphisierung des

Absoluten ab ; so viel ich sehe, wird auch der Aspekt nicht weiter
erörtert, dass auch das negativ erschliessbare Absolute einen dem
Menschen zugewandten Aspekt besitzen muss, ansonsten es

358



«ausserhalb» aller Erkenntnis und Erfahrung liegen miisste. Mit
Kierkegaard könnte man fragen, ob es eine kognitive Schuld gäbe,
nämlich nicht zu wissen, dass es etwas gibt, das nicht gedacht und
nicht gewusst werden kann.

Ist aber die « Unbezüglichkeit » des Absoluten nicht eine Form
seiner Epiphanie So sind die Aspekte des Absoluten von Huber
selbst benannt: Unbezüglichkeit, Unbedingtheit, Transzendenz und
Voll-Endung. Dass durch das Verhältnis zum Absoluten die Welt
selbst wieder «vorläufig» und «transparent» wird - und zwar im
doppelten Sinne des Durchsichtigwerdens zum Absoluten und des

Durchscheinens des Absoluten in die Welt - ist Hinweis genug, dass

die Indifferenz des Absoluten eine höchst menschliche Präsenz und
Wirklichkeit anzeigt. Ja, muss nicht angenommen werden, dass es

gerade diese dem Menschen zugewandten Offenbarkeiten sind, die
ihm überhaupt ermöglichen, vom Absoluten zu reden und im weiteren
Sinne: sich den Göttern oder dem «Antlitz Gottes» zuzuwenden?
Huber verteidigt das eigene Recht und die der Philosophie auch
historisch vorgeordnete Macht der Religionen, doch diese zeigen, mit
ganz wenigen Ausnahmen, einen Hang zur menschlichen Darstellung
des Absoluten. Und wenn der Mystiker sich selbst als Mensch total in
das Wagnis der Begegnung mit dem Absoluten einbringt, muss er
doch dort ansetzen, wo und wie auch immer das Absolute schon bei
ihm war und in ihm gegenwärtig ist.

Eine zentrale Rolle in dieser Systematik spielt die Zeitphilosophie.

Im Gedanken der «Gegenwärtigkeit der Welt» ist der
zeitliche Aspekt schon angedeutet. Dazu einige Erörterungen. - die
«zeitliche Struktur der Gegenwärtigkeit» bildet so etwas wie die
Klammer von Welt und Wesen, bzw. der Aprioritäten von Welt und
des eidetischen Seins (S. 65f.). So können wir zwar philosophisch
eine subjektive und eine objektive Zeitinterpretation durchführen,
doch der zentrale Gedanke ist damit noch nicht getroffen. Der
Ereignischarakter der Gegenwärtigkeit umgreift diese beiden
Zeitaspekte. Durch die Entdeckung des eidetischen Seins meldet sich
eine tiefere Zeitdimension, die direkt mit dem Sich-zeigen und
Sichoffenbaren der Welt verbunden ist. In der Apriorität der Welt ist die

Apriorität des Eidetischen enthalten, doch so, dass eine konstante
Grundspannung in das Weltsein eingelassen ist. Die Welt erscheint als
das Feld der Polaritäten, Ausdifferenzierung des in räumliche und
zeitliche Horizonte Aufgegliederten, des Perspektivischen und der
Verselbständigungen, auch des Fragmentarischen und, gemessen an

359



der In-sich-geschlossenheit und Zeitlosigkeit des eidetischen
ÜberKosmos, als das Unvollendete und Zerstreute. Das Ereignisdenken
unterläuft aber die weltlichen Polaritäten und Spannungen (S. 105).

Wie dies andeutet, liegt hier eine Gmndeinsicht in eine ursprüngliche

Bewegtheit vor, die einerseits als «Zeit» und andererseits als

« Bewegung » ausgesagt werden kann. Beide Begriffe scheinen aber
keine Präzision zu gewährleisten, geben aber doch den Blick frei auf
einen apriorischen Dynamismus - bei dem man bald, von ferne
vielleicht, an Bergsons «élan vital» denkt, doch ohne dessen biolo-
gistische Implikationen, bald an Heideggers Ereignisdenken, aber
ohne dessen Fixierung an den Gedanken des Seins.

Dank der Herausarbeitung des Bewegtheitsmoments im
Zeitverständnis gelingt Huber eine faszinierende Konzeption, um die
subjektive und die objektive Zeit in ihrem Ineinander zu erfassen. Der
subjektive Zeitbegriff legt es nahe, dass sich der Mensch durch seine

Entscheidungen auf die Zukunft hinbewegt, aus der Vergangenheit
kommend und sich im Jetzt entwerfend. Der objektive oder eigentlich
kosmische Zeitbegriff zeigt eine andere Bewegung, nämlich von der
Zukunft herkommend und in die Gegenwart übergehend und in
Richtung Vergangenheit verschwindend. Als erscheinendes, leibliches
und handelndes Wesen ist der Mensch in beide Bewegungen
verstrickt und erfährt diese je nach seiner existentiellen Position. Im
Letzten ist er in die Unverfügbarkeit seiner Lebenszeit hineingestellt,
auch wenn er stets versucht, seine Zeit durch seine Lebensplanimg
und Handlungsentscheide zu kontrollieren und zu gestalten.

In einem Kapitel mit der Überschrift «Das Zeitlos-Ewige»
skizziert Huber das Problem der Grenze oder des « Anderen der Zeit»
(S. 123). Hier spielt nun die eidetische Dimension, die der Zeit
enthoben ist, aber dennoch ins Weltsein hineinreicht oder «mitgegenwärtig

» ist, eine klärende Rolle. Allerdings springt hier der Gedanke
doch sehr rasch ins Spekulative hinüber: «Jede Bestimmtheit des in
der Welt faktisch oder möglicherweise Gegenwärtigwerdenden hat als
solche (als mögliche Bestimmtheit) diesen Charakter zeitlosen Seins.
Was einmal an Bestimmtheit gegenwärtig geworden ist - oder noch
werden kann -, das ist zu vergegenwärtigen als zeitlos seiendes Was.
Die angemessene Vergegenwärtigung der Welt in dem, was sie ist,
lässt dieses zeitlose Sein des jeweiligen Wasgehaltes mitgegenwärtig
werden. Die Dimension dieser Mitgegenwärtigkeit des Was ist die
Dimension zeitloser Gegenwärtigkeit. » (S. 126f.) Bei dieser
Ausdehnung der zeitlosen Wasdimension auf alle wirkliche und mögliche

360



Bestimmtheit könnte schliesslich doch in einer Verdoppelung der
Welt oder des ganzen Weltgeschehens resultieren, wie etwa das

augustinische oder leibnizische Zeitdenken erlaubt, von einer im
göttlichen Intellekt immer schon abgelaufenen Weltzeit auszugehen.
Die besondere Dignität, die in einem bestimmten Musikstück die
Dimension des «Immer-schon-so-gewesen» eröffnen kann, dürfte aus
einer anderen als dieser zeitphilosophischen Quelle stammen.

Die Öffnung der Subjektivität zur Welt impliziert auch die
Öffnung zum Mitmenschen, zum Du und zum Sozialen. Dazu können
nur noch einige Hinweise gegeben werden. - Das Schlusskapitel
zeichnet die Bedingung der Möglichkeit, um ethisch qualifiziert
handeln zu können, in der Freiheit auf. Zugleich wird nach ihrem
Wesen gefragt. Im Gedanken der Freiheit kulminiert das ethische
Denken, ist doch in ihm der Mensch als das sich durch Vernunft
bestimmende Wesen gesetzt. Im unbedingten ehtischen Handeln tritt
so etwas wie eine Epiphanie des Absoluten auf. Huber schreitet die
Stufen des menschlichen Freiheitsgedankens ab. Nach einem kurzen
geschichtlichen Überblick über das Bewusstwerden der Freiheit bis
zur radikalen Veränderung nach 1989 (S. 349) erwägt er den
dialektischen, ja paradoxen Sachverhalt des Wesens der Freiheit in
Unabhängigkeit, Selbstbestimmung, Autonomie und Verantwortung.
Die Möglichkeit des Freiseins wird in verschiedenen Wissenschaftsmodellen

geprüft, wobei sich zeigt, dass sich das « Moment partieller
Indeterminiertheit» (S. 375f.) nie eliminieren lässt. Die Analyse führt
zum Schluss, dass die Wirklichkeit des Freiseins nicht theoretisch
bewiesen werden kann, vielmehr sich allein in der existentiellen
Erfahrung manifestiert. Weil die Freiheitsbehauptung von aussen her
stets angreifbar bleibt, muss die innere Gewissheit des Freiheits-
bewusstseins genügen.

Deutlich wendet sich Huber gegen alle Tendenzen, so etwas wie
einen menschlichen. Wesenskem anzunehmen, dem die Potenz der
freien Entscheidung zugesprochen werden könnte. Der «Ort des

Freiseins» (S. 378ff.) ist die Handlung selbst: «Freiheit ist kein
Zustand, sondern das Ereignis ihrer jeweiligen Verwirklichung in
konkreten Handlungen. » (S. 379) Und die eigentliche Ursituation des

Menschen, nämlich die praktische Situation des allem Denken
zuvorgehenden Handelns wird so artikuliert: «Was wir als <Situation> und
<handelnde Person> vielleicht zu trennen versucht sind, bildet also
eine ganzheitliche Konstellation, worin beide durch Antezedentien
aufs engste miteinander verflochten sind.» (S. 381) Gerade die nicht

361



durchgängige Bestimmtheit der Situation hält dem Menschen konstant
seinen Handlungsspielraum offen, fordert die Wahrheit heraus und
kann auch Anlass zur existentiellen Verfehlung sein. In der onto-
logischen und kommunikativen Offenheit der Subjekte ist auch der
tiefere Sinn der Demokratie begründet.

Die letzten Seiten dieses Werkes sind der «Grossen Freiheit» (S.

390ff.) gewidmet, wobei die Freiheitsproblematik im Horizont der
philosophischen Mystik ihrer grössten Bewusstheit zugeführt wird.
Grundgedanke bleibt die «Selbstverwirklichung durch Selbstüberwindung

in der mitmenschlichen Beziehung» (S. 391), doch wird in
der Verschmelzung von Nirvana und Samsara - wie sie bei Nagarjuna
und Bodhidharma vollzogen wird - die Synthese von grösster
Weltdistanz und Weltnähe im Hier und Jetzt gesehen. «Die Berührung mit
dem Absoluten schafft die befreiende Distanz zur Welt, die den
Menschen am ehesten befähigt, in dieser Welt vernunftbestimmt zu
handeln und so mit den anderen zusammen Höchstmass an konkreter
Freiheit zu verwirklichen.» (S. 393) Der korrelative Zusammenhang
von Freiheit und damit der praktischen Vernunft mit dem
konsequenten Absolutheitsdenken wird in diesen letzten Partien
deutlich. Die Erfahrung des Denkens im Denken des Absoluten ist
umso klarer, je rigoroser die Transzendenz des Absoluten erfasst wird.

Gerhard Huber hat sich mit seinem systematischen Umriss der
ursprünglichen Herausforderung der Philosophie, das Ganze zu
denken, durch eine Tradition und Zeitbewusstsein vereinende
Anstrengung gestellt und sie vermittels eines durchgehenden Gedankens,
des Eidetischen, bestanden. Sicher sind viele Einzelanalysen bei der
endgütligen Ausarbeitung und Formulierung weggefallen - wie auch
der Rezensent sich auf weniges beschränken muss, wenn es um das

Ganze einer philosophischen Systematik geht. Nachdenklich muss
stimmen, dass nach über 2000 Jahren Piatons Gedanken (und vor
allem : Fragen) noch immer Schätze an Ungedachtem zutage fördern
können. Da dieses Werk dem platonischen Denken verpflichtet ist,
fragt es zurück in einen Anfang, der vielleicht noch gar nicht gesichtet
wurde.

362


	Die Wiederentdeckung des Eidetischen : zu Gerhard Hubers Philosophie der Gegenwärtigkeit

