
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
G. Bien / Th. Gil / J. Wilke (Hrsg.) : « Natur» im Umbruch. Zur Diskussion des

Naturbegriffs in Philosophie, Naturwissenschaft und Kunsttheorie, Stuttgart-Bad
Cannstatt (frommann-holzboog) 1994 (P. Burger). — Rafael Ferber: Philosophische

Grundbegriffe. Eine Einführung, 2., durchgesehene Auflage, München (C.H.
Beck) 1994 (A. U. Sommer). — Walter Ch. Zimmerli / Mike Sandbothe (Hrsg.):
Klassiker der modernen Zeitphilosophie, Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 1993 (P. Burger). — Le dépassement de soi dans la pensée philosophique,

Neuchâtel, La Baconnière, 1994 (Y. Page). — André Robinet: Aux sources
de l'esprit cartésien, Paris, Vrin, 1996 (B. Baertschi). — Michael Esfeld : Mechanismus

und Subjektivität in der Philosophie von Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad
Cannstatt (frommann-holzboog) 1995 (E. Angehrn). — Alessandro Delco: Le
metamorfosi della sostanza in Leibniz. Momenti di una teoria, Prefazione di Vit-
torio Mathieu, Franco Angeli, Milano 1994 (R. Cristin). — Karen Gloy : Das
Verständnis der Natur, München (C. H. Beck). Bd. 1 : Die Geschichte des
wissenschaftlichen Denkens, 1995 ; Bd. 2 : Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens,
1996 (A. Cremonini). — Alessandro Delcö : Morfologie. Cinque studi su Michel
Serres, Milano, FrancoAngeli, 1995 (G. Polizzi).

G. Bien / Th. Gil / J. Wilke (Hrsg.): «Natur» im Umbruch. Zur Diskussion
des Naturbegriffs in Philosophie, Naturwissenschaft und Kunsttheorie,
Stuttgart-Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 1994 (problemata 127).

Vor dem Hintergrund der durch (i) die vom Menschen selbst gemachte,
ökologische Bedrohung und (ii) die neuen, auf den wahrnehmbaren Mesokosmos
focussierten, dynamischen Theorien der Selbstorganisation entstandenen Krise
der seit der Neuzeit dominierenden mechanizistischen, physikalistisch-reduktio-
nistischen und technomorphen Naturauffassung mit der ihr eigenen Weise der
Naturerkenntnis sehen die Herausgeber einen Reflexionsbedarf hinsichtlich unserer

Begriffe und Konzeptionen von Natur. Mit den im Band enthaltenen Beiträgen
des gleichnamigen interdisziplinären Stuttgarter Kolloquiums (Mai 1991) sollen
wichtige, fachübergreifende Tendenzen und Trends in dieser Arbeit an einem
neuartigen Naturverständnis der weiteren philosophischen und naturwissenschaftlichen

Diskussion' zugänglich gemacht werden.
Die naturwissenschaftlichen Beiträge spiegeln die Vielfalt der jüngeren

Entwicklung wider. Während die Synergetik mit universalistischen Ansprüchen als
die wissenschaftliche Lösungsstrategie für naturphilosophische Probleme wie z.
B. <Reduktionismus - Holismus> (Reiner/ Weidlich) resp. für das Erreichen des
alten Ziels einer Einheit von Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften (Haken/
Wischert/Wunderlin) propagiert wird, geht der Evolutionstheoretiker Kuli, einem
eher konservativem Ansatz folgend, den Möglichkeiten und Grenzen nach, die
Kulturevolution (z. B. der Sprache) durch Analogiebildungen vom biologischen
Evolutionsverständnis her zu konzeptualisieren. W. F. Gutmann/Edlinger ihrerseits

unterziehen das Darwinsche Evolutionskonzept einer radikalen Kritik und
lassen auch das Selbstorganisationskonzept dessen Abstraktheit und dessen phy-

363



sikalistischem Paradigma wegen nicht gelten. Evolution gelte es als Binnendifferenzierung

einer im wesentlichen organismisch verfaßten Biosphäre zu verstehen.
Auf eine Neuorientierung zielen schließlich auch die Arbeiten zur fraktalen
Geometrie : Ist Fankhauser an einer Operationalisierung der fraktalen Geometrie für
die Belange der Morphologie interessiert, hat Cramer eine Umkehrung eines der
Grundpfeiler des wissenschaftlichen Selbstverständnisses der Moderne vor
Augen, möchte er doch Schönheit nicht länger dem ästhetischen Empfinden des
Menschen, sondern der Natur selbst zuordnen.

Bedauerlicherweise setzen sich die philosophischen Beiträge höchstens indirekt

mit den durch diese Vorschläge aufgeworfenen Problemfeldern resp. mit
deren Legitimationsstrategien (so z. B. deren auffällige Berufung auf <Wahrneh-
mung>) auseinander. Neben Untersuchungen zum Verhältnis von Natur(produkt)
und Technik (Artefakt) (Zoglauer) und zu epistemologischen Aspekten
(Kornwachs ; Weingarten/ M. Gutmann), finden sich weiter eine kritische
Auseinandersetzung mit dem häufig in Umweltfragen als Handlungsorientierung
zugrundegelegten ökologisch-technokratischen Naturalismus (Gil), ein Thesenpapier

Janichs zum Charakter von Physik und Biologie, in dem bestritten wird, daß
die Natur Gegenstand jener Wissenschaften sei, sowie ein dem Band vorangestellter

Beitrag Schäfers mit der Position, daß die großen Naturparadigmen
<kosmische Ordnung>, <mechanische Uhr> und neuerdings das ökologische
Naturverständnis keine naturwissenschaftlichen Erkenntnisse darstellen, sondern
Projektionen des jeweiligen Selbstverständnisses des Menschen sind.

Kunst- und architekturhistorische Arbeiten runden den informativen und gut
konzipierten Band ab. Die naturphilosophisch interessierte Leserin sollte freilich
nicht übersehen, daß der Band in erster Linie überblicksmäßig Material bietet,
und nicht mit der falschen Erwartung an die Lektüre herangehen, ausgearbeitete,
philosophisch fundierte Konzepte einer nicht-reduktionistischen Naturauffassung
zu finden. Paul Burger (Basel)

Rafael Ferber: Philosophische Grundbegriffe. Eine Einführung, 2.,
durchgesehene Auflage, München (C.H. Beck) 1994, 184 Seiten.

Zu den vornehmsten Aufgaben der Philosophietreibenden gehört es, in ihr
Treiben einzuführen. Dass dies nicht in Form trocken-pedantischer Belehrung
über historisch-systematische Grundlagen geschehen muss, beweist Ferber in
seinem Buch, das weniger « die » Philosophie vermitteln, als vielmehr zum Philosophieren

anleiten will. Ferber verfolgt eine in bestem Sinne maieutische Absicht,
ohne dabei jene Antworten auf die gestellten Fundamentalfragen ausser acht zu
lassen, die die Tradition anbietet.

Sechs Grundbegriffe sind die Stationen auf Ferbers Gang durch die Gefilde
des abendländischen Denkens : zunächst die Philosophie selbst, sodann die Sprache,

die Erkenntnis, die Wahrheit, das Sein und schliesslich das Gute. Dass
Piatons Höhlengleichnis bereits die ersten Schritte bestimmt (und sich von ihm her
hohe Anforderungen an die Philosophie stellen), täuscht nicht über Ferbers
<analytischen> Zugang zur «Sache» hinweg. Vor dem Kapitel über Erkenntnis
steht folgerichtig dasjenige über Sprache. Die im Vorwort beschworene
Verpflichtung Piaton gegenüber drückt sich so vornehmlich in der Metaphorik aus,
die eine Approximation an die Wahrheit, ja gar philosophischen Fortschritt in der
« Ausarbeitung und Verfeinerung von Fragestellungen» (S. 16) suggeriert. Szien-

364



tistisch wird Ferbers Philosophiekonzeption dabei freilich nicht ; Philosophie als
letztlich nie Erreich- und Besitzbares erhält wie die Erkenntnis, die Wahrheit und
das Gute Idealcharakter. Bereits die Ausführungen über Sprechhandlungen und
Bedeutung machen die zentrale Rolle deutlich, die Ferber der Uebereinkunft, der
(institutionalisierten) Konvention innerhalb einer (Sprach-) Gemeinschaft zuweist.
Besonders wichtig wird sie in den Abschnitten über Wahrheit und Ethik. Bei der
Frage nach Erkenntnis findet der Leser dann auch ausgiebige Erörterungen der
deduktiven und induktiven Schlussverfahren, um schliesslich bei den Axiomen
darüber unterrichtet zu werden, dass sie weder am Ideenhimmel geschaut noch
induktiv erschlossen würden, sondern sie auf allgemeiner Akzeptanz beruhten.
Man mag sich übrigens darüber wundern, mit welcher Selbstverständlichkeit der
Vernunftbegriff schon im Erkenntniskapitel verwendet wird, ohne dass er eigentlich

eingeführt worden wäre.
Um originelle Ansätze ist Ferber z.B. im Wahrheitskapitel nicht verlegen, wo

er die Korrespondenztheorie zunächst der Kritik unterzieht, um sie schliesslich -
nachdem sich Alternativen als ungenügend erwiesen haben - zu rehabilitieren,
unter Verabschiedung des naiven erkenntnistheoretischen Realismus allerdings.
An dessen Stelle tritt ein «hypothetischer Realismus», für den eine Tatsache das

ist, was uns erscheint und nicht, was <an sich> und von unserer Wahrnehmung
unabhängig ist. Wahrheit als Übereinstimmung der Propositionen mit einer
Wirklichkeit an sich lässt Ferber schliesslich nur als Ideal gelten, dem wir uns allenfalls

annähern könnten. Der hypothetische Realismus mit seinem impliziten
Postulat einer Wirklichkeit <für uns> dürfte kaum um Konzessionen an eine
Konsenstheorie der Wahrheit herumkommen, deren Habermassche Variante auch
skizziert wird.

Ferbers Voranschreiten auf dem maieutischen Weg ist mithin in doppeltem
Sinne dialektisch, stellt er zum einen doch eine Minimal- oder Traditionaldefini-
tion z.B. der Wahrheit an den Anfang, um dann zu zeigen, was sich dagegen
einwenden lässt, und dass eine explizite Definition philosophischer Grundbegriffe
meist nicht möglich ist. Auf These und Antithese folgt sodann eine Restitution
beider in einer Synthese, die den Widersprüchen ebenso wie den axiomatischen
Schwierigkeiten Rechnung tragen soll. Dialektisch ist zum andern Ferbers
literarische Technik, mit der er die Leser bei der Stange, das heisst bei der Lektüre hält,
weil er als Geburtshelfer dem Leser niemals voraus und deswegen lehrerhaft zu
sein scheint. Die unmittelbar inszenierte Entwicklung der Gedanken provoziert
die Mitreisenden zum Widerspruch und lässt sie manchmal grimmige Bemerkungen

an den Rand schreiben, die dann schon auf der nächsten Seite durch das
argumentative Fortschreiten überholt werden. So mutet der Reiseführer uns bei der
Behandlung des Guten zunächst den steinigen Umweg über die Metaethik zu -
was uns nur gut bekommt, wenn wir uns mit der perspektivistisch abgeschwächten,

deontologischen Ethik vertraut machen wollen, die mit ihm zusammen zu
entwickeln er uns einlädt. Dabei werden die jeweiligen Moralen nicht aus ihrer
historisch-institutionellen Bedingtheit entlassen; zugleich aber wird auf das
Postulat der Verallgemeinerbarkeit der ethischen Maxime gedrängt, damit die
praktische Vernunft nicht in einen Selbstwiderspruch gerate. Der Utilitarismus muss
dabei einige Federn lassen.

Als Wegbegleiter stimmt man Ferber am Ende gerne zu : « Auch wenn wir die
Sonne selber noch nicht sahen, so haben wir uns doch ein wenig aus der Höhle
herausgearbeitet. Hier wollen wir uns etwas ausruhen vom Wege, bevor wir wei-

365



tergehen» (S. 167). Vielleicht bricht auch am Rastplatz, wo wir das Gelesene

kontemplativ wiedererwägen, das Sonnenlicht durch die Wolken.
Andreas Urs Sommer (Basel)

Walter Ch. Zimmerli / Mike Sandbothe (Hrsg.): Klassiker der modernen
Zeitphilosophie, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 1993.

Der Reader mit seinen dreizehn, nach den Leitthemen Zeiterfahrung und
Zeitsprache, Zeitpfeil der Natur sowie Zeit und Zeitlichkeit gegliederten Texten der
philosophischen Zeitdiskussion des 20. Jahrhunderts soll den Herausgebern
zufolge dazu dienen, einen auch für Nicht-Fachphilosophen brauchbaren
«Werkzeugkasten» für die in der Formierung der neuen Wissenschaft der Chrono
Science bisher ausgebliebene methodische Reflexion auf die zugrundeliegenden
zeitphilosophischen und zeitpsychologischen Denktraditionen bereitzustellen.
Eine derartige Reflexion vermöge nicht nur weiterführende Dimensionen der
Zeitproblematik aufzuzeigen, sie sei vor dem Hintergrund (i) des bedeutsamen
Beitrags der Chrono Science zum « beschleunigenden Prozeß der Technologisie-
rung von Wissenschaft und Lebenswelt», (ii) des immer noch virulenten
Zeit-Paradoxons in den modernen Grundlagenwissenschaften (irreversible versus reversible

Zeit) und (iii) des nach wie vor bestehenden Auseinanderfallens von
logischanalytischer, physikalisch-naturphilosophischer und lebensweltlich-existenzieller
Zeitforschung geradezu geboten (10-15).

Der gestellten Aufgabe entsprechend orientiert sich die Auswahl der Texte an
der Oppositionsstellung <objektive Zeit der Natur> versus erfahrene Zeit des für
uns> und deren möglichen wechselseitigen Abhängigkeiten. Die erste Gruppe
Zeiterfahrung und Zeitsprache enthält z. T. erstmalig ins Deutsche übersetzte
Texte zum Verhältnis zwischen objektiver und subjektiver, erfahrener Zeit
(Analyse der Strukturen <früher-später> und <vergangen-gegenwärtig-zukünftig>
und ihren Objektivitätsansprüchen) von James, McTaggart, Russell und Smart
sowie eine Verteidigungsschrift Dummetts zu McTaggarts Nichtrealitätsbeweis.
Die zweite Gruppe mit Texten von Boltzmann, Eddington, Popper und Prigogine
soll eine wichtige Wende in der modernen Zeitdiskussion dokumentieren, haben
doch die Naturwissenschaften selbst, der starken Stellung des Entropiekonzepts
wegen, aufgehört, den Zeitpfeil als bloß mentales Phänomen zu dequalifizieren.
Die Botschaft des dritten Teils mit Texten von Heidegger, Bergson, Derrida und
Gadamer schließlich lautet, daß es für den Menschen über die Naturzeit und ihrer
Fundierungsprobleme hinaus eine qualitative Dimension der Zeitfrage gibt,
diejenige eines sinnvollen und erfüllten Lebens, die nicht genuin naturwissenschaftlichen

Zugangsweisen offen steht.
Die Auswahl der Texte ist der Baukastenintention angemessen und spiegelt die

Vielfalt in der Zeitdiskussion wider. Sowohl für die geforderte Reflexion als auch
für philosophische Lehrveranstaltungen wird man aber nicht umhin kommen,
weitere Texte zur Füllung von Lücken heranzuziehen. Vor allem der 2. Abschnitt
ist unbefriedigend, da nur Texte berücksichtigt sind, die den Zeitpfeil von der
Entropie her konzipieren, obwohl, methodisch gesehen, für die Formulierung
einer empirischen Regularität wie der Entropie schon eine Zeitrichtung zugrundegelegt

sein muß. Unberücksichtigt bleiben ferner modallogisch operierende Beiträge
zur tensed theory of time (z.B. Prior) resp. deren Antipoden. Weiter fehlt ein Beitrag

zu Fundierungsproblemen der Zeitmessung (z. B. Reichenbach, Janich).

366



Nicht in den Blick kommt schließlich auch die Frage, ob die in der Chrono
Sc/ence-Diskussion so beliebten Sätze wie « Die Zeit ist F » oder « Die Zeit ist
non-F » überhaupt sinnvoll sind resp. ob das von den Herausgebern festgestellte
Zeit-Paradoxon nicht womöglich Resultat davon ist, daß übersehen wird, daß Zeit
gar kein (normaler) singulärer Term, sondern ein Familienterm ist, dessen präzise
Bedeutung nur relativ zu Kontexten (Systemen) exponiert werden kann.

Paul Burger (Basel)

Le dépassement de soi dans la pensée philosophique, Neuchâtel, La
Baconnière, 1994.

Les éditions de la Baconnière publient sous ce titre les actes d'un colloque
organisé pour fêter les soixante-dix ans du regretté Fernand Brunner. Cet ouvrage,
qui réunit les contributions diverses d'amis et d'anciens élèves rassemblés à cette
occasion, constitue un vivant témoignage du rayonnement de sa pensée et de sa

personnalité. Il contient en complément une bibliographie complète des travaux
du philosophe disparu qui sera précieuse pour toutes les intelligences éprises de
culture philosophique.

Dans le cadre du thème du dépassement de soi dans la pensée philosophique,
Ruedi Imbach propose une réflexion sur la conception thomasienne de la vie
active et de la vie contemplative. Si cette conception s'enracine dans toute une
tradition de théologie biblique couronnée par Grégoire le Grand, elle trouve sa

source philosophique proprement dite dans l'oeuvre d'Aristote, et principalement
dans l'Ethique à Nicomaque. Bien que le Stagirite proclame avec netteté la
prééminence de la vie contemplative sur la vie active dans sa philosophie
humaine, on n'échapperait pas, selon l'auteur, à une importante «tension, interne
à la pensée aristotélicienne, entre un idéal philosophique contemplatif et la vie
proprement humaine dans la cité ». Saint Thomas, toujours fidèle aux principes de
la philosophie d'Aristote qu'il ne cesse d'expliciter, affirme de son côté que
l'ultime et parfaite béatitude de l'homme ne peut consister que dans l'activité
contemplative. Il faut ajouter cependant que pour Thomas « la vie active selon
laquelle on livre aux autres, par la prédication et l'enseignement, ce qu'on a

contemplé, est plus parfaite que la vie exclusivement contemplative, puisqu'une
telle vie présuppose l'abondance de la contemplation». C'est bien au maître de

philosophie qu'aura été toute sa vie Fernand Brunner que l'auteur, en citant ce
texte, entend rendre un ultime hommage.

Laissant de côté l'opposition traditionnelle de la philosophie et de la mystique,
Alain de Libera relève, dans sa contribution intitulée « Sérénité et détachement
chez maître Eckhart», que deux termes sont considérés comme désignant le
dépassement de soi chez les philosophes et les théologiens allemands des XIIIe et
XIVe siècles : Gelassenheit et Abgeschiedenheit. Y a-t-il un lien entre ces deux
modes du dépassement de soi? Au terme d'un passionnant itinéraire, l'auteur
parvient à la conclusion qu'il y aurait une remarquable continuité d'inspiration
dans la pensée du maître de Cologne qui, quels que soient les termes utilisés, ne
cesserait d'enseigner « le dépassement de toutes choses dans le néant vers l'altière
et noble soumission à l'Unique nécessaire, Dieu » et que toujours «l'homme doit
s'efforcer de se rendre accessible à l'influx divin» en se libérant de toutes les
créatures. Ainsi, qu'il s'agisse de la Gelassenheit ou de TAbgeschiedenheit, on se

trouverait de fait en présence d'un effort pathétique du grand théologien allemand

367



pour acclimater les notions dionysiennes d'ekstasis et à'aphairesis au contexte
spirituel de son temps.

Avec Michel Hulin, c'est l'apport de la doctrine indienne classique du
Samkhya au thème du dépassement de soi qui est envisagé. Si l'on s'en tient à la
pure pensée théorique, on se trouve confronté ici à une sorte de dualisme entre
une Nature matérielle primordiale, dont le corps humain fait partie, qui se déploie
et se manifeste dans l'interaction éphémère et multiforme des phénomènes, y
compris de ceux qui sont couramment considérés comme relevant de la vie
mentale, et un pur Esprit, sorte de monade incatégorisable « dont la présence au
monde doit être présumée pour que l'ensemble de la manifestation ne sombre pas
dans la nuit de l'inconscience» et que l'auteur, reprenant pour son compte
l'expression de G. Ryle, n'hésite pas à qualifier de « ghost in the machine». Pour
vérifier pratiquement l'existence de tels principes, nous n'aurions d'autres
ressources que de nous livrer à certains types d'exercices spirituels dont le but
dernier serait de parvenir à une nette discrimination de l'Esprit et de la Nature.
Grâce à une véritable méthode de détachement spirituel, le sage, déchirant le voile
trompeur de la « nescience », ou méconnaissance de soi, et franchissant le seuil de
toute souffrance liée à l'immersion passive dans les processus naturels, deviendrait

alors, selon cette antique doctrine indienne, ce qu'il est dès l'origine en tant
qu'esprit : «libre, pur, immortel, autosuffisant, parfait... ».

En se demandant « De quel sujet parlerai-je », Jules Vuillemin trouve un
excellent prétexte pour tenter de pénétrer dans les arcanes de nos processus de
décision. L'expression fluctuatio animi désignait chez les classiques la phase
d'hésitation qui précède habituellement telle ou telle décision effective: c'est cet
état de flottement de la pensée que notre auteur se propose, dans un premier
temps, de décrire. Son aire d'investigation propre est le champ fini des possibles
qu'il faut obligatoirement considérer pour que prenne figure le personnage qui se

révélera à travers l'action, en d'autres termes à travers la phase de réalisation
concrète dans laquelle la décision le précipite. Conformément à une conception
cartésiano-leibnizienne de l'acte libre, la décision rationnelle est objectivement la
meilleure du fait qu'elle semble reposer sur le calcul infaillible d'un ensemble de

paramètres mesurables et univoquement comparables qui finit toujours par livrer
le possible le plus adéquat. Un tel calcul ne peut cependant éliminer une marge
d'incertitude due aux circonstances imprévisibles qui introduisent dans toute
décision rationnelle humaine un inévitable quotient de probabilité. C'est toutefois
du côté du sujet libre qu'il faut chercher, selon l'auteur, la raison dernière de la
fluctuatio animi : aucun examen comparatif, si subtil soit-il, des possibles en
présence, ne peut en effet évacuer cette part obscure du moi qui pèserait de tout
son poids d'irrationalité au moment d'élire les possibles à réaliser hic et nunc.

Dans son essai intitulé «Economie et dépassement de soi», Gilbert Boss
oppose pour sa part deux types fondamentaux d'éthique. L'une, d'inspiradon
« militariste », débusque impitoyablement tout ce qui pourrait ressembler à une
attitude généreuse et désintéressée, ramenant froidement tout « idéalisme moral »
à la source véritable de toute valeur : l'égoïsme originaire ou naturel du sujet
postulé comme référence absolue et indépassable. L'autre, reconnaissant sans la
critiquer cette référence première, accorde toutefois au sujet libre la capacité de
s'en affranchir par la vertu d'actes héroïques ou sous la mouvance d'une grâce
exceptionnelle. En entreprenant de récuser le postulat de l'égoïsme principiel du
sujet humain, prémisse commune aux deux types de morale évoqués, l'auteur se

368



donne les moyens de les renvoyer dos à dos comme deux extrêmes contraires
participant du même genre d'erreur. Non seulement ce regard désabusé porté sur
l'agent libre semble ignorer certains types d'inclinations toutes orientées vers
l'autre ou toutes polarisées par des valeurs oblatives, mais surtout il repose, selon

G.B., sur «un certain mode abstrait de pensée», qui concevrait la substance
individuelle comme une monade close alors qu'une analyse attentive du réel
expérimenté en révélerait au contraire l'essentielle ouverture aux autres. Le vrai
problème ne serait donc pas celui d'un impossible dépassement de soi mais bien
celui d'un enfermement en soi fondé sur une frileuse et fallacieuse idéologie du
sujet soi-disant naturellement égoïste. Vivre humainement, c'est donner libre
essor aux diverses formes de dépassement de soi qui prennent justement source
dans nos inclinations naturelles.

Enfin et pour clore, Gerhard Seel, ne reculant pas devant le paradoxe, engage
une méditation métaphysique dont l'ambition sera de «montrer que le dépassement

de soi propre à un être fini peut l'emporter sur le repos en soi d'un ens
perfectissimum ». Nous ne le suivrons pas dans les méandres de son argumentation,

mais nous nous plairons à imaginer, en empruntant ses voies, des dieux
lassés de leur plénitude d'être et de vie et contemplant avec un brin d'envie et de

nostalgie, du haut de leur inamovible perfection, le cours fécond et toujours
imprévisible de l'histoire des hommes.

En présentant trop brièvement ces diverses conférences, nous nous sommes
délibérément abstenus de toute critique. Nous laissons par ailleurs au lecteur le
soin de découvrir par lui-même les paroles conclusives de Fernand Brunner qui,
on le comprendra, prennent désormais toute la valeur d'un testament spirituel.
Disons simplement qu'elles témoignent de cette amitié dans la recherche du vrai
désiré pour lui-même, de cette noblesse de cœur sans laquelle toute philosophie
est vaine. Yves Page (Genève)

André Robinet : Aux sources de l'esprit cartésien, Paris, Vrin, 1996, 316 p.
Comme le sous-titre de cet ouvrage le précise - « L'axe La Ramée-Descartes,

de la Dialectique de 1555 aux Regulae» -, André Robinet s'est attelé à dégager
les rapports, jusqu'ici largement inexplorés, de Pierre de la Ramée au jeune
Descartes. Les premiers chapitres (ou livres, car c'est ainsi qu'est divisé l'ouvrage)

de cette étude sont consacrés à une étude fouillée de la Dialectique, présentée
comme le manifeste philosophique de la Pléiade, tant dans sa structure que dans

son contexte (ses sources et les réactions qu'elle a suscitées). Les derniers
chapitres étudient directement l'influence de Ramus sur les Regulae, après un
détour par l'examen de leur environnement intellectuel (notamment Beeckman,
Mersenne, Eustache de Saint-Paul et Gassendi).

Avant Descartes, Ramus marque son indépendance par rapport à la scolastique
en publiant son ouvrage en français ; par son titre d'ailleurs, il. s'oppose aux
Logiques d'inspiration péripatéticienne. Il a pour dessein d'exposer la méthode,
voie de la raison universelle, qui comporte deux parties, invention et jugement.
L'auteur les détaille dans leur multiples articulations, en montrant à de nombreuses

reprises ce qui les rapproche ou les éloigne des logiques aristotéliciennes (la
différence la plus palpable étant sans doute que la Dialectique procède toujours
par division de paires). Relevons encore que c'est la première fois que le terme de

369



'méthode' est employé dans le cadre de la dialectique, et la détermination de son
sens précis dans ce domaine sera l'objet de bien des débats que l'ouvrage retrace.

Les Regulae de Descartes sont aussi un écrit anti-aristotélicien; Robinet y voit
d'ailleurs l'influence et la trace de la lecture non seulement de La Ramée, mais
aussi de Gassendi. Du point de vue doctrinal, qui bien sûr est le plus important,
l'auteur montre très précisément l'influence des concepts élaborés par les dialecticiens

dans la formulation des différentes Règles, ainsi que les traces de la
présence des débats d'alors. On y voit s'élaborer bien des notions dont certaines, plus
tard, joueront encore dans le système cartésien de la maturité un rôle important ;

telle celle de « natures simples ».
On connaît aussi l'importance que les mathématiques prennent à cette époque;

c'est pourquoi on est encore heureux de lire plusieurs chapitres sur les relations de

la dialectique et des Regulae à cette science.
La conclusion de l'auteur est qu'il y a là tout un aspect de l'esprit du cartésianisme

qui a été trop longtemps laissé de côté, sous prétexte que, dès le Discours
de la méthode, ce qui précédait n'importait plus au système. Mais l'axe La
Ramée-Descartes, dûment mis à jour, jette une lumière éclairante sur la
philosophie nouvelle et sa genèse : la Renaissance annonce déjà bien des aspects de la
méthode qui s'imposera avec Descartes. Si nous l'ignorions encore, l'ouvrage
d'André Robinet ne nous donne plus aucune excuse pour continuer à le faire

Bernard Baertschi (Genève)

Michael Esfeld : Mechanismus und Subjektivität in der Philosophie von
Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 1995

Das mit vielen Deutungen geteilte Anliegen, «Hobbes' Theorie von ihrem
Anspruch aus zu interpretieren» (286), erfüllt die von M. Esfeld vorgelegte
Monographie in beeindruckender Weise. Zum besonderen Kennzeichen jenes
Anspruchs gehört die Kohärenz des philosophischen Systems : Obwohl Hobbes
vor allem als Klassiker der politischen Philosophie rezipiert worden ist, versteht
sich seine Politik als Teil eines umfassenden Systems, innerhalb dessen sie
namentlich auf Prämissen der Anthropologie, der Metaphysik und Erkenntnistheorie

aufbaut. Die vorliegende Untersuchung ist ein eingehender analytischer
Kommentar des Gesamtwerks, der dessen Teile und argumentative Schritte
rekonstruiert und auf ihre Konsistenz hin überprüft. Er beruht auf einer
umfassenden Textkenntnis und entfaltet sich in durchgehender Auseinandersetzung
mit der Sekundärliteratur. Die Theorie von Hobbes wird in einem zweifachen
historischen Kontext beleuchtet. Einerseits bildet die von Hobbes selber
betriebene kritische Distanzierung von der klassischen Metaphysik einen
durchgehenden Leitfaden, zum anderen situiert Esfeld Hobbes' Theorie im historischen
Umfeld der frühen Neuzeit (Descartes, Spinoza) ; beides trägt wesentlich zur
Profilierung der dargestellten Theorie bei.

Vor allem die umfassende und radikale Abkehr von der aristotelischen
Philosophie wird als tragendes Scharnier herausgestellt. Ihr zentraler Stellenwert
ergibt sich daraus, dass sie die basalsten ontologischen Grundlagen betrifft und
über diese das Mensch- und Politikverständnis prägt. Differenziert arbeitet E.
sowohl die grundlegende Revision des aristotelischen Essentialismus (die
Reduktion der Substanz auf den Körper, die Degradierung der Essenz zu einem
Akzidens, die Ersetzung der Substanzontologie durch eine Relations- bzw.

370



Funktionslogik) wie die Ablösung des teleologischen durch ein mechanistisches
Ordnungsverständnis heraus. Bedeutsam ist die Transformation der metaphysischen

Grundlagen namentlich im Blick auf die Anthropologie, in der E. den

Ausgangspunkt und das eigentliche Zentrum der Philosophie von Hobbes sieht
(88). Auch wenn die Hinorientierung des ontologischen Paradigmenwechsels auf
diesen Fokus nicht unbedingt überzeugen muss, ist der von E. aufgezeigte
Zusammenhang, der zur Herausbildung des neuzeitlichen Subjektverständnisses
führt, von Interesse. Danach liegt die entscheidende Weichenstellung nicht in den

von anderen Autoren betonten Figuren der Selbsterhaltung und der Reflexion,
sondern im Subjektstatus, der mit der - spezifisch neuzeitlichen - Subjekt-
Objekt-Spaltung einhergeht (296) : Weil die Welt nicht mehr teleologisch geordnet

ist und als solche dem Menschen einen übergreifenden Orientierungsrahmen
bietet, wird sie ihm zum Gegenstand, dem er als Subjekt gegenübertritt ; das neue
Verständnis des Menschen ist eines, das indirekt aus dem neuen mechanistischen
Ordnungskonzept resultiert. Nicht die Erstarkung des Subjekts, sondern die Ent-
teleologisierung der Welt wird zum treibenden Faktor für die genuin neuzeitliche
Subjekt-Objekt-Spaltung. Demgegenüber ist eine andere spezifische Komponente
dieses Subjektbegriffs: der den Naturzustand wie das Staatsvertragskonzept
prägende Individualismus, nach E. nicht mehr von den ontologisch-methodischen
Grundlagen her einsichtig zu machen, sondern als eigenständiger Ausdruck eines

originär neuzeitlichen Menschbildes zu verstehen. Die innere Unendlichkeit des

Strebens, die Hobbes plastisch im Phänomen des Machtstrebens beschreibt und
der in sich erfüllten Wesensverwirklichung kontrastiert, versteht E. nicht nur von
ihrer negativen Seite - als Selbstverfehlung oder Fortführung der antiken Pleo-
nexie im bürgerlichen Besitzstreben -, sondern als Bekräftigung eines affirmativen

Selbstverhältnisses, für welches die Momente der Selbstbestätigung und des
Betrachtens der eigenen Macht konstitutiv sind (272ff.) und das in der
gesteigerten Reflexivität ein « geistspezifisches Glück » realisiert (280). Vielleicht
würde die Ausleuchtung des Hobbes'sehen Menschbildes noch an Tiefenschärfe
gewinnen, wenn sie auch die in der Literatur in diesem Kontext verschiedentlich
entwickelten zeit- und gesellschaftskritischen Interpretamente in sich aufnähme.

Mit einem kritischen Vorbehalt versieht die Untersuchung demgegenüber
Hobbes Legitimation des absoluten Staats. Offenkundig könnte auch ein System
der Gewaltenteilung dem Bürgerkrieg Einhalt gebieten. Den Grund für Hobbes'
Entscheidung sieht E. in dessen erkenntnistheoretischem Skeptizismus : Die
private Vernunft, die den einzelnen allein zugebilligt wird, soll nicht zur
Transzendierung der je beschränkten Perspektive, zu der vom liberalen Staat

vorausgesetzten allgemeinen Vernünftigkeit in der Lage sein. Die Frage drängt
sich auf, ob nicht auch im Binnenraum eines subjektiv-zweckrationalen Kalküls
die Vorteile einer anderen Staatskonstitution einsichtig zu machen wären (und,
vorgängig noch, ob in der Tat die theoretischen Kompetenzen der Individuen das

ausschlaggebende Motiv für die bestimmte Staatskonzeption bilden). Unabhängig
davon bleibt festzuhalten, dass die vorliegende Untersuchung eine kompetente
und ungewöhnlich perspektivenreiche Darstellung der Hobbes'sehen Philosophie
bietet, die namentlich den im Titel genannten Zusammenhang in aufschlussreicher

Weise analysiert und als Grundlage des Hobbes'schen Denkens einsichtig
macht. Emil Angehrn (Basel)

371



Alessandro Delcà : Le metamorfosi délia sostanza in Leibniz. Momenti di
una teoria, Prefazione di Vittorio Mathieu, Franco Angeli, Milano 1994, p. 118.

« Cio che non agisce, non mérita il nome di sostanza », scrive Leibniz nella
Teodicea. Scegliendo questa frase come exergo del suo studio sulla nozione di
sostanza in Leibniz, Alessandro Delcè insiste fin dall'inizio sia su un tratto
fondamentale délia concezione leibniziana délia sostanza, sia su una struttura ricorrente
nella sua impostazione di lettura. Implicitamente, dice cioè che Leibniz non
concepisce la sostanza come stabilità inerte, né come sussistenza in sé, ma corne
« azione». Da questo punto di vista, il lavoro di Delcö mostra - attraverso l'analisi
di un ben determinate tratto del pensiero leibniziano, del percorso cioè che va dal
Discorso di metafisica alla Monadologia - un duplice ordine di movimento : da un
lato quello intrinseco alla nozione leibniziana di sostanza individuale, daU'altro
lato quello a cui, sotto forma di continue modificazioni, Leibniz sottone la propria
dottrina délia sostanza composta. Ecco perché si parla di « metamorfosi délia
sostanza ».

Il Discorso di metafisica, che comunemente viene interpretato corne la prima
esposizione compléta délia fïlosofia leibniziana, viene invece letto specificamente
in questo lavoro corne la prima sistematizzazione délia teoria délia sostanza. La
sostanza individuale viene analizzata attraverso le sue relazioni con Dio e con il
mondo, per essere poi determinata corne il primo polo decisivo délia teoria délia
sostanza medesima.

Questa posizione interpretativa mi sembra del tutto adeguata all'intenzione
leibniziana, dal momento che emerge qui non solo l'intima connessione esisten-
ziale fra sostanza e individuo, ma anche quella più propriamente metafisica fra
sostanza e unità. Diceva infatti Leibniz, lasciando intravedere una sua grande
intuizione metafisica, che « ciö che non è un essere, non è un essere «. Ciè signi-
fica che l'unità è uno dei caratteri fondamentali délia sostanza, se non addirittura
la sua nota più importante ; nell'unità si rispecchiano sia Yessentia che Yexisten-
tia. Assegnando all'unità il ruolo di custode délia molteplicità dell'universo, il
pensiero monadologico si présenta da un lato come trasformazione délia categoria
centrale del neoplatonismo, daU'altro corne riforma délia teoria aristotelica délia
sostanza e, infine, corne tentativo di superare l'inerzia délia sostanza cartesiana;
si présenta insomma come la proposta originale di pensare il meccanicismo délia
nuova scienza in connessione con le esigenze délia metafisica tradizionale, e in
particolare con il postulate deU'armonia universale.

Le diversificazioni délia teoria leibniziana délia sostanza rappresentano un
esempio paradigmatico di questo difficile tentativo. Da un lato la sostanza è di
natura logica; daU'altro ha invece uno statute metafisico; da un lato risulta
dall'inerenza del predicate al soggetto ; daU'altro, dal rinvio délia monade a Dio.
Delco mostra con grande lucidité l'antinomia che sussiste in Leibniz tra l'affer-
mazione délia necessaria unità e unicità délia sostanza e il riconoscimento délia
pluralité dei corpi composti. Sostanza non è infatti soltanto la cosa pensante, ma
in un certo senso anche quella estesa ; sostanza non è solo la sostanza semplice,
ma anche quella composta. Questa è l'antinomia che l'autore vuole rilevare, e che
mette a fuoco attraverso l'analisi dello spostamento, o meglio dell'oscillazione
del pensiero leibniziano stesso. Due sono, a giudizio di Delcö, le implicazioni di
fondo che le versioni délia teoria leibniziana délia sostanza rivelano : la prima è
costituita da un progetto sistematico che « dall'individuazione logica délia
sostanza conduce, attraverso un'ininterrotta transizione di pensiero, al cuore délia

372



monadologia, lasciando in sospeso la questione dell'unità concreta dei com-
posti » ; la seconda svela invece un progetto che, « nato per recuperare al piano
metafisico l'insieme dei corpi, ruota intorno alla possibilità di fondare per via
analogica la realtà oggetdva, extramentale, delle sostanze composte » (p. 108).

Queste due implicazioni rappresentano due vie teoriche che Leibniz cerca di
percorrere fino in fondo per portare a coincidenza, ma che di fatto coesistono
problematicamente dentro il suo sistema filosofico. La teoria della sostanza si
articola - come s'è visto - in una dimensione logica e formale e in una dimensione
ontologica, vale a dire si snoda attraverso un rapporto tra una sfera metafisico-
astratta e una sfera ontologico-concreta. II fatto di situarsi al di là di qualsiasi
determinazione « ontico-oggettiva » consente alla sostanza leibniziana di risiedere
in una purezza astratta. Ma questa permanenza risulta insoddisfacente perché
limita la potenza (ovvero il dinamismo, la forza) della sostanza, che dunque deve
trovare la via della relazione, della comunicazione, del vincolo con l'ambito della
corporeità, dei corpi in quanto composti per eccellenza. La semplicità e la com-
pletezza della monade rischia pertanto di isolarla totalmente dal mondo fenome-
nico, mentre Leibniz vorrebbe proprio assegnarle un ruolo di attiva spontanéité
nell'ordine concreto degli organismi viventi. Ciö dà adito a una tensione estrema
che trova la sua soglia critica precisamente nello snodo descritto da Delcö. La
descrizione di questa tensione e dei tentativi volti a risolverla, che costituisce
appunto il contribute di ricerca di questo libra, viene sviluppata da Delcö non solo
in modo estremamente preciso, ma anche in una forma espositiva molto ricca e

stimolante, che spesso puö apparire sinuosa, che talvolta diventa necessariamente
tortuosa, ma mai barocca. Per un libra che affronta un argomento tanto awilup-
pato e frastagliato come il concetto leibniziano di sostanza, questo è senz'altro un
pregio non secondario. Renato Cristin (Trieste)

Karen Gloy : Das Verständnis der Natur, München (C. H. Beck). Bd. 1 : Die
Geschichte des wissenschaftlichen Denkens, 1995 ; Bd. 2 : Die Geschichte des

ganzheitlichen Denkens, 1996.
Mit der zweibändigen Studie legt die Luzerner Philosophieprofessorin Karen

Gloy den ehrgeizigen Versuch vor, die bisweilen erbitterte Debatte zwischen den
Naturwissenschaften und ihren technologisch-industriellen Interessenverbänden
einerseits und den Anhängern eines ökologisch-ganzheitlichen Naturbildes
andererseits auf ihre historischen und systematischen Voraussetzungen hin zu befragen.

Die Grundthese, von der sich Gloy dabei leiten lässt, ist die, dass in das Bild,
das sich eine bestimmte Epoche, von "der Natur" macht, stets unreflektiert normative

Annahmen einfliessen, die darüber entscheiden, ob und in welcher Weise
"Natur" ein Gegenstand menschlichen Handelns ist. So sieht die Autorin die
Ursache für die gegenwärtige Krise in der Verständigung über Status und Geltung
von "Natur" weniger in der prinzipiellen Unvereinbarkeit von wissenschaftlichtechnischem

und ganzheitlich-lebensweltlichem Weltbild, als vielmehr darin, dass
sich hier gegensätzliche normative Haltungen, die in unterschiedlicher Weise die
abendländische Geistesgeschichte geprägt haben, unversöhnt gegenüberstehen.
Die Kontroverse ist denn nach Gloy alles andere als neu. Sie bestimmt die
europäische Geistesgeschichte — in verdeckter Weise seit ihren griechischen
Anfängen, in ihrer explizit antagonistischen Ausprägung seit der Renaissance.

373



Im ersten Band, der sich der Geschichte des naturwissenschaftlichen Denkens
widmet, verfolgt Gloy die Entwicklung des Naturverständnisses in fünf Stationen
vom magisch-mythischen Naturbild bis zur Naturwissenschaft in ihrer modernen
technologischen Ausprägung. Das (holzschnittartig verkürzte) Fazit dieses
Ganges durch die Geschichte lautet, dass sich das moderne naturwissenschaftlichtechnologische

Weltbild einer durch das christliche Mittelalter vermittelten
"Fehllektüre" von Piatons Timaios verdankt. Während nämlich Piaton den Begriff
der technè und die Figur des Demiurgen als hypothetisch-hermeneutisches
Modell zur Explikation eines an sich ungeschaffenen und ewigen Kosmos
verwendet, rezipiert das christliche Mittelalter diese Idee im Sinne der alttestamentarischen

Realschöpfung. Die neuzeitliche Subjektphilosophie übernimmt diesen
Grundgedanken insofern, als sie an die Stelle des schaffenden Gottes das
Gegenstände konstituierende Subjekt setzt, was zur Folge hat, dass sich die im
christlichen Weltbild implizierte Abwertung der Natur als Kreatur in das
technologische Selbstbewusstsein der Moderne forterbt.

Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens, welche Gloy im zweiten Band
der Studie skizziert, verläuft im Vergleich dazu ungleich weniger geschlossen.
Das liegt unter anderem daran, dass die naturwissenschaftlich-mathematische und
die organizistische Erklärungsweise von der Antike bis zum Ausgang des
Mittelalters nicht als Gegensätze empfunden wurden, mithin der holistischen
Denkweise als solcher keine gesonderte Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Die
enge Verbindung des holistischen Denkens mit okkulten, kabbalistischen und
hermetischen Strömungen in der Renaissance und vor allem die wachsenden
Erfolge des mathematisch-konstruktiven Ansatzes mit Beginn der Neuzeit haben
dann jedoch dazu beigetragen, den spekulativen Impuls des ganzheitlichen
Denkens in den Verdacht des Irrationalismus zu bringen; dies obwohl bedeutende
Denker wie Leibniz für sich in Anspruch nehmen können, den Beweis für das

Gegenteil geliefert zu haben.
Während der Organizismus in der Naturphilosophie des deutschen Idealismus

und der Dichtung der Romantik eine eigenständige Blüte erlebt, sind die
Strömungen des zwanzigsten Jahrhunderts, die sich unter dem Begriff des ganzheitlichen

Denkens versammeln lassen, vor allem durch ihren technik- und
naturwissenschaftskritischen Impuls charakterisierbar. Holistischen Positionen wie
New Age, Vitalismus und Ökologie ist bei allen Unterschieden gemeinsam, dass
sie den Menschen nicht (nur) als der Natur entgegengesetzt verstehen, sondern
ihn als einen Teil derselben auffassen. Aufgrund dieses seines Eingebundenseins
in Natur erwächst dem Menschen eine Verpflichtung für das Gesamt seiner
Lebensbezüge, eine Verpflichtung, die sich so Gloy sowohl nach ethischen wie
auch nach ästhetischen Gesichtspunkten formulieren lässt. Dass aber auch diese
wissenschaftskritischen Positionen auf unhinterfragten ontologischen
Voraussetzungen, wie etwa der Vorstellung eines statischen, harmonischen und in
sich ruhenden Ganzen, basieren, zeigt Gloys abschliessende Diskussion eines auf
der Grundlage gentechnologischer Erkenntnisse formulierbaren dynamischen
Holismus.

Mit "Das Verständnis der Natur" ist Karen Gloy eine ausgewogene und
übersichtliche Darstellung der wichtigsten Stationen des naturwissenschaftlichen Denkens

von der Antike bis zur Gegenwart gelungen. Dass die verhandelten
Positionen zuweilen etwas blass wirken, mag man angesichts des bewältigten

374



Stoffes kaum als Vorwurf gelten lassen, zumal dies wohl auch in der "Natur" des

systematischen Interesses liegt, das die Autorin mit ihrer Studie verfolgt.
Andreas Cremonini (Basel)

Alessandro Delco : Morfologie. Cinque studi su Michel Serres, Milano,
FrancoAngeli, 1995, p. 176.

Con questo volume Delcö offre al lettore italiano - e presto anche a quello
francese - una compléta sintesi interpretativa sul pensiero di Michel Serres, che si

distende nello spazio di cinque studi. Il libro costitutisce la trattazione più ampia e

più approfondita dell'intera esegesi serresiana, la quale pur comprendendo già una
cinquantina di lavori non présenta vere e proprie ricognizioni di sintesi (se si

eccettuano il volume di Anne Crahay, Michel Serres. La mutation du cogito.
Genèse du transcendantal objectif, Bruxelles, Editions Universitaires, 1988 e il
mio Michel Serres. Per una filosofia dei corpi miscelati, Napoli, Liguori, 1990).

Mi pare che la carenza di saggi d'insieme sulla filosofia serresiana sia dovuta a

una difficoltà quasi insuperabile : risulta difficile seguire un'esperienza filosofica
come quella testimoniata da Serres, che va sempre al fondo del « testo », con
Strumenti diversi e per vie non sperimentate, seguendo 1' »oggetto» in ciö che
nasconde a sguardi troppo affaticati dalla ripetizione di metodi standard d'inda-
gine. Serres intende aderire agli «oggetti», senza incorrere mai né in un vieto
dilettantismo, né in una ridondante reiterazione metodologica, e tali «oggetti»
sono colti nei luoghi più disparati del sapere occidentale: Wegener o Verne,
Carnot o Zola, Carpaccio o Xenakis, Lucrezio o Hergé, Tito Livio o Balzac,
Musil o Corneille.

L'esegesi non puo mimare il procedere serresiano e deve allora ricercare un
punto di riferimento : Delco dimostra la possibilità di reperirlo nel dipanarsi delle
forme che via via vengono a definirsi nel lavorio di quello che chiama un
pensiero aile prese con le forme (corne recita il titolo délia Parte I del volume).
Facendo perno sui modi di intendere le forme del mondo e le loro derivazioni
daU'informe Delco visualizza la lingua serresiana delle morfologie e riconosce
corne «la forza del suo pensiero sta forse in questo at-tendere aile forme
dell'essere» (p. 15). Fissato il punto di riferimento nel movimento incessante del

pensare serresiano, l'autore pu6 descrivere - nei tre capitoli délia Parte I - corne
Serres affronti terni cruciali del pensiero filosofico interrogandosi sullo spazio, sul

tempo e sulla storia. La Parte II del volume si indirizza invece, con un'andatura
più consueta, verso il confronto tra Serres e due « fîlosofi delle forme» che hanno
contribuito alla definizione délia indagine serresiana : Leibniz e Bergson.

Lo scandaglio messo in funzione da Delco si immerge pressoché in tutta
l'opéra serresiana, anche se vengono privilegiati scritti e volumi teoreticamente
più pregnanti, come i cinque Hermès, Genèse e Les origines de la géométrie.
Viene comunque ben individuata la svolta prodottasi nel percorso filosofico di
Serres : dall'impianto strutturalista e leibniziano dei primi scritti, che mirava - in
una sorta di «idealismo combinatorio » - a ridurre la struttura dei testi esaminati
ad una logica unitaria di sistema, Serres si è mosso verso il disordine complesso
degli spazi e dei tempi, chiedendosi come emergano da esso le forme rare, ma
varie, insieme naturali e logiche che regolano la physis e le relazioni umane.
L'attenzione di Delcö si incentra quindi sulla morfologia serresiana, vista corne

375



una lingua mobile e polifonica che déclina le forme dell'essere, da quelle più
sistematiche e organizzate a quelle più fluttuanti e variabili.

Il tema délia spazialità, sviluppato nel primo capitolo offre un chiaro modello
dell'indagine svolta. Si tratta di descrivere le configurazioni genetiche dello
spazio come forma pura, presenti lungo l'intero percorso teorico di Serres.
Vengono tematizzate quattro possibili modalità di riflessione sull'origine dello
spazio geometrico greco. La prima presuppone una comunicazione senza inter-
ferenze e trova il suo modello nel dialogo platonico, che dà luogo a una logica
dell'astratto come espressione del trionfo della forma eterna (l'Idea). La seconda
individua nell'esigenza innanzitutto tecnica della misura di grandezze non
direttamente misurabili la matrice del modello astratto di geometria rintracciabile
nel teorema di Talete. La terza modalità di indagine scava in una origine vista
come dinamica di traduzione dal sapere egizio a quello greco, dal geroglifico al
simbolo astratto, dalla rappresentazione geometrica all'algebra simbolica. Infine
viene percorsa la strada deH'origine giuridica, in cui geometria e diritto si ricon-
oscono come spazi simmetrici dell'eguaglianza che scaturiscono daWapeiron,
matrice caotica e inanalizzabile della legge.

A partire da questa convincente schematizzazione delle indagini serresiane
sull'origine della geometria Delco ritrova il motivo più ricorrente della riflessione
sullo spazio astratto nella persistenza di un dispositivo antropologico il cui mec-
canismo ruota intorno all'esclusione, vista come pratica fondativa oscura della
comunicazione e dell'instaurazione sociale. Nel centro (nel polisemico kentrôn) è

riconoscibile un modello a referente fisso contrale che permette l'astrazione dello
spazio geometrico e si riflette in un sistema gerarchizzato che pratica l'esclusione
(a partire dalla sua più comune espressione sacrificale, come ha sostenuto Girard).
La riflessione serresiana sugli spazi conduce inoltre a riconoscere il definitivo
tramonto dell' »imperialismo dello spazio euclideo», nel nome di una scienza
degli spazi che ha ormai compreso la differenza qualitativa tra spazi locali e spazi
globali e che ha prodotto un sapere topologico che ritrova la geometria euclidea al
suo limite. Delco ricostruisce gli elementi di una « estetica generale », che intende
chiarire la questione del passaggio dal locale al globale senza annullare la varietà
degli spazi locali ; in essa spazio culturale e spazio naturale vengono analogica-
mente descritti in parallelo. Prendono cost corpo i lineamenti di una sintassi
generale delle forme, che predilige aderire aile complessità locali, piuttosto che
misurarsi con la questione della ricerca fondativa di un trascendentale originario
della spazialità in quanto tale. Opportunamente Delcö asserisce che : « Serres

pone a fondamento della sua estetica pluralista una filosofia della comunicazione
senza sostanza, vale a dire una sorta di leibnizianismo senza Dio, o ancora, una
monadologia che rinuncia a postulare una monade delle monadi » (p.51).

Mi sono soffermato sul primo capitolo del volume di Delcö perché esso
costituisce un paradigma convincente della sua analisi morfologica e riprende il
modo essenziale il nucleo «spaziale» della ricerca serresiana. Naturalmente la
morfologia spaziale trova il suo correlato nel secondo elemento della ricognizione
morfologica, quello della profondità temporale, che dirige Serres verso il « puro
informe », lungo un percorso che da Lucrezio conduce a Carnot e a Boltzmann, e

quindi alle ricerche sulla fisica del non-equilibrio. Ma non è qui possibile
discuterne. Mi preme soltanto sottolineare l'importanza di un asse ricostruttivo
evocato da Delco, sul quale sarebbe necessario tornare : la variazione che conduce
dalla temporalità bergsoniana alla dialettica bachelardiana della durata e quindi

376



alle cronie di Serres, che insieme rinviano alla molteplicità indifferenziata del
caos temporale originario e alla varietà dei ritmi sociali e vitali, reversibili e

irreversibili.
In ultimo, ricordo che Delcö mette bene in luce la novità dello sguardo serre-

siano sul divenire storico, inteso come « incalcolabile diffrazione delle forme » a

partire da una «fondazione innominabile», ovvero dalla violenza fondamentale
dell'esclusione sacrificale. Il carattere sempre riemergente délia morte fondamentale

nella storia sociale esprime una ripetitività ossessiva deU'origine ; in alternativa

Serres propone una storia regolata sulle dinamiche dell'erranza e dell'inven-
zione nella quale caso e materialità si congiungono in modo congiunturale. Chiara
e originale la sintesi di Delco : « La storia non si occupa di Strategie. Le macchi-
nazioni del potere appartengono a un altro tempo, che non è il suo tempo più
proprio (il tempo délia morte la marca si fin daU'origine, ma più che inventarla la
uccide). Viaggia nello spazio aperto delle traduzioni infinite e dei morfismi. La
storia è forse soltanto un altro nome délia geografia » (p.l 19)

Gaspare Polizzi (Firenze)

377


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

