Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 55 (1996)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

G. Bien / Th. Gil / J. Wilke (Hrsg.): « Natur» im Umbruch. Zur Diskussion des
Naturbegriffs in Philosophie, Naturwissenschaft und Kunsttheorie, Stuttgart-Bad
Cannstatt (frommann-holzboog) 1994 (P. Burger). — Rafael Ferber: Philosophi-
sche Grundbegriffe. Eine Einfiihrung, 2., durchgesehene Auflage, Miinchen (C.H.
Beck) 1994 (A. U. Sommer). — Walter Ch. Zimmerli / Mike Sandbothe (Hrsg.):
Klassiker der modernen Zeitphilosophie, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft) 1993 (P. Burger). — Le dépassement de soi dans la pensée philosophi-
que, Neuchdtel, La Baconniere, 1994 (Y. Page). — André Robinet: Aux sources
de I’esprit cartésien, Paris, Vrin, 1996 (B. Baertschi). — Michael Esfeld : Mecha-
nismus und Subjektivitit in der Philosophie von Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad
Cannstatt (frommann-holzboog) 1995 (E. Angehrn). — Alessandro Delco: Le
metamorfosi della sostanza in Leibniz. Momenti di una teoria, Prefazione di Vit-
torio Mathieu, Franco Angeli, Milano 1994 (R. Cristin). — Karen Gloy: Das
Verstindnis der Natur, Miinchen (C. H. Beck). Bd. 1: Die Geschichte des wissen-
schaftlichen Denkens, 1995; Bd. 2: Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens,
1996 (A. Cremonini). — Alessandro Delco : Morfologie. Cinque studi su Michel
Serres, Milano, FrancoAngeli, 1995 (G. Polizzi).

G. Bien | Th. Gil | J. Wilke (Hrsg.) : « Natur» im Umbruch. Zur Diskussion
des Naturbegriffs in Philosophie, Naturwissenschaft und Kunsttheorie,
Stuttgart-Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 1994 (problemata 127).

Vor dem Hintergrund der durch (i) die vom Menschen selbst gemachte, 6ko-
logische Bedrohung und (ii) die neuen, auf den wahrnehmbaren Mesokosmos
focussierten, dynamischen Theorien der Selbstorganisation entstandenen Krise
der seit der Neuzeit dominierenden mechanizistischen, physikalistisch-reduktio-
nistischen und technomorphen Naturauffassung mit der ihr eigenen Weise der
Naturerkenntnis sehen die Herausgeber einen Reflexionsbedarf hinsichtlich unse-
rer Begriffe und Konzeptionen von Natur. Mit den im Band enthaltenen Beitrigen
des gleichnamigen interdisziplindren Stuttgarter Kolloquiums (Mai 1991) sollen
wichtige, fachiibergreifende Tendenzen und Trends in dieser Arbeit an einem
neuartigen Naturverstindnis der weiteren philosophischen und naturwissen-
schaftlichen Diskussion zugénglich gemacht werden.

Die naturwissenschaftlichen Beitrige spiegeln die Vielfalt der jiingeren Ent-
wicklung wider. Wihrend die Synergetik mit universalistischen Anspriichen als
die wissenschaftliche Losungsstrategie fiir naturphilosophische Probleme wie z.
B. «Reduktionismus — Holismus> (Reiner/ Weidlich) resp. fiir das Erreichen des
alten Ziels einer Einheit von Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften (Haken/
Wischert/Wunderlin) propagiert wird, geht der Evolutionstheoretiker Kull, einem
eher <konservativen> Ansatz folgend, den Moglichkeiten und Grenzen nach, die
Kulturevolution (z. B. der Sprache) durch Analogiebildungen vom biologischen
Evolutionsverstindnis her zu konzeptualisieren. W. F. Gutmann/Edlinger ihrer-
seits unterziehen das Darwinsche Evolutionskonzept einer radikalen Kritik und
lassen auch das Selbstorganisationskonzept dessen Abstraktheit und dessen phy-

363



sikalistischem Paradigma wegen nicht gelten. Evolution gelte es als Binnendiffe-
renzierung einer im wesentlichen organismisch verfaflten Biosphire zu verstehen.
Auf eine Neuorientierung zielen schlieflich auch die Arbeiten zur fraktalen Geo-
metrie : Ist Fankhauser an einer Operationalisierung der fraktalen Geometrie fiir
die Belange der Morphologie interessiert, hat Cramer eine Umkehrung eines der
Grundpfeiler des wissenschaftlichen Selbstverstéindnisses der Moderne vor Au-
gen, mochte er doch Schonheit nicht linger dem #sthetischen Empfinden des
Menschen, sondern der Natur selbst zuordnen.

Bedauerlicherweise setzen sich die philosophischen Beitridge hochstens indi-
rekt mit den durch diese Vorschlige aufgeworfenen Problemfeldern resp. mit de-
ren Legitimationsstrategien (so z. B. deren auffillige Berufung auf <Wahrneh-
mung>) auseinander. Neben Untersuchungen zum Verhiltnis von Natur(produkt)
und Technik (Artefakt) (Zoglauer) und zu epistemologischen Aspekten
(Kornwachs ; Weingarten/ M. Gutmann), finden sich weiter eine kritische Aus-
einandersetzung mit dem hédufig in Umweltfragen als Handlungsorientierung zu-
grundegelegten okologisch-technokratischen Naturalismus (Gil), ein Thesenpa-
pier Janichs zum Charakter von Physik und Biologie, in dem bestritten wird, daf3
die Natur Gegenstand jener Wissenschaften sei, sowie ein dem Band vorangestell-
ter Beitrag Schifers mit der Position, daB die groBen Naturparadigmen
<kosmische Ordnung>, «<mechanische Uhr> und neuerdings das okologische Natur-
verstindnis keine naturwissenschaftlichen Erkenntnisse darstellen, sondern Pro-
jektionen des jeweiligen Selbstverstdndnisses des Menschen sind.

Kunst- und architekturhistorische Arbeiten runden den informativen und gut
konzipierten Band ab. Die naturphilosophisch interessierte Leserin sollte freilich
nicht iibersehen, dal der Band in erster Linie iiberblicksm#Big Material bietet,
und nicht mit der falschen Erwartung an die Lektiire herangehen, ausgearbeitete,
philosophisch fundierte Konzepte einer nicht-reduktionistischen Naturauffassung
zu finden. Paul Burger (Basel)

Rafael Ferber : Philosophische Grundbegriffe. Eine Einfiihrung, 2., durch-
gesehene Auflage, Miinchen (C.H. Beck) 1994, 184 Seiten.

Zu den vornehmsten Aufgaben der Philosophietreibenden gehort es, in ihr
Treiben einzufiihren. Dass dies nicht in Form trocken-pedantischer Belehrung
iiber historisch-systematische Grundlagen geschehen muss, beweist Ferber in sei-
nem Buch, das weniger «die » Philosophie vermitteln, als vielmehr zum Philoso-
phieren anleiten will. Ferber verfolgt eine in bestem Sinne maieutische Absicht,
ohne dabei jene Antworten auf die gestellten Fundamentalfragen ausser acht zu
lassen, die die Tradition anbietet.

Sechs Grundbegriffe sind die Stationen auf Ferbers Gang durch die Gefilde
des abendldndischen Denkens : zuniichst die Philosophie selbst, sodann die Spra-
che, die Erkenntnis, die Wahrheit, das Sein und schliesslich das Gute. Dass Pla-
tons Hohlengleichnis bereits die ersten Schritte bestimmt (und sich von ihm her
hohe Anforderungen an die Philosophie stellen), tduscht nicht iliber Ferbers
<analytischen> Zugang zur « Sache» hinweg. Vor dem Kapitel iiber Erkenntnis
steht folgerichtig dasjenige iiber Sprache. Die im Vorwort beschworene Ver-
pflichtung Platon gegeniiber driickt sich so vornehmlich in der Metaphorik aus,
die eine Approximation an die Wahrheit, ja gar philosophischen Fortschritt in der
« Ausarbeitung und Verfeinerung von Fragestellungen» (S. 16) suggeriert. Szien-

364



tistisch wird Ferbers Philosophiekonzeption dabei freilich nicht; Philosophie als
letztlich nie Erreich- und Besitzbares erhilt wie die Erkenntnis, die Wahrheit und
das Gute Idealcharakter. Bereits die Ausfiihrungen i{iber Sprechhandlungen und
Bedeutung machen die zentrale Rolle deutlich, die Ferber der Uebereinkunft, der
(institutionalisierten) Konvention innerhalb einer (Sprach-) Gemeinschaft zuweist.
Besonders wichtig wird sie in den Abschnitten iiber Wahrheit und Ethik. Bei der
Frage nach Erkenntnis findet der Leser dann auch ausgiebige Erorterungen der
deduktiven und induktiven Schlussverfahren, um schliesslich bei den Axiomen
dariiber unterrichtet zu werden, dass sie weder am Ideenhimmel geschaut noch
induktiv erschlossen wiirden, sondern sie auf allgemeiner Akzeptanz beruhten.
Man mag sich ilibrigens dariiber wundern, mit welcher Selbstverstidndlichkeit der
Vernunftbegriff schon im Erkenntniskapitel verwendet wird, ohne dass er eigent-
lich eingefiihrt worden wiére.

Um originelle Ansétze ist Ferber z.B. im Wahrheitskapitel nicht verlegen, wo
er die Korrespondenztheorie zunichst der Kritik unterzieht, um sie schliesslich —
nachdem sich Alternativen als ungeniigend erwiesen haben — zu rehabilitieren,
unter Verabschiedung des naiven erkenntnistheoretischen Realismus allerdings.
An dessen Stelle tritt ein « hypothetischer Realismus », fiir den eine Tatsache das
ist, was uns erscheint und nicht, was <an sich> und von unserer Wahrnehmung un-
abhiingig ist. Wahrheit als Ubereinstimmung der Propositionen mit einer Wirk-
lichkeit an sich ldsst Ferber schliesslich nur als Ideal gelten, dem wir uns allen-
falls annidhern konnten. Der hypothetische Realismus mit seinem impliziten Po-
stulat einer Wirklichkeit «fiir uns> diirfte kaum um Konzessionen an eine Kon-
senstheorie der Wahrheit herumkommen, deren Habermassche Variante auch
skizziert wird.

Ferbers Voranschreiten auf dem maieutischen Weg ist mithin in doppeltem
Sinne dialektisch, stellt er zum einen doch eine Minimal- oder Traditionaldefini-
tion z.B. der Wahrheit an den Anfang, um dann zu zeigen, was sich dagegen ein-
wenden lédsst, und dass eine explizite Definition philosophischer Grundbegriffe
meist nicht moglich ist. Auf These und Antithese folgt sodann eine Restitution
beider in einer Synthese, die den Widerspriichen ebenso wie den axiomatischen
Schwierigkeiten Rechnung tragen soll. Dialektisch ist zum andern Ferbers litera-
rische Technik, mit der er die Leser bei der Stange, das heisst bei der Lektiire hilt,
weil er als Geburtshelfer dem Leser niemals voraus und deswegen lehrerhaft zu
sein scheint. Die unmittelbar inszenierte Entwicklung der Gedanken provoziert
die Mitreisenden zum Widerspruch und lédsst sie manchmal grimmige Bemerkun-
gen an den Rand schreiben, die dann schon auf der nidchsten Seite durch das ar-
gumentative Fortschreiten iiberholt werden. So mutet der Reisefiihrer uns bei der
Behandlung des Guten zunéichst den steinigen Umweg iiber die Metaethik zu —
was uns nur gut bekommt, wenn wir uns mit der perspektivistisch abgeschwich-
ten, deontologischen Ethik vertraut machen wollen, die mit ihm zusammen zu
entwickeln er uns einlddt. Dabei werden die jeweiligen Moralen nicht aus ihrer
historisch-institutionellen Bedingtheit entlassen; zugleich aber wird auf das Po-
stulat der Verallgemeinerbarkeit der ethischen Maxime gedringt, damit die prak-
tische Vernunft nicht in einen Selbstwiderspruch gerate. Der Utilitarismus muss
dabei einige Federn lassen.

Als Wegbegleiter stimmt man Ferber am Ende gerne zu: « Auch wenn wir die
Sonne selber noch nicht sahen, so haben wir uns doch ein wenig aus der Hohle
herausgearbeitet. Hier wollen wir uns etwas ausruhen vom Wege, bevor wir wei-

365



tergehen» (S. 167). Vielleicht bricht auch am Rastplatz, wo wir das Gelesene
kontemplativ wiedererwigen, das Sonnenlicht durch die Wolken.
Andreas Urs Sommer (Basel)

Walter Ch. Zimmerli | Mike Sandbothe (Hrsg.): Klassiker der modernen
Zeitphilosophie, Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft) 1993.

Der Reader mit seinen dreizehn, nach den Leitthemen Zeiterfahrung und Zeit-
sprache, Zeitpfeil der Natur sowie Zeit und Zeitlichkeit gegliederten Texten der
philosophischen Zeitdiskussion des 20. Jahrhunderts soll den Herausgebern zu-
folge dazu dienen, einen auch fiir Nicht-Fachphilosophen brauchbaren « Werk-
zeugkasten» fiir die in der Formierung der neuen Wissenschaft der Chrono
Science bisher ausgebliebene methodische Reflexion auf die zugrundeliegenden
zeitphilosophischen und zeitpsychologischen Denktraditionen bereitzustellen.
Eine derartige Reflexion vermdge nicht nur weiterfiihrende Dimensionen der
Zeitproblematik aufzuzeigen, sie sei vor dem Hintergrund (i) des bedeutsamen
Beitrags der Chrono Science zum « beschleunigenden ProzeB der Technologisie-
rung von Wissenschaft und Lebenswelt », (ii) des immer noch virulenten Zeit-Pa-
radoxons in den modernen Grundlagenwissenschaften (irreversible versus rever-
sible Zeit) und (iii) des nach wie vor bestehenden Auseinanderfallens von logisch-
analytischer, physikalisch-naturphilosophischer und lebensweltlich-existenzieller
Zeitforschung geradezu geboten (10-15).

Der gestellten Aufgabe entsprechend orientiert sich die Auswahl der Texte an
der Oppositionsstellung <objektive Zeit der Natur> versus <erfahrene Zeit des fiir
uns> und deren moglichen wechselseitigen Abhéngigkeiten. Die erste Gruppe
Zeiterfahrung und Zeitsprache enthilt z. T. erstmalig ins Deutsche iibersetzte
Texte zum Verhiltnis zwischen objektiver und subjektiver, erfahrener Zeit
(Analyse der Strukturen <frither-spiter> und <vergangen-gegenwirtig-zukiinftig>
und ihren Objektivitdtsanspriichen) von James, McTaggart, Russell und Smart
sowie eine Verteidigungsschrift Dummetts zu McTaggarts Nichtrealititsbeweis.
Die zweite Gruppe mit Texten von Boltzmann, Eddington, Popper und Prigogine
soll eine wichtige Wende in der modernen Zeitdiskussion dokumentieren, haben
doch die Naturwissenschaften selbst, der starken Stellung des Entropiekonzepts
wegen, aufgehdrt, den Zeitpfeil als bloB mentales Phiinomen zu dequalifizieren.
Die Botschaft des dritten Teils mit Texten von Heidegger, Bergson, Derrida und
Gadamer schlieBlich lautet, da es fiir den Menschen iiber die Naturzeit und ihrer
Fundierungsprobleme hinaus eine qualitative Dimension der Zeitfrage gibt, die-
jenige eines sinnvollen und erfiillten Lebens, die nicht genuin naturwissenschaft-
lichen Zugangsweisen offen steht.

Die Auswahl der Texte ist der Baukastenintention angemessen und spiegelt die
Vielfalt in der Zeitdiskussion wider. Sowohl fiir die geforderte Reflexion als auch
fiir philosophische Lehrveranstaltungen wird man aber nicht umhin kommen,
weitere Texte zur Fiillung von Liicken heranzuziehen. Vor allem der 2. Abschnitt
ist unbefriedigend, da nur Texte beriicksichtigt sind, die den Zeitpfeil von der
Entropie her konzipieren, obwohl, methodisch gesehen, fiir die Formulierung ei-
ner empirischen Regularitit wie der Entropie schon eine Zeitrichtung zugrundege-
legt sein muB. Unberiicksichtigt bleiben ferner modallogisch operierende Beitrige
zur tensed theory of time (z.B. Prior) resp. deren Antipoden. Weiter fehlt ein Bei-
trag zu Fundierungsproblemen der Zeitmessung (z. B. Reichenbach, Janich).

366



Nicht in den Blick kommt schlieBlich auch die Frage, ob die in der Chrono
Science-Diskussion so beliebten Sitze wie «Die Zeit ist F» oder « Die Zeit ist
non-F » {iberhaupt sinnvoll sind resp. ob das von den Herausgebern festgestellte
Zeit-Paradoxon nicht womoglich Resultat davon ist, daB iibersehen wird, daB Zeit
gar kein (normaler) singuldrer Term, sondern ein Familienterm ist, dessen prizise
Bedeutung nur relativ zu Kontexten (Systemen) exponiert werden kann.

Paul Burger (Basel)

Le dépassement de soi dans la pensée philosophique, Neuchitel, La
Baconniére, 1994,

Les éditions de la Baconniére publient sous ce titre les actes d’un colloque
organisé pour féter les soixante-dix ans du regretté¢ Fernand Brunner. Cet ouvrage,
qui réunit les contributions diverses d’amis et d’anciens éleves rassemblés a cette
occasion, constitue un vivant témoignage du rayonnement de sa pensée et de sa
personnalité. Il contient en complément une bibliographie compléte des travaux
du philosophe disparu qui sera précieuse pour toutes les intelligences éprises de
culture philosophique.

Dans le cadre du théme du dépassement de soi dans la pensée philosophique,
Ruedi Imbach propose une réflexion sur la conception thomasienne de la vie
active et de la vie contemplative. Si cette conception s’enracine dans toute une
tradition de théologie biblique couronnée par Grégoire le Grand, elle trouve sa
source philosophique proprement dite dans 1’oeuvre d’Aristote, et principalement
dans I’Ethique @ Nicomaque. Bien que le Stagirite proclame avec netteté la
prééminence de la vie contemplative sur la vie active dans sa philosophie
humaine, on n’échapperait pas, selon 1’auteur, a une importante « tension, interne
a la pensée aristotélicienne, entre un idéal philosophique contemplatif et la vie
proprement humaine dans la cité ». Saint Thomas, toujours fidéle aux principes de
la philosophie d’Aristote qu’il ne cesse d’expliciter, affirme de son c6té que
I'ultime et parfaite béatitude de 1’homme ne peut consister que dans I’activité
contemplative. Il faut ajouter cependant que pour Thomas «la vie active selon
laquelle on livre aux autres, par la prédication et 1’enseignement, ce qu’on a
contemplé, est plus parfaite que la vie exclusivement contemplative, puisqu’une
telle vie présuppose 1’abondance de la contemplation ». C’est bien au maitre de
philosophie qu’aura été toute sa vie Fernand Brunner que 1’auteur, en citant ce
texte, entend rendre un ultime hommage.

Laissant de coté 1’opposition traditionnelle de la philosophie et de la mystique,
Alain de Libera reléve, dans sa contribution intitulée « Sérénité et détachement
chez maitre Eckhart», que deux termes sont considérés comme désignant le
dépassement de soi chez les philosophes et les théologiens allemands des XIII® et
XIVe siecles: Gelassenheit et Abgeschiedenheit. Y a-t-il un lien entre ces deux
modes du dépassement de soi? Au terme d’un passionnant itinéraire, 1’auteur
parvient & la conclusion qu’il y aurait une remarquable continuité d’inspiration
dans la pensée du maitre de Cologne qui, quels que soient les termes utilisés, ne
cesserait d’enseigner « le dépassement de toutes choses dans le néant vers 1’altiére
et noble soumission a I’'Unique nécessaire, Dieu » et que toujours «1’homme doit
s’efforcer de se rendre accessible a ’influx divin» en se libérant de toutes les
créatures. Ainsi, qu’il s’agisse de la Gelassenheit ou de I’ Abgeschiedenheit, on se
trouverait de fait en présence d’un effort pathétique du grand théologien allemand

367



pour acclimater les notions dionysiennes d'ekstasis et d'aphairesis au contexte
spirituel de son temps.

Avec Michel Hulin, ¢’est I’apport de la doctrine indienne classique du
Samkhya au théme du dépassement de soi qui est envisagé. Si I’on s’en tient a la
pure pensée théorique, on se trouve confronté ici a une sorte de dualisme entre
une Nature matérielle primordiale, dont le corps humain fait partie, qui se déploie
et se manifeste dans ’interaction éphémere et multiforme des phénomenes, y
compris de ceux qui sont couramment considérés comme relevant de la vie
mentale, et un pur Esprit, sorte de monade incatégorisable « dont la présence au
monde doit étre présumée pour que 1’ensemble de la manifestation ne sombre pas
dans la nuit de I'inconscience » et que 1’auteur, reprenant pour son compte 1’ex-
pression de G. Ryle, n’hésite pas a qualifier de « ghost in the machine ». Pour
vérifier pratiquement l’existence de tels principes, nous n’aurions d’autres
ressources que de nous livrer a certains types d’exercices spirituels dont le but
dernier serait de parvenir a une nette discrimination de I’Esprit et de la Nature.
Grace a une véritable méthode de détachement spirituel, le sage, déchirant le voile
trompeur de la « nescience », ou méconnaissance de soi, et franchissant le seuil de
toute souffrance liée & I’immersion passive dans les processus naturels, devien-
drait alors, selon cette antique doctrine indienne, ce qu’il est dés I’origine en tant
qu’esprit: «libre, pur, immortel, autosuffisant, parfait... ».

En se demandant « De quel sujet parlerai-je ? », Jules Vuillemin trouve un ex-
cellent prétexte pour tenter de pénétrer dans les arcanes de nos processus de
décision. L’expression fluctuatio animi désignait chez les classiques la phase
d’hésitation qui préceéde habituellement telle ou telle décision effective: c’est cet
état de flottement de la pensée que notre auteur se propose, dans un premier
temps, de décrire. Son aire d’investigation propre est le champ fini des possibles
qu’il faut obligatoirement considérer pour que prenne figure le personnage qui se
révélera a travers ’action, en d’autres termes a travers la phase de réalisation
concréte dans laquelle la décision le précipite. Conformément a une conception
cartésiano-leibnizienne de I’acte libre, la décision rationnelle est objectivement la
meilleure du fait qu’elle semble reposer sur le calcul infaillible d’un ensemble de
parametres mesurables et univoquement comparables qui finit toujours par livrer
le possible le plus adéquat. Un tel calcul ne peut cependant éliminer une marge
d’incertitude due aux circonstances imprévisibles qui introduisent dans toute
décision rationnelle humaine un inévitable quotient de probabilité. C’est toutefois
du c6té du sujet libre qu’il faut chercher, selon I’auteur, la raison derniére de la
fluctuatio animi: aucun examen comparatif, si subtil soit-il, des possibles en
présence, ne peut en effet évacuer cette part obscure du moi qui péserait de tout
son poids d’irrationalité au moment d’élire les possibles a réaliser hic et nunc.

Dans son essai intitulé « Economie et dépassement de soi», Gilbert Boss
oppose pour sa part deux types fondamentaux d’éthique. L’une, d’inspiration
«utilitariste », débusque impitoyablement tout ce qui pourrait ressembler a une
attitude généreuse et désintéressée, ramenant froidement tout « idéalisme moral »
a la source véritable de toute valeur: 1’égoisme originaire ou naturel du sujet
postulé comme référence absolue et indépassable. L’autre, reconnaissant sans la
critiquer cette référence premiere, accorde toutefois au sujet libre la capacité de
s’en affranchir par la vertu d’actes héroiques ou sous la mouvance d’une grice
exceptionnelle. En entreprenant de récuser le postulat de 1’égoisme principiel du
sujet humain, prémisse commune aux deux types de morale évoqués, 1’auteur se

368



donne les moyens de les renvoyer dos & dos comme deux extrémes contraires
participant du méme genre d’erreur. Non seulement ce regard désabusé porté sur
I’agent libre semble ignorer certains types d’inclinations toutes orientées vers
’autre ou toutes polarisées par des valeurs oblatives, mais surtout il repose, selon
G.B., sur «un certain mode abstrait de pensée », qui concevrait la substance
individuelle comme une monade close alors qu’une analyse attentive du réel
expérimenté en révélerait au contraire 1’essentielle ouverture aux autres. Le vrai
probléme ne serait donc pas celui d’un impossible dépassement de soi mais bien
celui d’un enfermement en soi fondé sur une frileuse et fallacieuse idéologie du
sujet soi-disant naturellement égoiste. Vivre humainement, c’est donner libre
essor aux diverses formes de dépassement de soi qui prennent justement source
dans nos inclinations naturelles.

Enfin et pour clore, Gerhard Seel, ne reculant pas devant le paradoxe, engage
une méditation métaphysique dont 1’ambition sera de « montrer que le dépasse-
ment de soi propre & un étre fini peut I’emporter sur le repos en soi d’un ens
perfectissimum ». Nous ne le suivrons pas dans les méandres de son argumenta-
tion, mais nous nous plairons & imaginer, en empruntant ses voies, des dieux
lassés de leur plénitude d’€tre et de vie et contemplant avec un brin d’envie et de
nostalgie, du haut de leur inamovible perfection, le cours fécond et toujours
imprévisible de I’histoire des hommes.

En présentant trop bri¢vement ces diverses conférences, nous nous sommes
délibérément abstenus de toute critique. Nous laissons par ailleurs au lecteur le
soin de découvrir par lui-méme les paroles conclusives de Fernand Brunner qui,
on le comprendra, prennent désormais toute la valeur d’un testament spirituel.
Disons simplement qu’elles témoignent de cette amitié dans la recherche du vrai
désiré pour lui-méme, de cette noblesse de cceur sans laquelle toute philosophie
est vaine. Yves Page (Geneve)

André Robinet : Aux sources de ’esprit cartésien, Paris, Vrin, 1996, 316 p.

Comme le sous-titre de cet ouvrage le précise — « L’axe La Ramée-Descartes,
de la Dialectique de 1555 aux Regulae» —, André Robinet s’est attelé a dégager
les rapports, jusqu’ici largement inexplorés, de Pierre de la Ramée au jeune
Descartes. Les premiers chapitres (ou livres, car ¢’est ainsi qu’est divisé I’ouvra-
ge) de cette étude sont consacrés a une étude fouillée de la Dialectique, présentée
comme le manifeste philosophique de la Pléiade, tant dans sa structure que dans
son contexte (ses sources et les réactions qu’elle a suscitées). Les derniers
chapitres étudient directement I’influence de Ramus sur les Regulae, aprés un
détour par ’examen de leur environnement intellectuel (notamment Beeckman,
Mersenne, Eustache de Saint-Paul et Gassendi).

Avant Descartes, Ramus marque son indépendance par rapport a la scolastique
en publiant son ouvrage en frangais; par son titre d’ailleurs, il. s’oppose aux
Logiques d’inspiration péripatéticienne. Il a pour dessein d’exposer la méthode,
voie de la raison universelle, qui comporte deux parties, invention et jugement.
L’auteur les détaille dans leur multiples articulations, en montrant & de nombreu-
ses reprises ce qui les rapproche ou les éloigne des logiques aristotéliciennes (la
différence la plus palpable étant sans doute que la Dialectique procede toujours
par division de paires). Relevons encore que c’est la premiere fois que le terme de

369



‘méthode’ est employé dans le cadre de la dialectique, et la détermination de son
sens précis dans ce domaine sera 1’objet de bien des débats que 1’ouvrage retrace.

Les Regulae de Descartes sont aussi un écrit anti-aristotélicien; Robinet y voit
d’ailleurs I’influence et la trace de la lecture non seulement de La Ramée, mais
aussi de Gassendi. Du point de vue doctrinal, qui bien sir est le plus important,
I’auteur montre trés précisément I’influence des concepts €élaborés par les dialec-
ticiens dans la formulation des différentes Régles, ainsi que les traces de la pré-
sence des débats d’alors. On y voit s’élaborer bien des notions dont certaines, plus
tard, joueront encore dans le systéme cartésien de la maturité un role important;
telle celle de « natures simples ».

On connait aussi I'importance que les mathématiques prennent a cette époque;;
c’est pourquoi on est encore heureux de lire plusieurs chapitres sur les relations de
la dialectique et des Regulae a cette science.

La conclusion de I’auteur est qu’il y a 12 tout un aspect de ’esprit du cartésia-
nisme qui a été trop longtemps laissé de coté, sous prétexte que, des le Discours
de la méthode, ce qui précédait n’importait plus au systeme. Mais 1’axe La
Ramée-Descartes, diiment mis & jour, jette une lumiere éclairante sur la philo-
sophie nouvelle et sa genése: la Renaissance annonce déja bien des aspects de la
méthode qui s’imposera avec Descartes. Si nous 1’ignorions encore, 1’ouvrage
d’André Robinet ne nous donne plus aucune excuse pour continuer a le faire !

Bernard Baertschi (Gen¢ve)

Michael Esfeld : Mechanismus und Subjektivitidt in der Philosophie von
Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad Cannstatt (frommann-holzboog) 1995

Das mit vielen Deutungen geteilte Anliegen, « Hobbes’ Theorie von ihrem
Anspruch aus zu interpretieren » (286), erfiillt die von M. Esfeld vorgelegte
Monographie in beeindruckender Weise. Zum besonderen Kennzeichen jenes
Anspruchs gehort die Kohidrenz des philosophischen Systems : Obwohl Hobbes
vor allem als Klassiker der politischen Philosophie rezipiert worden ist, versteht
sich seine Politik als Teil eines umfassenden Systems, innerhalb dessen sie
namentlich auf Primissen der Anthropologie, der Metaphysik und Erkenntnis-
theorie aufbaut. Die vorliegende Untersuchung ist ein eingehender analytischer
Kommentar des Gesamtwerks, der dessen Teile und argumentative Schritte
rekonstruiert und auf ihre Konsistenz hin iiberpriift. Er beruht auf einer um-
fassenden Textkenntnis und entfaltet sich in durchgehender Auseinandersetzung
mit der Sekundirliteratur. Die Theorie von Hobbes wird in einem zweifachen
historischen Kontext beleuchtet. Einerseits bildet die von Hobbes selber
betriebene kritische Distanzierung von der klassischen Metaphysik einen durch-
gehenden Leitfaden, zum anderen situiert Esfeld Hobbes” Theorie im historischen
Umfeld der friihen Neuzeit (Descartes, Spinoza); beides trigt wesentlich zur
Profilierung der dargestellten Theorie bei.

Vor allem die umfassende und radikale Abkehr von der aristotelischen
Philosophie wird als tragendes Scharnier herausgestellt. Ihr zentraler Stellenwert
ergibt sich daraus, dass sie die basalsten ontologischen Grundlagen betrifft und
iber diese das Mensch- und Politikverstindnis prégt. Differenziert arbeitet E.
sowohl die grundlegende Revision des aristotelischen Essentialismus (die
Reduktion der Substanz auf den Kérper, die Degradierung der Essenz zu einem
Akzidens, die Ersetzung der Substanzontologie durch eine Relations- bzw.

370



Funktionslogik) wie die Ablosung des teleologischen durch ein mechanistisches
Ordnungsverstindnis heraus. Bedeutsam ist die Transformation der metaphy-
sischen Grundlagen namentlich im Blick auf die Anthropologie, in der E. den
Ausgangspunkt und das eigentliche Zentrum der Philosophie von Hobbes sieht
(88). Auch wenn die Hinorientierung des ontologischen Paradigmenwechsels auf
diesen Fokus nicht unbedingt iiberzeugen muss, ist der von E. aufgezeigte
Zusammenhang, der zur Herausbildung des neuzeitlichen Subjektverstindnisses
fiihrt, von Interesse. Danach liegt die entscheidende Weichenstellung nicht in den
von anderen Autoren betonten Figuren der Selbsterhaltung und der Reflexion,
sondern im Subjektstatus, der mit der — spezifisch neuzeitlichen — Subjekt-
Objekt-Spaltung einhergeht (296) : Weil die Welt nicht mehr teleologisch geord-
net ist und als solche dem Menschen einen iibergreifenden Orientierungsrahmen
bietet, wird sie ihm zum Gegenstand, dem er als Subjekt gegeniibertritt; das neue
Verstidndnis des Menschen ist eines, das indirekt aus dem neuen mechanistischen
Ordnungskonzept resultiert. Nicht die Erstarkung des Subjekts, sondern die Ent-
teleologisierung der Welt wird zum treibenden Faktor fiir die genuin neuzeitliche
Subjekt-Objekt-Spaltung. Demgegeniiber ist eine andere spezifische Komponente
dieses Subjektbegriffs: der den Naturzustand wie das Staatsvertragskonzept
pragende Individualismus, nach E. nicht mehr von den ontologisch-methodischen
Grundlagen her einsichtig zu machen, sondern als eigenstindiger Ausdruck eines
origindr neuzeitlichen Menschbildes zu verstehen. Die innere Unendlichkeit des
Strebens, die Hobbes plastisch im Phénomen des Machtstrebens beschreibt und
der in sich erfiillten Wesensverwirklichung kontrastiert, versteht E. nicht nur von
ihrer negativen Seite — als Selbstverfehlung oder Fortfithrung der antiken Pleo-
nexie im biirgerlichen Besitzstreben —, sondern als Bekriftigung eines affirma-
tiven Selbstverhéltnisses, fiir welches die Momente der Selbstbestitigung und des
Betrachtens der eigenen Macht konstitutiv sind (272ff.) und das in der
gesteigerten Reflexivitit ein « geistspezifisches Gliick » realisiert (280). Vielleicht
wiirde die Ausleuchtung des Hobbes’schen Menschbildes noch an Tiefenschérfe
gewinnen, wenn sie auch die in der Literatur in diesem Kontext verschiedentlich
entwickelten zeit- und gesellschaftskritischen Interpretamente in sich aufnéhme.
Mit einem kritischen Vorbehalt versieht die Untersuchung demgegeniiber
Hobbes Legitimation des absoluten Staats. Offenkundig kénnte auch ein System
der Gewaltenteilung dem Biirgerkrieg Einhalt gebieten. Den Grund fiir Hobbes’
Entscheidung sieht E. in dessen erkenntnistheoretischem Skeptizismus: Die
private Vernunft, die den einzelnen allein zugebilligt wird, soll nicht zur
Transzendierung der je beschrinkten Perspektive, zu der vom liberalen Staat
vorausgesetzten allgemeinen Verniinftigkeit in der Lage sein. Die Frage dringt
sich auf, ob nicht auch im Binnenraum eines subjektiv-zweckrationalen Kalkiils
die Vorteile einer anderen Staatskonstitution einsichtig zu machen wiren (und,
vorgéngig noch, ob in der Tat die theoretischen Kompetenzen der Individuen das
ausschlaggebende Motiv fiir die bestimmte Staatskonzeption bilden). Unabhingig
davon bleibt festzuhalten, dass die vorliegende Untersuchung eine kompetente
und ungewdhnlich perspektivenreiche Darstellung der Hobbes’schen Philosophie
bietet, die namentlich den im Titel genannten Zusammenhang in aufschluss-
reicher Weise analysiert und als Grundlage des Hobbes’schen Denkens einsichtig
macht. Emil Angehrn (Basel)

371



Alessandro Delco : Le metamorfosi della sostanza in Leibniz. Momenti di
una teoria, Prefazione di Vittorio Mathieu, Franco Angeli, Milano 1994, p. 118.

« Cid che non agisce, non merita il nome di sostanza», scrive Leibniz nella
Teodicea. Scegliendo questa frase come exergo del suo studio sulla nozione di
sostanza in Leibniz, Alessandro Delcd insiste fin dall’inizio sia su un tratto fonda-
mentale della concezione leibniziana della sostanza, sia su una struttura ricorrente
nella sua impostazione di lettura. Implicitamente, dice cioé¢ che Leibniz non
concepisce la sostanza come stabilita inerte, né come sussistenza in sé, ma come
« azione ». Da questo punto di vista, il lavoro di Delcd mostra - attraverso 1’analisi
di un ben determinato tratto del pensiero leibniziano, del percorso cioe che va dal
Discorso di metafisica alla Monadologia - un duplice ordine di movimento : da un
lato quello intrinseco alla nozione leibniziana di sostanza individuale, dall’altro
lato quello a cui, sotto forma di continue modificazioni, Leibniz sottone la propria
dottrina della sostanza composta. Ecco perché si parla di « metamorfosi della
sostanza ».

Il Discorso di metafisica, che comunemente viene interpretato come la prima
esposizione completa della filosofia leibniziana, viene invece letto specificamente
in questo lavoro come la prima sistematizzazione della teoria della sostanza. La
sostanza individuale viene analizzata attraverso le sue relazioni con Dio e con il
mondo, per essere poi determinata come il primo polo decisivo della teoria della
sostanza medesima.

Questa posizione interpretativa mi sembra del tutto adeguata all’intenzione
leibniziana, dal momento che emerge qui non solo I’intima connessione esisten-
ziale fra sostanza e individuo, ma anche quella piti propriamente metafisica fra
sostanza e unitd. Diceva infatti Leibniz, lasciando intravedere una sua grande
intuizione metafisica, che « cid che non ¢ un essere, non ¢ un essere «. Cio signi-
fica che I’unita & uno dei caratteri fondamentali della sostanza, se non addirittura
la sua nota pill importante ; nell’unita si rispecchiano sia I’essentia che 1’existen-
tia. Assegnando all’unitd il ruolo di custode della molteplicita dell’universo, il
pensiero monadologico si presenta da un lato come trasformazione della categoria
centrale del neoplatonismo, dall’altro come riforma della teoria aristotelica della
sostanza e, infine, come tentativo di superare 1’inerzia della sostanza cartesiana;
si presenta insomma come la proposta originale di pensare il meccanicismo della
nuova scienza in connessione con le esigenze della metafisica tradizionale, e in
particolare con il postulato dell’armonia universale.

Le diversificazioni della teoria leibniziana della sostanza rappresentano un
esempio paradigmatico di questo difficile tentativo. Da un lato la sostanza ¢ di
natura logica; dall’altro ha invece uno statuto metafisico; da un lato risulta
dall’inerenza del predicato al soggetto ; dall’altro, dal rinvio della monade a Dio.
Delco mostra con grande luciditd 1’antinomia che sussiste in Leibniz tra 1’affer-
mazione della necessaria unita e unicitd della sostanza e il riconoscimento della
pluralitd dei corpi composti. Sostanza non ¢€ infatti soltanto la cosa pensante, ma
in un certo senso anche quella estesa; sostanza non € solo la sostanza semplice,
ma anche quella composta. Questa & 1’antinomia che 1’autore vuole rilevare, € che
mette a fuoco attraverso 1’analisi dello spostamento, o meglio dell’oscillazione
del pensiero leibniziano stesso. Due sono, a giudizio di Delcd, le implicazioni di
fondo che le versioni della teoria leibniziana della sostanza rivelano: la prima &
costituita da un progetto sistematico che «dall’individuazione logica della
sostanza conduce, attraverso un’ininterrotta transizione di pensiero, al cuore della

372



monadologia, lasciando in sospeso la questione dell’unitd concreta dei com-
posti»; la seconda svela invece un progetto che, «nato per recuperare al piano
metafisico 1’insieme dei corpi, ruota intorno alla possibilita di fondare per via
analogica la realtd oggettiva, extramentale, delle sostanze composte » (p. 108).
Queste due implicazioni rappresentano due vie teoriche che Leibniz cerca di
percorrere fino in fondo per portare a coincidenza, ma che di fatto coesistono
problematicamente dentro il suo sistema filosofico. La teoria della sostanza si
articola - come s’¢ visto - in una dimensione logica ¢ formale € in una dimensione
ontologica, vale a dire si snoda attraverso un rapporto tra una sfera metafisico-
astratta e una sfera ontologico-concreta. Il fatto di situarsi al di 1a di qualsiasi
determinazione «ontico-oggettiva » consente alla sostanza leibniziana di risiedere
in una purezza astratta. Ma questa permanenza risulta insoddisfacente perché
limita la potenza (ovvero il dinamismo, la forza) della sostanza, che dunque deve
trovare la via della relazione, della comunicazione, del vincolo con I’ambito della
corporeita, dei corpi in quanto composti per eccellenza. La semplicita e la com-
pletezza della monade rischia pertanto di isolarla totalmente dal mondo fenome-
nico, mentre Leibniz vorrebbe proprio assegnarle un ruolo di attiva spontaneita
nell’ordine concreto degli organismi viventi. Cid da adito a una tensione estrema
che trova la sua soglia critica precisamente nello snodo descritto da Delcd. La
descrizione di questa tensione e dei tentativi volti a risolverla, che costituisce
appunto il contributo di ricerca di questo libro, viene sviluppata da Delco non solo
in modo estremamente preciso, ma anche in una forma espositiva molto ricca e
stimolante, che spesso pud apparire sinuosa, che talvolta diventa necessariamente
tortuosa, ma mai barocca. Per un libro che affronta un argomento tanto avvilup-
pato e frastagliato come il concetto leibniziano di sostanza, questo ¢ senz’altro un
pregio non secondario. Renato Cristin (Trieste)

Karen Gloy : Das Verstindnis der Natur, Miinchen (C. H. Beck). Bd. 1: Die
Geschichte des wissenschaftlichen Denkens, 1995 ; Bd. 2 : Die Geschichte des
ganzheitlichen Denkens, 1996.

Mit der zweibidndigen Studie legt die Luzerner Philosophieprofessorin Karen
Gloy den ehrgeizigen Versuch vor, die bisweilen erbitterte Debatte zwischen den
Naturwissenschaften und ihren technologisch-industriellen Interessenverbinden
einerseits und den Anhiéingern eines dkologisch-ganzheitlichen Naturbildes ande-
rerseits auf ihre historischen und systematischen Voraussetzungen hin zu befra-
gen. Die Grundthese, von der sich Gloy dabei leiten ldsst, ist die, dass in das Bild,
das sich eine bestimmte Epoche, von "der Natur" macht, stets unreflektiert norma-
tive Annahmen einfliessen, die dariiber entscheiden, ob und in welcher Weise
"Natur" ein Gegenstand menschlichen Handelns ist. So sieht die Autorin die
Ursache fiir die gegenwirtige Krise in der Verstindigung iiber Status und Geltung
von "Natur" weniger in der prinzipiellen Unvereinbarkeit von wissenschaftlich-
technischem und ganzheitlich-lebensweltlichem Weltbild, als vielmehr darin, dass
sich hier gegensitzliche normative Haltungen, die in unterschiedlicher Weise die
abendlindische Geistesgeschichte gepridgt haben, unverséhnt gegeniiberstehen.
Die Kontroverse ist denn nach Gloy alles andere als neu. Sie bestimmt die euro-
pdische Geistesgeschichte — in verdeckter Weise seit ihren griechischen
Anfingen, in ihrer explizit antagonistischen Ausprdgung seit der Renaissance.

373



Im ersten Band, der sich der Geschichte des naturwissenschaftlichen Denkens
widmet, verfolgt Gloy die Entwicklung des Naturverstindnisses in fiinf Stationen
vom magisch-mythischen Naturbild bis zur Naturwissenschaft in ihrer modernen
technologischen Ausprigung. Das (holzschnittartig verkiirzte) Fazit dieses
Ganges durch die Geschichte lautet, dass sich das moderne naturwissenschaftlich-
technologische Weltbild einer durch das christliche Mittelalter vermittelten
"Fehllektiire" von Platons Timaios verdankt. Wihrend ndmlich Platon den Begriff
der techné und die Figur des Demiurgen als hypothetisch-hermeneutisches
Modell zur Explikation eines an sich ungeschaffenen und ewigen Kosmos ver-
wendet, rezipiert das christliche Mittelalter diese Idee im Sinne der alttestamenta-
rischen Realschopfung. Die neuzeitliche Subjektphilosophie iibernimmt diesen
Grundgedanken insofern, als sie an die Stelle des schaffenden Gottes das
Gegenstidnde konstituierende Subjekt setzt, was zur Folge hat, dass sich die im
christlichen Weltbild implizierte Abwertung der Natur als Kreatur in das techno-
logische Selbstbewusstsein der Moderne forterbt.

Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens, welche Gloy im zweiten Band
der Studie skizziert, verlduft im Vergleich dazu ungleich weniger geschlossen.
Das liegt unter anderem daran, dass die naturwissenschaftlich-mathematische und
die organizistische Erkldrungsweise von der Antike bis zum Ausgang des
Mittelalters nicht als Gegensitze empfunden wurden, mithin der holistischen
Denkweise als solcher keine gesonderte Aufmerksamkeit geschenkt wurde. Die
enge Verbindung des holistischen Denkens mit okkulten, kabbalistischen und
hermetischen Stromungen in der Renaissance und vor allem die wachsenden
Erfolge des mathematisch-konstruktiven Ansatzes mit Beginn der Neuzeit haben
dann jedoch dazu beigetragen, den spekulativen Impuls des ganzheitlichen
Denkens in den Verdacht des Irrationalismus zu bringen; dies obwohl bedeutende
Denker wie Leibniz fiir sich in Anspruch nehmen kdnnen, den Beweis fiir das
Gegenteil geliefert zu haben.

Wihrend der Organizismus in der Naturphilosophie des deutschen Idealismus
und der Dichtung der Romantik eine eigenstindige Bliite erlebt, sind die Stro-
mungen des zwanzigsten Jahrhunderts, die sich unter dem Begriff des ganzheitli-
chen Denkens versammeln lassen, vor allem durch ihren technik- und natur-
wissenschaftskritischen Impuls charakterisierbar. Holistischen Positionen wie
New Age, Vitalismus und Okologie ist bei allen Unterschieden gemeinsam, dass
sie den Menschen nicht (nur) als der Natur entgegengesetzt verstehen, sondern
ihn als einen Teil derselben auffassen. Aufgrund dieses seines Eingebundenseins
in Natur erwidchst dem Menschen eine Verpflichtung fiir das Gesamt seiner
Lebensbeziige, eine Verpflichtung, die sich so Gloy sowohl nach ethischen wie
auch nach #sthetischen Gesichtspunkten formulieren ldsst. Dass aber auch diese
wissenschaftskritischen Positionen auf unhinterfragten ontologischen
Voraussetzungen, wie etwa der Vorstellung eines statischen, harmonischen und in
sich ruhenden Ganzen, basieren, zeigt Gloys abschliessende Diskussion eines auf
der Grundlage gentechnologischer Erkenntnisse formulierbaren dynamischen
Holismus.

Mit "Das Verstidndnis der Natur" ist Karen Gloy eine ausgewogene und tiber-
sichtliche Darstellung der wichtigsten Stationen des naturwissenschaftlichen Den-
kens von der Antike bis zur Gegenwart gelungen. Dass die verhandelten
Positionen zuweilen etwas blass wirken, mag man angesichts des bewiltigten

374



Stoffes kaum als Vorwurf gelten lassen, zumal dies wohl auch in der "Natur" des
systematischen Interesses liegt, das die Autorin mit ihrer Studie verfolgt.
Andreas Cremonini (Basel)

Alessandro Delco : Morfologie. Cinque studi su Michel Serres, Milano,
FrancoAngeli, 1995, p.176.

Con questo volume Delcd offre al lettore italiano - e presto anche a quello
francese - una completa sintesi interpretativa sul pensiero di Michel Serres, che si
distende nello spazio di cinque studi. Il libro costitutisce la trattazione piu ampia e
piu approfondita dell’intera esegesi serresiana, la quale pur comprendendo gia una
cinquantina di lavori non presenta vere e proprie ricognizioni di sintesi (se si
eccettuano il volume di Anne Crahay, Michel Serres. La mutation du cogito.
Genése du transcendantal objectif, Bruxelles, Editions Universitaires, 1988 e il
mio Michel Serres. Per una filosofia dei corpi miscelati, Napoli, Liguori, 1990).

Mi pare che la carenza di saggi d’insieme sulla filosofia serresiana sia dovuta a
una difficolta quasi insuperabile : risulta difficile seguire un’esperienza filosofica
come quella testimoniata da Serres, che va sempre al fondo del «testo», con
strumenti diversi e per vie non sperimentate, seguendo I’ »oggetto» in cid che
nasconde a sguardi troppo affaticati dalla ripetizione di metodi standard d’inda-
gine. Serres intende aderire agli « oggetti», senza incorrere mai né in un vieto
dilettantismo, né in una ridondante reiterazione metodologica, e tali «oggetti»
sono colti nei luoghi piu disparati del sapere occidentale: Wegener o Verne,
Carnot o Zola, Carpaccio o Xenakis, Lucrezio o Hergé, Tito Livio o Balzac,
Musil o Corneille.

L’esegesi non pud mimare il procedere serresiano e deve allora ricercare un
punto di riferimento : Delcd dimostra la possibilita di reperirlo nel dipanarsi delle
forme che via via vengono a definirsi nel lavorio di quello che chiama un
pensiero alle prese con le forme (come recita il titolo della Parte I del volume).
Facendo perno sui modi di intendere le forme del mondo e le loro derivazioni
dall’informe Delco visualizza la lingua serresiana delle morfologie e riconosce
come «la forza del suo pensiero sta forse in questo at-tendere alle forme
dell’essere » (p.15). Fissato il punto di riferimento nel movimento incessante del
pensare serresiano, 1’autore pud descrivere - nei tre capitoli della Parte I - come
Serres affronti temi cruciali del pensiero filosofico interrogandosi sullo spazio, sul
tempo ¢ sulla storia. La Parte II del volume si indirizza invece, con un’andatura
piu consueta, verso il confronto tra Serres e due « filosofi delle forme» che hanno
contribuito alla definizione della indagine serresiana : Leibniz e Bergson.

Lo scandaglio messo in funzione da Delco si immerge pressoché in tutta
’opera serresiana, anche se vengono privilegiati scritti € volumi teoreticamente
pil pregnanti, come i cinque Hermés, Genése e Les origines de la géométrie.
Viene comunque ben individuata la svolta prodottasi nel percorso filosofico di
Serres : dall’impianto strutturalista e leibniziano dei primi scritti, che mirava - in
una sorta di «idealismo combinatorio» - a ridurre la struttura dei testi esaminati
ad una logica unitaria di sistema, Serres si € mosso verso il disordine complesso
degli spazi e dei tempi, chiedendosi come emergano da esso le forme rare, ma
varie, insieme naturali e logiche che regolano la physis e le relazioni umane.
L’attenzione di Delco si incentra quindi sulla morfologia serresiana, vista come

375



una lingua mobile e polifonica che declina le forme dell’essere, da quelle piu
sistematiche e organizzate a quelle piu fluttuanti e variabili.

Il tema della spazialitd, sviluppato nel primo capitolo offre un chiaro modello
dell’indagine svolta. Si tratta di descrivere le configurazioni genetiche dello
spazio come forma pura, presenti lungo l’intero percorso teorico di Serres.
Vengono tematizzate quattro possibili modalita di riflessione sull’origine dello
spazio geometrico greco. La prima presuppone una comunicazione senza inter-
ferenze e trova il suo modello nel dialogo platonico, che da luogo a una logica
dell’astratto come espressione del trionfo della forma eterna (1’Idea). La seconda
individua nell’esigenza innanzitutto tecnica della misura di grandezze non
direttamente misurabili la matrice del modello astratto di geometria rintracciabile
nel teorema di Talete. La terza modalita di indagine scava in una origine vista
come dinamica di traduzione dal sapere egizio a quello greco, dal geroglifico al
simbolo astratto, dalla rappresentazione geometrica all’algebra simbolica. Infine
viene percorsa la strada dell’origine giuridica, in cui geometria e diritto si ricon-
oscono come spazi simmetrici dell’eguaglianza che scaturiscono dall’apeiron,
matrice caotica e inanalizzabile della legge.

A partire da questa convincente schematizzazione delle indagini serresiane
sull’origine della geometria Delco ritrova il motivo piu ricorrente della riflessione
sullo spazio astratto nella persistenza di un dispositivo antropologico il cui mec-
canismo ruota intorno all’esclusione, vista come pratica fondativa oscura della
comunicazione e dell’instaurazione sociale. Nel centro (nel polisemico kentron) &
riconoscibile un modello a referente fisso contrale che permette 1’astrazione dello
spazio geometrico e si riflette in un sistema gerarchizzato che pratica 1’esclusione
(a partire dalla sua pili comune espressione sacrificale, come ha sostenuto Girard).
La riflessione serresiana sugli spazi conduce inoltre a riconoscere il definitivo
tramonto dell’ »imperialismo dello spazio euclideo», nel nome di una scienza
degli spazi che ha ormai compreso la differenza qualitativa tra spazi locali e spazi
globali e che ha prodotto un sapere topologico che ritrova la geometria euclidea al
suo limite. Delco ricostruisce gli elementi di una « estetica generale », che intende
chiarire la questione del passaggio dal locale al globale senza annullare la varieta
degli spazi locali; in essa spazio culturale e spazio naturale vengono analogica-
mente descritti in parallelo. Prendono cosi corpo i lineamenti di una sintassi
generale delle forme, che predilige aderire alle complessita locali, piuttosto che
misurarsi con la questione della ricerca fondativa di un trascendentale originario
della spazialitd in quanto tale. Opportunamente Delcd asserisce che: « Serres
pone a fondamento della sua estetica pluralista una filosofia della comunicazione
senza sostanza, vale a dire una sorta di leibnizianismo senza Dio, o ancora, una
monadologia che rinuncia a postulare una monade delle monadi » (p.51).

Mi sono soffermato sul primo capitolo del volume di Delcd perché esso
costituisce un paradigma convincente della sua analisi morfologica e riprende il
modo essenziale il nucleo « spaziale» della ricerca serresiana. Naturalmente la
morfologia spaziale trova il suo correlato nel secondo elemento della ricognizione
morfologica, quello della profondita temporale, che dirige Serres verso il « puro
informe », lungo un percorso che da Lucrezio conduce a Carnot e a Boltzmann, e
quindi alle ricerche sulla fisica del non-equilibrio. Ma non € qui possibile
discuterne. Mi preme soltanto sottolineare I’importanza di un asse ricostruttivo
evocato da Delco, sul quale sarebbe necessario tornare : la variazione che conduce
dalla temporalitd bergsoniana alla dialettica bachelardiana della durata e quindi

376



alle cronie di Serres, che insieme rinviano alla molteplicita indifferenziata del
caos temporale originario e alla varietd dei ritmi sociali e vitali, reversibili e
irreversibili.

In ultimo, ricordo che Delcd mette bene in luce la novita dello sguardo serre-
siano sul divenire storico, inteso come «incalcolabile diffrazione delle forme » a
partire da una « fondazione innominabile », ovvero dalla violenza fondamentale
dell’esclusione sacrificale. I1 carattere sempre riemergente della morte fondamen-
tale nella storia sociale esprime una ripetitivita ossessiva dell’origine ; in alterna-
tiva Serres propone una storia regolata sulle dinamiche dell’erranza e dell’inven-
zione nella quale caso e materialita si congiungono in modo congiunturale. Chiara
e originale la sintesi di Delco: « La storia non si occupa di strategie. Le macchi-
nazioni del potere appartengono a un altro tempo, che non ¢ il suo tempo piu
proprio (il tempo della morte la marca si fin dall’origine, ma pil che inventarla la
uccide). Viaggia nello spazio aperto delle traduzioni infinite € dei morfismi. La
storia ¢ forse soltanto un altro nome della geografia» (p.119)

Gaspare Polizzi (Firenze)

377



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

