
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Buchbesprechung: Esprit et corps chez Descartes

Autor: Glauser, Richard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen / Etudes critiques

Studia Philosophica 55/96

RICHARD GLAUSER

Esprit et corps chez Descartes

Etude critique sur :

Bernard Baertschi : Les rapports de l'âme et du corps
Descartes, Diderot, Maine de Biran *

Depuis environ quarante ans on assiste à une évolution et à un
approfondissement spectaculaires de la philosophie de l'esprit, ainsi
qu'à l'émergence et aux progrès, plus récents, des sciences cognitives.
Ces développements se sont réalisés en partie autour d'un problème
figurant traditionnellement au rang des grandes questions de la
métaphysique, le problème de l'âme et du corps1. Sans doute n'y a-t-il
jamais eu d'autre période de quarante ans dans l'histoire de la
philosophie durant laquelle ont vu le jour autant de théories, qui plus est, si
étendues et si complexes, concernant la nature des rapports entre
l'esprit (ou les entités et les propriétés mentales) et le corps. Il faut
tenir compte, en effet, de toutes les formes et variantes contemporaines

de la théorie de l'identité, du matérialisme éliminatif, du

fonctionnalisme, du monisme anomal, des théories de la survenance et
du naturalisme non réductionniste.

Bien entendu, de nombreuses positions contemporaines, considérées

à des niveaux divers de généralité, ont des rapports théoriques et
historiques importants avec des positions plus anciennes. C'est pourquoi

l'on pourrait espérer, peut-être naïvement, que les développe-

* Paris, Vrin, 1992, 434 p. Dans le présent article nous nous référons à ce livre
en indiquant uniquement la page, soit dans le texte soit en note. Nous
utiliserons les termes 'esprit' et 'âme' comme des synonymes, ainsi que le fait
Descartes.

1 Le renouveau de l'intérêt pour ce problème, sous un de ses aspects du moins,
remonte approximativement à la parution de l'article de U. T. PLACE, «Is
Consciousness a Brain Process?», British Journal of Psychology, XLVII,
1956.

331



ments récents suscitent de nouvelles interprétations du problème de

l'âme et du corps dans l'histoire de la philosophie. Sur ce terrain,
cependant, il faut bien reconnaître que les percées ont été plus modestes.

Une condition nécessaire pour obtenir de l'histoire philosophique
du problème une compréhension plus approfondie, serait de pouvoir
compter sur: 1) une connaissance systématique du problème lui-
même, avec son réseau propre de questions subordonnées et de
subdivisions thématiques ; 2) une connaissance exacte des théories du passé
sur les rapports de l'esprit et du corps, aussi bien chez les auteurs
mineurs que chez les auteurs majeurs - cela inclut la connaissance des

rapports de ces théories à leurs contextes scientifique, philosophique
et théologique respectifs ; et 3) une connaissance précise de l'évolution

de ces théories.
A cet égard le livre de Bernard Baertschi, Les rapports de l'âme et

du corps - Descartes, Diderot et Maine de Biran est bienvenu. Il
contribue dans une large mesure à satisfaire cette condition pour une
période particulièrement riche et diverse de plus de deux siècles. Il
s'agit, en effet, d'une étude très fouillée de l'évolution du problème de
l'âme et du corps dans la philosophie française de Descartes à Maine
de Biran.

A première vue, une entreprise si vaste pourrait sembler difficile à

réussir en raison des problèmes évidents qu'elle pose quant à l'organisation

du livre. Si l'auteur s'efforce d'adopter un point de vue
chronologique linéaire (il n'est pas possible de réussir complètement en
raison des chevauchements biographiques), non seulement il risque
d'ennuyer le lecteur par la monotonie de sa démarche, mais il est

presque contraint à la digression chaque fois qu'il tente de restituer le
problème dans sa juste perspective (qui n'est pas forcément celle du

philosophe dont il traite) au sein de son contexte et de la polyphonie
des autres positions de la même période. D'un autre côté, s'il fait un
classement purement systématique (atemporelle) des positions en
présence et qu'il avance d'après l'ordre de cette classification, il
risque d'imposer une organisation artificielle à l'histoire. Dans un cas

comme dans l'autre, il est conduit à simplifier abusivement la
complexité des rapports historiques, c'est-à-dire 1) le réseau des
influences et 2) l'échelle des degrés d'importance des différents
courants de pensée en présence.

Gageons que Baertschi a bien vu ces obstacles méthodologiques,
car son mode d'exposition original les surmonte, nous semble-t-il,
autant qu'il est possible de le faire. Il articule l'un par rapport à l'autre

332



deux exposés complémentaires sur la même période, faisant précéder
chacun d'une introduction mettant clairement en évidence la structure
générale de son propos.

Partons de la vision d'ensemble que donne Baertschi de la période
considérée. Elle se caractérise par trois ruptures fondamentales,
chaque rupture entraînant une nouvelle position philosophique
concernant les rapports de l'âme et du corps. Descartes opère une rupture
par rapport à la philosophie scolastique en rejetant la métaphysique
hylémorphiste et en introduisant son dualisme métaphysique pour
expliquer la distinction de l'esprit et du corps. Une seconde rupture
s'effectue avec Diderot, qui rejette le dualisme cartésien au profit d'un
naturalisme où la sensibilité est conçue comme un principe vital
corporel, une propriété de la matière. Avec Maine de Biran apparaît
une troisième rupture : la portée du naturalisme est limitée en faveur
du psychologisme philosophique. Il s'agit d'un dualisme philosophique

qui affirme, pour des raisons psychologiques, l'irréductibilité des

phénomènes mentaux aux phénomènes physiologiques - notamment
en raison du caractère fondamental de l'aperceptibilité (la capacité
qu'à le sujet de prendre conscience). D'un certain point de vue, la
position de Biran renoue avec un aspect de celle de Descartes.

Ces trois ruptures philosophiques sont tributaires de changements
profonds réalisés parallèlement dans les sciences, chacune des trois
positions philosophiques nouvelles étant liée à l'apparition d'une
science nouvelle. Ainsi, le dualisme métaphysique de Descartes

présuppose sa nouvelle physique, notamment sa conception mécaniste de

la totalité du monde spatial. Le naturalisme de Diderot est étroitement
lié à l'avènement de la biologie au XVIIIe siècle, et donc à la constatation

de l'insuffisance de la mécanique pour expliquer le vivant.
Enfin, le psychologisme philosophique de Biran se rattache à l'émergence

de la psychologie comme science, et donc à la reconnaissance
de l'inadéquation de la biologie et de la physiologie pour expliquer
certaines fonctions mentales élémentaires.

Afin de mettre en relief ces ruptures et leurs implications philosophiques

et scientifiques, Baertschi consacre la première partie de son
livre à l'étude des positions de Descartes, de Diderot et de Maine de
Biran sur les rapports de l'esprit et du corps. Par là, il met en place les

principales articulations de sa vision d'ensemble.
Il va de soi, pourtant, que ces ruptures ne se sont pas produites

d'un coup. D'une part, elles ont été rendues possibles et se sont réalisées

grâce à la réflexion sur un grand nombre de questions philosophi-

333



ques, scientifiques et théologiques, dont certaines pouvaient jouer un
rôle seulement connexe ou subordonné par rapport au problème
central des rapports de l'âme et du corps. D'autre part, comme l'écrit
Baertschi: «[...] à chaque époque existent des représentants plus ou
moins fidèles des doctrines précédentes et des auteurs qui se situent
un peu à la croisée des chemins, ménageant des transitions indispensables

à la compréhension du mouvement» (p. 171).
C'est pourquoi, dans la seconde partie de son livre Baertschi se

consacre à l'étude des questions «charnières» dans l'évolution du

problème de l'âme et du corps. La structure de cette seconde partie est
essentiellement thématique, chaque chapitre étant consacré à l'examen

d'un domaine de questions «charnières». C'est ainsi qu'on
trouve un chapitre sur des questions métaphysiques, notamment celle
du divisible et de l'indivisible; un autre concerne les questions physiques

relatives au mouvement et à la causalité ; un troisième porte sur
des thèmes biologiques tels que l'âme des bêtes et la sensibilité;
enfin, un chapitre traite de questions psychologiques, dont celle du

statut de la conscience. Tout au long de cette seconde partie, Baertschi
fait une très large place aux autres philosophes français - majeurs et
mineurs - de l'époque. Mais pas exclusivement à ceux-ci. Par exemple,

il explique fort justement le grand intérêt que présente The Origin
of Forms and Qualities de Robert Boyle pour la compréhension des

implications et des enjeux métaphysiques du mécanisme du XVIIe
siècle par rapport à l'hylémorphisme. Il rend compte également de la
réception et de l'influence de Locke et de Leibniz dans la philosophie
française.

En somme, la première partie du livre de Baertschi, portant sur les
trois ruptures, se voit complétée par la seconde, qui situe ces ruptures
dans un contexte plus large de transitions, et qui replace les positions
des trois philosophes au sein du concert des thèses, des arguments et
de la multiplicité des points de vue relatifs aux rapports de l'âme et du

corps aux XVIIe et XVIIIe siècles. C'est par la conjonction des deux
approches que Baertschi construit sa vision de l'évolution proprement
dite du problème de l'âme et du corps durant la période considérée. Le
tout s'achève sur une brève conclusion, et l'on trouve en appendice,
en guise d'aide-mémoire, un tableau synoptique des influences exercées

ou reçues par les principaux auteurs traités.
Nous voudrions discuter à présent quelques aspects de l'interprétation

proposée de Descartes.

334



De la distinction et de l'union chez Descartes

Le problème de l'âme et du corps chez Descartes comporte deux
volets : le problème de leur distinction et celui de leur union. Chaque
volet comprend un enjeu ontologique et un enjeu épistémique. Le
premier volet porte sur les questions suivantes : 1) quel est exactement
l'argument par lequel Descartes conclut que l'esprit et le corps sont
des substances distinctes? - 2) qu'est-ce que la distinction dite 'réelle'
entre eux? Le second volet englobe les questions suivantes: 1) puisque

l'esprit et le corps sont réellement distincts, quelle est la nature de

leur union en l'homme - 2) comment comprendre cette union? Cette
dernière question, épistémique, est particulièrement difficile à traiter
étant donné que Descartes nous enjoint de concevoir l'esprit et le

corps comme une chose en vertu de leur union, tout en nous mettant
en garde contre le danger de les confondre, et en ajoutant que, de

toutes façons, nous n'avons pas d'idée claire et distincte de leur union.
Baertschi consacre un chapitre à chaque volet, le second chapitre du
livre portant sur la distinction réelle, le troisième sur l'union. Nous
allons centrer notre propos autour de trois points : les deux premiers
points concernent le second chapitre, portant sur la distinction de

l'esprit et du corps ; le troisième concerne le troisième chapitre, sur
l'union de l'esprit et du corps. Commençons par les questions
relatives au dualisme.

I) Baertschi cherche à montrer tout d'abord que Descartes a une
«conception mécaniste des rapports entre l'âme et le corps»2. Mais
une telle position est difficile à comprendre ; sa formulation est à tout
le moins susceptible d'induire en erreur. Car le terme 'mécanisme' ne

peut être pris au sens propre en ce contexte. Au sens propre, si le
terme qualifie une théorie portant sur des rapports d'interaction, il
s'agit d'une théorie physique des lois du mouvement portant sur des

rapports entre objets physiques. Mais étant donné que l'esprit est une
substance incorporelle, il ne peut y avoir aucune théorie de ce genre
concernant ses rapports au corps3. Si c'est exact, quel sens donner au

terme 'mécanisme' en dehors de son sens propre? C'est peut-être une

2 Cf. p. 47. Plus loin il caractérise «la doctrine cartésienne des rapports de
l'âme et du corps comme un mécanisme » (p. 50).

3 Baertschi lui-même semble le reconnaître plus loin. Rappelant que l'âme
n'est justement pas un coips, il demande à propos de l'interaction âme-corps :

« Peut-on alors encore parler de mécanisme? » (p. 77).

335



des rares choses qui ne transparaissent pas avec toute la clarté souhaitable

chez Baertschi. Nous allons tenter de comprendre les raisons de

Baertschi et nous exposerons quelques-unes de nos réserves.
Pour commencer, Baertschi voit très justement qu'il y a une

importante complémentarité entre la mécanique cartésienne et la distinction

réelle entre l'esprit et le corps. La première, certes, n'impliquant
pas la seconde, mais la rendant plausible dès lors qu'elle exclut les

formes substantielles.
En effet, sur le terrain de la science, Descartes est en un sens plus

anti-aristotélicien que anti-matérialiste. Pour le voir, partons des

différentes fonctions de l'âme aristotélicienne. Descartes effectue une
réduction non seulement physicaliste, mais mécaniste, des fonctions
nutritive et locomotrice. Ce sont, chez lui, des fonctions explicables
uniquement par des lois mécaniques. De même pour les fonctions
sensitive et imaginative chez les bêtes. Jusque là Descartes suit
résolument un programme anti-aristotélicien de réduction physicaliste.

En revanche, ce qui résiste à toute possibilité d'une explication
mécaniste, pour Descartes, c'est la fonction intellectuelle de l'âme. (Il
y a autre chose que Descartes reconnaît comme impossible à expliquer

par le mécanisme, à savoir la conscience ; c'est ce qui distingue
les fonctions sensitive et imaginative de l'homme de celles des bêtes.)
Dans le Discours de la méthode il affirme que l'activité de l'intellect
pur, notamment la capacité de former des concepts et à les exprimer
dans un langage, est impossible à expliquer par le mécanisme4.
L'intellect doit donc être immatériel, ce qui signifie - étant donné
l'assimilation cartésienne de la matière à l'étendue - que l'intellect est

inétendu, incorporel. Dans les Regulae (1628), Descartes affirmait
déjà que l'intellect est un pouvoir purement spirituel5. Or, si l'intellect
n'est pas matériel, quelle sorte d'entité sera-t-il? Comme le mécanisme

cartésien implique l'inexistence de formes substantielles, l'intellect

ne saurait en être une. Une réponse plausible est alors de dire
qu'il est une substance - ou du moins l'essence d'une substance -

4 Cf. Discours de la méthode, Ve partie, AT VI, p. 56-57 ; CG I, p. 628-29. Il
s'agit du célèbre passage 'chomskien' de Descartes. (Nous nous référons à

Descartes dans deux éditions : AT renvoie évidemment à l'édition de Adam
& Tannery; CG renvoie à l'édition en trois volumes des Classiques Garnier
établie par Alquié.)

5 Cf. AT X, p. 415 ; CG I, p. 140.

336



distincte réellement, par conséquent, de la substance étendue6. En un
sens donc, Baertschi a parfaitement raison de parler d'une solidarité
entre le mécanisme cartésien et le dualisme: «la science mécaniste
débouche sur la distinction réelle de l'âme et du corps » (p. 47). Mais
alors, nous retombons sur la difficulté mentionnée plus haut sous une
forme différente : si la motivation d'ordre scientifique en faveur du
dualisme vient à Descartes justement de l'impossibilité d'étendre la
mécanique jusqu'à expliquer le fonctionnement de l'intellect (et de la
conscience), comment Baertschi peut-il dire que la théorie des

rapports âme-corps chez Descartes est un mécanisme Car si le mécanisme

est inapplicable à l'intellect et à la conscience, il est inapplicable
aux rapports de l'esprit avec le corps parce que l'intellect et la
conscience sont essentiels à l'esprit (l'imagination et la sensibilité ne
jouant que des rôles modaux7).

La raison de Baertschi apparaîtra si l'on tient compte d'un second

point qu'il cherche à établir, en se fondant partiellement sur la conception

de Descartes véhiculée par Ryle dans son ouvrage aujourd'hui
classique, The Concept ofMind*.

A la suite de Ryle, Baertschi voit en Descartes l'auteur d'un
«para-mécanisme de l'esprit». Chez Ryle cette expression désigne, en

gros, une conception de l'esprit fondée sur les catégories élémentaires
servant à décrire le monde des objets physiques, étant entendu que ce
monde, chez Descartes, est régi essentiellement par des lois mécaniques.

Comme il s'agit justement des mêmes catégories de part et
d'autre de la frontière traversant le dualisme, on pourrait se demander

pourquoi Ryle n'a pas parlé d'un «para-psychologisme du corps»
plutôt que d'un «para-mécanisme de l'esprit» Une appellation ferait
l'affaire aussi bien que l'autre s'il s'agissait uniquement de marquer le
fait que les mêmes catégories sont employées dans les deux domaines.
Mais justement, il ne s'agit pas uniquement de cela. Chez Ryle, il y a

l'idée supplémentaire que le mécanisme est premier chez Descartes en

6 Cette solution n'est évidemment pas démonstrative, puisque Descartes ne

peut recourir à la prémisse : « nécessairement l'intellect est ou bien une forme
substantielle, ou bien une substance, ou bien l'essence d'une substance».
Mais elle est tout de même plausible dans son contexte historique, puisqu'il
n'y avait guère d'autre issue pour qui voulait défendre une position non
matérialiste de l'intellect.

7 Cf. la VIe Méditation.
8 G. RYLE, The Concept of Mind, Hutchinson, London, 1949; trad. Francis

JACQUES, La notion d'esprit, Paris, Payot, 1978.

337



un sens qui n'est pas seulement chronologique. De la sorte, l'application
de ces catégories à l'esprit résulte d'une duplication partielle de

ce qui se trouve déjà dans l'ontologie du mécanisme, puis d'une
projection de ces catégories sur ce qu'on appelle «l'esprit». Dans la

perspective de Ryle, la théorie cartésienne de l'esprit est donc
nécessairement dérivée et secondaire par rapport à l'ontologie du mécanisme,

qui est première et plus fondamentale. Qui plus est, pour Ryle,
cette dérivation est illégitime : le transfert des catégories procède de ce

qu'il a analysé comme étant une «erreur de catégorie(s)». Une fois le
transfert effectué, «les différences entre le physique et le mental
étaient donc placées à l'intérieur du schéma commun des catégories
de "chose", de "substance" ("stuff'), d'"attribut", d'"état", de
"processus", de «changement», de «cause» et d'"effet". [...] [L]es détracteurs

du mécanisme représentaient l'esprit comme un centre
supplémentaire de processus de causalité, assez semblable aux machines tout
en différant considérablement d'elles. Cette hypothèse était donc une
hypothèse para-mécanique. »*

On voit mieux maintenant, croyons-nous, pourquoi Baertschi
appelle un «mécanisme» la théorie cartésienne des rapports entre
l'esprit et le corps. C'est parce que 1) ces rapports se trouvent entre
des termes qui sont compris sous les mêmes catégories ontologiques,
et que 2) ces termes sont, d'un côté, ce qui est conforme aux lois de la
mécanique (le corps) et, de l'autre, ce qui est un «para-mécanisme»
(l'esprit) au sens de Ryle. Mais est-ce une bonne raison?

Deux précisions s'imposent d'emblée. D'une part, Ryle était
prudent dans son attribution d'un «para-mécanisme» à Descartes. Il a

précisé que sa description de ce qu'il appelait ironiquement «la
théorie officielle » ne correspondait pas exactement à la position de
Descartes10. D'autre part, Baertschi critique fort justement l'interprétation

de Ryle sur certains points importants. Par exemple, il relève
contre Ryle qu'il n'est pas vrai que Descartes ne caractérise l'esprit
que négativement (cf. p. 49). Il ne reprend pas à son compte l'explication

rylienne de l'origine du para-mécanisme, à savoir l'erreur de

catégories(s) (cf. p. 50). Surtout, il reconnaît que Descartes «a en fait
proposé pour rendre compte du type d'être qu'est l'âme, non pas un

9 La notion d'esprit, p. 19.
10 « Il serait faux de dire que la doctrine reçue («the official theory») dérive des

théories du seul Descartes ou même d'une inquiétude assez largement
répandue au XVIIe siècle sur les implications de la mécanique d'alors » (La
notion d'esprit, p. 23).

338



mécanisme inversé, mais un dépassement du mécanisme»11. Mais si
tel est le cas, nous ne comprenons pas pourquoi il serait pertinent, ou
utile, de qualifier de «mécanisme» la doctrine cartésienne des

rapports esprit-corps.
Le choix de cette notion paraîtra peu plausible, enfin, si l'on

adopte l'interprétation du dualisme proposée par Margaret Wilson. En
effet, il y a différentes manières de caractériser l'indépendance de la
pensée par rapport au corps. Descartes dit fréquemment qu'il ne sert à

rien d'examiner le cerveau pour tenter d'expliquer le fonctionnement
de l'intellect. C'est là une position modérée. Mais il soutient aussi des

thèses plus fortes. Premièrement, il pense que les états mentaux sont
numériquement distincts des états cérébraux. C'est la thèse qui vient
la plus souvent à l'esprit lorsqu'on parle ordinairement du dualisme
cartésien. Deuxièmement, il affirme que l'activité de l'intellect pur est

indépendante de celle du cerveau, ce qui signifie qu'un acte d'intel-
liger n'est pas le résultat d'une activité conjointe de l'intellect et du
cerveau12. Troisièmement, selon l'interprétation de Margaret Wilson,
Descartes pense que les actes purement intellectuels, contrairement
aux sensations et aux actes d'imaginer, ne correspondent même pas à

des états cérébraux corrélatifs13. Spinoza établira une correspondance
stricte entre tous les modes de la pensée et les modes de l'étendue, si
bien que même les actes de l'intellect pur seront exprimés dans le

corps et le cerveau par quelque mode étendu ; mais telle n'est pas la

position de Descartes selon Wilson. Or, si nous avions affaire à

Spinoza, il y aurait davantage de plausibilité à parler d'un «mécanisme»

(en un sens métaphorique) des rapports entre l'esprit et le

corps, car ces rapports seraient des rapports non causaux d'expression,
de telle sorte que la connaissance parfaite du cerveau, qui est soumis

aux lois du mécanisme, pourrait exprimer de droit - en un autre
attribut - toute l'activité de l'esprit. Mais ce n'est justement pas le cas
chez Descartes, pour qui une connaissance même parfaite du méca-

11 P. 49. Dans le même ordre d'idées Baertschi dit aussi : «[...] si Descartes ne
répond pas aux objections de Gassendi, c'est simplement qu'elles ne sont pas
pertinentes, vu qu'elles reposent sur une tentative d'appliquer le mécanisme
hors des limites de la physique; et en ce sens, la doctrine cartésienne, loin
d'être un para-mécanisme, en trace les limites » (p. 80).

12 Cf. BAERTSCHI, p. 68. Cet aspect du dualisme a été étudié par Marleen Roze-
mond in : « The Role of the Intellect in Descartes' Case for the Incorporeity
of the Mind» in : Essays on the Philosophy and Science of René Descartes,
Oxford University Press, Oxford, 1993 (publié après le livre de Baertschi).

13 Descartes, Routledge & Kegan Paul, London, 1978 ; cf. p. 180-181.

339



nisme cérébral serait nécessairement incapable d'exprimer l'activité
de l'intellect pur.

La difficulté de saisir exactement la position de Baertschi sur
cette question est en partie liée, croyons-nous, au fait que (malgré ce

que nous disions plus haut) il ne distingue peut-être pas toujours avec
suffisamment de netteté sa propre interprétation de celle de Ryle, dont
il s'inspire. 11 y a deux cas où cela se produit, que voici.

Premièrement, Baertschi dit que «selon Ryle, Descartes transpose
dans la métaphysique des catégories physiques » (p. 49). Mais - ici
nous visons Ryle derrière Baertschi - pourquoi dire qu'il s'agit forcément

de catégories physiques Descartes sait bien que dans la
philosophie scolastique les catégories de «chose» {res), de «substance»,
d'«attribut», de «cause» et d'«effet» (des catégories mentionnées par
Ryle) sont courantes tout aussi bien en métaphysique qu'en
physique14. Si Descartes les reprend à son compte pour les « appliquer à

l'esprit», ce n'est donc pas en les empruntant spécifiquement à la
physique, pas même à son propre mécanisme, mais simplement à la
tradition philosophique qu'il connaît, la scolastique.

Second cas. Baertschi rappelle que Ryle dit: «ayant élaboré une
théorie physique permettant de rendre compte de toute entité logée
dans l'espace, Descartes, pour des raisons théologiques et philosophiques

ne pouvait accepter qu'elle s'étendît aussi à l'esprit [...]»
(p. 48). Décrire la position de Descartes ainsi suggère qu'au fond
Descartes aurait très bien pu «accepter qu'elle [sa théorie physique]
s'étendît aussi à l'esprit» s'il n'avait été empêche de le faire par «des
raisons théologiques et philosophiques ». Selon nous - encore une
fois, c'est Ryle plutôt que Baertschi qui est visé - une telle suggestion
donne du rapport de Descartes à son contexte philosophique une
image susceptible d'induire en erreur. Comme nous l'avons indiqué,
Descartes avait étendu sa physique à certaines fonctions traditionnellement

reconnues à l'âme dans l'aristotélisme : les fonctions nutritive
et locomotrice, ainsi que les fonctions sensitive et imaginative des
bêtes. En revanche, l'activité intellectuelle, a-t-il reconnu, ne pouvait
être expliquée mécaniquement. Etant données les limites du
mécanisme, en particulier de celui de Descartes, cette motivation d'ordre
scientifique en faveur du dualisme était justifiée. Mais il faut souli-

14 Baertschi dit lui-même : « 'substance' et 'accident' sont des catégories méta¬

physiques; dès lors, il sera besoin d'un [...] point de vue [...] proprement
métaphysique. » (p. 70, italiques de l'auteur).

340



gner qu'elle concourt avec la motivation théologique de Descartes,
ainsi qu'avec ses raisons métaphysiques, vers la même conclusion. H

faut, en effet, se représenter le dualisme cartésien - et Baertschi nous

y aide beaucoup - comme étant motivé par trois ordres de raisons :

scientifique, théologique et métaphysique. La motivation d'ordre
scientifique, on l'a dit, est la constatation de l'impossibilité de rendre

compte par la mécanique de l'activité de l'intellect (et de la
conscience). La motivation théologique est la croyance en l'immortalité
de l'âme15. Elle est contemporaine de - peut-être antérieure à - sa

motivation d'ordre scientifique. Car en 1630 déjà, alors que la Dioptrique
est encore inachevée, Descartes a commencé de rédiger «un petit
Traité de Métaphysique », aujourd'hui disparu, « dont les principaux
points sont de prouver l'existence de Dieu, et celle de nos âmes,

lorsqu'elles sont séparées du corps, d'où suit leur immortalité.»16
Quant à sa motivation métaphysique, elle se fonde, pour simplifier,
sur sa théorie de la substance et sa théorie des distinctions. Elle sera

explicitée par la chaîne des raisons constituant l'argument de la VIe

Méditation en faveur de la distinction réelle, ainsi que dans les textes
ultérieurs dans lesquels Descartes s'efforce de défendre et de préciser
cet argument. Ces trois ordres de raisons se sont rencontrés dans la
pensée de Descartes et, selon nous, malgré quelques tensions, elles se

complètent de manière approximativement harmonieuse. Comme le
dit Cottingham: «Of the triad of considerations, theological,
metaphysical and scientific, which motivated Descartes' adherence to the
thesis of the incorporeality of the mind, it would be difficult or
impossible to single out any one as having the primacy in structuring
his own personal convictions.»17 Or, on l'a vu, la position de Ryle
rapportée par Baertschi donne la prééminence aux motivations
théologique et métaphysique dans la pensée de Descartes, insinuant à

tort, selon nous, qu'elles auraient entravé son projet scientifique,
empêché son programme de réduction physicaliste. Comme s'il eût

15 Descartes admettra par la suite n'avoir pu donner une preuve démonstrative
de l'immortalité, mais il ne cessera d'affirmer, non sans raison, que son
dualisme fournit un meilleur fondement théorique que l'hylémorphisme pour
l'immortalité de l'âme.

16 Lettre à Mersenrte du 25 novembre, 1630, AT I, p. 182; CG I, p. 287.
17 J. COTTINGHAM, «Cartesian Dualism» in: The Cambridge Companion to

Descartes (ed. J. COTTINGHAM), Cambridge University Press, 1992, p. 252.
Cela ne contredit pas ce que dit Baertschi: «Dans l'ordre de la découverte et
de la construction, c'est la physique qui fut première et qui orienta la
philosophie cartésienne » (p. 47).

341



été possible qu'un Descartes, débarrassé de ses raisons «théologiques
et philosophiques», s'aperçoive brusquement de la possibilité d'expliquer

l'activité intellectuelle de l'esprit par son mécanisme. Comment
ne pas voir que, ce faisant, il aurait perdu toute notion des limites
théoriques inhérentes à son mécanisme? Pour cette raison, l'interprétation

de Ryle, sur ce point, nous paraît abusive. Baertschi l'accepte-t-
il? Nous en doutons. Mais c'est difficile d'être certain. Il rejette
certains aspects de l'interprétation de Ryle, en accepte d'autres, mais
il subsiste un troisième groupe d'aspects - les deux exemples que
nous venons de considérer - qu'il mentionne et par rapport auxquels il
ne se démarque pas clairement. Quoi qu'il en soit, du point de vue de

l'histoire de la philosophie, l'interprétation de Baertschi est supérieure
à la reconstruction de Ryle. Elle serait meilleure encore, croyons-
nous, délestée des restes de son influence.

II) La plus grande partie du second chapitre de Baertschi est
consacrée à la motivation métaphysique de Descartes : l'argument en
faveur de la distinction réelle de l'esprit et du corps. L'argument fait
une apparition elliptique dans le Discours de la méthode, mais c'est
seulement dans la VIe Méditation que Descartes l'explicite. En raison
des objections qu'il soulèvera, l'argument recevra encore des retouches,

des adjonctions et des clarifications dans nombre de textes
ultérieurs de Descartes. D'autre part, bien qu'il ne soit pas véritablement
complexe, l'argument joue un rôle central dans la pensée de
Descartes. Car, comme le fait très bien ressortir Baertschi, il dépend à

la fois de sa théorie de la substance, de sa théorie des distinctions, de

sa conception des idées claires et distinctes, et de sa théorie de la
véracité divine (cf. p. 63). C'est dire qu'une interprétation cohérente
de l'argument pour la distinction de l'âme et du corps implique des

interprétations cohérentes de tous ces thèmes fondamentaux de la
philosophie cartésienne, ainsi d'ailleurs que des rapports entre la IIe et
la VIe Méditation. Baertschi sait admirablement exposer et défendre sa

perspective à travers une organisation précise des textes de Descartes
en fonction de leur pertinence et de leur poids théorique. Nous
n'avons d'ailleurs pas d'objection à faire concernant son analyse de

l'argument, ce qui est l'essentiel. Nous voudrions seulement évoquer
une question, peut-être subsidiaire, touchant à la compréhension de

l'argument par rapport à son contexte plus large.
A partir des Principes de la philosophie, la distinction entre

l'esprit et le corps, établie dans la VIe Méditation et défendue contre

342



les objections de Caterus et d'Arnauld, s'inscrit explicitement dans le
cadre d'une théorie générale des distinctions18. C'est dans les Principes

qu'on voit que le dualisme cartésien peut se comprendre comme
l'application au cas particulier de l'âme et du corps d'une sorte
particulière de distinction, dite, «réelle». Mais ce n'est pas seulement
la notion de distinction réelle qui est importante pour l'argument.
Baertschi relève à juste titre qu'un rôle théorique important (mais
implicite) dans l'argument revient également à la distinction entre
substance et attribut principal (cf. p. 53-56 et 63). Or, la distinction
entre la substance et son attribut principal n'est qu'un cas particulier
de la distinction de raison. C'est dire qu'avec les Principes Descartes
articule explicitement son ontologie - sa théorie des substances, des

attributs et des modes - d'après une théorie des distinctions, ce qui est
clairement un héritage de la philosophie scolastique. Or Baertschi est
soucieux de situer la pensée de Descartes par rapport à son contexte
philosophique. D'une part, on l'a dit, il l'étudié comme une rupture
par rapport à son contexte, la première des trois ruptures dont il traite.
D'autre part, pour interpréter la position de Descartes sur la nature de

l'union de l'âme et du corps il fera un usage éclairant et pertinent de

la classification des différentes sortes d'unités élaborée par les
Conimbres. Curieusement, pourtant, il ne rattache pas au contexte
scolastique la théorie des distinctions de Descartes.

La question se pose de savoir, dès lors, s'il n'aurait pas été utile
de tenir compte de la théorie suarézienne des distinctions19, théorie par
rapport à laquelle, selon nous, il est possible de mesurer avec une
certaine précision ce que l'ontologie cartésienne doit à la philosophie
scolastique20, et donc de cerner de plus près dans quelle mesure la

18 Cette théorie générale est formulée dans la première partie des Principes,
§ 60-64.

19 La théorie des distinctions de Suarez se trouve dans la septième de ses
Disputationes Metaphysicae (1597).

20 A la fin du Moyen-Age les divers auteurs scolastiques avaient introduit un
nombre proprement formidable de sortes de distinctions. La complexité à

laquelle ces distinctions donnaient lieu, ainsi que l'obscurité relative entourant

certaines d'entre elles, poussèrent Suarez à tenter d'en faire une critique
clarificatrice et d'en dresser une classification systématique qui articule les

rapports entre elles. Il ressort de la synthèse suarézienne qu'il n'y a que trois
sortes de distinctions fondamentales : la distinction réelle, la distinction
modale et la distinction de raison. Ce sont ces distinctions, et celles-là seules,
que Descartes retient dans les Principes.

343



distinction cartésienne de l'esprit et du corps est (ou n'est pas)
novatrice.

Il est vrai que Descartes est particulièrement avare d'informations
sur ses sources d'influences scolastiques. Son silence à ce sujet est

peut-être lié à sa volonté de mettre en doute méthodiquement ses

anciennes opinions. Mais connaissait-il lui-même les sources qui l'ont
influencé? Pour l'historien de la philosophie il y a donc une part de

conjecture dans la détermination des influences que Descartes a

reçues, ainsi que dans l'évaluation de leur signification et de leur importance

pour sa pensée. Mais l'existence d'un rapport entre Descartes et
Suarez concernant la théorie des distinctions n'est pas conjecturale ;

elle est même assez largement reconnue21. A notre connaissance,
toutefois, bien que les commentateurs fassent souvent des rapprochements

ponctuels entre Descartes et Suarez sur cette question, il
manque encore aujourd'hui un examen comparatif approfondi de leurs
théories respectives des distinctions. Cela laisse entrevoir la possibilité

de faire un pas de plus dans la compréhension de la distinction
cartésienne esprit-corps relativement à son contexte philosophique.

Quoi qu'il en soit, il y a une sorte de déséquilibre entre le second
et le troisième chapitres de Baertschi : le troisième situe la question de
l'union de l'âme et du corps chez Descartes relativement au contexte
scolastique (en développant une interprétation fondée sur les
différentes notions d'unité chez les Conimbres), tandis que le second ne
situe pas la théorie cartésienne des distinctions par rapport à son
contexte. Sur ce point, donc, Baertschi ne poursuit pas aussi loin qu'il
aurait pu le faire son examen de la rupture opérée par Descartes.

in) Le troisième chapitre, on l'a dit, est consacré au problème de

l'union de l'âme et du corps chez Descartes. C'est au sujet de ce
problème que Baertschi livre la partie la plus originale de son étude

sur Descartes, prenant sur des points sensibles le contre-pied de

21 II est inutile de rappeler les travaux célèbres de Gilson et, plus récemment, de
Marion, contenant des études sur les rapports entre la pensée de Descartes et
celle de Suarez. Mais signalons deux textes de Lilli Alanen, Studies in
Cartesian Epistemology and Philosophy ofMind, Acta Philosophica Fennica,
Societas Philosophica Fennica, vol. 33, Helsinki, 1982; et «On Descartes'
Argument for Dualism and the Distinction Between Different Kinds of
Beings», in: The Logic of Being (eds. S. KNUUTTILA & J. HlNTIKKA),
Reidel, Dordrecht, 1986. Le grand ouvrage sur Suarez de Jean-François
Courtine (Suarez et le système de la métaphysique, Paris, PUF, 1990)
consacre un chapitre à ces rapports (cf. p. 482-495).

344



commentateurs tels que Gouhier, Gueroult et Margaret Wilson. Ce

chapitre constitue un excellent exposé d'ensemble du problème et
devrait être lu par tout philosophe s'intéressant au sujet.

En simplifiant quelque peu disons que la difficulté interprétative
posée par les textes de Descartes sur le problème de l'unité esprit-
corps est le suivant. Il y a la position décrite à la fin de la VIe Méditation

et il y a les textes ultérieurs. Ceux-ci se trouvent dans les Réponses

aux IVe Objections, dans les Principes, et dans des lettres à Regius
(1641-42), à Dinet (1642), à Elizabeth (1643), à Mesland (1645-46), à

Clerselier (1646) et à Arnauld (1648). Certains des textes ultérieurs
paraissent décrire une position différente de celle de la VIe Méditation,
allant dans le sens de la reconnaissance d'une unité plus forte
(Descartes parlera même d'une «union substantielle») que celle que
semble tolérer la distinction réelle, et en introduisant pour l'expliquer
le vocabulaire hylémorphiste, au point de parler de «forme» et de

«forme substantielle» à propos de l'âme humaine. La difficulté
interprétative se complique, ensuite, du fait qu'en apparence du moins les

textes ultérieurs ne forment pas un ensemble cohérent. A cela s'ajoute
une difficulté supplémentaire : dans une des lettres à Regius, il est loin
d'être certain que Descartes exprime sa propre pensée.

Selon Vere Chappell la plupart des commentateurs adoptent l'une
parmi trois stratégies face à ce problème interprétatif.

La première est de prétendre que la conception de l'homme qui
est exprimée dans ces textes est incompatible avec ce qui est dit dans

les Méditations. On conclut alors, soit que Descartes a été coupable
d'inconséquence, soit qu'il a changé d'avis après avoir achevé les
Méditations au printemps de 1640 et avant de rédiger ses réponses à

Arnauld environ un an plus tard. La deuxième stratégie est de trouver
dans ces textes une conception de l'homme qui est différente de, mais

non incompatible avec, la position antérieure. C'est alors cette
conception qu'on lit rétrospectivement dans la Sixième Méditation, qui
ainsi s'accomplirait et se clarifierait dans les textes ultérieurs pour
révéler sa vraie signification. La troisième stratégie est de montrer
que, en dépit des apparences, il n'y a aucune base dans ces textes pour
attribuer à Descartes une conception de l'homme différente de celle
qu'il a avancée dans les Méditations22.

22 V. CHAPPELL, «L'homme cartésien» in: Descartes : objecter et répondre
(eds. J-M. BEYSSADE & J-L. MARION), Paris, PUF, 1994, p. 405-406 (publié
après le livre de Baertschi).

345



Baertschi n'adopte pas la première stratégie, car il partage avec
Gueroult la position suivant laquelle il y a «prééminence de la preuve
de la distinction sur celle de l'union» : les considérations sur cette
dernière ne sauraient infirmer ce qui a été découvert sur la première »

(p. 71). Des deux autres stratégies d'interprétation, il nous semble que
Baertschi recourt parfois à la troisième, mais qu'il se rallie pour
l'essentiel à la seconde.

Il distingue trois perspectives sur l'union chez Descartes: 1) le
point de vue psychologique, qui est celui de l'expérience vécue,
expérience sui generis de l'unité humaine à travers les sentiments et la
volonté ; 2) le point de vue de la physiologie mécaniste, qui concerne
l'interaction causale relativement au cerveau, plus particulièrement à

la glande pinéale ; 3) le point de vue métaphysique, qui porte sur la
nature de l'union entre les deux substances. L'analyse de Baertschi
des deux premières perspectives débouche sur les constats suivants :

« le point de vue psychologique se borne, sur la question de l'union, à

l'attester, rien de plus» (p. 74), c'est-à-dire qu'il est dépourvu de
valeur explicative ; et «le point de vue de la physiologie ne nous apprend
rien sur l'union, si ce n'est que, nous faisant connaître la structure
hiérarchisée du corps, elle nous indique l'organe sur lequel l'âme
agit» (p. 80).

Qu'en est-il alors de la perspective métaphysique, celle qui aurait
à déterminer, si possible, la nature de l'union des deux substances?
L'homme est un être composé de deux substances. Mais tout le
problème est là. Qu'est-ce que un être composé de deux substances -
en particulier lorsque ces substances sont l'esprit et le corps? L'homme

est-il une substance composée ou une entité non substantielle?
Est-il un être par soi ou un être accidentel? Quelle sorte d'union y a-t-
il entre les deux substances - une union substantielle ou une union
accidentelle On l'a dit, Descartes paraît prendre sur ces questions des

positions incompatibles. Afin de parvenir à une interprétation susceptible

de répondre à ces questions, Baertschi suit une méthode qui est

approximativement la suivante. 1) Partir de l'hypothèse qu'il n'y a pas
d'incohérence dans la pensée de Descartes, ce qui signifie, entre
autres, maintenir jusqu'au bout l'idée suivant laquelle son dualisme
est incompatible avec l'hylémorphisme ; et 2) admettre que,
lorsqu'une incohérence apparente dépend de textes faisant usage des

termes du vocabulaire scolastique, Descartes a pu donner à ces termes
une signification qui lui est propre et compatible avec sa pensée telle
qu'elle est la mieux établie. Reste à trouver cette signification en

346



examinant les contextes de l'usage de ces termes chez Descartes et,
autant qu'il se peut, les implications logiques des énoncés dans

lesquels ils figurent. A cet égard, les expressions que Baertschi examine
de près sont celles de «union substantielle», «union accidentelle» et
«forme substantielle». Il parviendra à établir une certaine légitimité
de l'emploi de ces termes chez Descartes en fonction de la signification

qu'il a pu leur déterminer, et une cohérence qui ne remet pas en

cause le dualisme radical.
En dernière analyse, la position qui émerge de ces analyses est la

suivante : l'homme est un composé non substantiel de deux substances

qui, nécessairement, sont naturellement ordonnées l'une à l'autre,
mais dont l'union, quoique réelle, est accidentelle. Il faut distinguer en
cette interprétation, cinq points :

1) L'homme est un composé, mais un composé non substantiel.
Cela signifie que l'homme n'est pas lui-même une substance, contrairement

à l'interprétation de Gueroult, «sinon dans un sens quasi-
métaphorique» (p. 91). Le fait qu'un composé ait des propriétés qui
n'appartiennent en propre à aucune de ses composantes substantielles

n'implique pas que le composé soit lui-même une substance. Il n'y a

donc pas trois substances, l'esprit, le corps et l'homme, mais deux
seulement23. L'unité de l'homme est donc une unité de composition.

2) Toute unité par composition est une unité accidentelle.
3) L'unité de l'homme est donc une unité accidentelle. Cela

signifie que l'union est un accident de deux substances: c'est «un
mode dont la présence ou l'absence n'affecte pas leur substantialité :

'accidentel' qualifie donc l'union, mode relationnel, et par lui l'être
qui en résulte, contrairement à la doctrine des Conimbres, où
'accidentel' qualifie la nature des termes reliés, substance et accident.»
(p. 86). Chez Descartes, donc, «l'union psychophysique est un accident

et l'homme un ens per accidens », non per se (p. 88 ; cf. p. 97).

23 A ce propos, voici une remarque importante de Baertschi : « Le fait qu'il y ait
trois notions primitives n'y change rien et ne saurait exiger l'existence de
trois substances : cela ne serait le cas que s'il s'agissait d'idées claires et
distinctes obtenues indépendamment de toute abstraction, mais ces qualificatifs
ne conviennent pas à ces notions en tant qu'elles sont primitives.» (p. 91,
italiques de l'auteur). Il faut peut-être dire que Baertschi essaie différentes
voies avant de parvenir à sa position définitive ; cela le conduit parfois à
admettre provisoirement une hypothèse qu'il abandonne par la suite. Par
exemple, aux pages 87-88 il semble admettre que l'homme est une troisième
substance, ce qu'il corrige après.

347



4) La réalité des sentiments montre néanmoins que le composé
humain possède une unité plus forte que celle d'un simple agrégat.
L'unité de composition (accidentelle) qui caractérise l'homme n'est
donc pas celle de l'unité d'agrégation, mais celle de l'unité selon un
ordre : c'est-à-dire l'union de termes ordonnés l'un à l'autre.

Que veut dire Descartes, alors, lorsqu'il affirme que l'union est
substantielle Il ne veut pas dire que l'union elle-même est une
substance (ce qui, de toutes façons, serait une hypothèse de lecture peu
plausible), ni que les deux termes unis forment une substance (ce qui
serait déjà plus vraisemblable). L'expression «union substantielle»,
chez Descartes, signifie à la fois a) que les deux termes de l'union
sont des substances et b) que leur union est celle de termes ordonnés
l'un à l'autre24.

Et que veut-il dire en parlant de l'esprit comme d'une forme
substantielle du corps Pour le voir, précisons un cinquième point
dans l'interprétation de Baertschi.

5) Le fait que les deux substances soient ordonnées l'une à l'autre
repose sur certaines de leurs propriétés nécessaires. Le corps humain
possède une organisation spécifiquement adaptée à l'union. Quant à

l'âme, «elle a une propriété particulière la prédisposant à l'union,
propriété essentielle ou substantielle, c'est-à-dire dont elle ne peut être

privée sans être corrompue, et comme l'âme est séparable du corps, il
faut immédiatement ajouter que c'est une propriété dispositionnelle »

(p. 94).
Ce qui est capital dans cette lecture est la distinction, faite par les

Conimbres, entre unité d'agrégation et unité selon un ordre, distinction

à partir de laquelle Baertschi interprète Descartes. Les deux sortes
d'unité sont des espèces de l'unité de composition, qui est une unité
accidentelle. Mais il y a entre elles cette différence que les termes
reliés selon un ordre possèdent intrinsèquement un fondement à

24 Ainsi, dans la lecture de Baertschi, les expressions « union accidentelle » et
«union substantielle» ne sont pas des expressions symétriquement corrélatives.

Si le terme 'accidentel' qualifie l'union dans l'expression «union
accidentelle», le terme 'substantiel' ne qualifie pas l'union dans l'expression
«union substantielle». En parlant d'union accidentelle, dans l'interprétation
de Baertschi, Descartes veut parler d'une union qui est un accident, tandis
qu'en parlant d'union substantielle, il ne veut pas parler d'une union qui
serait une substance. Cette assymétrie sémantique est peut-être le prix à payer
pour retrouver une cohérence dans les textes ; elle est évidemment préférable
à une contradiction.

348



l'union, ce qui n'est pas le cas des termes reliés agrégativement. Dans

l'interprétation de Descartes que donne Baertschi, l'âme et le corps
sont unis selon un ordre et le fondement de leur union, du côté de

l'âme, est une propriété nécessaire dispositionelle, une disposition à

l'union.
Alors, pour Descartes, dire que l'âme est une forme, voire une

forme substantielle, du corps, ce n'est pas revenir à l'hylémorphisme.
C'est seulement une manière de dire que l'âme, substance complète,
subsistant par soi, a nécessairement une propriété dispositionnelle à

l'union avec un corps (dont elle est réellement distincte). Tandis que
la possession par l'âme de cette propriété dispositionnelle est nécessaire,

l'union de l'âme avec le corps est accidentelle. La notion de

'forme', ou de 'forme substantielle', chez Descartes est donc clairement

équivoque par rapport à celle de St Thomas.
La position - solidement argumentée - de Baertschi sur l'union

rompt avec une importante tradition d'interprétation, incamée par des

critiques tels que Gouhier, Gueroult et Rodis-Lewis. Indépendamment
du fait qu'elle rend compte assez bien des textes apparemment
incompatibles de Descartes, elle a pour elle d'être construite sur un arrière-
fond scolastique que Descartes pouvait très bien connaître.

Nous voudrions revenir à la notion d'une disposition de l'âme à

s'unir au corps. Malheureusement, Baertschi ne nous dit pas beaucoup
plus sur cette propriété que ce que nous en avons résumé. Il serait
heureux d'avoir davantage d'explications sur sa nature et sur le statut
qu'elle devrait avoir dans l'ontologie cartésienne. Certes, comme elle
est dispositionnelle, Baertschi peut rendre compte de tous les passages
de Descartes où celui-ci s'exprime de façon à exclure de l'âme
(comme du corps) toute propriété actuelle qui demanderait l'union :

«si l'on considère l'âme en elle-même, dans son essence de pensée,
on ne conçoit rien qui l'ordonnerait à l'union, car, par définition les

dispositions ne sont visibles qu'actualisées et celle à l'union ne l'est
pas » (p. 94).

Mais, demandons-nous quelle sorte de propriété ce devrait être.
Ce ne peut être un mode puisque c'est une propriété essentielle, « dont
[l'âme] ne peut être privée sans être corrompue». Serait-ce un
attribut? Descartes distingue deux sortes d'attributs: les attributs
communs aux corps et à l'âme, tels que la durée, le nombre et l'existence,

et les attributs propres à l'un d'eux seulement, tels la pensée et
l'étendue. Or, il nous semble que la disposition à l'union avec un
corps ne pourrait, sans équivoque, être un attribut commun. Car,

349



même s'il est vrai qu'une âme peut s'unir à un corps et, aussi, qu'un
corps peut s'unir à un autre corps, la manière dont l'âme s'unit à un
corps n'a rien à voir avec la manière dont un corps s'unit à un autre.
Cette disposition est-elle donc un attribut propre à l'âme? Mais les

seuls attributs propres que mentionne Descartes sont ce qu'il nomme
des attributs principaux. Ce sont des attributs qui constituent l'essence
d'une substance, et il n'y a qu'un seul attribut principal par substance

(la pensée et l'étendue); d'ailleurs, un attribut principal est nécessairement

actuel. Par conséquent, il nous semble que l'interprétation de

Baertschi demande une nouvelle catégorie d'attribut: ce devrait être

un attribut propre, mais non principal et non actuel.
Baertschi admet-il cette conséquence? Malheureusement, il ne

s'exprime pas à ce sujet. En fait, Descartes admet qu'il est possible
que l'esprit possède des attributs ignorés de nous. Peut-être, donc, la

propriété dispositionnelle en question se trouve-t-elle parmi ceux-ci.
C'est pourquoi on ne saurait dire que l'interprétation de Baertschi
introduise une incohérence. Mais, si notre raisonnement est correct,
elle se paie tout de même d'un prix : l'inconvénient d'exiger une
catégorie ontologique qu'à notre connaissance Descartes n'a pas
explicitement reconnue. C'est peut-être ce qu'il faut payer pour éviter une
contradiction dans les textes de Descartes. Peut-on l'éviter sans
rencontrer un autre inconvénient d'importance égale Ce n'est pas sûr.

Quelle que soit la réponse à cette dernière question, nous hésitons
à partager l'optimisme de Baertschi lorsqu'il dit que «une solution
métaphysique, donc rationnelle, peut être donnée au problème de

l'union [...]. L'union n'est donc pas inintelligible tout court, mais
seulement son mécanisme» (p. 98). En effet, que savons-nous au juste
si, suivant l'interprétation de l'auteur, nous admettons cette propriété
dispositionnelle de l'âme? Nous comprenons pourquoi l'unité de

composition esprit-corps est une unité selon un ordre, unité plus forte
qu'une simple unité d'agrégation. Nous savons donc quelque chose

sur la nature de cette union. Cela permet de dire avec Baertschi,
certes, que, dans la perspective métaphysique, «l'union n'est donc pas
inintelligible tout court ». Pour autant, cela ne permet pas de dire que
c'est «seulement son mécanisme» qui est inintelligible. Car, en
dernière analyse, la notion d'une propriété (essentielle) qui «prédispose

l'âme à l'union» paraît mystérieuse et, à certains égards, dénuée
de réelle valeur explicative. Et ce défaut ne concerne pas spécifiquement

le «mécanisme de l'union», mais tout aussi bien la perspective
métaphysique sur l'union, puisque la propriété dispositionnelle est

350



essentielle à l'âme et qu'elle lui appartiendrait même si celle-ci était
séparée du corps.

En effet, nous avons déjà rencontré plus haut une difficulté
concernant le statut ontologique de la disposition de l'âme à l'union.
En voici une autre. On connaît la fonction de cette disposition de
l'âme : assurer une unité finalisée au composé humain, en servant de

principe d'ordre non immanent du corps. Mais on connaît aussi celle
de la vertu dormitive, qui est d'endormir. En revanche, il y a au moins
une chose qu'on sait au sujet de la vertu dormitive et qu'on ignore au
sujet de la disposition de l'âme à l'union. On sait que la vertu dormitive

dépend d'une base catégorielle (même si on ne sait laquelle) et

que celle-ci est matérielle. Mais on ne sait pas si la disposition de
l'âme à s'unir au corps dépend d'une base catégorielle ou non. Si elle
en dépend, il nous semble que la base devrait être spirituelle -
immatérielle - puisque la disposition est essentielle à l'âme et qu'elle
appartiendrait à l'âme même si celle-ci était séparée du corps. Ainsi,
ou bien la disposition est dépourvue de base catégorielle, ou bien
celle-ci est immatérielle. Mais comment trancher? Malheureusement,
nous n'en savons rien. (Nous passons sous silence la question de

savoir si ces deux hypothèses sont véritablement intelligibles.) Il est
vrai que Descartes admet lui-même des facultés de l'esprit dont on ne
sait si elles possèdent, ou non, une base catégorielle : l'intellect pur et
la mémoire intellectuelle. Il n'est pas clair, en effet, s'il faut
comprendre ces facultés comme des dispositions pures ou comme des

dispositions reposant sur une base catégorielle spirituelle. De ce point
de vue, on ne saurait dire que l'interprétation de Baertschi implique
pour la notion de «disposition de l'âme à l'union» un statut qui soit
inouï. Toutefois, chez Descartes, nous avons au moins une idée claire
et distincte de l'acte d'intelliger, si bien que, malgré ce que venons de

voir, l'acte de l'intellect, selon lui, n'a rien de mystérieux. Nous
n'avons pas, en revanche, d'idée claire et distincte de l'acte par lequel
s'exercerait la disposition de l'âme à l'union. Par conséquent, il est
difficile de croire que le recours à cette disposition fournisse à la
perspective métaphysique une intelligibilité entière de l'union. Même
en adoptant la lecture de Baertschi sur le problème de l'union, c'est
trop espérer que de croire pouvoir éliminer les ténèbres inhérentes à la
perspective métaphysique, et les situer dans le seul domaine du
«mécanisme de l'union».

Mais il faut savoir gré à Baertschi d'avoir considérablement dissipé

d'autres ténèbres sur cette question, et rappeler que nos remarques

351



critiques concernent seulement quelques points épars occupant une
place limitée au sein d'un ouvrage vaste, riche, et d'une belle
architecture. C'est un texte de référence pour tout chercheur s'intéressant
aux XVIIe et XVIIIe siècles, quelle que soit la tradition philosophique
à laquelle il appartient.

352


	Esprit et corps chez Descartes

