
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Die Unabschliessbarkeit des Cogito

Autor: Angehrn, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 55/96

EMIL ANGEHRN

Die Unabschließbarkeit des Cogito

« Ich weiß, daß ich existiere, ich frage, wer jenes Ich ist, von dem
ich dies weiß » (II.7).1 Der Weg, auf dem ich zu ergründen habe, wer,
was, welche Art Ding ich bin (11.4,6), ist der Weg der Introspektion :

« Ich werde jetzt meine Augen schließen, meine Ohren verstopfen und
alle meine Sinne ablenken, auch die Bilder körperlicher Dinge
sämtlich aus meinem Bewußtsein tilgen oder, da dies wohl kaum
möglich ist, sie doch als eitel und falsch für nichts achten ; mit mir
allein will ich reden, tiefer in mich hineinblicken und so versuchen,
mir mein Selbst nach und nach bekannter und vertrauter zu machen»
(ELI).

Unter verschiedenen Hinsichten ist der von Descartes gewiesene
Weg der Selbsterkenntnis in der Nachfolge zweifelhaft geworden.
Fragwürdig geworden sind sowohl die Begehbarkeit wie der Ausgang
des Wegs : Unklar ist zum einen, ob subjektive Selbstgewißheit und
Selbsterkenntnis nach dem von Descartes gezeichneten Modell möglich

ist ; problematisch scheint zum anderen, ob solche Selbsterkenntnis

zum Kern und Fundament eines umfassenden Wirklichkeitsverständnisses

werden kann. Vielerlei ist explikationsbedürftig im
Cogito : die interne Schlüssigkeit des (zwar so nicht wörtlich von Descartes

formulierten) Arguments «cogito ergo sum», der erkenntnistheoretische

Status und der Bedeutungsgehalt der darin implizierten Sätze,
seine Tragfähigkeit als Ausgangspunkt unserer Weltorientierung und
metaphysischen Annahmen. Von Descartes' Zeitgenossen bis zu den
Autoren der Gegenwart ist der Ansatz der Meditationen vielfach
diskutiert und problematisiert worden: Stand für die einen die Logik des

Arguments im Vordergrund, so für die anderen die subjektivitätstheoretische

Wende, deren Symbol Descartes in der Geschichte der
Philosophie geworden ist - wobei diese Wende sowohl emphatisch be-

1 Zitate aus den « Meditationen » nach der zweisprachigen Ausgabe des Mei-
ner-Verlags (Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Meditatio-
nes de prima philosophia, Hamburg 1959) ; andere Zitate nach der Ausgabe
der Bibliothèque de la Pléiade (Descartes, Œuvres et lettres, Paris 1953).

271



grüßt2 wie als Ursprang der modernen Verengung subjektivistischer
Vernunft kritisiert worden ist.

Im folgenden soll das Hauptaugenmerk weder der inneren Strin-

genz des Cogito noch dem Recht des Ansatzes beim Subjekt als
solchem gelten. Nachgegangen werden soll vielmehr einer Transformation

des Cogito innerhalb der modernen Subjektivitätsphilosophie. Als
Rahmen bestehen bleibt die globale Orientierung am Subjekt, genauer
die Verknüpfung zwischen Selbsterkenntnis und Wirklichkeitsaneignung;

in Frage gestellt wird die in Descartes' Modell implizierte
Unterscheidung zweier Schritte, des Rückgangs zum Ich und der
Rückgewinnung der Welt. Problematisch wird diese Unterscheidung schon
dadurch, daß der erste Schritt nie an sein Ende kommt. Das Cogito, in
Wahrheit, ist unabschließbar. Ein Teil der überlieferten Kritik der
Meditationen zielt auf die Formalität jener Selbstgewißheit, in
welcher Descartes das fundamentum inconcussum sieht: Sie ist leeres
Selbstbewußtsein, nur Schein wahrer Selbstpräsenz, und als solche ein
fragiles Fundament des Erkennens. Zur Diskussion steht bei anderen
das Verhältnis zwischen Selbst- und Wirklichkeitserkenntnis : Die
Unabschließbarkeit des Cogito ist auch Ausdruck dessen, daß dieses
im Wechselverhältnis mit dem steht, was es erst begründen soll.
Selbstverständigung und Verständigung über die Wirklichkeit sind für
das hermeneutische Denken zwei Momente eines Prozesses.

Ich möchte im folgenden verschiedene Perspektiven untersuchen,
unter denen von einer Unabschließbarkeit des Cogito zu sprechen ist.
Ich setze mit Aspekten ein, die eng an die Meditationen anschließen,
und nehme dann Perspektiven auf, die sich sukzessiv von Descartes'
Ansatz entfernen - wobei aber immer der Grandgedanke der Meditationen,

der Zusammenhang von Selbstbewußtsein, Erkenntnis und
Philosophie den umfassenden Rahmen bildet.

1. Status und Bedeutung des Cogito bei Descartes

Zweifel an der Abschließbarkeit des Cogito richten sich zunächst
auf dieses an ihm selber. Noch bevor es darum geht, von ihm aus die

Möglichkeit sicherer Erkenntnis mit Bezug auf meinen Leib, auf die
Außenwelt, auf Gott zurückzugewinnen, ist der Punkt der
Selbstkoinzidenz, den Descartes im reinen Selbstbewußtsein erreicht zu ha-

2 Vgl. G.W.F. HEGEL, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in :

Werke, Frankfurt/M. 1971, Bd. 20, S. 120.

272



ben glaubt, in seinem Status und seinem Aussagegehalt zu überprüfen.
In welchem Sinn bildet er eine ursprüngliche Erkenntnis - «une
première notion», «une chose connue de soi » -, die dem Erkennen
überhaupt als Angelpunkt dienen kann3 ; und was spricht möglicherweise
schon in diesem Ursprungspunkt gegen seine Selbstgenügsamkeit und
Abgeschlossenheit? Daß es sich beim Cogito um eine Erkenntnis und

um ein Argument höchst eigentümlicher Art handelt, ist in der
Auseinandersetzung mit Descartes seit je klar gewesen - seit den Einwänden

und Erwiderungen, die Descartes mit seinen Zeitgenossen
austauschte.4 Unter den verschiedenartigen Problemen seien hier zwei
Fragerichtungen herausgehoben : Sie betreffen einerseits die Stringenz
und Beweiskraft, andererseits den Gehalt des Cogito. Wieso soll « der
Satz <ich bin, ich existieren so oft ich ihn ausspreche oder in Gedanken

fasse, notwendig wahr» sein (II.3); und was enthält er überhaupt,
was ist mit ihm als Aussage gewonnen Für die Literatur steht
mehrheitlich das erste Problem im Vordergrund; im Kontext unserer
Thematik interessiert zunächst die zweite Frage.

Unverkennbar ist der Aussagegehalt des Cogito höchst dürftig, ja
leer: Behauptet wird die Existenz von etwas, über dessen Natur
zunächst nichts ausgemacht ist. Keine Selbsterkenntnis, nur die reine
Tatsache des Selbstbewußtseins ist gegeben - eine Tatsache, die auch
im Vollzug des Zweifels nicht auszuschalten ist und die gleichsam
zwei Seiten enthält: das Faktum der Intentionalität, die Tatsache, daß

Vorstellungen für ein Subjekt gegeben sind, und das Sein dieses
Subjekts selber. Es ist die Tatsache der Subjektbezogenheit aller
Erkenntnis, die Struktur von Selbstbewußtheit, die in jeder inhaltlichen
Erkenntnis impliziert ist. Der Gegensatz von Selbstbewußtsein und
Selbsterkenntnis nennt zwei Wissensformen verschiedener Art und
mit verschiedenen Wahrheitsansprüchen, die sich in Anlehnung an
Husserl durch die Differenz von Apodiktizität und Adäquatheit
kennzeichnen lassen. Das eine ist die absolute Gewißheit und Unbezwei-
felbarkeit als solche, das andere jene Evidenz, die aus dem vollständigen

Offenbarsein eines Gegenstandes für das Erkennen resultiert. Das
reine Selbstbewußtsein, die Tatsache, daß ich meiner bewußt bin, die

Infallibilität der Selbstzuschreibung psychischer Zustände, die
Gewißheit meiner Existenz - dies sind in diesem Sinn unbezweifel-

3 Œuvres et lettres, S. 375f.
4 Ebd., S. 335-550. Zu den neueren Diskussionen vgl. M. HOFFMANN-

RIEDINGER, « Das Rätsel des <Cogito, ergo sum> », im vorliegenden Band.

273



bare Tatbestände, auch wenn das darin Behauptete unklar, unaufge-
hellt bleibt. Auf solche Unbezweifelbarkeit zielt die originäre
Stoßrichtung der Meditationen : Ihr Ausgangspunkt ist die Unsicherheit

aller Meinungen, ihr Ziel ist zunächst nicht eine höhere Einsicht
in das Wesen der Dinge, sondern nur «ein Geringstes zu finden, das

sicher und unerschütterlich ist», wie Archimedes «nichts als einen
festen und unbeweglichen Punkt» verlangte (II. 1). Hier ist das Ideal der
Gewißheit vom Ideal inhaltlicher Erkenntnis abgekoppelt, fast gegen
es ausgespielt : Der Punkt der Unbezweifelbarkeit ist die reine
Selbstaffirmation des Bewußtseins ohne zusätzliche Aussagen über dieses.
Auch wenn die Unbezweifelbarkeit logisch einen propositionalen
Gehalt voraussetzt, um dessen Wahrheit es geht, so schrumpft dieser
Gehalt in den Sätzen «ich denke», «ich bin» gewissermaßen zum
Nullpunkt zusammen, erweist er sich jedenfalls als eine Aussage besonderer

Art; die genannten Sätze haben keinen eigentlichen Informationswert,

sie enthalten keine echten Prädikate, durch welche das Subjekt
sich in bestimmter Weise qualifizierte (da sie vielmehr in jeder
solchen Qualifikation vorausgesetzt sind).

Der Sonderstatus dieser Sätze ist mit der Eigentümlichkeit des

«Arguments» verwoben.5 Daß die Satzfolge «ich denke, also bin
ich » keinen Schluß nach Art eines Syllogismus darstellt, hält Descartes

selber in seinen Antworten auf die zweiten und fünften Einwände
fest.6 Schon der argumentative Stellenwert des Cogito schließt eine

Schlußfolgerung aus, da diese sowohl Schlußregeln wie eine
allgemeine Prämisse (alles was denkt, ist) voraussetzte, über welche das

Bewußtsein an dieser Stelle in keiner Weise verfügen kann. Doch
auch von der Sache her würde damit etwas Falsches zum Erkenntnisgrund

stilisiert : Die ursprüngliche Gewißheit ist die Selbstgewißheit
des denkenden und sprechenden Subjekts hinsichtlich seiner selbst,
nicht die Intuition eines allgemeinen Grundsatzes: Der Satz «ich
denke, also bin ich» ist nur in der ersten Person intelligibel und zwingend,

nicht in die dritte Person übersetzbar oder als Allsatz evident.
Doch auch nicht jeder Satz in erster Person hat diesen privilegierten

5 Vgl. M. HOOKER (Ed.), Descartes'. Critical and Interpretative Essays, Bal¬
timore/London 1978; W. DONEY (Ed.), Descartes : A Collection of Critical
Essays, New York 1967/London 1970; H. BRANDS, « Cogito ergo sum».
Interpretationen von Kant bis Nietzsche, Freiburg/München 1982;
A. KEMMERLING, «Eine reflexive Deutung des Cogito» in : K. CRAMER u.a.
(Hrsg.), Theorie der Subjektivität, Frankfurt/M. 1990, S. 141-166.

6 Œuvres et lettres, S. 375f., 511.

274



Status : «ich gehe, also bin ich» besitzt keine vergleichbare Evidenz.7
Darin bestätigt sich, daß es nicht um eine Existenzaussage geht, die
aus einem anderen Satz gefolgert würde : Die Evidenz des «ego sum»
artikuliert eine Gewißheit, die mit dem Bewußtseinsakt als solchem
gegeben, nicht aus ihm hergeleitet ist. Der Satz ist gar nicht im strengen

Sinn eine Existenzbehauptung, da er nicht geleugnet werden
kann; der Satz «ich bin nicht» ist weder unwahr noch logisch
widersprüchlich, sondern als Sprechakt inkonsistent.8 Die Aussage «ich
bin» enthält nicht mehr, als im Akt des Zweifeins, Vorstellens,
Meinens, kurz in jedem intentionalen Akt bereits mitgesetzt ist.
Ausgangspunkt der Quasi-Argumentation ist nicht der Inhalt der Proposition,

sondern der Bewußtseins- oder Sprechakt : Daß ich bin, ist mir
unzweifelhaft, «solange ich denke» (II.6) bzw. «so oft ich den Satz

ausspreche oder in Gedanken fasse» (II.3). Das Cogito-Argument
enthält nichts anderes als die Affirmation des Subjekts, für welches
Vorstellungen gegeben sind, es expliziert den Bewußtseins- und
Sprechakt als Äußerung eines Subjekts. Es bringt einen Tatbestand
zum Ausdruck, den die spätere Bewußtseinstheorie mannigfach
reflektiert hat: daß jedes Bewußtsein ein Bewußtsein des Bewußtseins
impliziert, daß Bewußtsein nicht nur Bewußtsein-von-etwas, sondern
ebenso basal Bewußtsein-für-ein-Subjekt ist (und sich dadurch von
einer objektiven Registrierung von Daten unterscheidet). Im Ausgang
von der Tatsache des Bewußtseins - vom Akt des Zweifels
hinsichtlich aller Setzungen - affirmiert das Cogito das Subjekt dieses
Bewußtseins. In den Blick kommt, kantisch gesprochen, das «ich
denke», welches alle meine Vorstellungen muß begleiten können;
gesetzt ist nichts anderes als die Subjektfunktion, die Ich-Bezogenheit
intentionaler Akte : Mit unfehlbarer Evidenz erkenne ich, «daß ich es

bin, der zweifelt, der einsieht, der will» (II.9).
Was aber damit erkannt ist, von welcher Art dieses Subjekt ist,

bleibt zu zeigen. Die «Kenntnis dieses genau nur so verstandenen»
(II.7), nur als Erkenntnissubjekt gewissen Ich ist allein dem Cogito
selber zu entnehmen: Das Subjekt ist eine «res cogitans» - so die
scheinbar voraussetzungslose Formel, die nur das Faktum des Cogito
reformuliert. Mit dem Begriff der «res» verbindet sich im weiteren

7 Ebd., S. 478.
8 Vgl. B. WILLIAMS, in: DONEY (Ed.), Descartes, S. 104; E. TUGENDHAT,

Selbstbewußtsein und Selbstbestimmung, Frankfurt/M. 1979, S. 74f. - Kant
sieht im vermeintlichen Schluß eine Tautologie (Kritik der reinen Vernunft
A355), ähnlich Schelling: vgl. BRANDS, «Cogito ergo sum», S. 81, 123.

275



die Vorstellung der Substanz (d.h. eines Dings «das fähig ist, für sich
zu existieren»: 111.21); «cogitans» wiederum steht für die Gesamtheit

der intentionalen Akte, als Bestimmung eines Wesens, welches
« zweifelt, einsieht, bejaht, verneint, will, nicht will und das sich auch
etwas bildlich vorstellt und empfindet» (II.7). Indessen ist diese
scheinbar reiche Beschreibung keine wirkliche Qualifizierung, keine
inhaltliche Erkenntnis des Subjekts. Angeführt sind nicht Eigenschaften,

die einem Substrat zukommen, sondern nur Variationen der
intentionalen Beziehung auf Gegenstände, Spezifizierungen der transzendentalen

Subjektfunktion. So ist diese « Kenntnis des genau nur so
verstandenen » Ich keine inhaltliche Selbsterkenntnis, sondern
reformuliert sie nur die Bewußtseinstatsache, das Haben von Welt, innerhalb

dessen erst Zuschreibungen von Eigenschaften möglich sind.
Wie das Cogito-Argument nur äußerlich eine Art Schluß darstellt, so
enthalten seine Teilsätze - «ich denke», «ich bin» - nur uneigentliche

Prädikationen ; sie sind Ausdruck einer unmittelbaren Selbstgewißheit,

hinter die wir nicht zurück und die wir deshalb auch gar nicht
in Frage stellen können, die uns «so natürlich» ist, daß wir, «auch
wenn wir vielleicht vorgeben, sie nicht zu besitzen, sie in Wahrheit
unmöglich nicht haben können. »9

Vom archimedischen Punkt dieser absoluten Selbstgewißheit aus
unternimmt Descartes die Rekonstruktion der konkreten Selbsterkenntnis

sowie aller weiteren Erkenntnis. Doch bildet eben diese
Fundierung bzw. die ihr zugrundeliegende Distinktion das Problem. Wie
kann eine inhaltsleere Apodiktizität den Weg einer adäquaten
Erkenntnis eröffnen? Ja, in welchem Sinn kann man überhaupt von Un-
bezweifelbarkeit reden, wenn diese einer Aussage zukommt, die gar
nicht falsch sein kann Der Selbstbezug des Subjekts, so die Gegenthese,

ist nicht etwas der konkreten Selbsterkenntnis Vorgelagertes
und sie Begründendes; wirkliche Selbstgewißheit findet erst im
Durchgang durch inhaltliche Selbstbeschreibung und Selbstbestimmung

statt. Jenes formelle Selbstbewußtsein ist ein zu explizierendes
Strukturmoment unseres Selbstseins, nicht dessen Erkenntnisgrund
und Prinzip. So wird die Geschlossenheit der in sich ruhenden
Gewißheit zur Fiktion : In dem Maße, wie sie sich in ihrer Formalität in
sich schließt, sich als selbstgenügsames Fundament behauptet,
verflüchtigt sich die Gewißheit seiner selbst. Der Rückgang zum Subjekt
kann nicht bei der Statuierung der res cogitans haltmachen. Während

9 Œuvres et lettres, S. 527.

276



die einen die transzendentale Wende hin zum reinen Ich radikalisie-
ren, suchen andere das Ich von seiner lebensweltlichen Situierung und
seinen konkreten Welt- und Selbstverhältnissen her zu begreifen.

2. Die Radikalisierung des Cartesianischen Ansatzes - von der
Substanz zum transzendentalen Subjekt

«Das Bewußtsein seiner selbst ist noch lange nicht eine Erkenntnis

seiner selbst».10 Indem Kant das «ich denke» nicht wie Descartes
als kompakte Größe für sich bestehen läßt, sondern als konstitutives
Moment der Intentionalität, als subjektbezogene Reflexivität allen
Bewußtseins begreift, verändert er seinen Status in entscheidender
Weise. Nicht mehr als denkende Substanz, sondern als Funktion ist
das Subjekt gegeben, als synthetische Tätigkeit, welche die
gegenstandsbezogenen Vorstellungen so miteinander verknüpft, daß sie

insgesamt nochmals mit dem Selbstbewußtsein vermittelt sind. Das
Cogito ist nicht nur in sich ohne Erkenntnis, sondern überhaupt keine
selbständige Größe, auch keine letzte und leere Selbstgewißheit; es ist
angewiesen auf Anschauung und synthetische Funktionen, mit Bezug
auf welche es erst als letzte Synthesis artikulierbar ist. Das
transzendentale Ich ist nicht für sich bewußtseinsfähig, sondern nur
innerhalb der Korrelation, in der es Subjekt einer Welt ist. Auch die
konkrete Selbsterkenntnis ist ein auf Erfahrung beruhendes Wissen,
welches auf das reine Subjekt als letzten Einheitspol zurückbezogen,
doch nicht in dessen Introspektion begründet ist.

Aus einer ähnlichen Sicht heraus kritisiert Husserl Descartes'
Verfehlen der transzendentalen Wendung : Descartes macht nicht das Ich
als Subjektpol der Weltkonstitution sichtbar, sondern versucht, im
universalen Zweifel das ego als «ein kleines Endchen der Welt» zu
retten, um von ihm aus die Welt im ganzen wieder zu gewinnen."
Diese Strategie will Husserl in seinen Cartesianischen Meditationen
dahingehend korrigieren, daß er diesen metaphysischen Rest ausmerzt
und eine Subjektivität ohne substantialistische Konnotationen
konzipiert. Dies heißt nicht, daß dasjenige, was Husserls Reformu-
lierung des Cartesianischen Zweifels, die phänomenologische
Urteilsenthaltung, als unbezweifelbaren Ausgangspunkt zurückbehält, dürftiger

sei als Descartes' «ich denke». Im Gegenteil bedeutet die Radi-

10 I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B158 ; vgl. B277.
11 E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen, Den Haag 1963, S. 63.

277



kalisierung der transzendentalen Wende eine Anreicherung : Was ich
im Rückgang zum ego gewinne, ist nicht die formelle Gewißheit
meiner selbst, sondern mein ego « mitsamt dem ganzen Strom des

erfahrenden Lebens »12, in dem ich intentional auf die Welt, auf andere

Subjekte, auf mich selber als reale Person bezogen bin. An die Stelle
der punktuellen Selbstgewißheit tritt die unhintergehbare Korrelation
von Subjekt und Gegenstand ; auszulegen ist nicht die Struktur der
Selbstkoinzidenz, sondern die des Habens von Welt, das «ego - co-
gito - cogitatum »,13 Bei dem, was die Reflexion in dieser Weise
erschließt, ist dann zu unterscheiden zwischen einem «Kern von
eigentlich adäquat Erfahrenem », nämlich der « lebendigen
Selbstgegenwart», und einem darüber hinausgehenden «unbestimmt
allgemeinen, präsumtiven Horizont [...] von eigentlich Nicht-Erfahrenem,
aber notwendig Mitgemeintem.»14 Es gibt kein Bewußtsein ohne
Horizont, kein Thematisches ohne Unthematisches, wobei die Grenzlinie

immer verschoben, doch nie aufgehoben werden kann.
Gegenüber dem reinen Selbstbesitz des Cartesischen Cogito

beinhaltet die phänomenologische Selbstbesinnung eine dreifache Ausweitung.

Zum einen wird der reine Selbstbesitz auf die «korrelative
Problematik»15 der noetisch-noematischen Analyse hin aufgesprengt,
worin die Intentionalität in der Doppelperspektive von Bewußtseinsweise

und Gegenstandsform untersucht wird. Nicht das reine Ich,
sondern das « Feld transzendentaler Erfahrung » wird als Gegenstand
phänomenologischer Untersuchung freigelegt: Es geht nicht darum,
von einem Punkt letzter Gewißheit aus das zuvor bestehende
Weltverhältnis wieder einzusetzen, sondern eine Sphäre der Weltvermeinung

in ihrer inneren Struktur zu entfalten. Zum zweiten wird das

Subjekt selber darin nicht als reiner Referenzpunkt intentionaler
Bezüge, als dasjenige, für welches Welt ist, identifiziert. Vielmehr zeigt
sich die transzendentale Subjektfunktion als Moment eines umfassenderen

Selbstverhältnisses, in welchem Husserl drei Stufen unterscheidet

: das Ich als identischen Pol der Erlebnisse, als Substrat von Habi-
tualitäten, worin sich Erfahrungen und Veränderungen sedimentieren,
schließlich als Person in der vollen Konkretheit ihres Seins und
Lebens, als ein Subjekt unter anderen und Teil der Welt. Dies sind

12 Ebd., S. 59.
13 E. HUSSERL, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen¬

dentale Phänomenologie, Den Haag 1962, S. 173.
14 Cartesianische Meditationen, S. 62.
15 Ebd., S. 77.

278



Schichten und Aspekte subjektiven Selbstseins, die nicht gegeneinander

ausgespielt und voneinander getrennt werden können ; sie fallen
nicht wie Kants transzendentales und empirisches Ich auseinander,
sondern sind nur zusammen gegeben und verweisen in ihrer Selbstexplikation

aufeinander : Die reflexive Erfassung der Referenzfunktion
geschieht vor dem Hintergrund eines in seinem Werden und seinem
Situiertsein nicht völlig aufgehellten Selbst. Als drittes schließlich
weist die Subjektivität über sich hinaus auf das, was ihrer
Subjektfunktion voraus- und zugrundeliegt. Namentlich die transzendentale

Intersubjektivität ist es, die gleichsam in meinem Rücken steht und
meinen Weltbezug mitkonstituiert. Ich nehme den Gegenstand als
einen wahr, der nicht nur für mich gegeben und von mir her bestimmt
ist, sondern in seiner Objektivität Korrellat einer mir zuvorkommenden

und durch mich hindurchgehenden Subjektivität ist. Die Fundierung

der Subjektfunktion in der Konkretion des Selbst wie in der
Welthabe anderer Subjekte macht das Cogito in einem radikalen Sinn
unabschließbar. Auch wenn es nicht um erschöpfende Selbsterkenntnis,

sondern nur um die Explikation des Subjekts in seiner Erkenntnisfunktion

geht, bleibt dieses für die Reflexion letztlich uneinholbar.
Wenn wir diesen Aspekt grundsätzlicher fassen, stoßen wir bei

Husserl auf den Punkt, an dem die spätere phänomenologische Bewegung

den Gedanken aufnimmt und weiterführt. Bei Husserl kommt er
unter dem Stichwort der Lebenswelt zur Sprache. Die Depotenzierung
des autonom konstituierenden Subjekts geht einher mit seiner Rück-
versetzung in eine Lebenswelt, in welcher seine Sinnvermeinungen
wurzeln und von der her das Subjekt sich selber zu begreifen hat. Zu
erschließen hat die Reflexion die Bodenfunktion der Lebenswelt als
die in der Wissenschaft wie in der traditionellen Erkenntnistheorie
zumeist verkannte oder verdeckte Dimension, als Welt der
selbstverständlichen Geltungen, in deren Verweisungszusammenhang sich jede
neue Setzung einschreibt und von deren Vorgängigkeit sie gleichsam
zehrt. Der konstituierende Akt hat selber eine Herkunft, in welcher er
gründet. In diesem Begründetsein können wir zwei Seiten beleuchten.
Einerseits ist der explizite Bewußtseinsakt die Fortsetzung eines
vorthematischen Gegenstandsbezugs, einer fungierendem Intentionalität,
die wir stückweise reflexiv erfassen können, die aber immer einen
Rest zurückbehält, der « unthematisch, der sozusagen in Anonymität
bleibt».16 Das bei anderen Autoren wiederkehrende Stichwort der

16 Die Krisis der europäischen Wissenschaften, S. 111.

279



Anonymität verweist darauf, daß wir hier zwar nicht einfach mit
objektiv vorgegebenen Sinngebilden, sondern mit Anteilen subjektiver
Konstitution zu tun haben, die aber keinem bestimmten Subjekt
zuzurechnen sind. Unterlaufen wird, ohne Preisgabe des transzendentalen
Ansatzes, die bei Descartes zentrale Ichbezogenheit aller Vorstellungen.

Andererseits - und dies ist der radikalere Aspekt, dessen Vertiefung

zum Verlassen des transzendentalphilosophischen Standpunkts
nötigen wird - erweist sich das Subjekt als Teil einer Welt, deren

Sinnhaftigkeit hinter die jeweilige konkrete Subjektivität und die
transzendentale Subjektgemeinschaft zurückreicht und deren
Subjektfunktion mitträgt : « Wir, je ich der Mensch und wir miteinander,
gehören als miteinander in der Welt Lebende eben zur Welt... ».".Die
von der Hermeneutik betonte «Zugehörigkeit» zur Welt impliziert die

Vorgängigkeit objektiven Sinns gegenüber subjektivem Sinnverstehen
und subjektiver Sinnkonstitution, ein Komplementärmoment zur
ebenso irreduziblen schöpferischen Potenz der Subjekte in der Aneignung

und Neuschaffung der Welt. Als Ursprungsdimension von Sinn
zeigt sich eine gegenläufige Bewegung zwischen zwei Polen, worin
Verstehen und Selbstverständigung in dialektischem Wechselbezug
stehen. Es liegt auf der Hand, daß in solcher Sicht das Cogito zum
unendlichen, sich selbst nie restlos transparenten und verfügbaren
Prozeß wird.

Im Rückblick auf Descartes bedeutet diese Perspektivenverschiebung

eine Veränderung des programmatischen Anspruchs. Es geht
nicht mehr dämm, Wahrheiten zu begründen, sondern Geltungen in
ihrer Genese und ihrer Gestalt zu explizieren. Die transzendentale

Phänomenologie behandelt das Cogito nicht als eine Prämisse, «um
aus ihr die übrigen Erkenntnisse [...] in absoluter <Sicherung> zu
deduzieren. Es gilt nicht, Objektivität zu sichern, sondern sie zu verstehen

[... ] Das einzig wirkliche Erklären ist : transzendental verständlich

machen.»18 Dies bedeutet auch, daß die Trennung der beiden
Schritte in Descartes' Meditationen endgültig überwunden ist. Der
Rückgang zum Subjekt ist nicht ein in sich abschließbarer, in absolute
Evidenz mündender Erkenntnisschritt, sondern von allem Anfang an
in die Verständigung über die Welt und die Aufhellung
gegenständlicher Sinnvermeinungen verwoben.

17 Ebd., S. 110.
18 Ebd., S. 193.

280



3. Die Aufsprengung der Reflexion - vom Bewußtsein zur
geschichtlichen Existenz

Descartes wollte die absolute Gewißheit der Vorstellung retten,
indem er zugleich die Geltung des Vorgestellten - die Existenz der

Gegenstände, die Wahrheit der Propositionen - suspendierte ; ähnlich
zielte die phänomenologische epoché bei Husserl auf die reine
Sinnvermeinung, bei gleichzeitiger Urteilsenthaltung hinsichtlich des

Gemeinten. Für die existentialistische Phänomenologie aber wird fraglich,

ob bei solcher Einklammerung überhaupt Gewißheit zu erreichen
ist. Sartre und Merleau-Ponty verneinen diese Möglichkeit
entschieden. Sartre betont das Junktim zwischen thetischem
Gegenstandsbewußtsein und nicht-thetischem Selbstbewußtsein : Jeder in-
tentionale Gegenstandsbezug ist zugleich ein nichtreflexives Bewußtsein

seiner selbst («conscience (de) soi»). Im Vollzug des Denkens,
Anschauens, Bedauerns bin ich gleichsam ganz in den Gegenstand
versenkt; erst im nachhinein mache ich den Bewußtseinsakt selber zu
meinem Gegenstand. Darin liegt aber unmittelbar, daß sich dieses

«präreflexive Cogito» von Descartes' «ich denke» zweifach abhebt:
Es kann nie vollständig und nie selbständig sein. In jedem Bewußtseinsakt

bleibt die Bewußtheit dieses Akts selber implizit, verbleibt
eine ursprüngliche Distanz zwischen mir und mir, die jene volle
Selbstadäquanz und Besitznahme meiner durch mich selbst verhindert.

Und diese Bewußtheit kann nie unabhängig vom Akt faktischer
Gegenstandserkenntnis gegeben sein, schon gar nicht losgelöst von
dieser als Ort privilegierter Selbstgewißheit Bestand haben. Schon
diese Bindung an den Akt verbietet den «ontologischen Irrtum» des

Cartesianismus, das Selbst als Substanz zu denken.19 Merleau-Ponty
vertieft die von Sartre formulierte Antithese zum Cartesianischen
Cogito in einer Weise, die noch Sartres Konzept des Pour-soi als

idealistisch erscheinen läßt. Die Weltzugehörigkeit des Subjekts und
die Gegenstandsbezögenheit des Bewußtseins sind für Merleau-Ponty
gleichermaßen unhintergehbar. Gegen Descartes und Husserl hält er
daran fest, daß der Zweifel am Gegenstand mein Aktbewußtsein
unmittelbar mitbetrifft.20 Was ich im Cogito erfasse, ist nicht reine
Immanenz, sondern die «ursprüngliche Bewegung des Transzendie-

19 J.-P. SARTRE, L'être et le néant, Paris 1943, S. 23.
20 M. MERLEAU-PONTY, Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, S.

427.

281



rens»21; die Gewißheit meiner Akte gründet in deren tatsächlichem
Vollzug, ihrem faktischen Weltbezug; unsere Selbstpräsenz ist identisch

mit unserer «Gegenwart zur Welt und zu den anderen».22 Das

Subjekt ist ein situiertes Wesen, das einen Leib, eine Geschichte, ein
soziales und natürliches Umfeld hat und das diese mehrfache Situiert-
heit nie zur Gänze einholen kann. Dieser Tatbestand ist nach beiden
Seiten von Belang : als Grenze der geschlossenen Selbstbeziehung wie
als Grundlage des konkreten, sich über das Andere des Subjekts
realisierenden Selbstverhältnisses.

Apodiktische Gewißheit wie adäquate Erkenntnis bleiben
menschlicher Existenz versagt. Reine Evidenz zu erreichen, wie sie

Descartes postulierte, setzte voraus, daß ich reiner Akt, aktuale
Präsenz ohne unaufgehellte Wurzeln und unausgefüllte Potentialitäten
wäre. Solche Existenz müßte imstande sein, ihre sämtlichen Motive
zu thematisieren ; sie müßte in volle Explizitheit übersetzen können,
was den Gehalt des Erkannten, den Sinn des Gemeinten, die Bestimmung

des Gewollten ausmacht. Eine solche Möglichkeit integraler
(Selbst-) Thematisierung jedoch bleibt uns schon durch die Zeitlichkeit,

prinzipieller durch die Geschichtlichkeit unseres Daseins
verschlossen. Präsenz und Selbstpräsenz des Bewußtseins sind, wie
Husserl gezeigt hat, nur denkbar als innerer Bezirk innerhalb eines
vorthematischen Vergangenheits- und Zukunftsbezugs : Das noch-
Gegenwärtighalten des soeben Gehörten, Wahrgenommenen und
Gedachten gehört ebenso wie die impliziten Erwartungen, Befürchtungen

und Absichten zum Sinn gegenwärtiger Wahrnehmung ; sie
sind Voraussetzung dafür, wie ich eine Äußerung verstehe, eine
Situation erfasse, affektiv reagiere. Zur Unmöglichkeit zeitlicher
Selbstkoinzidenz kommt die Geschichtlichkeit hinzu, die das Subjekt
inhaltlich in dem, was es nicht selbst ist, verwurzelt: «Sedimentierte
Geschichte» bestimmt nicht nur «die Genesis meines Denkens [...],
sondern auch dessen Sinn».23 Das Bewußtwerden meiner selbst
geschieht nicht als stumme Reflexion, sondern in einer Sprache, in der
ich schon gestifteten Sinn übernehme. Erst wenn das
«stillschweigende Cogito», die stumme Selbstgegenwart, die jeden
Bewußtseinsakt trägt24, in eine reflexive Selbstverständigung über-

21 Ebd., S. 430.
22 Ebd., S. 513.
23 Ebd., S. 450.
24 Ebd., S. 459.

282



führt ist, ergreift das Subjekt gleichsam Besitz von sich selber. Einer
adäquaten Evidenz in der Selbsterfassung aber entzieht sich menschliche

Selbstvergegenwärtigung durch zweierlei : zum einen dadurch,
daß die Ausdrucksintention selber nicht zur vollen Klarheit über sich
kommt, daß keiner sich wirklich kennt und in voller Bestimmtheit
weiß, als was er sich äußern will, zum andern dadurch, daß das

Ausdrucksmittel nicht schlechthin sein eigenes, nicht von ihm
geschaffen ist, daß es mit Sinngehalten aufgeladen ist, die ihm durch
kulturelle Tradierung vorgegeben und immer mit nichtthematischen
und opaken Zonen behaftet sind. Als Subjekt bin ich nicht reines
Bewußtsein, sondern mir in einem Leib gegeben, aus dem heraus ich
die Welt erfahre, der meine Subjektfunktion mitbegründet, doch mir
selber immer nur teilweise erschlossen ist ; und ich bin mir in einer
(natürlichen und kulturellen) Welt gegeben, die ich erkennend und
handelnd aneigne, die mir aber zu jedem Aneignungsakt selber erst
die Mittel gibt. So wird es zur offenen Frage, in welchem Maße ich
mich überhaupt von mir selber her verstehen, inwiefern ich mich aus
mir selber heraus entwerfen und erkennen kann.

Gegenüber dem Cartesianischen Ausgangspunkt markieren solche

Fragen eine dezidierte Umkehr. Descartes (und zunächst auch
Husserl) suchte nach der unwiderleglichen Evidenz in einem reinen
Bewußtsein des eigenen Denkens und Seins, das von jeder inhaltlichen

Selbstqualifizierung noch abstrahierte. Demgegenüber geht es

hier um die konkrete Selbst- und Weltwahrnehmung, an welcher die
reine Selbstpräsenz ein bloßes Moment ist. In Frage steht die Struktur
der Selbsterkenntnis, das Für-sich-Werden eines immer schon außer
sich, in der Welt seienden Subjekts. Selbsterkenntnis ist kein inhaltsleerer

Vollzug des Auf-sich-Zurückkommens, sondern ein Umgang
mit Sinn. Es interessiert nicht mehr die Tatsache, daß ich weiß, daß

ich bin, sondern als was ich mich erkenne. Die Frage nach der
Selbstgenügsamkeit des Çogito wird dann zur Frage danach, woher das

Subjekt nicht nur die sprachlichen Mittel, sondern auch die
inhaltlichen Ressourcen, die Deutungs- und Sinnangebote seiner
Selbstbeschreibung nimmt. Es gibt keine sinnhafte Beschreibung im
leeren Raum, ausgehend von einem Nullpunkt des Sinns. Jede

Verständigung ist eingebunden in die Sinnhaftigkeit einer Welt, auf
die ich rezipierend und transformierend bezogen bin ; alles Handeln
und Sprechen ist auf schon bestehenden Sinn angewiesen, an dem es
sich als Abweichung, Innovation, Neuverknüpfung bewährt. Die
sinnhafte Welt ist nicht ein umfassendes System von Möglichkeiten,

283



ein universelles Vokabular, sondern eher ein großer, offener Text, den

wir durch unsere Neubeschreibungen fortwährend verändern und
erweitern. Selbstbeschreibungen, in denen wir uns bestimmte
Eigenschaften und Werthaltungen zuweisen, interagieren mit
kollektiven Qualifizierungen und Erwartungen; jeder noch so
individuelle Charakter gewinnt seine Bestimmtheit nur vor dem

Hintergrund eines Allgemeinen. Ich kann in meinen Äußerungen nicht
trennscharf auseinanderhalten, was meinen eigenen Intentionen
entstammt und was «von weiter her als ich selbst»25 kommt. Jede

Selbstbesinnung, in der ich mir über die Zielrichtung, die Wurzeln
und den Sinn meiner Selbstdeutung Klarheit verschaffen will, wird
zur unendlichen Aufgabe.

Indem wir die Selbsterkenntnis als sinnhafte Beschreibung fassen,
entfernen wir uns einen weiteren Schritt vom Cartesianischen Cogito.
Selbstverständigung ist nicht allein ein theoretisch-kognitiver, sondern
ebenso ein praktisch-voluntativer Akt : Zu ihr gehört die Erkenntnis,
was ich bin, ebenso wie die Entscheidung, was ich sein will. Logisch
unterschieden, sind beide Akte in der konkreten Selbstverständigung
ineinander verflochten, machen sie in ihrer Durchdringung die
konkrete Selbstdefinition der Person aus. In dem Maße, wie die Reflexion
zum praktischen Selbstverhältnis, wie die Selbstbeschreibung zum
Medium der Selbstwerdung wird, erscheint auch ihre innere In-
adäquanz in neuem Licht. Die Geschichtlichkeit meines Seins verhindert,

daß mein Selbstausdruck einerseits je ganz mein eigener sei, nur
aus mir komme, und daß er andererseits je vollständig sei, daß er mein
Sein erschöpfend beschreibe; weder in meiner Herkunft noch in
meinem Entwurf kann ich mich je ganz einholen. Meine Verwurzelung

in einer Tradition und Gemeinschaft bedingt, daß ich meine
Selbstbestimmung nie rein aus mir schöpfe ; zugleich komme ich in
meinem Tun nie so zur Deckung mit mir, daß ich meine Intentionen,
mein Sein und Wollen ohne Rest zum Ausdruck gebracht oder
verwirklicht hätte. Immer bleibt vieles im Schatten, unthematisiert, nicht-
realisiert, verdrängt; vieles bleibt gegen jede Aufklärungsbemühung
resistent, unexplizierbar. Die Grenze des Cogito liegt auch darin, daß

unser Sein für uns nur partiell Sinn annimmt, daß wir unser Leben nie
vollständig in Sinn transformieren, verstehend aneignen können. Die
Unmöglichkeit der Selbstkoinzidenz ist nicht nur logisch, sondern
auch semantisch bedingt. Auch darin kann man eine Grenze unserer

25 Ebd., S. 500.

284



Freiheit sehen. Unsere Selbstbeschreibung kommt nie ganz aus uns,
und sie kehrt nie ganz zu uns zurück.

Nun geht es in alledem nicht nur um eine Grenze. Die Unab-
schließbarkeit des Cogito läßt sich auch positiv als Ausdruck einer
Offenheit, einer unendlichen Aufgabe lesen, in welcher ebenso Freiheit

wie Kreativität im Spiel sind. Sie ist Ausdruck eines schöpferischen

Potentials der Sinnstiftung, in der Menschen sowohl die Welt
wie sich selber hervorbringen. Geschichtlichkeit ist nicht nur der
Raum der Bedingtheit, sondern auch der Autonomie und Kreativität.
Nicht nur das Selbst, auch die menschliche Welt findet nie ihre
abschließende Gestalt, ihre letzte Beschreibung. Auch der Sinn der Welt
ist unerschöpflich; Geschichte ist die nie zu Ende kommende
sinnhafte Gestaltung und Neugestaltung der Welt. Der Unab-
schließbarkeit des Cogito antwortet die Offenheit der Geschichte.

Die so gefaßte Unabschließbarkeit läßt sich unter ihren beiden
Leitperspektiven weiter explizieren und vertiefen : unter der Perspektive

der Freiheit und des Sinns. Es sind dies Anknüpfungspunkte für
Konzepte, welche die Unendlichkeit des Selbstverhältnisses, sei es in
der nachmetaphysischen Befreiung von Wesensbestimmungen (4.),
sei es in der Unerschöpflichkeit des Sinns und des Verstehens (5.)
begründen.

4. Selbstwerdung und Freiheit - die Unvollständigkeit der
Selbsterschaffung

Die Unabschließbarkeit der Reflexion verliert etwas von ihrer
Irritation, wenn sie als Sonderfall einer allgemeineren Unabgeschlos-
senheit erscheint. Daß keine Selbstbeschreibung an ihr Ende kommt,
überrascht nicht, wenn Beschreibung überhaupt als unendlicher Prozeß

gilt. Daß Beschreibung nie endgültig ist, ist in verschiedenen
Zusammenhängen unterstrichen worden. Der räumliche wie kulturelle
Perspektivismus verhindert die erschöpfende Vergegenwärtigung der
« Sache selbst» ; die unhintergehbare Selektivität historischer Darstellung

macht den Bericht, «wie es eigentlich gewesen», zum Konstrukt.
Die Utopie des Abbildes ist ein für sprachliche Beschreibung prinzipiell

unerreichbares (in Wahrheit auch für das Bild inadäquates)
Ideal.26 Sprache stellt ihren Gegenstand nicht durch Ähnlichkeit, son-

26 Vgl. E. ANGEHRN, «Beschreibung zwischen Abbild und Schöpfung», in:
G. BOEHM / H. PFOTENHAUER (Hg.) : Beschreibungskunst - Kunstbeschrei-

285



dem durch symbolische Repräsentation dar. Schon von daher rückt
das Ideal der adäquaten Vergegenwärtigung ins Unerreichbare,
verflüchtigt es sich ins Unbestimmte.

Solche Überlegungen, die sich an der Natur der Beschreibung
festmachen, werden noch verstärkt, wo sie durch ontologische
Betrachtungen zur Natur des Selbst und zur Abbildbarkeit der Welt
ergänzt werden. In pointierter Form hat sich Richard Rorty gegen die
Grundillusion gewandt, «daß irgend etwas - Geist oder Materie,
Selbst oder Welt - eine ausdrückbare oder darstellbare immanente
Natur habe».27 Verworfen wird sowohl die klassische Wahrheitsvorstellung

der adaequatio rei et intellectus wie das traditionelle
Verständnis der Sprache als eines Ausdrucksmediums, das dem Gegenstand

angemessen sein, auf ihn passen kann : nicht wegen einer
strukturellen Schwäche der Sprache, sondern weil die Dinge gar kein
verborgenes Ansich haben, mit dem übereinzustimmen das Kriterium
von Wahrheit wäre. Problematisiert wird letztlich der metaphysische
Essentialismus, der allem Seienden eine Wesensbestimmung
zuspricht, die den Eigenschaften und Relationen zugrundeliegt und über
die es mit Eindeutigkeit identifizierbar ist : Dieser Grundüberzeugung
der Metaphysik wie des Alltagsverstandes steht die Vorstellung eines
offenen, nie endgültig festgelegten Netzwerks von Bestimmungen,
das nicht die prinzipielle Ebenendifferenz von Wesentlichem und
Unwesentlichem impliziert, als ontologische Antithese gegenüber.
Mit der Diffusion des Wesens verflüchtigt sich die Idee einer objektiv
richtigen Darstellung. Die Dinge haben keine Sprache, die Welt sagt
uns nicht, welches Sprachspiel ihr angemessen, welche Beschreibung
adäquat ist. Sprache ist ein kulturelles Erzeugnis, mit dessen Hilfe
Menschen ihr Welt- und Selbstverhältnis praktisch gestalten - weder
defizientes Abbild eines göttlichen, die Wesen hervorbringenden
Sprechens noch Kehrseite einer Welt, die sich von sich aus «in satz-
förmige Stücke namens <Tatsachen> aufteilt».28 Der Ausschaltung der
Essenzen entspricht die radikale Kontingenz der Sprache.

Dies ist der Hintergrund, vor dem auch die Unabgeschlossenheit
des Selbstverhältnisses in spezieller Weise fragwürdig wird. Wenn
das Ideal einer erschöpfenden Darstellung generell zum Zerrbild er-

bung. Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart, München 1995, S. 59-74
(59ff„ 65ff.).

27 R. RORTY, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M. 1989, S. 23.
28 Ebd., S. 24.

286



klärt wird, scheint eine adäquate Selbsterkenntnis und -beschreibung
erst recht illusorisch. Letzter Grund dieser Verschärfung ist der
Tatbestand menschlicher Freiheit. Durch sie wird zum einen der ontolo-
gische Antiessentialismus radikalisiert : Es geht nicht mehr einfach
um das Fehlen vorgegebener Wesensbestimmungen, sondern um das

positive Nicht-Festgelegtsein des Menschen. Zum anderen, gleichsam
gegenläufig, gehört zum menschlichen Existieren ein Streben nach
Freiheit in der zweifachen Stoßrichtung der Autonomie und der
Erfüllung : einerseits ein Streben nach Unverwechselbarkeit und
Individualität, andererseits ein Streben nach Vollständigkeit in der Selbsterfassung

und Selbstverwirklichung, nach integralem Selbstausdruck -
entgegengesetzte Varianten eines Strebens nach Selbstwerdung und
Selbstkoinzidenz. Es ist die «Natur» des Menschen selber, die das

Cogito zu keinem Abschluß, zu keiner endgültigen Selbsterkenntnis
gelangen läßt. Selbstwerdung vollzieht sich nicht als Erkenntnis und
Verwirklichung eines Allgemeinmenschlichen, sondern als Erprobung
und Gewinnung individueller Autonomie : nicht erst in der Tat,
sondern zuvor in der Selbstvergegenwärtigung, als deren eigentlichen
Kern Rorty die fortwährende « Selbst-Neubeschreibung » sieht.29 Die
Formel ist nach beiden Bedeutungskomponenten zu akzentuieren.

Se/Astbeschreibung im Sinne einer durch mich selber gegebenen
Beschreibung meiner selbst widersetzt sich dem Bild, das andere von
mir entwerfen. Autonom werden heißt auch, sich der Vergegenständlichung

durch andere entziehen : Die von Sartre beschriebene Angst,
durch den Blick der anderen in ein Ding verwandelt zu werden, ist
dem Impuls verwandt, sich von der Beschreibung seiner selbst durch
andere freizumachen; ein Weg zu dieser Befreiung ist, die anderen
selber zu Gegenständen meiner Betrachtung herabzusetzen, eine
Geschichte derer zu verfassen, die Beschreibungen von mir produziert
haben, und so Fremdes in Eigenes umzuschaffen, ihm seinen Vorrang
und seine Macht zu nehmen.30 Diese Integration spielt aber nicht nur
in der Umkehrung der Perspektiven, durch welche ich vom
Gegenstandsstatus wieder in die Subjektposition rücke. Ebenso zielt sie darauf,

die eigene Herkunft, die soziale Prägung, alles, was ich ohne
mein Zutun bin, als Teil meiner selbst anzueignen - mit dem Flucht-

29 Ebd., S. 167 ; vgl. RORTY, Der Spiegel der Natur : Eine Kritik der Philoso¬
phie,, Frankfurt am Main 1981, S. 389 («daß wir keine wichtigere Aufgabe
haben, als uns immer wieder auf neue Weise selbst zu beschreiben »).

30 RORTY, Kontingenz, S. 168, 172 (zu Proust).

287



punkt in Nietzsches Postulat, «alles <Es war> umzuschaffen in ein <so

wollte ich es!>», getragen von der Hoffnung, «der Vergangenheit
dasselbe antun zu können», was sie mir anzutun versucht hat.31 Solche

Emanzipation aber ist nicht mit der einmaligen, sei sie noch so
vollständigen Lebenserzählung erreicht. Ihr Medium ist die immer wieder
aufgenommene, nie abgeschlossene Aewbeschreibung. Diese kommt
zu keinem Ruhepunkt, weil sie sich nie in vollständige Reflexion des

eigenen Tuns verwandeln kann : Die Aufarbeitung des eigenen
Gewordenseins ist «auch im Augenblick des Todes nicht abgeschlossen.
Jede letzte Selbst-Neubeschreibung auf dem Totenbett wird wiederum
Ursachen gehabt haben, für deren Neubeschreibung keine Zeit mehr
bleiben wird».32 Auch deshalb, nicht nur wegen der Nichtfestgelegt-
heit des Wesens, kann es keine schlechthin richtige, adäquate
Beschreibung geben.

Indessen ist es wichtig, dieses strukturelle Selbstverfehlen nicht
als Versagen zu begreifen. Für ein von metaphysischer Befangenheit
befreites Subjekt ist jene Selbstkoinzidenz nicht ein unerreichtes Ideal
oder eine geheime Utopie. Erstrebt ist vielmehr die Affirmation des

Selbst als Quelle der eigenen Selbstdefinition und Selbstgestaltung.
Diese Selbstbekräftigung äußert sich in der Variation des Selbstbildes,
in einem experimentellen Umgang mit sich, in welchem wir
Identitäten erproben, nicht um die einzig richtige zu finden, wohl aber
um den Spielraum unseres Selbst zu erkunden und darin heimisch zu
werden. Die Selbstartikulation strebt nicht zur inneren Konvergenz,
sondern zur Selbsterweiterung.33 Wenn sich darin eine Einheit
herstellt, die gleichsam für das steht, als was sich das Subjekt im ganzen
begreift, so nicht die Einheit eines Wesens, sondern die einer
Geschichte : Eine Geschichte erzählen ist eine Integration des Mannigfaltigen,

die dieses in seiner Verschiedenartigkeit respektiert und das

Kontingente keiner Notwendigkeit unterwirft. Die experimentierende
Selbstneubeschreibung hat ihr privilegiertes Feld gerade in den
Erzählungen, die wir von uns und von der Welt verfassen, abändern und
neugestalten - weit entfernt vom Weg der Selbsterforschung in
Descartes' Meditationen.

31 Ebd., S. 62.
32 Ebd., S. 166.
33 R. RORTY, « Freud und die moralische Reflexion », in : Solidarität oder Ob¬

jektivität? Drei Philosophische Essays, Stuttgart 1988, S. 23, 30; Kontingenz,

S. 17.

288



Sofern solche Selbstbeschreibung nicht allein als kognitiver Vollzug,

sondern ebenso und zuvor als Äußerung von Freiheit interessiert,
ist auch ihr Maßstab ebensosehr einer der Selbstwerdung wie der
Selbsterkenntnis. Letztes Ziel wäre, durch sich selber zu sein: Große
Dichter, die solche Freiheit erreichen, realisieren « Selbsterkenntnis
als Selbsterschaffung ».34 Der Akzent liegt auf dem Selbst als Subjekt,
nicht als Objekt: Nicht daß ich mich im ganzen meines Seins erkenne
und verwirkliche, sondern daß ich selber es bin, der die
Selbstbeschreibung hervorbringt, ist entscheidend. Konkret heißt dies,
daß die Sprache, in der ich mich äußere, meine eigene, von mir
geprägt, im Idealfall von mir geschaffen ist. Als letzten Impuls der

Dichtung sieht Rorty das Streben nach absoluter Originalität -
getrieben von der Angst, durch das Verbleiben in überlieferten
Sprachspielen die unverwechselbare Singularität zu verlieren, vom
Erschrecken davor, «nur eine Kopie oder eine Replik» zu sein.35

Wenn Rorty die «Todesangst» des Dichters als «Angst vor Unvoll-
ständigkeit » bezeichnet, so liegt die Unvollständigkeit nicht in der
inhaltlich partiellen, sondern in der nie vollständig originalen Beschreibung:

Die Partialität ist die der eigenen Prägung, die Tatsache, daß

keine noch so idiosynkratische Metapher «mehr als nur marginal und
parasitär sein kann».36 Jeder Beschreibung ist durch das Medium der
Sprache die schlechthinnige Originalität (sozusagen die reine lebendige

Metapher ohne Normalsprache als Kontrastgrund) versagt. Doch
ist auch darin nicht die bloße Vergeblichkeit zu sehen. Eigenständigkeit

ist nicht ein für allemal gesetzt, sondern findet nur als fortwährende

Differenzerfahrung und Differenzerzeugung statt. Ihren Ort hat
sie im Akt, nicht im Gegenstand. Noch mit Bezug auf die Individuation,

nicht nur die inhaltliche Qualifizierung, ist die Selbstbeschreibung

eher (unabgeschlossene) Selbsterschaffung als Registrierung
eines Vorgegebenen.

Selbsterschaffung ist so nicht einfach die spiegelbildliche Umkehrung

der Verwirklichung eines vorgegebenen Wesens. Der Mensch
wird nicht zum reinen Schöpfer seiner selbst, der an die Stelle des

Ansich das vollendete Werk setzte. Sein <Herummodeln> an sich
kommt zu keinem Ende, «weil es nichts zu vollenden gibt, es gibt nur

34 RORTY, Kontingenz, S. 59.
35 Ebd., S. 53 ; die Formulierung ist ein Zitat aus H. BLUM, Anxiety of Influence,

New York 1973, S. 80.
36 RORTY, Kontingenz, S. 80.

289



ein Beziehungsnetz, das neu gewoben werden kann» : Leben ist nichts
anderes « als das immer unvollständige, dennoch manchmal heroische
Neuweben eines solchen Netzes »,37 Die Unabschließbarkeit des
theoretischen wie praktischen Selbstbezugs, die Uneinholbarkeit des
Selbst als Ursprung wie als Ziel hat ihren letzten Grund darin, daß das

Selbst wesentlich im Vollzug besteht, der ein Akt der Neuerung, des

sich (von sich und andern) Unterscheidens ist. Die Angst, nur eine
Kopie zu sein, wird gewissermaßen durch das Bewußtsein vertieft
(teils gebannt), daß es überhaupt kein Original gibt : Kein identisches
Wesen, sondern die Differenz ist unhintergehbarer Grund und
Referenzpunkt. Rorty verweist auf Derridas These, daß nicht nur kein
Subjekt, sondern überhaupt nichts « den nicht-relationalen, absoluten
Charakter hat, nach dem Metaphysiker suchen »,38 Eben dies aber ist
die Bedingung des Lebens : Die endgültige Beschreibung, die
«einzige und wahre» Lektüre wäre keine Erlösung, sondern Anlaß
des Schreckens, «das Ende der Geschichte».39 Selbstkoinzidenz wäre
nicht Erfüllung, sondern Implosion, ein Zusammenstürzen in sich,
nicht Leben, sondern Tod. Geschichte und Sinn bestehen nur als
offene, als unerfüllte: Die Unabschließbarkeit des Cogito ist Reflex
dieser Offenheit. Hier überschneidet sich das Motiv der Freiheit mit
jenem des Sinns, das die hermeneutische Reflexion ins Zentrum rückt.

5. Selbstsein, Selbstverstehen, Selbstdeutung - die Unabschließbarkeit
der Interpretation

Über sich Klarheit zu gewinnen heißt sich über sich verständigen :

nicht nur Bestehendes feststellen, sondern zwischen Möglichkeiten
abwägen, Offenes einschränken, Unbestimmtes bestimmen, Dunkles
und Verdecktes aufklären, aber auch sich entscheiden: nicht nur
wissen, wer man ist, sondern auch, wer man sein will. Solches Sich-
Verstehen geschieht im Medium von Deutungen: im Entwerfen,
Erproben, Übernehmen, Verwerfen und Verändern von Selbstbildern,
Lebensläufen, Werthaltungen, Weltbeschreibungen. Deuten, Interpretieren,

Auslegen sind Operationen des indirekten Verstehens. Sie sollen

das begreifen lassen, was sich nicht unmittelbar von sich her offen

37 Ebd., S. 83.
38 Ebd., S. 213.
39 Ebd., S. 213, zit. aus : J. DERRIDA, La carte postale de Socrate à Freud et au-

delà, Paris 1980, S. 127.

290



darlegt und schlüssig zu verstehen gibt : ein historisches Dokument,
eine verworrene Geschichte, verdeckte Motive. Auch Selbsterkenntnis
bedarf der Interpretation. Sie bedarf ihrer dort, wo das Subjekt nicht,
wie Descartes wollte, dadurch mit sich vertraut wird, daß es sich in
innerer Schau in sich versenkt. Wissen wer oder was ich bin, verlangt
das Erproben von Zuschreibungen und Selbstdeutungen, unter die ich
mich versuchsweise stelle, um zu sehen, wie weit sie passen -
«passen» nicht in dem Rorty zurückgewiesenen Sinn einer objektiven
Adäquanz mit einem Vorgegebenen, wohl aber in dem Sinn, daß ich
erlebe, wie weit sie mir erlauben, meine Eigenarten, meine Wünsche,
meine Schwächen in einem zusammenhängenden Bild meiner selbst

zu begreifen, wie weit sie mir neue Lebensmöglichkeiten eröffnen
oder mich begrenzen, wie weit ich in ihnen mit mir einig, glücklich
werde oder nicht. Offensichtlich ist das Entwerfen und Verändern von
Selbstdeutungen ein komplexer Prozeß, in welchem verschiedenste
psychische Faktoren, unterschiedliche intellektuelle Operationen und
mannigfaltige Kriterien des «Passens» zum Zug kommen. Die Deutung

kann ein Persönlichkeitsbild, ein Ensemble von Prinzipien, eine
soziale Zugehörigkeit, ein biographisches Muster in den Vordergrund
rücken; immer geht es um Identifikationsangebote, um - tastende
oder dezidierte - Artikulationen dessen, als was wir uns verstehen, als

was wir uns sehen wollen. Wir brauchen solche Bilder unserer selbst,
die gleichsam einen Rahmen unserer täglichen Handlungen und Kontakte

bilden, der aber durch unser Tun selber unablässig affiziert und
modifiziert wird. Solche Selbstauslegung kann eher starr oder im Fluß
sein ; ihre gmndsätzliche Unabschließbarkeit liegt, neben der Freiheit
der Selbstveränderung, in der nie erschöpften Vermittelheit des Sinns.
Diese nie ganz entzifferte Vermittlung ist eine mehrfache : als immer
unvollständige interne Vermittlung; als Verflechtung von subjektivem
und objektivem, nicht von einzelnen gestifteten und über sie
nachvollziehbaren Sinn; als Vermittlung sinnhafter mit nicht-
sinnhaften Gebilden; als Vermittlung partikularer Sinngebilde mit
Instanzen eines ursprünglichen Sinnüberschusses.

In der Hermeneutik Wilhelm Diltheys nimmt das Verstehen des

eigenen Lebens einen zentralen Stellenwert für das Verstehen
überhaupt ein: Die «Selbstbesinnung des Menschen über seinen
Lebensverlauf» ist die «höchste und am meisten instruktive Form, in wel-

291



cher uns das Verstehen des Lebens entgegentritt».40 Zu den wesentlichen

Merkmalen dieses (Selbst)Verstehens gehört zum einen die
Vermittlung über den Ausdruck: Nur über ihn kommt Leben zum
Verständnis seiner selbst. Signifikant ist zum anderen die logische
Form, in welcher Leben verstehend erfaßt wird. Die grundlegendste
Struktur - noch basaler als die (gegenwarts- bzw. zukunftsbezogene)
Selbstdefinition über Werte und Zwecke - ist die (vergangenheits-
bezogene) Einheit in der Zeit, der Zusammenhang einer Geschichte,
den Dilthey zugleich als Bedeutungszusammenhang definiert, dessen

Logik nach dem Verhältnis von Ganzem und Teilen strukturiert ist.
Sein Leben im ganzen verstehen heißt begreifen, welche Bedeutung
die Teile für das Ganze und füreinander besitzen. Sich selber
erkennen heißt nicht nur Feststellungen bezüglich seiner treffen,
charakteristische Präferenzen und Eigenschaften ausmachen, sondern
darüber hinaus, uns im Ganzen dessen, was wir faktisch sind und
geworden sind, präsent zu werden, die vielfältigen Qualifikationen
unserer selbst zu einer bestimmten Einheit der Existenzform, des

Lebenslaufs, des Selbstbildes zusammenschließen. Daß solche
Zusammenfügung nie endgültig ist, ist schon durch die Vielfalt der
Einheitsperspektiven und die variierende Prioritätensetzung bedingt ;

unabhängig davon ist ihre Schließung durch ihre zirkuläre Struktur
verhindert. Einzelne Episoden meiner Geschichte kann ich nur mit Bezug
auf andere und auf ein Ganzes sinnhaft interpretieren, das ich seinerseits

nicht in Absehung von den Teilen erfasse; meine Vergangenheit
erscheint mir im Lichte einer Zukunft, auf die ihrerseits der Schatten
des Gewesenen fällt. Wenn Dilthey zwar die pure Zirkularität durch
die terminologische Differenzierung zwischen der «Bedeutung» der
Teile und dem «Sinn» des Ganzen zu vermeiden sucht, bleibt doch
das Wechselspiel unhintergehbar ; Sichverstehen, als Versuch einer
Gesamterfassung des Subjekts durch sich selber, bleibt in diesem

Verweisungsspiel immer unterwegs. Die Beziehung zwischen den
Teilen und dem Ganzen unseres Lebens wird «niemals ganz vollzogen».41

Um das Ganze zu überschauen, müßte man das Ende abwarten

- obwohl noch in der Todesstunde, wie Rorty gezeigt hat, keine
absolute Selbstkoinzidenz möglich wäre.

40 W. DILTHEY, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen¬
schaften, Frankfurt/M. 1970, S. 246f.

41 Ebd., S. 288.

292



Daß jene Beziehung zwischen Ganzem und Teilen nie ganz
vollzogen ist, ist nicht nur eine Frage der zeitlichen Lokalisierung,
sondern vor allem der unauflöslichen Vermitteltheit des Sinns. Auf
die Grenze subjektiven Nacherlebens ist die Hermeneutik zunächst
beim Begreifen sozialer und historischer Gebilde gestoßen. Viele
Gegenstände der Kulturwelt widersetzen sich einem direkten Sinnverstehen,

sie lassen sich nicht umstandslos auf subjektive Intentionen
zurückführen und von diesen her entschlüsseln ; auch Erlebnisse und
Äußerungen einzelner Subjekte können, sogar für diese selber, in ihrer
Bedeutung dunkel bleiben und einer weiter ausholenden Erklärung,
eines Rückgriffs auf objektive Gesetze oder äußere Funktionen
bedürfen. Als die beiden Wissenschaften, die diesen Umweg
exemplarisch praktizieren, gelten Ideologiekritik und Psychoanalyse : Ihr
Ziel ist das erklärende Verstehen eines «befangenen» Bewußtseins,
das nicht (oder nur vermeintlich) über die eigenen Absichten,
Meinungen und Taten Aufschluß zu geben vermag. Dasselbe Problem
aber stellt sich im Feld des Sich-selbst-Verstehens. Statt sich in direkter

Schau in seinem Wesen und seiner Eigenart durchsichtig zu werden,

hat das Subjekt durch Interpretation hindurch erst ein Verständnis
seiner selbst zu erarbeiten und dabei den Immediatismus der
Selbstpräsenz wie den Binnenraum des Bewußtseins aufzusprengen ;

Reflexion hat sich sowohl mit dem Verdrängten und Vergangenen wie
mit der nicht im Subjekt wurzelnden Sinnhaftigkeit der Welt zu
vermitteln. Reflexion mündet in Hermeneutik, wie diese auf Reflexion
zurückweist : Diese Doppelseitigkeit definiert nach Ricoeur den
Problemstand modemer Subjektivitätsphilosophie und umreißt zugleich
die Aufgabe eines transformierten Cogito.42 Wirkliche Selbstaneignung

geschieht über die verstehende Aneignung von Sinn, wie die
Sinndimension nur über den Rückbezug auf ein Subjekt, für das es
Sinn gibt, nicht als anonymes Zeichensystem oder Strukturgefüge zu
fassen ist. Reflexive Selbstaneignung, so die Lehre der Hermeneutik,
ist zweifach indirekt : als Sinnverstehen vermittelt über die Äußerung,
als Selbstaufklärung vermittelt über die Aufhebung falschen
Bewußtseins ; nach beiden Seiten ist Selbstverständigung mit dem
Verstehen des Fremden, des nicht vom Subjekt Gesetzten verflochten.
Sie berührt Schichten und Vorgänge, die meinem Sagen und Tun
vorausliegen und dessen Sinn mitkonstituieren: Selbstverständigung

42 P. RICOEUR, «Existence et herméneutique», in: Le conflit des interpréta¬
tions, Paris 1969, S. 7-28 (20ff.).

293



heißt zuerst Klarheit darüber gewinnen, was wir in unseren
Äußerungen meinen, wollen oder tun. Das In-der-Welt-Sein ist ein Verwo-
bensein in die Sinnhaftigkeit der Welt; der Mensch, «das sich selbst

interpretierende Tier»43, kann seine Selbstauslegung nicht aus dem
Binnenraum des Selbst schöpfen. Als was wir uns verstehen, ist me-
diatisiert durch einen objektiven Bedeutungsraum, dessen Grenzen nie
endgültig vermessen und dessen Konturen durch jeden Interpretationsakt

aufs neue modifiziert werden. Die Vermitteltheit durch sozialen,

geschichtlichen Sinn bedingt die konstitutive Offenheit jeder
deutenden Selbsterforschung.

Mit dem Titel « Sens et non-sens »" bezeichnete Merleau-Ponty
das Sich-Abarbeiten an den Rändern, Urspmngszonen, Entstellungen
von Sinn, die Tatsache, daß das Leben sich selber nie ganz gegenwärtig

sein kann. In einem starken Sinn steht die Formel, über die
unauflösliche Vermitteltheit des Sinns hinaus, für die Dialektik zwischen
Sinn und Nicht-Sinnhaftem, genauer : Nicht-intentional-Sinnhaftem.
Als Beispiel verweisen Ricoeur und Rorty auf jenen Gegenpol des

Sinns, den die Psychoanalyse ins Spiel bringt. Nach Ricoeur steht in
deren Zentrum das Verhältnis «zwischen Bedeutung und Begehren,
zwischen Sinn und Energie, d.h. letztlich zwischen Sprache und
Leben»45 : Es geht um die grundsätzliche Frage, wie Bedeutung in etwas
verwurzelt sein kann, das seinem Wesen nach nicht bewußt-sinnhaft
ist; und die Antwort kann nur lauten, daß allein unter der Bedingung,
daß Leben ursprünglich sinnhaft ist, Verstehen überhaupt denkbar
ist.46 Zu entziffern ist ein Sinnhaftes, das dem Bewußtsein vorausliegt
und das im Trieb des Lebens, im Begehren, letztlich im Seinswunsch
wurzelt; das Cogito wird in eine «Archäologie des Subjekts»47
zurückgeführt, die den Anspruch des Bewußtseins, Ursprang von Sinn
zu sein, widerlegt. Diese Sichtweise wird bei Rorty noch verschärft,
der die Pointe der Freudschen Revolutionierung unseres Menschbildes
geradezu in einer «Mechanisierung» sieht.48 Bewußtes und
Unbewußtes gehören danach «zu einem einzigen einheitlichen
Kausal-Netz» (wie auch die Netzhaut, die Fingerspitzen, die

43 So eine Formel von C. TAYLOR, Erklärung und Interpretation in den Wissen¬

schaften von Menschen, Frankfurt/M. 1975, S. 171.
44 M. MERLEAU-PONTY, Sens et non-sens, Paris 1948.
45 RICOEUR, « Existence et herméneutique», S. 24.
46 Ebd., S. 9.
47 Ebd., S. 25.
48 RORTY, «Freud und die moralische Reflexion», S. 40ff.

294



Keimdrüsen dazu gehören), ohne mehr zur Sinneinheit eines Meinens
oder Tuns zu fusionieren.49 So gilt das Unbewußte nicht mehr einfach
als dunkles Residuum oder unaufgehelltes Vorstadium des
Bewußtseins ; konzipiert wird ein Nebeneinander verschiedener
Systeme, die gleichermaßen vernünftig oder irrational sein und
gleichen Anspruch « auf die Rolle des <wahren Ich> » erheben
können.50 Durch die Radikalisierung wird die Ausgangsdualität von
Sinn und Nichtsinn gleichsam unterlaufen. Im Hin und Her zwischen
den Systemen geht es dämm, neue Selbstbeschreibungen zu erproben,
die nicht in ein übergreifendes Verständnis zu integrieren sind,
sondern umgekehrt der dezentrierenden Erweiterung meines Selbst
dienen. Es ist in gewissem Sinn die radikalste Aufsprengung des

Binnenraums des Cogito, das nicht mehr nur mit offenen Rändern und
Schatten, sondern mit seinem schlechthin Anderen konfrontiert wird.

Im engeren Rahmen der Hermeneutik ist eine gegenläufige
Dialektik des Sinns anzuführen, die dessen Unabschließbarkeit nicht bloß
bedingt, sondern positiv begründet. Galt die interpretatorische
Tätigkeit bisher der Grenze des Sinns, der etappenweisen Überführung

des Sinnfremden oder Unverständlichen in Sinn, so geht es jetzt
dämm, daß die Deutung vor einem Sinnüberschuß steht, den sie in
variierenden Vorschlägen zu gestalten, zu konkretisieren, zu verendlichen

sucht. Ricoeur hat dies am Verhältnis von Symbol und Mythos
exemplifiziert. Die großen Symbole (z.B. die Symbole des Bösen, der
Schuld) sind Träger eines ursprünglichen Sinnpotentials, dessen

Bedeutungsgehalt zunächst in großen mythischen Erzählungen (z.B. der
Erzählung vom Sündenfall) entfaltet, ansatzweise rationalisiert und
schließlich in mythologischen Dogmen (Erbsünde) verfestigt wird.51

Der Durchgang durch diese Stadien ist ein Gang der sukzessiven
Vereindeutigung eines anfänglich Mehrdeutigen - aber auch der
unausweichlichen Vereinseitigung, Verarmung und als solcher immer
vorläufig : Der Überschuß des Gemeinten über das Gesagte drängt zu
immer neuen Versuchen, den potentiellen Sinnreichtum einzufangen
und zu vergegenwärtigen. Das - wesenhaft zeitliche - Sinnpotential
stiftet sowohl die Kontinuität der Überliefemng von Generation zu
Generation wie die Kette der Interpretationen, in denen das Tradierte
in immer neuen Gestalten ersteht. Das große religiöse oder kulturelle

49 Ebd., S. 45.
50 Ebd., S. 51.
51 Ebd., S. 32f.

295



Symbol ist nach der leitmotivisch wiederkehrenden Formel der Quellpunkt

solchen Deutens und Entwerfens : « Le symbole donne à

penser».52 Doch scheint es nicht abwegig, ein Analogon dieser Figur auch
im Prozeß der menschlichen Selbstverständigung festzumachen, die
die Sinnentwürfe, an denen sie sich orientiert, erst einzuholen, zu
gestalten, auszudeuten hat.

Damit ist der weiteste Horizont umrissen, ein tiefster Grund
benannt, der das Cogito zu einem unabschließbaren Prozeß werden läßt.
Wenn das Cogito vom formellen Selbstbewußtsein zur inhaltlichen
Selbstverständigung ausgeweitet wurde, und wenn
Selbstverständigung nicht losgelöst vom Sichorientieren in geschichtlich
tradiertem Sinn, sondern nur im Wechselspiel mit diesem vollzogen
wird, so ist jedes Selbstsein eingefügt in den nie zu Ende geführten
Prozeß, den nie geschlossenen Horizont menschlichen Verstehens.
Descartes' Frage, wer ich denn bin, der ich mir in meinem Denken
unzweifelhaft gegenwärtig bin, bleibt ebenso offen wie die Frage nach
dem Sinn der Welt - offen nicht im Sinn der schlechten Unbestimmtheit,

sondern insofern, als keine Antwort die letzte ist. Jede Deutung
wirft neue Fragen auf, erzeugt neue Bereiche des Nichtexplizierten,
motiviert zu neuen Interpretationen. In anderem Sinn als Descartes
ihn betrachtete, bleibt der Selbstzweifel bestehen, bleibt Selbsterkenntnis

unterwegs, solange Menschen überhaupt in ihrer Geschichte
unterwegs sind.

6. Die unendliche Reflexion - zwischen der Erweiterung des Selbst
und dem Verschwinden des Subjekts

Der moderne Subjektbegriff hat sich zur Vorstellung einer
umfassenden Selbsterfahrung und Selbstverständigung entfaltet. In deren
Fluchtlinie liegt das Ideal einer narrativen Konstitution des Selbst :

« in einer endlos fortlaufenden Erzählung notgedrungen alles zu sagen
und durch dieses rücksichtslose und lückenlose Bekenntnis eine
Selbst-Vergegenwärtigung herzustellen, in der sich unmittelbar die
Wahrheit eines authentischen Ich einstellt.»53 Indessen hat sich das

Ideal einer integralen Selbstvergegenwärtigung als fragwürdig erwiesen.

Seine Problematik liegt nicht allein in seiner Unerfüllbarkeit,

52 Ebd., S. 32.
53 M.POHLEN / M. Bautz-HOLZHERR, Psychoanalyse - das Ende einer Deu¬

tungsmacht, Reinbek 1995, S. 266.

296



sondern ebenso in seiner Strittigkeit als Zielwert. Es ist ein Ideal der
Ganzheit und Erfüllung, von dem zu fragen ist, ob es die irreduzible
Subjektivität - Freiheit, Individualität - des Menschen zu Ende führt
oder sich eher an deren Stelle setzt. Nach zwei Seiten scheint sich das

Subjekt im Versuch seiner Selbsteinholung fortwährend zu entgleiten :

im Nie-vom-Anfang-Ausgehen und Nie-zu-Ende-Kommen, im
Verfehlen seiner selbst als Ursprung und Abschluß : Ich bin in meinem
Denken, Handeln und Sein nie wirklich ich selbst und nur ich selbst,
und ich gelange darin nie zur letzten Verwirklichung und Erfüllung
meiner selbst. Jenes Ideal bestand darin, die Extreme miteinander zu
verknüpfen und in der abschließenden Selbsteinholung die ursprüngliche

Freiheit zurückzugewinnen; doch bleibt die Frage, ob diese

Verknüpfung haltbar - praktisch realisierbar, konzeptuell überzeugend,

historisch einsichtig - ist. Dieses Problem ist hier nicht
abschließend zu entfalten. Vor seinem Hintergrund seien nur einige
Stichworte genannt, die zugleich ein Fazit der bisherigen Betrachtung
ziehen.

Auf der einen Seite haben die Ausführungen zur Geschichte des

Cogito die Figur einer mehrfachen Uneinholbarkeit des Subjekts für
sich selber gezeichnet: als Unmöglichkeit der Rückkehr zum
Ursprung, zur anfänglichen Selbstkoinzidenz und absoluten Originalität ;

als Ausbleiben der abschließenden Erfüllung, als unerreichbare
Adäquation zwischen Intention und Verwirklichung, Gemeintem und
Ausdruck; schließlich als Wechselspiel zwischen Selbstverstehen und
Wirklichkeitsaneignung im Verwiesensein auf eine offene Geschichte,
einen unabschließbaren Sinnhorizont. Unter all diesen Perspektiven
haftet dem Selbst ein Moment der Unerfülltheit, der Unvollständigkeit
an.

Auf der anderen Seite kann das Subjekt seine Stelle gerade in dieser

Zone des Nichterfüllten, der Abwesenheit finden. In pointierter
Weise wird diese Vorstellung bei Autoren wie Lacan oder Derrida
formuliert. Lacan bestimmt den Ort des Subjekts als Diskontinuität im
Realen, als Lücke im Sinn, Intervall im Verweisungsspiel der Bedeutungen

- Umschreibungen der grundsätzlichen Nicht-Objektivierbar-
keit des Subjekts als desjenigen, für welches es Sinn und Welt gibt.54
Es ist dies das nicht-thematisierbare, irreflexive Subjekt («je»), das

jeder thematischen Selbstbeziehung zugrunde liegt und das Lacan als

«sujet véritable» vom «moi» als Gegenstand des Erkennens unter-

54 J. LACAN, Ecrits II, Paris 1971, S. 175f., 194ff.

297



scheidet. Gegenüber der Präsenz von Welt, dem Gegebensein von
Inhalten ist das Subjekt das Abwesende, das weder in der Welt noch für
sich selber gegenwärtig ist. Was Lacan in Anlehnung an Freuds
Theorie des Unbewußten konzipiert, beschreibt Derrida in Anknüpfung

an das Cartesianische Cogito. Daß das Denken und die
Gewißheit zu existieren nicht durch die Infragestellung aller
Meinungen berührt werden, heißt, daß sie deren Jenseits (oder
Diesseits) bilden, daß sie die Totalität des Seienden transzendieren ;

das Sein des Subjekts ist in jener nicht objektivierbaren Differenz
zwischen der transzendierten Ganzheit und deren Übersteigen, «la
différance de l'excès absolu».55 Das Subjekt als solches ist das Andere
gegenüber dem Seienden und nicht mit den sprachlichen Mitteln
erfaßbar, durch die wir Gegenstände der Welt beschreiben. Strukturell
ist, was Lacan und Derrida umreißen, jener Einsicht verwandt, auf die
schon Husserls Bemühung um Transzendentalität und seine Kritik an
der Mundanität des Cartesischen Subjekts zielten.

So haben wir zum einen das Ideal erfüllter Ganzheit, zum anderen
die Figur des absoluten Ursprungs : Das Problem ist, daß es nicht
befriedigt, beides einfach nebeneinander stehen zu lassen. Es ist letztlich
dasselbe Subjekt, das wir unter beiden Gesichtspunkten ins Auge fassen

; es ist das konkrete, leibliche, geschichtlich situierte Subjekt, das

einerseits in seiner Selbstwerdung, in seinem Bestreben nach
Selbsterforschung und Selbstverwirklichung, andererseits in seiner Funktion
als Subjekt, für welches es Wirklichkeit und Sinn gibt, zu betrachten
ist. In diesem Sinn hatte Husserl in der analytischen Unterscheidung
von Subjektpol, psychophysischem Subjekt und Substrat der Habi-
tualitäten zugleich deren numerische Identität betont. Noch enger
verknüpft Lacan beide Perspektiven. Die radikale Dezentrierung des

Subjekts, seine Abwesenheit aus dem Raum der Bedeutungen, seine

Nichtzugehörigkeit zum Sein, seine Nichtpräsenz für sich selber - alle
diese Negationsfiguren, die den Ort und das Wesen des Subjekts
definieren, sind auch gekoppelt mit der Erfahrung eines grundlegenden
Mangels, der behoben werden muß, mit einem Begehren nach Sein
und Identität. Ähnlich hatte Sartre dem Pour-soi als radikalem Nichtsein

einen Trieb zum En-soi zugeschrieben. In radikalster Weise
finden sich beide Seiten dort vereinigt, wo die «Sehnsucht nach
ursprünglicher Ganzheit»56 das Streben nach Vollendung und die Suche

55 J. DERRIDA, L'écriture et la différence, Paris 1967, S. 87, 96.
56 POHLEN / BAUTZ-HOLZHERR, Psychoanalyse, S. 266.

298



nach dem Ursprung zusammenschließt. Selbsterkenntnis vollzieht sich
hier - exemplarisch in geschichtlicher oder psychoanalytischer
Selbsterforschung - im Modus der Erinnerung, deren ideelles Telos
nicht nur die vollständige Selbstexplikation, sondern die erfüllte
Selbstwerdung vom Ursprung her ist. Nicht erst die finale
Übereinstimmung mit sich, sondern ein aus dem Ursprung begründetes Zu-
sich-Kommen wäre die Vollständigkeit des Selbst.

Indessen entgleitet sich das Subjekt im Versuch, dieses zweifache
Telos in einem zu erreichen. Ursprung und Ziel, Anfang und Erfüllung

bleiben für das moderne Subjekt entgegengesetzte, wenn auch in
einem dynamischen Spannungsverhältnis zusammengeschlossene
Pole. Eine Figur wie die von Rorty gezeichnete experimentierende
Selbsterweiterung kann dies verdeutlichen. Die wechselnden Selbst-
Neubeschreibungen sind Anreicherungen des Selbst und zugleich
Bekräftigungen seiner ursprünglichen Freiheit; gleichzeitig aber schillern

sie zwischen der Potenzierung und der Verflüchtigung eines
Subjekts, das in Ablösung von essentialistischen Vorgaben in ihnen nicht
mehr die teleologische Verwirklichung seines Wesens sieht. Beide
Seiten bleiben in polarer Spannung, wie sie je für sich ins Offene weisen:

Im Hinter-sich-Zurückgehen wie im Über-sich-Hinausgehen
bleibt das Selbstverhältnis gleichermaßen unabschließbar.

299




	Die Unabschliessbarkeit des Cogito

