Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Die Unabschliessbarkeit des Cogito
Autor: Angehrn, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

EMIL ANGEHRN
Die UnabschlieBbarkeit des Cogito

«Ich weil, daB ich existiere, ich frage, wer jenes Ich ist, von dem
ich dies weill » (IL.7).! Der Weg, auf dem ich zu ergriinden habe, wer,
was, welche Art Ding ich bin (I1.4,6), ist der Weg der Introspektion:
«Ich werde jetzt meine Augen schlieBen, meine Ohren verstopfen und
alle meine Sinne ablenken, auch die Bilder koérperlicher Dinge
sdmtlich aus meinem BewuBtsein tilgen oder, da dies wohl kaum
moglich ist, sie doch als eitel und falsch fiir nichts achten; mit mir
allein will ich reden, tiefer in mich hineinblicken und so versuchen,
mir mein Selbst nach und nach bekannter und vertrauter zu machen »
(IIL.1).

Unter verschiedenen Hinsichten ist der von Descartes gewiesene
Weg der Selbsterkenntnis in der Nachfolge zweifelhaft geworden.
Fragwiirdig geworden sind sowohl die Begehbarkeit wie der Ausgang
des Wegs: Unklar ist zum einen, ob subjektive Selbstgewiheit und
Selbsterkenntnis nach dem von Descartes gezeichneten Modell mog-
lich ist; problematisch scheint zum anderen, ob solche Selbsterkennt-
nis zum Kern und Fundament eines umfassenden Wirklichkeitsver-
stindnisses werden kann. Vielerlei ist explikationsbediirftig im Co-
gito : die interne Schliissigkeit des (zwar so nicht wortlich von Descar-
tes formulierten) Arguments « cogito ergo sum», der erkenntnistheo-
retische Status und der Bedeutungsgehalt der darin implizierten Sitze,
seine Tragfihigkeit als Ausgangspunkt unserer Weltorientierung und
metaphysischen Annahmen. Von Descartes’ Zeitgenossen bis zu den
Autoren der Gegenwart ist der Ansatz der Meditationen vielfach dis-
kutiert und problematisiert worden: Stand fiir die einen die Logik des
Arguments im Vordergrund, so fiir die anderen die subjektivitétstheo-
retische Wende, deren Symbol Descartes in der Geschichte der Philo-
sophie geworden ist — wobei diese Wende sowohl emphatisch be-

1 Zitate aus den « Meditationen » nach der zweisprachigen Ausgabe des Mei-
ner-Verlags (Meditationen liber die Grundlagen der Philosophie. Meditatio-
nes de prima philosophia, Hamburg 1959); andere Zitate nach der Ausgabe
der Bibliothéque de la Pléiade (Descartes, (Euvres et lettres, Paris 1953).

271



griift? wie als Ursprung der modernen Verengung subjektivistischer
Vernunft kritisiert worden ist.

Im folgenden soll das Hauptaugenmerk weder der inneren Strin-
genz des Cogito noch dem Recht des Ansatzes beim Subjekt als sol-
chem gelten. Nachgegangen werden soll vielmehr einer Transforma-
tion des Cogito innerhalb der modernen Subjektivitdtsphilosophie. Als
Rahmen bestehen bleibt die globale Orientierung am Subjekt, genauer
die Verkniipfung zwischen Selbsterkenntnis und Wirklichkeitsaneig-
nung; in Frage gestellt wird die in Descartes’ Modell implizierte Un-
terscheidung zweier Schritte, des Riickgangs zum Ich und der Riick-
gewinnung der Welt. Problematisch wird diese Unterscheidung schon
dadurch, daf der erste Schritt nie an sein Ende kommt. Das Cogito, in
Wahrheit, ist unabschlieBbar. Ein Teil der iiberlieferten Kritik der
Meditationen zielt auf die Formalitit jener SelbstgewiBheit, in wel-
cher Descartes das fundamentum inconcussum sieht: Sie ist leeres
Selbstbewulltsein, nur Schein wahrer Selbstpriasenz, und als solche ein
fragiles Fundament des Erkennens. Zur Diskussion steht bei anderen
das Verhiltnis zwischen Selbst- und Wirklichkeitserkenntnis: Die
UnabschlieBbarkeit des Cogito ist auch Ausdruck dessen, da3 dieses
im Wechselverhiltnis mit dem steht, was es erst begriinden soll.
Selbstverstindigung und Verstindigung iiber die Wirklichkeit sind fiir
das hermeneutische Denken zwei Momente eines Prozesses.

Ich mochte im folgenden verschiedene Perspektiven untersuchen,
unter denen von einer UnabschlieBbarkeit des Cogito zu sprechen ist.
Ich setze mit Aspekten ein, die eng an die Meditationen anschlielen,
und nehme dann Perspektiven auf, die sich sukzessiv von Descartes’
Ansatz entfernen — wobei aber immer der Grundgedanke der Medita-
tionen, der Zusammenhang von Selbstbewuftsein, Erkenntnis und
Philosophie den umfassenden Rahmen bildet.

1. Status und Bedeutung des Cogito bei Descartes

Zweifel an der AbschlieBbarkeit des Cogito richten sich zunéchst
auf dieses an ihm selber. Noch bevor es darum geht, von ihm aus die
Moglichkeit sicherer Erkenntnis mit Bezug auf meinen Leib, auf die
AuBenwelt, auf Gott zuriickzugewinnen, ist der Punkt der Selbst-
koinzidenz, den Descartes im reinen SelbstbewuBtsein erreicht zu ha-

2 Vgl. G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, in:
Werke, Frankfurt/M. 1971, Bd. 20, S. 120.

272



ben glaubt, in seinem Status und seinem Aussagegehalt zu iiberpriifen.
In welchem Sinn bildet er eine urspriingliche Erkenntnis — «une pre-
miere notion», «une chose connue de soi1 » —, die dem Erkennen iiber-
haupt als Angelpunkt dienen kann?; und was spricht méglicherweise
schon in diesem Ursprungspunkt gegen seine Selbstgentigsamkeit und
Abgeschlossenheit? Dal es sich beim Cogito um eine Erkenntnis und
um ein Argument hochst eigentiimlicher Art handelt, ist in der Aus-
einandersetzung mit Descartes seit je klar gewesen — seit den Einwén-
den und Erwiderungen, die Descartes mit seinen Zeitgenossen aus-
tauschte.* Unter den verschiedenartigen Problemen seien hier zwei
Fragerichtungen herausgehoben : Sie betreffen einerseits die Stringenz
und Beweiskraft, andererseits den Gehalt des Cogito. Wieso soll « der
Satz «ch bin, ich existiere», so oft ich ihn ausspreche oder in Gedan-
ken fasse, notwendig wahr» sein (I1.3) ; und was enthilt er liberhaupt,
was ist mit ihm als Aussage gewonnen ? Fiir die Literatur steht mehr-
heitlich das erste Problem im Vordergrund; im Kontext unserer The-
matik interessiert zunéchst die zweite Frage.

Unverkennbar ist der Aussagegehalt des Cogito hochst diirftig, ja
leer: Behauptet wird die Existenz von etwas, iiber dessen Natur
zunidchst nichts ausgemacht ist. Keine Selbsterkenntnis, nur die reine
Tatsache des Selbstbewultseins ist gegeben — eine Tatsache, die auch
im Vollzug des Zweifels nicht auszuschalten ist und die gleichsam
zwel Seiten enthilt : das Faktum der Intentionalitdt, die Tatsache, daf
Vorstellungen fiir ein Subjekt gegeben sind, und das Sein dieses Sub-
jekts selber. Es ist die Tatsache der Subjektbezogenheit aller Er-
kenntnis, die Struktur von Selbstbewulitheit, die in jeder inhaltlichen
Erkenntnis impliziert ist. Der Gegensatz von Selbstbewuftsein und
Selbsterkenntnis nennt zwei Wissensformen verschiedener Art und
mit verschiedenen Wahrheitsanspriichen, die sich in Anlehnung an
Husserl durch die Differenz von Apodiktizitdt und Adidquatheit kenn-
zeichnen lassen. Das eine ist die absolute Gewifheit und Unbezwei-
felbarkeit als solche, das andere jene Evidenz, die aus dem vollstidndi-
gen Offenbarsein eines Gegenstandes fiir das Erkennen resultiert. Das
reine Selbstbewultsein, die Tatsache, dal} ich meiner bewuBt bin, die
Infallibilitdt der Selbstzuschreibung psychischer Zustdnde, die
GewiBheit meiner Existenz — dies sind in diesem Sinn unbezweifel-

3 Euvres et lettres, S. 3751.
4 Ebd., S. 335-550. Zu den neueren Diskussionen vgl. M. HOFFMANN-
RIEDINGER, «Das Riitsel des «Cogito, ergo sum> », im vorliegenden Band.

273



bare Tatbestinde, auch wenn das darin Behauptete unklar, unaufge-
hellt bleibt. Auf solche Unbezweifelbarkeit zielt die originére
StoBrichtung der Meditationen : Ihr Ausgangspunkt ist die Unsicher-
heit aller Meinungen, ihr Ziel ist zunédchst nicht eine hohere Einsicht
in das Wesen der Dinge, sondern nur «ein Geringstes zu finden, das
sicher und unerschiitterlich ist », wie Archimedes «nichts als einen fe-
sten und unbeweglichen Punkt» verlangte (II.1). Hier ist das Ideal der
GewiBheit vom Ideal inhaltlicher Erkenntnis abgekoppelt, fast gegen
es ausgespielt : Der Punkt der Unbezweifelbarkeit ist die reine Selbst-
affirmation des BewuBtseins ohne zusitzliche Aussagen iiber dieses.
Auch wenn die Unbezweifelbarkeit logisch einen propositionalen Ge-
halt voraussetzt, um dessen Wahrheit es geht, so schrumpft dieser Ge-
halt in den Sitzen «ich denke », «ich bin» gewissermalen zum Null-
punkt zusammen, erweist er sich jedenfalls als eine Aussage besonde-
rer Art; die genannten Sidtze haben keinen eigentlichen Informations-
wert, sie enthalten keine echten Pridikate, durch welche das Subjekt
sich in bestimmter Weise qualifizierte (da sie vielmehr in jeder sol-
chen Qualifikation vorausgesetzt sind).

Der Sonderstatus dieser Sdtze ist mit der Eigentiimlichkeit des
« Arguments » verwoben.” Dall die Satzfolge «ich denke, also bin
ich » keinen Schlufl nach Art eines Syllogismus darstellt, hdlt Descar-
tes selber in seinen Antworten auf die zweiten und fiinften Einwénde
fest.6 Schon der argumentative Stellenwert des Cogito schlieBt eine
SchluBfolgerung aus, da diese sowohl SchluBlregeln wie eine allge-
meine Priamisse (alles was denkt, ist) voraussetzte, iiber welche das
BewuBtsein an dieser Stelle in keiner Weise verfiigen kann. Doch
auch von der Sache her wiirde damit etwas Falsches zum Erkenntnis-
grund stilisiert: Die urspriingliche GewiBheit ist die SelbstgewiBBheit
des denkenden und sprechenden Subjekts hinsichtlich seiner selbst,
nicht die Intuition eines allgemeinen Grundsatzes: Der Satz «ich
denke, also bin ich» ist nur in der ersten Person intelligibel und zwin-
gend, nicht in die dritte Person iibersetzbar oder als Allsatz evident.
Doch auch nicht jeder Satz in erster Person hat diesen privilegierten

S5 Vgl. M. HOOKER (Ed.), Descartes: Critical and Interpretative Essays, Bal-
timore/London 1978 ; W. DONEY (Ed.), Descartes: A Collection of Critical
Essays, New York 1967/London 1970; H. BRANDS, « Cogito ergo sum». In-
terpretationen von Kant bis Nietzsche, Freiburg/Miinchen 1982;
A. KEMMERLING, «Eine reflexive Deutung des Cogito» in: K. CRAMER u.a.
(Hrsg.), Theorie der Subjektivitit, Frankfurt/M. 1990, S. 141-166.

6 (Euvres et lettres, S. 375f., 511.

274



Status: «ich gehe, also bin ich » besitzt keine vergleichbare Evidenz.”
Darin bestitigt sich, daBl es nicht um eine Existenzaussage geht, die
aus einem anderen Satz gefolgert wiirde : Die Evidenz des «ego sum »
artikuliert eine GewiBheit, die mit dem BewuBtseinsakt als solchem
gegeben, nicht aus ihm hergeleitet ist. Der Satz ist gar nicht im stren-
gen Sinn eine Existenzbehauptung, da er nicht geleugnet werden
kann; der Satz «ich bin nicht» ist weder unwahr noch logisch wider-
spriichlich, sondern als Sprechakt inkonsistent.®! Die Aussage «ich
bin » enthélt nicht mehr, als im Akt des Zweifelns, Vorstellens, Mei-
nens, kurz in jedem intentionalen Akt bereits mitgesetzt ist. Aus-
gangspunkt der Quasi-Argumentation ist nicht der Inhalt der Proposi-
tion, sondern der BewuBtseins- oder Sprechakt: Daf} ich bin, ist mir
unzweifelhaft, «solange ich denke » (I1.6) bzw. «so oft ich den Satz
ausspreche oder in Gedanken fasse» (II.3). Das Cogito-Argument
enthilt nichts anderes als die Affirmation des Subjekts, fiir welches
Vorstellungen gegeben sind, es expliziert den BewuBtseins- und
Sprechakt als AuBerung eines Subjekts. Es bringt einen Tatbestand
zum Ausdruck, den die spitere Bewufitseinstheorie mannigfach re-
flektiert hat: daf3 jedes BewuBltsein ein Bewufltsein des BewuBtseins
impliziert, da BewuBtsein nicht nur BewuBtsein-von-etwas, sondern
ebenso basal BewuBtsein-fiir-ein-Subjekt ist (und sich dadurch von
einer objektiven Registrierung von Daten unterscheidet). Im Ausgang
von der Tatsache des BewuBtseins — vom Akt des Zweifels
hinsichtlich aller Setzungen — affirmiert das Cogito das Subjekt dieses
BewuBtseins. In den Blick kommt, kantisch gesprochen, das «ich
denke», welches alle meine Vorstellungen mufl begleiten konnen;
gesetzt ist nichts anderes als die Subjektfunktion, die Ich-Bezogenheit
intentionaler Akte : Mit unfehlbarer Evidenz erkenne ich, «daB ich es
bin, der zweifelt, der einsieht, der will» (IL.9).

Was aber damit erkannt ist, von welcher Art dieses Subjekt ist,
bleibt zu zeigen. Die «Kenntnis dieses genau nur so verstandenen »
(I1.7), nur als Erkenntnissubjekt gewissen Ich ist allein dem Cogito
selber zu entnehmen: Das Subjekt ist eine «res cogitans» — so die
scheinbar voraussetzungslose Formel, die nur das Faktum des Cogito
reformuliert. Mit dem Begriff der «res» verbindet sich im weiteren

7 Ebd., S. 478.

8 Vgl. B. WILLIAMS, in: DONEY (Ed.), Descartes, S. 104; E. TUGENDHAT,
Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung, Frankfurt/M. 1979, S. 74f. — Kant
sieht im vermeintlichen SchluB3 eine Tautologie (Kritik der reinen Vernunft
A355), dhnlich Schelling : vgl. BRANDS, « Cogito ergo sum», S. 81, 123,

275



die Vorstellung der Substanz (d.h. eines Dings «das fahig ist, fiir sich
zu existieren» : II1.21); «cogitans » wiederum steht fiir die Gesamt-
heit der intentionalen Akte, als Bestimmung eines Wesens, welches
« zweifelt, einsieht, bejaht, verneint, will, nicht will und das sich auch
etwas bildlich vorstellt und empfindet» (II.7). Indessen ist diese
scheinbar reiche Beschreibung keine wirkliche Qualifizierung, keine
inhaltliche Erkenntnis des Subjekts. Angefiihrt sind nicht Eigenschaf-
ten, die einem Substrat zukommen, sondern nur Variationen der inten-
tionalen Beziehung auf Gegenstinde, Spezifizierungen der transzen-
dentalen Subjektfunktion. So ist diese « Kenntnis des genau nur so
verstandenen » Ich keine inhaltliche Selbsterkenntnis, sondern refor-
muliert sie nur die Bewuftseinstatsache, das Haben von Welt, inner-
halb dessen erst Zuschreibungen von Eigenschaften méglich sind.
Wie das Cogito-Argument nur duflerlich eine Art Schluf} darstellt, so
enthalten seine Teilsédtze — «ich denke», «ich bin» — nur uneigentli-
che Priddikationen; sie sind Ausdruck einer unmittelbaren Selbstge-
wilheit, hinter die wir nicht zuriick und die wir deshalb auch gar nicht
in Frage stellen konnen, die uns «so natiirlich» ist, da3 wir, «auch
wenn wir vielleicht vorgeben, sie nicht zu besitzen, sie in Wahrheit
unmdglich nicht haben kénnen. »°

Vom archimedischen Punkt dieser absoluten Selbstgewiheit aus
unternimmt Descartes die Rekonstruktion der konkreten Selbster-
kenntnis sowie aller weiteren Erkenntnis. Doch bildet eben diese Fun-
dierung bzw. die ihr zugrundeliegende Distinktion das Problem. Wie
kann eine inhaltsleere Apodiktizitit den Weg einer addquaten Er-
kenntnis erdffnen ? Ja, in welchem Sinn kann man iiberhaupt von Un-
bezweifelbarkeit reden, wenn diese einer Aussage zukommt, die gar
nicht falsch sein kann? Der Selbstbezug des Subjekts, so die Gegen-
these, ist nicht etwas der konkreten Selbsterkenntnis Vorgelagertes
und sie Begriindendes; wirkliche Selbstgewiflheit findet erst im
Durchgang durch inhaltliche Selbstbeschreibung und Selbstbestim-
mung statt. Jenes formelle SelbstbewulBtsein ist ein zu explizierendes
Strukturmoment unseres Selbstseins, nicht dessen Erkenntnisgrund
und Prinzip. So wird die Geschlossenheit der in sich ruhenden Ge-
wiBheit zur Fiktion: In dem Mafe, wie sie sich in ihrer Formalitit in
sich schlieBt, sich als selbstgeniigsames Fundament behauptet, ver-
fliichtigt sich die GewiBheit seiner selbst. Der Riickgang zum Subjekt
kann nicht bei der Statuierung der res cogitans haltmachen. Wihrend

9  (Euvres et lettres, S. 527.

276



die einen die transzendentale Wende hin zum reinen Ich radikalisie-
ren, suchen andere das Ich von seiner lebensweltlichen Situierung und
seinen konkreten Welt- und Selbstverhiltnissen her zu begreifen.

2. Die Radikalisierung des Cartesianischen Ansatzes — von der
Substanz zum transzendentalen Subjekt

«Das Bewultsein seiner selbst ist noch lange nicht eine Erkennt-
nis seiner selbst».’* Indem Kant das «ich denke » nicht wie Descartes
als kompakte Grofe fiir sich bestehen 148t, sondern als konstitutives
Moment der Intentionalitdt, als subjektbezogene Reflexivitét allen
BewuBltseins begreift, verdndert er seinen Status in entscheidender
Weise. Nicht mehr als denkende Substanz, sondern als Funktion ist
das Subjekt gegeben, als synthetische Titigkeit, welche die gegen-
standsbezogenen Vorstellungen so miteinander verkniipft, daB sie
insgesamt nochmals mit dem Selbstbewuftsein vermittelt sind. Das
Cogito ist nicht nur in sich ohne Erkenntnis, sondern iiberhaupt keine
selbstéindige Grofe, auch keine letzte und leere SelbstgewiBheit; es ist
angewiesen auf Anschauung und synthetische Funktionen, mit Bezug
auf welche es erst als letzte Synthesis artikulierbar ist. Das tran-
szendentale Ich ist nicht fiir sich bewuBltseinsfahig, sondern nur in-
nerhalb der Korrelation, in der es Subjekt einer Welt ist. Auch die
konkrete Selbsterkenntnis ist ein auf Erfahrung beruhendes Wissen,
welches auf das reine Subjekt als letzten Einheitspol zuriickbezogen,
doch nicht in dessen Introspektion begriindet ist.

Aus einer dhnlichen Sicht heraus kritisiert Husserl Descartes’ Ver-
fehlen der transzendentalen Wendung : Descartes macht nicht das Ich
als Subjektpol der Weltkonstitution sichtbar, sondern versucht, im
universalen Zweifel das ego als «ein kleines Endchen der Welt» zu
retten, um von thm aus die Welt im ganzen wieder zu gewinnen.!!
Diese Strategie will Husserl in seinen Cartesianischen Meditationen
dahingehend korrigieren, daB er diesen metaphysischen Rest ausmerzt
und eine Subjektivitit ohne substantialistische Konnotationen
konzipiert. Dies heiBt nicht, daB dasjenige, was Husserls Reformu-
lierung des Cartesianischen Zweifels, die phinomenologische Urteils-
enthaltung, als unbezweifelbaren Ausgangspunkt zuriickbehilt, diirf-
tiger sei als Descartes’ «ich denke». Im Gegenteil bedeutet die Radi-

10 I KANT, Kritik der reinen Vernunft, B158; vgl. B277.
11 E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen, Den Haag 1963, S. 63.

277



kalisierung der transzendentalen Wende eine Anreicherung: Was ich
im Riickgang zum ego gewinne, ist nicht die formelle Gewilheit
meiner selbst, sondern mein ego « mitsamt dem ganzen Strom des er-
fahrenden Lebens »'2, in dem ich intentional auf die Welt, auf andere
Subjekte, auf mich selber als reale Person bezogen bin. An die Stelle
der punktuellen SelbstgewiBheit tritt die unhintergehbare Korrelation
von Subjekt und Gegenstand ; auszulegen ist nicht die Struktur der
Selbstkoinzidenz, sondern die des Habens von Welt, das «ego — co-
gito — cogitatum »."* Bei dem, was die Reflexion in dieser Weise er-
schlieBt, ist dann zu unterscheiden zwischen einem «Kern von ei-
gentlich addquat Erfahrenem », ndmlich der «lebendigen Selbstge-
genwart», und einem dariiber hinausgehenden «unbestimmt allge-
meinen, prisumtiven Horizont [...] von eigentlich Nicht-Erfahrenem,
aber notwendig Mitgemeintem.»!* Es gibt kein BewuBtsein ohne
Horizont, kein Thematisches ohne Unthematisches, wobei die Grenz-
linie immer verschoben, doch nie aufgehoben werden kann.
Gegeniiber dem reinen Selbstbesitz des Cartesischen Cogito bein-
haltet die phdnomenologische Selbstbesinnung eine dreifache Auswei-
tung. Zum einen wird der reine Selbstbesitz auf die «korrelative Pro-
blematik »'* der noetisch-noematischen Analyse hin aufgesprengt,
worin die Intentionalitit in der Doppelperspektive von BewuBtseins-
weise und Gegenstandsform untersucht wird. Nicht das reine Ich,
sondern das « Feld transzendentaler Erfahrung» wird als Gegenstand
phdnomenologischer Untersuchung freigelegt: Es geht nicht darum,
von einem Punkt letzter Gewi3heit aus das zuvor bestehende Welt-
verhiltnis wieder einzusetzen, sondern eine Sphire der Weltvermei-
nung in ihrer inneren Struktur zu entfalten. Zum zweiten wird das
Subjekt selber darin nicht als reiner Referenzpunkt intentionaler Be-
zlige, als dasjenige, fiir welches Welt ist, identifiziert. Vielmehr zeigt
sich die transzendentale Subjektfunktion als Moment eines umfassen-
deren Selbstverhiltnisses, in welchem Husserl drei Stufen unterschei-
det: das Ich als identischen Pol der Erlebnisse, als Substrat von Habi-
tualitdten, worin sich Erfahrungen und Veridnderungen sedimentieren,
schlieBlich als Person in der vollen Konkretheit ihres Seins und Le-
bens, als ein Subjekt unter anderen und Teil der Welt. Dies sind

12 Ebd, S. 59.

13 E. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phdnomenologie, Den Haag 1962, S. 173.

14 Cartesianische Meditationen, S. 62.

15 Ebd..S8.77.

278



Schichten und Aspekte subjektiven Selbstseins, die nicht gegeneinan-
der ausgespielt und voneinander getrennt werden kénnen; sie fallen
nicht wie Kants transzendentales und empirisches Ich auseinander,
sondern sind nur zusammen gegeben und verweisen in ihrer Selbstex-
plikation aufeinander: Die reflexive Erfassung der Referenzfunktion
geschieht vor dem Hintergrund eines in seinem Werden und seinem
Situiertsein nicht vollig aufgehellten Selbst. Als drittes schlieBlich
weist die Subjektivitét iiber sich hinaus auf das, was ihrer Subjekt-
funktion voraus- und zugrundeliegt. Namentlich die transzendentale
Intersubjektivitit ist es, die gleichsam in meinem Riicken steht und
meinen Weltbezug mitkonstituiert. Ich nehme den Gegenstand als
einen wahr, der nicht nur fiir mich gegeben und von mir her bestimmt
ist, sondern in seiner Objektivitit Korrellat einer mir zuvorkommen-
den und durch mich hindurchgehenden Subjektivitdt ist. Die Fundie-
rung der Subjektfunktion in der Konkretion des Selbst wie in der
Welthabe anderer Subjekte macht das Cogito in einem radikalen Sinn
unabschlieBbar. Auch wenn es nicht um erschépfende Selbsterkennt-
nis, sondern nur um die Explikation des Subjekts in seiner Erkenntnis-
funktion geht, bleibt dieses fiir die Reflexion letztlich uneinholbar.
Wenn wir diesen Aspekt grundsitzlicher fassen, stoBen wir bei
Husserl auf den Punkt, an dem die spétere phinomenologische Bewe-
gung den Gedanken aufnimmt und weiterfiihrt. Bei Husserl kommt er
unter dem Stichwort der Lebenswelt zur Sprache. Die Depotenzierung
des autonom konstituierenden Subjekts geht einher mit seiner Riick-
versetzung in eine Lebenswelt, in welcher seine Sinnvermeinungen
wurzeln und von der her das Subjekt sich selber zu begreifen hat. Zu
erschlieBen hat die Reflexion die Bodenfunktion der Lebenswelt als
die in der Wissenschaft wie in der traditionellen Erkenntnistheorie
zumeist verkannte oder verdeckte Dimension, als Welt der selbstver-
stdndlichen Geltungen, in deren Verweisungszusammenhang sich jede
neue Setzung einschreibt und von deren Vorgidngigkeit sie gleichsam
zehrt. Der konstituierende Akt hat selber eine Herkunft, in welcher er
griindet. In diesem Begriindetsein kénnen wir zwei Seiten beleuchten.
Einerseits ist der explizite BewuBtseinsakt die Fortsetzung eines vor-
thematischen Gegenstandsbezugs, einer <fungierenden> Intentionalitit,
die wir stiickweise reflexiv erfassen konnen, die aber immer einen
Rest zuriickbehilt, der « unthematisch, der sozusagen in Anonymitit
bleibt ».}¢ Das bei anderen Autoren wiederkehrende Stichwort der

16 Die Krisis der europdischen Wissenschaften, S. 111.

279



Anonymitit verweist darauf, dal wir hier zwar nicht einfach mit ob-
jektiv vorgegebenen Sinngebilden, sondern mit Anteilen subjektiver
Konstitution zu tun haben, die aber keinem bestimmten Subjekt zuzu-
rechnen sind. Unterlaufen wird, ohne Preisgabe des transzendentalen
Ansatzes, die bei Descartes zentrale Ichbezogenheit aller Vorstellun-
gen. Andererseits — und dies ist der radikalere Aspekt, dessen Vertie-
fung zum Verlassen des transzendentalphilosophischen Standpunkts
notigen wird — erweist sich das Subjekt als Teil einer Welt, deren
Sinnhaftigkeit hinter die jeweilige konkrete Subjektivitdt und die
transzendentale Subjektgemeinschaft zuriickreicht und deren Subjekt-
funktion mittrigt: « Wir, je ich der Mensch und wir miteinander, ge-
horen als miteinander in der Welt Lebende eben zur Welt...».".Die
von der Hermeneutik betonte « Zugehorigkeit» zur Welt impliziert die
Vorgingigkeit objektiven Sinns gegeniiber subjektivem Sinnverstehen
und subjektiver Sinnkonstitution, ein Komplementirmoment zur
ebenso irreduziblen schopferischen Potenz der Subjekte in der Aneig-
nung und Neuschaffung der Welt. Als Ursprungsdimension von Sinn
zeigt sich eine gegenldufige Bewegung zwischen zwei Polen, worin
Verstehen und Selbstverstindigung in dialektischem Wechselbezug
stehen. Es liegt auf der Hand, daB} in solcher Sicht das Cogito zum
unendlichen, sich selbst nie restlos transparenten und verfiigbaren
Prozef wird.

Im Riickblick auf Descartes bedeutet diese Perspektivenverschie-
bung eine Verdnderung des programmatischen Anspruchs. Es geht
nicht mehr darum, Wahrheiten zu begriinden, sondern Geltungen in
ihrer Genese und ihrer Gestalt zu explizieren. Die transzendentale
Phinomenologie behandelt das Cogito nicht als eine Pramisse, «um
aus ihr die iibrigen Erkenntnisse [...] in absoluter <Sicherung> zu de-
duzieren. Es gilt nicht, Objektivitidt zu sichern, sondern sie zu verste-
hen [...] Das einzig wirkliche Erklédren ist: transzendental verstind-
lich machen. »** Dies bedeutet auch, daB3 die Trennung der beiden
Schritte in Descartes’ Meditationen endgiiltig iiberwunden ist. Der
Riickgang zum Subjekt ist nicht ein in sich abschlieBbarer, in absolute
Evidenz miindender Erkenntnisschritt, sondern von allem Anfang an
in die Verstindigung iiber die Welt und die Aufhellung gegen-
standlicher Sinnvermeinungen verwoben.

17 Ebd., S. 110.
18 Ebd., S.193.

280



3. Die Aufsprengung der Reflexion — vom BewuBtsein zur
geschichtlichen Existenz

Descartes wollte die absolute GewiBBheit der Vorstellung retten,
indem er zugleich die Geltung des Vorgestellten — die Existenz der
Gegenstinde, die Wahrheit der Propositionen — suspendierte ; dhnlich
zielte die phinomenologische epoché bei Husserl auf die reine Sinn-
vermeinung, bei gleichzeitiger Urteilsenthaltung hinsichtlich des Ge-
meinten. Fiir die existentialistische Phinomenologie aber wird frag-
lich, ob bei solcher Einklammerung tiberhaupt Gewilheit zu erreichen
ist. Sartre und Merleau-Ponty vemrneinen diese Moglichkeit ent-
schieden. Sartre betont das Junktim zwischen thetischem Gegen-
standsbewuBtsein und nicht-thetischem Selbstbewufltsein: Jeder in-
tentionale Gegenstandsbezug ist zugleich ein nichtreflexives Bewult-
sein seiner selbst (« conscience (de) soi»). Im Vollzug des Denkens,
Anschauens, Bedauerns bin ich gleichsam ganz in den Gegenstand
versenkt; erst im nachhinein mache ich den Bewultseinsakt selber zu
meinem Gegenstand. Darin liegt aber unmittelbar, dafl sich dieses
«prireflexive Cogito» von Descartes’ «ich denke » zweifach abhebt:
Es kann nie vollstdndig und nie selbstédndig sein. In jedem Bewult-
seinsakt bleibt die BewuBtheit dieses Akts selber implizit, verbleibt
eine urspriingliche Distanz zwischen mir und mir, die jene volle
Selbstaddquanz und Besitznahme meiner durch mich selbst verhin-
dert. Und diese Bewuftheit kann nie unabhingig vom Akt faktischer
Gegenstandserkenntnis gegeben sein, schon gar nicht losgeldst von
dieser als Ort privilegierter SelbstgewiBheit Bestand haben. Schon
diese Bindung an den Akt verbietet den «ontologischen Irrtum» des
Cartesianismus, das Selbst als Substanz zu denken.” Merleau-Ponty
vertieft die von Sartre formulierte Antithese zum Cartesianischen
Cogito in einer Weise, die noch Sartres Konzept des Pour-soi als
idealistisch erscheinen 148t. Die Weltzugehorigkeit des Subjekts und
die Gegenstandsbezogenheit des BewuBtseins sind fiir Merleau-Ponty
gleichermafen unhintergehbar. Gegen Descartes und Husserl hélt er
daran fest, dal der Zweifel am Gegenstand mein AktbewuBtsein
unmittelbar mitbetrifft.?* Was ich im Cogito erfasse, ist nicht reine
Immanenz, sondern die «urspriingliche Bewegung des Transzendie-

19 J.-P. SARTRE, L’étre et le néant, Paris 1943, S. 23.
20 M. MERLEAU-PONTY, Phdnomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, S.
427.

281



rens»? ; die Gewilheit meiner Akte griindet in deren tatsdchlichem
Vollzug, ihrem faktischen Weltbezug; unsere Selbstprisenz ist iden-
tisch mit unserer « Gegenwart zur Welt und zu den anderen ».? Das
Subjekt ist ein situiertes Wesen, das einen Leib, eine Geschichte, ein
soziales und natiirliches Umfeld hat und das diese mehrfache Situiert-
heit nie zur Génze einholen kann. Dieser Tatbestand ist nach beiden
Seiten von Belang: als Grenze der geschlossenen Selbstbeziehung wie
als Grundlage des konkreten, sich iiber das Andere des Subjekts
realisierenden Selbstverhiltnisses.

Apodiktische GewiBBheit wie adidquate Erkenntnis bleiben
menschlicher Existenz versagt. Reine Evidenz zu erreichen, wie sie
Descartes postulierte, setzte voraus, daf} ich reiner Akt, aktuale Pri-
senz ohne unaufgehellte Wurzeln und unausgefiillte Potentialitdten
wire. Solche Existenz miifite imstande sein, ihre samtlichen Motive
zu thematisieren; sie miiite in volle Explizitheit iibersetzen kdnnen,
was den Gehalt des Erkannten, den Sinn des Gemeinten, die Bestim-
mung des Gewollten ausmacht. Eine solche Moglichkeit integraler
(Selbst-) Thematisierung jedoch bleibt uns schon durch die Zeitlich-
keit, prinzipieller durch die Geschichtlichkeit unseres Daseins ver-
schlossen. Prdsenz und Selbstprisenz des BewuBtseins sind, wie
Husserl gezeigt hat, nur denkbar als innerer Bezirk innerhalb eines
vorthematischen Vergangenheits- und Zukunftsbezugs: Das noch-
Gegenwirtighalten des soeben Gehorten, Wahrgenommenen und Ge-
dachten gehort ebenso wie die impliziten Erwartungen, Befiirch-
tungen und Absichten zum Sinn gegenwirtiger Wahrnehmung ; sie
sind Voraussetzung dafiir, wie ich eine AuBerung verstehe, eine Si-
tuation erfasse, affektiv reagiere. Zur Unmdglichkeit zeitlicher Selbst-
koinzidenz kommt die Geschichtlichkeit hinzu, die das Subjekt
inhaltlich in dem, was es nicht selbst ist, verwurzelt : « Sedimentierte
Geschichte » bestimmt nicht nur «die Genesis meines Denkens [...],
sondern auch dessen Sinn».? Das BewulBtwerden meiner selbst ge-
schieht nicht als stumme Reflexion, sondern in einer Sprache, in der
ich schon gestifteten Sinn {ibernehme. Erst wenn das
« stillschweigende Cogito», die stumme Selbstgegenwart, die jeden
BewuBtseinsakt trdgt*, in eine reflexive Selbstverstindigung iiber-

21 Ebd,, S. 430.
22 Ebd., S. 513.
23 Ebd,, S. 450.
24 Ebd., S. 459.

282



fiihrt ist, ergreift das Subjekt gleichsam Besitz von sich selber. Einer
addquaten Evidenz in der Selbsterfassung aber entzieht sich menschli-
che Selbstvergegenwirtigung durch zweierlei: zum einen dadurch,
daB die Ausdrucksintention selber nicht zur vollen Klarheit iiber sich
kommt, daf} keiner sich wirklich kennt und in voller Bestimmtheit
weil3, als was er sich duflern will, zum andern dadurch, daf} das
Ausdrucksmittel nicht schlechthin sein eigenes, nicht von ihm ge-
schaffen ist, dal es mit Sinngehalten aufgeladen ist, die ihm durch
kulturelle Tradierung vorgegeben und immer mit nichtthematischen
und opaken Zonen behaftet sind. Als Subjekt bin ich nicht reines
BewubBtsein, sondern mir in einem Leib gegeben, aus dem heraus ich
die Welt erfahre, der meine Subjektfunktion mitbegriindet, doch mir
selber immer nur teilweise erschlossen ist; und ich bin mir in einer
(natiirlichen und kulturellen) Welt gegeben, die ich erkennend und
handelnd aneigne, die mir aber zu jedem Aneignungsakt selber erst
die Mittel gibt. So wird es zur offenen Frage, in welchem MaBe ich
mich iiberhaupt von mir selber her verstehen, inwiefern ich mich aus
mir selber heraus entwerfen und erkennen kann.

Gegeniiber dem Cartesianischen Ausgangspunkt markieren solche
Fragen eine dezidierte Umkehr. Descartes (und zunichst auch
Husserl) suchte nach der unwiderleglichen Evidenz in einem reinen
BewuBtsein des eigenen Denkens und Seins, das von jeder inhaltli-
chen Selbstqualifizierung noch abstrahierte. Demgegeniiber geht es
hier um die konkrete Selbst- und Weltwahrnehmung, an welcher die
reine Selbstpridsenz ein blofes Moment ist. In Frage steht die Struktur
der Selbsterkenntnis, das Fiir-sich-Werden eines immer schon auller
sich, in der Welt seienden Subjekts. Selbsterkenntnis ist kein inhalts-
leerer Vollzug des Auf-sich-Zuriickkommens, sondern ein Umgang
mit Sinn. Es interessiert nicht mehr die Tatsache, da3 ich weil3, da3
ich bin, sondern als was ich mich erkenne. Die Frage nach der Selbst-
geniigsamkeit des Cogito wird dann zur Frage danach, woher das
Subjekt nicht nur die sprachlichen Mittel, sondern auch die
inhaltlichen Ressourcen, die Deutungs- und Sinnangebote seiner
Selbstbeschreibung nimmt. Es gibt keine sinnhafte Beschreibung im
leeren Raum, ausgehend von einem Nullpunkt des Sinns. Jede
Verstindigung ist eingebunden in die Sinnhaftigkeit einer Welt, auf
die ich rezipierend und transformierend bezogen bin; alles Handeln
und Sprechen ist auf schon bestehenden Sinn angewiesen, an dem es
sich als Abweichung, Innovation, Neuverkniipfung bewihrt. Die
sinnhafte Welt ist nicht ein umfassendes System von Mdglichkeiten,

283



ein universelles Vokabular, sondern eher ein grofler, offener Text, den
wir durch unsere Neubeschreibungen fortwidhrend veréindern und
erweitern. Selbstbeschreibungen, in denen wir uns bestimmte
Eigenschaften und Werthaltungen zuweisen, interagieren mit
kollektiven Qualifizierungen und Erwartungen; jeder noch so
individuelle Charakter gewinnt seine Bestimmtheit nur vor dem
Hintergrund eines Allgemeinen. Ich kann in meinen AuBerungen nicht
trennscharf auseinanderhalten, was meinen eigenen Intentionen
entstammt und was «von weiter her als ich selbst»* kommt. Jede
Selbstbesinnung, in der ich mir iiber die Zielrichtung, die Wurzeln
und den Sinn meiner Selbstdeutung Klarheit verschaffen will, wird
zur unendlichen Aufgabe.

Indem wir die Selbsterkenntnis als sinnhafte Beschreibung fassen,
entfernen wir uns einen weiteren Schritt vom Cartesianischen Cogito.
Selbstverstindigung ist nicht allein ein theoretisch-kognitiver, sondern
ebenso ein praktisch-voluntativer Akt: Zu ihr gehort die Erkenntnis,
was ich bin, ebenso wie die Entscheidung, was ich sein will. Logisch
unterschieden, sind beide Akte in der konkreten Selbstverstindigung
ineinander verflochten, machen sie in ihrer Durchdringung die kon-
krete Selbstdefinition der Person aus. In dem Male, wie die Reflexion
zum praktischen Selbstverhiltnis, wie die Selbstbeschreibung zum
Medium der Selbstwerdung wird, erscheint auch ihre innere In-
addquanz in neuem Licht. Die Geschichtlichkeit meines Seins verhin-
dert, daBB mein Selbstausdruck einerseits je ganz mein eigener sei, nur
aus mir komme, und dal} er andererseits je vollstindig sei, dal er mein
Sein erschépfend beschreibe; weder in meiner Herkunft noch in
meinem Entwurf kann ich mich je ganz einholen. Meine Verwurze-
lung in einer Tradition und Gemeinschaft bedingt, daB ich meine
Selbstbestimmung nie rein aus mir schopfe; zugleich komme ich in
meinem Tun nie so zur Deckung mit mir, daf ich meine Intentionen,
mein Sein und Wollen ohne Rest zum Ausdruck gebracht oder ver-
wirklicht hitte. Immer bleibt vieles im Schatten, unthematisiert, nicht-
realisiert, verdringt; vieles bleibt gegen jede Aufkldrungsbemiihung
resistent, unexplizierbar. Die Grenze des Cogito liegt auch darin, daf3
unser Sein fiir uns nur partiell Sinn annimmt, dafl wir unser Leben nie
vollstdndig in Sinn transformieren, verstehend aneignen konnen. Die
Unméglichkeit der Selbstkoinzidenz ist nicht nur logisch, sondern
auch semantisch bedingt. Auch darin kann man eine Grenze unserer

25 Ebd., S. 500.

284



Freiheit sehen. Unsere Selbstbeschreibung kommt nie ganz aus uns,
und sie kehrt nie ganz zu uns zuriick.

Nun geht es in alledem nicht nur um eine Grenze. Die Unab-
schliefbarkeit des Cogito 148t sich auch positiv als Ausdruck einer
Offenheit, einer unendlichen Aufgabe lesen, in welcher ebenso Frei-
heit wie Kreativitdt im Spiel sind. Sie ist Ausdruck eines schopferi-
schen Potentials der Sinnstiftung, in der Menschen sowohl die Welt
wie sich selber hervorbringen. Geschichtlichkeit ist nicht nur der
Raum der Bedingtheit, sondern auch der Autonomie und Kreativitit.
Nicht nur das Selbst, auch die menschliche Welt findet nie ihre ab-
schlieBende Gestalt, ihre letzte Beschreibung. Auch der Sinn der Welt
ist unerschopflich; Geschichte ist die nie zu Ende kommende
sinnhafte Gestaltung und Neugestaltung der Welt. Der Unab-
schliefibarkeit des Cogito antwortet die Offenheit der Geschichte.

Die so gefaite UnabschlieBbarkeit 148t sich unter ihren beiden
Leitperspektiven weiter explizieren und vertiefen: unter der Perspek-
tive der Freiheit und des Sinns. Es sind dies Ankniipfungspunkte fiir
Konzepte, welche die Unendlichkeit des Selbstverhiltnisses, sei es in
der nachmetaphysischen Befreiung von Wesensbestimmungen (4.),
sei es in der Unerschopflichkeit des Sinns und des Verstehens (5.) be-
griinden.

4. Selbstwerdung und Freiheit — die Unvollstindigkeit der
Selbsterschaffung

Die UnabschlieBbarkeit der Reflexion verliert etwas von ihrer
Irritation, wenn sie als Sonderfall einer allgemeineren Unabgeschlos-
senheit erscheint. Da3 keine Selbstbeschreibung an ihr Ende kommit,
tiberrascht nicht, wenn Beschreibung iiberhaupt als unendlicher Pro-
zel} gilt. Dall Beschreibung nie endgiiltig ist, ist in verschiedenen
Zusammenhingen unterstrichen worden. Der rdaumliche wie kulturelle
Perspektivismus verhindert die erschopfende Vergegenwirtigung der
« Sache selbst»; die unhintergehbare Selektivitit historischer Darstel-
lung macht den Bericht, « wie es eigentlich gewesen», zum Konstrukt.
Die Utopie des Abbildes ist ein fiir sprachliche Beschreibung prinzi-
piell unerreichbares (in Wahrheit auch fiir das Bild inaddquates)
Ideal.” Sprache stellt ihren Gegenstand nicht durch Ahnlichkeit, son-

26 Vgl. E. ANGEHRN, «Beschreibung zwischen Abbild und Schépfung», in:
G. BOEHM / H. PFOTENHAUER (Hg.) : Beschreibungskunst — Kunstbeschrei-

285



dern durch symbolische Reprisentation dar. Schon von daher riickt
das Ideal der addquaten Vergegenwirtigung ins Unerreichbare, ver-
fliichtigt es sich ins Unbestimmte.

Solche Uberlegungen, die sich an der Natur der Beschreibung
festmachen, werden noch verstiarkt, wo sie durch ontologische Be-
trachtungen zur Natur des Selbst und zur Abbildbarkeit der Welt er-
ginzt werden. In pointierter Form hat sich Richard Rorty gegen die
Grundillusion gewandt, «daB irgend etwas — Geist oder Materie,
Selbst oder Welt — eine ausdriickbare oder darstellbare immanente
Natur habe ».?” Verworfen wird sowohl die klassische Wahrheitsvor-
stellung der adaequatio rei et intellectus wie das traditionelle Ver-
stdndnis der Sprache als eines Ausdrucksmediums, das dem Gegen-
stand angemessen sein, auf ihn passen kann: nicht wegen einer struk-
turellen Schwiche der Sprache, sondern weil die Dinge gar kein ver-
borgenes Ansich haben, mit dem iibereinzustimmen das Kriterium
von Wahrheit wire. Problematisiert wird letztlich der metaphysische
Essentialismus, der allem Seienden eine Wesensbestimmung zu-
spricht, die den Eigenschaften und Relationen zugrundeliegt und iiber
die es mit Eindeutigkeit identifizierbar ist: Dieser Grundiiberzeugung
der Metaphysik wie des Alltagsverstandes steht die Vorstellung eines
offenen, nie endgiiltig festgelegten Netzwerks von Bestimmungen,
das nicht die prinzipielle Ebenendifferenz von Wesentlichem und
Unwesentlichem impliziert, als ontologische Antithese gegeniiber.
Mit der Diffusion des Wesens verfliichtigt sich die Idee einer objektiv
richtigen Darstellung. Die Dinge haben keine Sprache, die Welt sagt
uns nicht, welches Sprachspiel ihr angemessen, welche Beschreibung
adidquat ist. Sprache ist ein kulturelles Erzeugnis, mit dessen Hilfe
Menschen ihr Welt- und Selbstverhiltnis praktisch gestalten — weder
defizientes Abbild eines gottlichen, die Wesen hervorbringenden
Sprechens noch Kehrseite einer Welt, die sich von sich aus «in satz-
formige Stiicke namens <Tatsachen> aufteilt».# Der Ausschaltung der
Essenzen entspricht die radikale Kontingenz der Sprache.

Dies ist der Hintergrund, vor dem auch die Unabgeschlossenheit
des Selbstverhéltnisses in spezieller Weise fragwiirdig wird. Wenn
das Ideal einer erschopfenden Darstellung generell zum Zerrbild er-

bung. Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart, Miinchen 1995, S. 59-74
(59ff., 65ff.).

27 R.RORTY, Kontingenz, Ironie und Solidaritdit, Frankfurt/M. 1989, S. 23.

28 Ebd., S. 24.

286



kldrt wird, scheint eine addquate Selbsterkenntnis und -beschreibung
erst recht illusorisch. Letzter Grund dieser Verschérfung ist der Tat-
bestand menschlicher Freiheit. Durch sie wird zum einen der ontolo-
gische Antiessentialismus radikalisiert: Es geht nicht mehr einfach
um das Fehlen vorgegebener Wesensbestimmungen, sondern um das
positive Nicht-Festgelegtsein des Menschen. Zum anderen, gleichsam
gegenliufig, gehort zum menschlichen Existieren ein Streben nach
Freiheit in der zweifachen StoBrichtung der Autonomie und der Er-
fiillung: einerseits ein Streben nach Unverwechselbarkeit und Indivi-
dualitdt, andererseits ein Streben nach Vollstdndigkeit in der Selbster-
fassung und Selbstverwirklichung, nach integralem Selbstausdruck —
entgegengesetzte Varianten eines Strebens nach Selbstwerdung und
Selbstkoinzidenz. Es ist die « Natur» des Menschen selber, die das
Cogito zu keinem AbschluB}, zu keiner endgiiltigen Selbsterkenntnis
gelangen 14t. Selbstwerdung vollzieht sich nicht als Erkenntnis und
Verwirklichung eines Allgemeinmenschlichen, sondern als Erprobung
und Gewinnung individueller Autonomie : nicht erst in der Tat, son-
dern zuvor in der Selbstvergegenwirtigung, als deren eigentlichen
Kem Rorty die fortwihrende « Selbst-Neubeschreibung» sieht.? Die
Formel ist nach beiden Bedeutungskomponenten zu akzentuieren.
Selbstbeschreibung im Sinne einer durch mich selber gegebenen
Beschreibung meiner selbst widersetzt sich dem Bild, das andere von
mir entwerfen. Autonom werden heiflt auch, sich der Vergegenstiand-
lichung durch andere entziehen: Die von Sartre beschriebene Angst,
durch den Blick der anderen in ein Ding verwandelt zu werden, ist
dem Impuls verwandt, sich von der Beschreibung seiner selbst durch
andere freizumachen; ein Weg zu dieser Befreiung ist, die anderen
selber zu Gegenstinden meiner Betrachtung herabzusetzen, eine Ge-
schichte derer zu verfassen, die Beschreibungen von mir produziert
haben, und so Fremdes in Eigenes umzuschaffen, ihm seinen Vorrang
und seine Macht zu nehmen.* Diese Integration spielt aber nicht nur
in der Umkehrung der Perspektiven, durch welche ich vom Gegen-
standsstatus wieder in die Subjektposition riicke. Ebenso zielt sie dar-
auf, die eigene Herkunft, die soziale Pragung, alles, was ich ohne
mein Zutun bin, als Teil meiner selbst anzueignen — mit dem Flucht-

29 Ebd., S. 167; vgl. RORTY, Der Spiegel der Natur: Eine Kritik der Philoso-
phie, Frankfurt am Main 1981, S. 389 («daBl wir keine wichtigere Aufgabe
haben, als uns immer wieder auf neue Weise selbst zu beschreiben »).

30 RORTY, Kontingenz, S. 168, 172 (zu Proust).

287



punkt in Nietzsches Postulat, «alles <Es war umzuschaffen in ein <so
wollte ich es!>», getragen von der Hoffnung, «der Vergangenheit
dasselbe antun zu kénnen», was sie mir anzutun versucht hat.?* Solche
Emanzipation aber ist nicht mit der einmaligen, sei sie noch so voll-
standigen Lebenserzidhlung erreicht. Ihr Medium ist die immer wieder
aufgenommene, nie abgeschlossene Neubeschreibung. Diese kommt
zu keinem Ruhepunkt, weil sie sich nie in vollstindige Reflexion des
eigenen Tuns verwandeln kann: Die Aufarbeitung des eigenen Ge-
wordenseins ist «auch im Augenblick des Todes nicht abgeschlossen.
Jede letzte Selbst-Neubeschreibung auf dem Totenbett wird wiederum
Ursachen gehabt haben, fiir deren Neubeschreibung keine Zeit mehr
bleiben wird ».*> Auch deshalb, nicht nur wegen der Nichtfestgelegt-
heit des Wesens, kann es keine schlechthin richtige, addquate Be-
schreibung geben.

Indessen ist es wichtig, dieses strukturelle Selbstverfehlen nicht
als Versagen zu begreifen. Fiir ein von metaphysischer Befangenheit
befreites Subjekt ist jene Selbstkoinzidenz nicht ein unerreichtes Ideal
oder eine geheime Utopie. Erstrebt ist vielmehr die Affirmation des
Selbst als Quelle der eigenen Selbstdefinition und Selbstgestaltung.
Diese Selbstbekriftigung duflert sich in der Variation des Selbstbildes,
in einem experimentellen Umgang mit sich, in welchem wir
Identitdten erproben, nicht um die einzig richtige zu finden, wohl aber
um den Spielraum unseres Selbst zu erkunden und darin heimisch zu
werden. Die Selbstartikulation strebt nicht zur inneren Konvergenz,
sondern zur Selbsterweiterung.®* Wenn sich darin eine Einheit her-
stellt, die gleichsam fiir das steht, als was sich das Subjekt im ganzen
begreift, so nicht die Einheit eines Wesens, sondern die einer Ge-
schichte : Eine Geschichte erzédhlen ist eine Integration des Mannig-
faltigen, die dieses in seiner Verschiedenartigkeit respektiert und das
Kontingente keiner Notwendigkeit unterwirft. Die experimentierende
Selbstneubeschreibung hat ihr privilegiertes Feld gerade in den Erzéh-
lungen, die wir von uns und von der Welt verfassen, abidndern und
neugestalten — weit entfernt vom Weg der Selbsterforschung in Des-
cartes’ Meditationen.

31 Ebd., S. 62.

32 Ebd, S. 166.

33 R. RORTY, « Freud und die moralische Reflexion», in: Solidaritdt oder Ob-
jektivitdt? Drei Philosophische Essays, Stuttgart 1988, S. 23, 30; Kontin-
genz, S. 17.

288



Sofern solche Selbstbeschreibung nicht allein als kognitiver Voll-
zug, sondern ebenso und zuvor als AuBerung von Freiheit interessiert,
ist auch ihr Maf3stab ebensosehr einer der Selbstwerdung wie der
Selbsterkenntnis. Letztes Ziel wire, durch sich selber zu sein: GroBe
Dichter, die solche Freiheit erreichen, realisieren « Selbsterkenntnis
als Selbsterschaffung ».** Der Akzent liegt auf dem Selbst als Subjekt,
nicht als Objekt: Nicht daf} ich mich im ganzen meines Seins erkenne
und verwirkliche, sondern daB ich selber es bin, der die
Selbstbeschreibung hervorbringt, ist entscheidend. Konkret heif3t dies,
daB die Sprache, in der ich mich #uflere, meine eigene, von mir
gepragt, im Idealfall von mir geschaffen ist. Als letzten Impuls der
Dichtung sieht Rorty das Streben nach absoluter Originalitdt —
getrieben von der Angst, durch das Verbleiben in iiberlieferten
Sprachspielen die unverwechselbare Singularitdt zu verlieren, vom
Erschrecken davor, «nur eine Kopie oder eine Replik» zu sein.*
Wenn Rorty die « Todesangst» des Dichters als « Angst vor Unvoll-
stindigkeit» bezeichnet, so liegt die Unvollstandigkeit nicht in der in-
haltlich partiellen, sondern in der nie vollstindig originalen Beschrei-
bung: Die Partialitét ist die der eigenen Prigung, die Tatsache, da3
keine noch so idiosynkratische Metapher « mehr als nur marginal und
parasitir sein kann».* Jeder Beschreibung ist durch das Medium der
Sprache die schlechthinnige Originalitét (sozusagen die reine leben-
dige Metapher ohne Normalsprache als Kontrastgrund) versagt. Doch
ist auch darin nicht die bloBe Vergeblichkeit zu sehen. Eigenstindig-
keit ist nicht ein fiir allemal gesetzt, sondern findet nur als fortwih-
rende Differenzerfahrung und Differenzerzeugung statt. Ihren Ort hat
sie im Akt, nicht im Gegenstand. Noch mit Bezug auf die Individua-
tion, nicht nur die inhaltliche Qualifizierung, ist die Selbstbeschrei-
bung eher (unabgeschlossene) Selbsterschaffung als Registrierung ei-
nes Vorgegebenen.

Selbsterschaffung ist so nicht einfach die spiegelbildliche Umkeh-
rung der Verwirklichung eines vorgegebenen Wesens. Der Mensch
wird nicht zum reinen Schopfer seiner selbst, der an die Stelle des
Ansich das vollendete Werk setzte. Sein <Herummodeln> an sich
kommt zu keinem Ende, « weil es nichts zu vollenden gibt, es gibt nur

34 RORTY, Kontingenz, S. 59.

35 Ebd., S. 53; die Formulierung ist ein Zitat aus H. BLUM, Anxiety of Influence,
New York 1973, S. 80.

36 RORTY, Kontingenz, S. 80.

289



ein Beziehungsnetz, das neu gewoben werden kann » : Leben ist nichts
anderes «als das immer unvollstindige, dennoch manchmal heroische
Neuweben eines solchen Netzes ».?” Die UnabschlieBbarkeit des theo-
retischen wie praktischen Selbstbezugs, die Uneinholbarkeit des
Selbst als Ursprung wie als Ziel hat ihren letzten Grund darin, daf3 das
Selbst wesentlich im Vollzug besteht, der ein Akt der Neuerung, des
sich (von sich und andern) Unterscheidens ist. Die Angst, nur eine
Kopie zu sein, wird gewissermallen durch das BewuBtsein vertieft
(teils gebannt), daB es iiberhaupt kein Original gibt: Kein identisches
Wesen, sondern die Differenz ist unhintergehbarer Grund und Refe-
renzpunkt. Rorty verweist auf Derridas These, daf3 nicht nur kein
Subjekt, sondern iiberhaupt nichts « den nicht-relationalen, absoluten
Charakter hat, nach dem Metaphysiker suchen ».*® Eben dies aber ist
die Bedingung des Lebens: Die endgiiltige Beschreibung, die
«einzige und wahre» Lektiire wire keine Erlosung, sondern Anlaf3
des Schreckens, « das Ende der Geschichte ».* Selbstkoinzidenz wire
nicht Erfiillung, sondern Implosion, ein Zusammenstiirzen in sich,
nicht Leben, sondern Tod. Geschichte und Sinn bestehen nur als of-
fene, als unerfiillte: Die Unabschliebarkeit des Cogito ist Reflex
dieser Offenheit. Hier iiberschneidet sich das Motiv der Freiheit mit
jenem des Sinns, das die hermeneutische Reflexion ins Zentrum riickt.

5. Selbstsein, Selbstverstehen, Selbstdeutung — die UnabschlieBbarkeit
der Interpretation

Uber sich Klarheit zu gewinnen heiBt sich iiber sich verstindigen :
nicht nur Bestehendes feststellen, sondern zwischen Moglichkeiten
abwigen, Offenes einschrinken, Unbestimmtes bestimmen, Dunkles
und Verdecktes aufkldren, aber auch sich entscheiden: nicht nur
wissen, wer man ist, sondern auch, wer man sein will. Solches Sich-
Verstehen geschieht im Medium von Deutungen: im Entwerfen, Er-
proben, Ubernehmen, Verwerfen und Verindern von Selbstbildern,
Lebensldufen, Werthaltungen, Weltbeschreibungen. Deuten, Interpre-
tieren, Auslegen sind Operationen des indirekten Verstehens. Sie sol-
len das begreifen lassen, was sich nicht unmittelbar von sich her offen

37 Ebd, S. 83.

38 Ebd., S. 213.

39 Ebd., S. 213, zit. aus: J. DERRIDA, La carte postale de Socrate a Freud et au-
dela, Paris 1980, S. 127.

290



darlegt und schliissig zu verstehen gibt: ein historisches Dokument,
eine verworrene Geschichte, verdeckte Motive. Auch Selbsterkenntnis
bedarf der Interpretation. Sie bedarf ihrer dort, wo das Subjekt nicht,
wie Descartes wollte, dadurch mit sich vertraut wird, dal es sich in
innerer Schau in sich versenkt. Wissen wer oder was ich bin, verlangt
das Erproben von Zuschreibungen und Selbstdeutungen, unter die ich
mich versuchsweise stelle, um zu sehen, wie weit sie passen —
«passen» nicht in dem Rorty zurlickgewiesenen Sinn einer objektiven
Adidquanz mit einem Vorgegebenen, wohl aber in dem Sinn, daf} ich
erlebe, wie weit sie mir erlauben, meine Eigenarten, meine Wiinsche,
meine Schwichen in einem zusammenhidngenden Bild meiner selbst
zu begreifen, wie weit sie mir neue Lebensmoglichkeiten eréffnen
oder mich begrenzen, wie weit ich in ihnen mit mir einig, gliicklich
werde oder nicht. Offensichtlich ist das Entwerfen und Veridndern von
Selbstdeutungen ein komplexer Prozef3, in welchem verschiedenste
psychische Faktoren, unterschiedliche intellektuelle Operationen und
mannigfaltige Kriterien des «Passens » zum Zug kommen. Die Deu-
tung kann ein Personlichkeitsbild, ein Ensemble von Prinzipien, eine
soziale Zugehorigkeit, ein biographisches Muster in den Vordergrund
riicken; immer geht es um Identifikationsangebote, um — tastende
oder dezidierte — Artikulationen dessen, als was wir uns verstehen, als
was wir uns sehen wollen. Wir brauchen solche Bilder unserer selbst,
die gleichsam einen Rahmen unserer tdglichen Handlungen und Kon-
takte bilden, der aber durch unser Tun selber unabléssig affiziert und
modifiziert wird. Solche Selbstauslegung kann eher starr oder im Fluf3
sein; ihre grundsitzliche UnabschlieBbarkeit liegt, neben der Freiheit
der Selbstverdnderung, in der nie erschopften Vermittelheit des Sinns.
Diese nie ganz entzifferte Vermittlung ist eine mehrfache : als immer
unvollstdndige interne Vermittlung; als Verflechtung von subjektivem
und objektivem, nicht von einzelnen gestifteten und iiber sie
nachvollziehbaren Sinn; als Vermittlung sinnhafter mit nicht-
sinnhaften Gebilden; als Vermittlung partikularer Sinngebilde mit In-
stanzen eines urspriinglichen Sinniiberschusses.

In der Hermeneutik Wilhelm Diltheys nimmt das Verstehen des
eigenen Lebens einen zentralen Stellenwert fiir das Verstehen iiber-
haupt ein: Die «Selbstbesinnung des Menschen iiber seinen Lebens-
verlauf » ist die «hochste und am meisten instruktive Form, in wel-

291



cher uns das Verstehen des Lebens entgegentritt ». Zu den wesentli-
chen Merkmalen dieses (Selbst)Verstehens gehort zum einen die
Vermittlung iiber den Ausdruck: Nur iiber ihn kommt Leben zum
Verstidndnis seiner selbst. Signifikant ist zum anderen die logische
Form, in welcher Leben verstehend erfaflt wird. Die grundlegendste
Struktur — noch basaler als die (gegenwarts- bzw. zukunftsbezogene)
Selbstdefinition iliber Werte und Zwecke — ist die (vergangenheits-
bezogene) Einheit in der Zeit, der Zusammenhang einer Geschichte,
den Dilthey zugleich als Bedeutungszusammenhang definiert, dessen
Logik nach dem Verhiltnis von Ganzem und Teilen strukturiert ist.
Sein Leben im ganzen verstehen heilit begreifen, welche Bedeutung
die Teile fiir das Ganze und fiireinander besitzen. Sich selber
erkennen heiflt nicht nur Feststellungen beziiglich seiner treffen,
charakteristische Pridferenzen und Eigenschaften ausmachen, sondern
dariiber hinaus, uns im Ganzen dessen, was wir faktisch sind und
geworden sind, priasent zu werden, die vielfiltigen Qualifikationen
unserer selbst zu einer bestimmten Einheit der Existenzform, des
Lebenslaufs, des Selbstbildes zusammenschlieBen. Dal3 solche Zu-
sammenfiigung nie endgiiltig ist, ist schon durch die Vielfalt der Ein-
heitsperspektiven und die variierende Prioritdtensetzung bedingt ; un-
abhidngig davon ist ihre SchlieBung durch ihre zirkuldre Struktur ver-
hindert. Einzelne Episoden meiner Geschichte kann ich nur mit Bezug
auf andere und auf ein Ganzes sinnhaft interpretieren, das ich seiner-
seits nicht in Absehung von den Teilen erfasse ; meine Vergangenheit
erscheint mir im Lichte einer Zukunft, auf die ihrerseits der Schatten
des Gewesenen fillt. Wenn Dilthey zwar die pure Zirkularitdt durch
die terminologische Differenzierung zwischen der « Bedeutung » der
Teile und dem «Sinn» des Ganzen zu vermeiden sucht, bleibt doch
das Wechselspiel unhintergehbar; Sichverstehen, als Versuch einer
Gesamterfassung des Subjekts durch sich selber, bleibt in diesem
Verweisungsspiel immer unterwegs. Die Beziehung zwischen den
Teilen und dem Ganzen unseres Lebens wird « niemals ganz vollzo-
gen».* Um das Ganze zu iiberschauen, miiite man das Ende abwarten
— obwohl noch in der Todesstunde, wie Rorty gezeigt hat, keine
absolute Selbstkoinzidenz moglich wire.

40 W. DILTHEY, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften, Frankfurt/M. 1970, S. 246f.
41 Ebd., S. 288.

292



Daf} jene Beziehung zwischen Ganzem und Teilen nie ganz
vollzogen ist, ist nicht nur eine Frage der zeitlichen Lokalisierung,
sondern vor allem der unaufloslichen Vermitteltheit des Sinns. Auf
die Grenze subjektiven Nacherlebens ist die Hermeneutik zunéchst
beim Begreifen sozialer und historischer Gebilde gestoen. Viele
Gegenstidnde der Kulturwelt widersetzen sich einem direkten Sinnver-
stehen, sie lassen sich nicht umstandslos auf subjektive Intentionen
zuriickfiihren und von diesen her entschliisseln ; auch Erlebnisse und
AuBerungen einzelner Subjekte kénnen, sogar fiir diese selber, in ihrer
Bedeutung dunkel bleiben und einer weiter ausholenden Erkldrung,
eines Riickgriffs auf objektive Gesetze oder dullere Funktionen
bediirfen. Als die beiden Wissenschaften, die diesen Umweg exem-
plarisch praktizieren, gelten Ideologiekritik und Psychoanalyse: Ihr
Ziel ist das erkldrende Verstehen eines « befangenen» BewubBtseins,
das nicht (oder nur vermeintlich) iliber die eigenen Absichten, Mei-
nungen und Taten Aufschluff zu geben vermag. Dasselbe Problem
aber stellt sich im Feld des Sich-selbst-Verstehens. Statt sich in direk-
ter Schau in seinem Wesen und seiner Eigenart durchsichtig zu wer-
den, hat das Subjekt durch Interpretation hindurch erst ein Verstidndnis
seiner selbst zu erarbeiten und dabei den Immediatismus der
Selbstprdasenz wie den Binnenraum des BewuBtseins aufzusprengen ;
Reflexion hat sich sowohl mit dem Verdringten und Vergangenen wie
mit der nicht im Subjekt wurzelnden Sinnhaftigkeit der Welt zu ver-
mitteln. Reflexion miindet in Hermeneutik, wie diese auf Reflexion
zuriickweist : Diese Doppelseitigkeit definiert nach Ricoeur den Pro-
blemstand moderner Subjektivitdtsphilosophie und umreiit zugleich
die Aufgabe eines transformierten Cogito.* Wirkliche Selbstaneig-
nung geschieht iiber die verstehende Aneignung von Sinn, wie die
Sinndimension nur iiber den Riickbezug auf ein Subjekt, fiir das es
Sinn gibt, nicht als anonymes Zeichensystem oder Strukturgefiige zu
fassen ist. Reflexive Selbstaneignung, so die Lehre der Hermeneutik,
ist zweifach indirekt: als Sinnverstehen vermittelt iiber die AuBerung,
als Selbstaufkldrung vermittelt iiber die Aufhebung falschen
BewuBtseins ; nach beiden Seiten ist Selbstverstindigung mit dem
Verstehen des Fremden, des nicht vom Subjekt Gesetzten verflochten.
Sie beriihrt Schichten und Vorgéinge, die meinem Sagen und Tun vor-
ausliegen und dessen Sinn mitkonstituieren: Selbstverstindigung

42 P. RICOEUR, «Existence et herméneutique », in: Le conflit des interpréta-
tions, Paris 1969, S. 7-28 (20ff.).

293



heiBt zuerst Klarheit dariiber gewinnen, was wir in unseren AufBe-
rungen meinen, wollen oder tun. Das In-der-Welt-Sein ist ein Verwo-
bensein in die Sinnhaftigkeit der Welt; der Mensch, «das sich selbst
interpretierende Tier»*, kann seine Selbstauslegung nicht aus dem
Binnenraum des Selbst schopfen. Als was wir uns verstehen, ist me-
diatisiert durch einen objektiven Bedeutungsraum, dessen Grenzen nie
endgiiltig vermessen und dessen Konturen durch jeden Interpreta-
tionsakt aufs neue modifiziert werden. Die Vermitteltheit durch sozia-
len, geschichtlichen Sinn bedingt die konstitutive Offenheit jeder
deutenden Selbsterforschung.

Mit dem Titel «Sens et non-sens »* bezeichnete Merleau-Ponty
das Sich-Abarbeiten an den Ridndern, Ursprungszonen, Entstellungen
von Sinn, die Tatsache, daf3 das Leben sich selber nie ganz gegen-
wirtig sein kann. In einem starken Sinn steht die Formel, iiber die un-
auflosliche Vermitteltheit des Sinns hinaus, fiir die Dialektik zwischen
Sinn und Nicht-Sinnhaftem, genauer: Nicht-intentional-Sinnhaftem.
Als Beispiel verweisen Ricoeur und Rorty auf jenen Gegenpol des
Sinns, den die Psychoanalyse ins Spiel bringt. Nach Ricoeur steht in
deren Zentrum das Verhiltnis «zwischen Bedeutung und Begehren,
zwischen Sinn und Energie, d.h. letztlich zwischen Sprache und Le-
ben»*: Es geht um die grundsitzliche Frage, wie Bedeutung in etwas
verwurzelt sein kann, das seinem Wesen nach nicht bewuBt-sinnhaft
ist; und die Antwort kann nur lauten, daB} allein unter der Bedingung,
daB Leben urspriinglich sinnhaft ist, Verstehen iiberhaupt denkbar
ist.* Zu entziffern ist ein Sinnhaftes, das dem Bewultsein vorausliegt
und das im Trieb des Lebens, im Begehren, letztlich im Seinswunsch
wurzelt; das Cogito wird in eine «Archdologie des Subjekts »*” zu-
riickgefiihrt, die den Anspruch des BewuBtseins, Ursprung von Sinn
zu sein, widerlegt. Diese Sichtweise wird bei Rorty noch verschirft,
der die Pointe der Freudschen Revolutionierung unseres Menschbildes
geradezu in einer «Mechanisierung» sieht.** Bewulites und
Unbewulltes gehoren danach «zu einem einzigen einheitlichen
Kausal-Netz» (wie auch die Netzhaut, die Fingerspitzen, die

43 So eine Formel von C. TAYLOR, Erkldrung und Interpretation in den Wissen-
schaften von Menschen, Frankfurt/M. 1975, S. 171.

44 M. MERLEAU-PONTY, Sens et non-sens, Paris 1948.

45 RICOEUR, «Existence et herméneutique », S. 24.

46 Ebd., S.9.

47 Ebd., S. 25.

48 RORTY, «Freud und die moralische Reflexion », S. 40ff.

294



Keimdriisen dazu gehoren), ohne mehr zur Sinneinheit eines Meinens
oder Tuns zu fusionieren.® So gilt das Unbewulte nicht mehr einfach
als dunkles Residuum oder unaufgehelltes Vorstadium des
BewuBtseins ; konzipiert wird ein Nebeneinander verschiedener
Systeme, die gleichermaBen verniinftig oder irrational sein und
gleichen Anspruch «auf die Rolle des <wahren Ich>» erheben
konnen.®® Durch die Radikalisierung wird die Ausgangsdualitit von
Sinn und Nichtsinn gleichsam unterlaufen. Im Hin und Her zwischen
den Systemen geht es darum, neue Selbstbeschreibungen zu erproben,
die nicht in ein ilibergreifendes Verstindnis zu integrieren sind,
sondern umgekehrt der dezentrierenden Erweiterung meines Selbst
dienen. Es ist in gewissem Sinn die radikalste Aufsprengung des
Binnenraums des Cogito, das nicht mehr nur mit offenen Réndern und
Schatten, sondern mit seinem schlechthin Anderen konfrontiert wird.
Im engeren Rahmen der Hermeneutik ist eine gegenldufige Dia-
lektik des Sinns anzufiihren, die dessen UnabschlieBbarkeit nicht bloB
bedingt, sondern positiv begriindet. Galt die interpretatorische
Titigkeit bisher der Grenze des Sinns, der etappenweisen Uberfiih-
rung des Sinnfremden oder Unverstindlichen in Sinn, so geht es jetzt
darum, dal} die Deutung vor einem Sinniiberschuf3 steht, den sie in
variierenden Vorschldgen zu gestalten, zu konkretisieren, zu verendli-
chen sucht. Ricoeur hat dies am Verhiltnis von Symbol und Mythos
exemplifiziert. Die grolen Symbole (z.B. die Symbole des Bosen, der
Schuld) sind Tréger eines urspriinglichen Sinnpotentials, dessen Be-
deutungsgehalt zundchst in groen mythischen Erzdhlungen (z.B. der
Erzdhlung vom Siindenfall) entfaltet, ansatzweise rationalisiert und
schlieBlich in mythologischen Dogmen (Erbsiinde) verfestigt wird.!
Der Durchgang durch diese Stadien ist ein Gang der sukzessiven
Vereindeutigung eines anfanglich Mehrdeutigen — aber auch der un-
ausweichlichen Vereinseitigung, Verarmung und als solcher immer
vorliufig : Der UberschuB des Gemeinten iiber das Gesagte dringt zu
immer neuen Versuchen, den potentiellen Sinnreichtum einzufangen
und zu vergegenwirtigen. Das — wesenhaft zeitliche — Sinnpotential
stiftet sowohl die Kontinuitit der Uberlieferung von Generation zu
Generation wie die Kette der Interpretationen, in denen das Tradierte
in immer neuen Gestalten ersteht. Das gro3e religiose oder kulturelle

49 Ebd., S. 45.
50 Ebd, S. 51.
51 Ebd., 8. 32f.

295



Symbol ist nach der leitmotivisch wiederkehrenden Formel der Quell-
punkt solchen Deutens und Entwerfens: «Le symbole donne a pen-
ser».52 Doch scheint es nicht abwegig, ein Analogon dieser Figur auch
im Proze der menschlichen Selbstverstindigung festzumachen, die
die Sinnentwiirfe, an denen sie sich orientiert, erst einzuholen, zu ge-
stalten, auszudeuten hat.

Damit ist der weiteste Horizont umrissen, ein tiefster Grund be-
nannt, der das Cogito zu einem unabschlieBbaren Prozel werden 146t.
Wenn das Cogito vom formellen SelbstbewuBtsein zur inhaltlichen
Selbstverstdndigung ausgeweitet wurde, und wenn Selbstver-
standigung nicht losgelost vom Sichorientieren in geschichtlich tra-
diertem Sinn, sondern nur im Wechselspiel mit diesem vollzogen
wird, so ist jedes Selbstsein eingefiigt in den nie zu Ende gefiihrten
Prozef3, den nie geschlossenen Horizont menschlichen Verstehens.
Descartes’ Frage, wer ich denn bin, der ich mir in meinem Denken
unzweifelhaft gegenwirtig bin, bleibt ebenso offen wie die Frage nach
dem Sinn der Welt — offen nicht im Sinn der schlechten Unbestimmt-
heit, sondern insofern, als keine Antwort die letzte ist. Jede Deutung
wirft neue Fragen auf, erzeugt neue Bereiche des Nichtexplizierten,
motiviert zu neuen Interpretationen. In anderem Sinn als Descartes
ithn betrachtete, bleibt der Selbstzweifel bestehen, bleibt Selbster-
kenntnis unterwegs, solange Menschen iiberhaupt in ihrer Geschichte
unterwegs sind.

6. Die unendliche Reflexion — zwischen der Erweiterung des Selbst
und dem Verschwinden des Subjekts

Der moderne Subjektbegriff hat sich zur Vorstellung einer umfas-
senden Selbsterfahrung und Selbstverstindigung entfaltet. In deren
Fluchtlinie liegt das Ideal einer narrativen Konstitution des Selbst:
«1n einer endlos fortlaufenden Erzihlung notgedrungen alles zu sagen
und durch dieses riicksichtslose und liickenlose Bekenntnis eine
Selbst-Vergegenwirtigung herzustellen, in der sich unmittelbar die
Wahrheit eines authentischen Ich einstellt. »** Indessen hat sich das
Ideal einer integralen Selbstvergegenwirtigung als fragwiirdig erwie-
sen. Seine Problematik liegt nicht allein in seiner Unerfiillbarkeit,

52 Ebd, S. 32.
53 M.POHLEN/ M. BAUTZ-HOLZHERR, Psychoanalyse — das Ende einer Deu-
tungsmacht, Reinbek 1995, S. 266. :

296



sondern ebenso in seiner Strittigkeit als Zielwert. Es ist ein Ideal der
Ganzheit und Erfiillung, von dem zu fragen ist, ob es die irreduzible
Subjektivitit — Freiheit, Individualitdt — des Menschen zu Ende fiihrt
oder sich eher an deren Stelle setzt. Nach zwei Seiten scheint sich das
Subjekt im Versuch seiner Selbsteinholung fortwihrend zu entgleiten :
im Nie-vom-Anfang-Ausgehen und Nie-zu-Ende-Kommen, im Ver-
fehlen seiner selbst als Ursprung und Abschluf3: Ich bin in meinem
Denken, Handeln und Sein nie wirklich ich selbst und nur ich selbst,
und ich gelange darin nie zur letzten Verwirklichung und Erfiillung
meiner selbst. Jenes Ideal bestand darin, die Extreme miteinander zu
verkniipfen und in der abschlieenden Selbsteinholung die urspriing-
liche Freiheit zuriickzugewinnen; doch bleibt die Frage, ob diese
Verkniipfung haltbar — praktisch realisierbar, konzeptuell iiberzeu-
gend, historisch einsichtig — ist. Dieses Problem ist hier nicht ab-
schliefend zu entfalten. Vor seinem Hintergrund seien nur einige
Stichworte genannt, die zugleich ein Fazit der bisherigen Betrachtung
ziehen.

Auf der einen Seite haben die Ausfiihrungen zur Geschichte des
Cogito die Figur einer mehrfachen Uneinholbarkeit des Subjekts fiir
sich selber gezeichnet: als Unmdéglichkeit der Riickkehr zum Ur-
sprung, zur anfdnglichen Selbstkoinzidenz und absoluten Originalitit ;
als Ausbleiben der abschlieBenden Erfiillung, als unerreichbare Ad-
dquation zwischen Intention und Verwirklichung, Gemeintem und
Ausdruck ; schlieBlich als Wechselspiel zwischen Selbstverstehen und
Wirklichkeitsaneignung im Verwiesensein auf eine offene Geschichte,
einen unabschliefbaren Sinnhorizont. Unter all diesen Perspektiven
haftet dem Selbst ein Moment der Unerfiilltheit, der Unvollstindigkeit
an.

Auf der anderen Seite kann das Subjekt seine Stelle gerade in die-
ser Zone des Nichterfiillten, der Abwesenheit finden. In pointierter
Weise wird diese Vorstellung bei Autoren wie Lacan oder Derrida
formuliert. Lacan bestimmt den Ort des Subjekts als Diskontinuitit im
Realen, als Liicke im Sinn, Intervall im Verweisungsspiel der Bedeu-
tungen — Umschreibungen der grundsitzlichen Nicht-Objektivierbar-
keit des Subjekts als desjenigen, fiir welches es Sinn und Welt gibt.*
Es ist dies das nicht-thematisierbare, irreflexive Subjekt («je»), das
jeder thematischen Selbstbeziehung zugrunde liegt und das Lacan als
«sujet véritable » vom «moi» als Gegenstand des Erkennens unter-

54 J.LACAN, Ecrits Il, Paris 1971, S. 175f., 194ff.

297



scheidet. Gegeniiber der Prisenz von Welt, dem Gegebensein von In-
halten ist das Subjekt das Abwesende, das weder in der Welt noch fiir
sich selber gegenwirtig ist. Was Lacan in Anlehnung an Freuds
Theorie des Unbewulten konzipiert, beschreibt Derrida in Ankniip-
fung an das Cartesianische Cogito. Dall das Denken und die
GewiBheit zu existieren nicht durch die Infragestellung aller
Meinungen beriihrt werden, heillt, da sie deren Jenseits (oder
Diesseits) bilden, da sie die Totalitdt des Seienden transzendieren;
das Sein des Subjekts ist in jener nicht objektivierbaren Differenz
zwischen der transzendierten Ganzheit und deren Ubersteigen, «la
différance de ’exces absolu».%® Das Subjekt als solches ist das Andere
gegeniiber dem Seienden und nicht mit den sprachlichen Mitteln
erfalibar, durch die wir Gegenstidnde der Welt beschreiben. Strukturell
ist, was Lacan und Derrida umreifen, jener Einsicht verwandt, auf die
schon Husserls Bemiihung um Transzendentalitit und seine Kritik an
der Mundanitit des Cartesischen Subjekts zielten.

So haben wir zum einen das Ideal erfiillter Ganzheit, zum anderen
die Figur des absoluten Ursprungs: Das Problem ist, da3 es nicht be-
friedigt, beides einfach nebeneinander stehen zu lassen. Es ist letztlich
dasselbe Subjekt, das wir unter beiden Gesichtspunkten ins Auge fas-
sen; es ist das konkrete, leibliche, geschichtlich situierte Subjekt, das
einerseits in seiner Selbstwerdung, in seinem Bestreben nach Selbster-
forschung und Selbstverwirklichung, andererseits in seiner Funktion
als Subjekt, fiir welches es Wirklichkeit und Sinn gibt, zu betrachten
ist. In diesem Sinn hatte Husserl in der analytischen Unterscheidung
von Subjektpol, psychophysischem Subjekt und Substrat der Habi-
tualitdten zugleich deren numerische Identitéit betont. Noch enger ver-
kniipft Lacan beide Perspektiven. Die radikale Dezentrierung des
Subjekts, seine Abwesenheit aus dem Raum der Bedeutungen, seine
Nichtzugehorigkeit zum Sein, seine Nichtprisenz fiir sich selber — alle
diese Negationsfiguren, die den Ort und das Wesen des Subjekts de-
finieren, sind auch gekoppelt mit der Erfahrung eines grundlegenden
Mangels, der behoben werden muf}, mit einem Begehren nach Sein
und Identitit. Ahnlich hatte Sartre dem Pour-soi als radikalem Nicht-
sein einen Trieb zum En-soi zugeschrieben. In radikalster Weise fin-
den sich beide Seiten dort vereinigt, wo die «Sehnsucht nach ur-
spriinglicher Ganzheit»%¢ das Streben nach Vollendung und die Suche

55 J. DERRIDA, L’écriture et la différence, Paris 1967, S. 87, 96.
56 POHLEN / BAUTZ-HOLZHERR, Psychoanalyse, S. 266.

298



nach dem Ursprung zusammenschlie3t. Selbsterkenntnis vollzieht sich
hier — exemplarisch in geschichtlicher oder psychoanalytischer
Selbsterforschung — im Modus der Erinnerung, deren ideelles Telos
nicht nur die vollstindige Selbstexplikation, sondern die erfiillte
Selbstwerdung vom Ursprung her ist. Nicht erst die finale Uberein-
stimmung mit sich, sondern ein aus dem Ursprung begriindetes Zu-
sich-Kommen wire die Vollstindigkeit des Selbst.

Indessen entgleitet sich das Subjekt im Versuch, dieses zweifache
Telos in einem zu erreichen. Ursprung und Ziel, Anfang und Erfiil-
lung bleiben fiir das moderne Subjekt entgegengesetzte, wenn auch in
einem dynamischen Spannungsverhiltnis zusammengeschlossene
Pole. Eine Figur wie die von Rorty gezeichnete experimentierende
Selbsterweiterung kann dies verdeutlichen. Die wechselnden Selbst-
Neubeschreibungen sind Anreicherungen des Selbst und zugleich Be-
kriftigungen seiner urspriinglichen Freiheit; gleichzeitig aber schil-
lern sie zwischen der Potenzierung und der Verfliichtigung eines Sub-
jekts, das in Ablosung von essentialistischen Vorgaben in ihnen nicht
mehr die teleologische Verwirklichung seines Wesens sieht. Beide
Seiten bleiben in polarer Spannung, wie sie je fiir sich ins Offene wei-
sen: Im Hinter-sich-Zuriickgehen wie im Uber-sich-Hinausgehen
bleibt das Selbstverhiltnis gleichermal3en unabschliebar.

299






	Die Unabschliessbarkeit des Cogito

