Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang von Descartes' cogito
Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882982

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

HELMUT HOLZHEY

Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang
von Descartes’ cogito

Descartes’ cogito-Satz (cogito ergo sum) wird hiufig als Prinzip
des neuzeitlichen Subjektivismus deklariert : In der Vergewisserung
seines Seins lege sich «Ich» den unerschiitterlichen Grund seiner fer-
neren Gewissheiten. Abgesehen davon, dass die Cartesischen Texte
und ihre Rezeption diese These nur bedingt stiitzen, belésst jene De-
klaration den Begriff des Subjekts bzw. der Subjektivitit zumeist in
einer verwirrenden Unklarheit. Das zeigt sich exemplarisch in der Be-
hauptung, mit Descartes werde die Auslegung des Menschen als Sub-
jekt vollzogen.! Im folgenden soll es darum gehen, die in Descartes’
Formulierung und Entfaltung seines Prinzips angelegte Konkurrenz
der Subjekte, d.h. die Konkurrenz zwischen Pritendenten auf die
<«Stelle> des Subjekts, bei Descartes selbst und an einigen Stationen
postcartesischen Nachdenkens iiber das Subjekt herauszuarbeiten. Be-
absichtigt ist dabei, auch einen kritischen Beitrag zur Debatte um den
« Tod des Subjekts» zu leisten.

Zum philosophischen Begriff des Subjekts

In der Vorrede zur Phdnomenologie des Geistes schreibt Hegel :
« Es kommt nach meiner Einsicht, welche sich durch die Darstellung
des Systems selbst rechtfertigen muss, alles darauf an, das Wahre
nicht als Substanz, sondern eben so sehr als Subject aufzufassen und
auszudriicken.» Was ist hier unter « Subject» zu verstehen ? Hegel
erldutert es selbst ein paar Zeilen weiter: die «lebendige Substanz»,
«insofern sie die Bewegung des sich selbst Setzens, oder die Vermitt-

1 Nach H. VETTER (« Welches Subjekt stirbt ? », in: Tod des Subjekts ? Hg. von
H. NAGL-DOCEKAL und H. VETTER, Wien / Miinchen 1987, S. 22-42, zit. S.
25) der Grundgedanke in Heideggers Descartes-Interpretationen.

251



lung des sich anders Werdens mit sich selbst ist», « die reine einfache
Negativitdt»?

Es ist in diesem Text von dem Subjekt, vom absoluten Subjekt,
vom Absoluten oder Wahren als Subjekt die Rede. Wenn der Autor
auch zunichst Substanz und Subjekt in einen abstrakten Gegensatz
stellt, so zeigt sich doch im weiteren Bedenken dieses Verhiltnisses,
dass sich beide wechselseitig bestimmen, d.h. der Substanz ebenso-
sehr Subjektivitit zukommt wie dem Subjekt Substantialitit. Un-
scheinbar und unthematisch allerdings ist noch ein anderes Subjekt,
ein Ich, im Spiel, das Ich einer « Einsicht » in die subjektive Substan-
tialitdt des Wahren. Von diesem beildufigen Ich darf man vermuten,
dass es sich mit der Rechtfertigung seiner «Einsicht» durch die
« Darstellung des Systems» im System gewissermassen auflosen wird.
Was das thematische «Subject » betrifft, so lassen sich dem Text zwei
Bestimmungen entnehmen : Es ist es als absolutes nicht pluralisierbar;
und es ist Selbstbeziehung (« Selbstbewusstseyn», «sich selbst Set-
zen», « Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst»).

Ein solcher Subjektsbegriff, charakterisiert durch Singularitit
und Relationalitéit, muss befremden. Alltags- und bildungssprachlich —
ich gehe vom deutschen Sprachgebrauch aus — unterstellen wir ziem-
lich selbstverstidndlich, dass das Subjekt eine Entitét ist, die im Plural
vorkommt. Wie reden wir gewohnlich vom Subjekt? Ausser Ge-
brauch gekommen ist das Schimpfwort («dieses Subjekt>). Auch in der
gehobenen Sprache ersetzen wir « Subjekt» oft durch « Mensch»,
«Ich», « Bewusstsein», « Selbstbewusstsein». Reden wir aber, wenn
wir uns dieser Ersatzausdriicke bedienen, eo ipso vom Subjekt ? Wir
tun das hochstens in einer bestimmten Perspektive. Dass es verschie-
dene Hinsichten gibt, in denen wir je vom Menschen, vom Ich, vom
Bewusstsein sprechen, leuchtet sofort ein: Es gibt Wissenschaften
vom Menschen, es gibt eine Ichpsychologie, es gibt Theorien iiber das
Verhiltnis von bewusst und unbewusst. Diese Thematisierungen brin-
gen aber Mensch, Ich und Bewusstsein gerade in die Stellung eines
Objekts. Was heisst es also, « Mensch», «Ich» und « Bewusstsein »
als Aquivalente fiir « Subjekt» zu verwenden? Tatséchlich scheinen
verschiedene Seiten des Subjektsbegriffs angesprochen zu werden.
Geldufig ist die Unterscheidung eines psychologischen und eines
erkenntnistheoretischen Subjekts. Aber auch sie ist nicht eindeutig an

2 G. W. F. HEGEL, Phdnomenologie des Geistes. Ges. Werke Bd. 9, Hamburg
1980, S. 18.

252



spezifischen Aquivalenten auszuweisen. Der Ersatzausdruck «Ich»
teilt die Mehrdeutigkeit von «Subjekt» : Beide Worte bzw. Begriffe
werden sowohl fiir den psychologischen Begriff eines «Trigers der
Erlebnisse, Wahrmehmungen und Vorstellungen, Gefiihle, Bewusst-
seinsvorgidnge und -inhalte» wie erkenntnistheoretisch fiir den
«Inbegriff der Erkenntnisfunktionen und Erkenntnisformen »? und die
«prinzipielle Bedingung der Erkenntnis iiberhaupt »* in Anspruch ge-
nommen ; beziiglich der Genese von «Ich» wie «Subjekt» unter-
scheiden wir den empirischen Begriff vom theoretischen Konstrukt.s —
Eine weitere Facettierung : Die Besinnung aufs philosophische Sub-
jekt muss sich nicht auf Erkenntnistheorie einschrinken. Wir kennen
auch ein Subjekt des Handelns und des Redens. Es ist das immer «der
Mensch». An den allgemeinen Sprachgebrauch ankniipfend und in
Kritik einer einseitigen erkenntnistheoretischen Ausrichtung wire also
der philosophische Subjektsbegriff Gegenstand der philosophischen
Anthropologie; der Ersatzausdruck « Mensch» wiirde insbesondere
hervorheben, dass das Subjekt nicht bloss ein Subjekt des Erkennens
ist. Aber nun wieder umgekehrt: Wie ist « Mensch» zu verstehen,
wenn «Mensch» die Bedeutung des Subjekts hat? Das sagt
« Selbstbewusstsein » bzw. « Sich-zu-sich-verhalten ». Ich und Mensch
sind als Selbstbewusstsein bzw. Sich-zu-sich-verhalten, also in Gestalt
einer Selbstbeziehung, Subjekt im philosophischen Sinne. Diese
These stiitzt sich, wie die Bedeutung der in ihr verwendeten Aus-
driicke, nicht mehr auf alltagssprachliche Gegebenheiten.® Auch die
postmoderne Kritik des Subjekts wére missverstanden, wenn sie nicht
als Kritik an der fundamentalen Position der Selbstbeziehung be-
griffen wiirde.

Die Rede vom Subjekt ist deshalb verwirrend, weil man
sprachlich dazu verfiihrt wird, sich eine Entitit - wenn vielleicht auch
mit Ausnahmecharakter - vorzustellen, mindestens <Etwas», iber das
Aussagen gemacht werden konnen. Das trifft nicht nur auf lat. subiec-
tum zu, das noch im grammatikalischen Subjektsbegriff (« Satzgegen-

3 J. HOFFMEISTER, Worterbuch der philosophischen Begriffe, 2. Aufl.,

Hamburg 1955, S. 585.

E. METZKE, Handlexikon der Philosophie, Heidelberg 1949, S. 284.

Vgl. W. ROD: «Empirisches Ich und Ich der Philosophen », in: Aktuelle Pro-

bleme der Subjektivitdt, hg. von H. RADERMACHER, Bern / Frankfurt a. M.

1983, S. 91-110.

6 Vgl. E. TUGENDHAT, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachana-
Iytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, S. 12.

[ =

253



stand ») und in «sujet» bzw. «subject» pridsent ist, sondern ebenso
auf den Gebrauch, den wir gewdhnlich vom neuzeitlichen Begriff des
Subjekts machen. Nach verbreiteter Auffassung ist es das Kennzei-
chen der neuzeitlichen Weltauslegung, dass der Mensch auf sich
selbst abstellt. In diesem Sinne wird « Mensch» zum Subjekt, d.h. zu-
grundegelegt. Es zeigte sich bereits, dass diese objektivierende Rede
vom Menschen keinen zureichenden Begriff des Subjekts hergibt.
Sagt man ndmlich, der Mensch werde zugrundegelegt, 14sst sich wei-
terfragen: wird «der Mensch» zugrundegelegt oder «dass der
Mensch auf sich selbst abstellt»? Hegels Begriffsbestimmung zeigt,
dass Selbstbeziehung, Selbstverhdltnis oder Selbstbewusstsein das
neuzeitliche Subjekt, das im neuzeitlichen Sinne Zugrundegelegte,
ausmachen.

Den Stellenwert dieses subiectum kann man leicht an Kants Be-
stimmung des Subjektseins als «Selbstdenken » ablesen. Die Defini-
tion lautet: «Selbstdenken heisst den obersten Probierstein der Wahr-
heit in sich selbst [...] suchen».” Kant plddiert nicht fiir die subjektive
Meinung, sondern fiir den eigenen Vernunftgebrauch. Was wird nicht
zugrundegelegt, wenn das Selbstdenken in diesem Sine als Subjekt
fungiert? Fiir Kant lassen sich die abgewiesenen Subjekte klar be-
nennen, es sind: Gott (bzw. Gottes Denken), die Intelligibilitédt des
Seienden (wie sie die klassische Ontologie voraussetzt), aber auch
eine blinde oder mechanische Natur und das fatum. Im Namen dieser
— gewissermassen verstossenen —Subjekte wird dann immer wieder
Kritik am Subjektivismus neuzeitlichen Denkens geiibt®; auch Hegels
Begriff des absoluten Subjekts impliziert eine solche Kritik. Ich greife
aber jetzt diejenige Kritik des « Selbstdenkens » oder der verniinftigen
Selbstbeziehung auf, die diesem Subjektsbegriff von Anfang an,
ndmlich mit Descartes’” Entwurf, inhérent ist: die kritische Riickfrage
nach dem «konkreten Menschen». Ist nicht dieser das eigentliche
Subjekt ? Diese Riickfrage soll im Blick auf das Verhdltnis von Ver-
nunftbegriff und Realbegriff des Subjekts erortert werden. Ein Zitat
aus Diltheys «Einleitung in die Geisteswissenschaften» kann ver-
deutlichen, was gemeint ist: «In den Adern des erkennenden Sub-
jekts, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt nicht wirkliches

7 1. KANT, Was heisst: Sich im Denken orientieren? Akad.-Ausg. Bd. 8,
S. 146; vgl. U. ANACKER, (Art.) « Subjekt », in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, Miinchen 1974, S. 1441.

8 Vgl E. TUGENDHAT, a.a.0., S. 46.

254



Blut, sondern der verdiinnte Saft von Vernunft als blosser Denktitig-
keit. Mich fiihrte aber historische wie psychologische Beschiftigung
mit dem ganzen Menschen dahin, diesen, in der Mannigfaltigkeit sei-
ner Krifte, dies wollend fiihlend vorstellende Wesen auch der Erkli-
rung der Erkenntnis und ihrer Begriffe [...] zugrunde zu legen».?
Wieder begegnet ein unthematisches Ich. Dieses Ich des Autors legt
seinem Erkenntnisprojekt den ganzen Menschen, in gewissem Sinne
also sich selbst, zugrunde. Offen bleibt, was das so Zugrundegelegte
zum Subjekt qualifiziert. Der Vergleich mit Descartes’ Grundlegung
dréngt sich auf.

Der Cartesische Zweifel

Descartes’ Grundlegung geschieht als Zweifelsmeditation. Was ist
unbezweifelbar? Das unbezweifelbar Gewisse soll zugrundegelegt
werden. Uber die vermeintlichen Gewissheiten nachdenkend suche
ich das wirklich Gewisse. Die Zweifelsmeditation arbeitet ab, was
sich nicht als unbezweifelbares Fundament — als Zugrundeliegendes
bewihrt. Sie ist von der Situationsbeschreibung her Riickzug auf
mich, sie ist es von ihrem eigentlichen Ziel her — Gewissheit zu fin-
den. Die Ichform des Textes hat nicht rhetorischen Charakter. Von
Zweifel und Gewissheit lidsst sich nur ichlich reden. Also: Mir wird
zweifelhaft (weil nicht alle Zweifel ausgerdumt werden kénnen), dass
es « Himmel, Luft, Erde, Farben, Gestalten, Tone und alles Aussere »
gibt und so gibt, wie sie mir sinnlich erscheinen ; damit auch, dass ich
selbst Hiande, Augen, Fleisch und Blut, also einen Korper habe ; dass
2+3=5 ist. Es macht den Anschein, dass so alles, was ich fiir gewiss
gehalten habe oder halten konnte, zweifelhaft wird; aber fiir dies
<alles> habe ich kein Kriterium. Ich kann mich auch nicht damit zu-
frieden geben, «dass es nichts Gewisses gibt », pointiert: ich bin mir
auch nicht gewiss, «dass nichts gewiss ist». (Descartes spielt das Pa-
radox, das der radikale Zweifel enthilt, nicht gegen ihn aus.) Nur
meiner selbst, das ist die Losung, bin ich mir gewiss — meiner selbst
nicht als dieses konkreten Menschen, der hier nachdenkend sitzt, son-
dern meiner selbst als eines, der nachdenkt, zweifelt usw., jedenfalls
solange ich das tue. Wessen bin ich mir so gewiss ? « Also wiére doch
wenigstens ich irgend etwas (aliquid) ?» Auch wenn ich mich als von

9 W. DILTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Ges. Schr. Bd. 1, 6.
unv. Aufl., Stuttgart und Géttingen 1966, S. XVIIL.

255



einem gottlichen Betriiger getduscht unterstelle, unterstelle ich not-
wendigerweise, dass ich bin: Er wird es nicht fertigbringen, dass ich
mich selbst annihiliere, indem ich auch noch diese Unterstellung de-
struiere — « dass ich nichts bin, solange ich denke, dass ich etwas sei».
Nennen wir die hier ausgesprochene Gewissheit, dass ich bin die
Selbstgewissheit. Sie ist das gesuchte fundamentum inconcussum, das
Subjekt. Nicht «ich», nicht einfach «ich bin» oder doch nur, sofern
«ich bin» heisst: «ich bin gewiss, dass ich bin», wird zugrundege-
legt. Der Satz (pronuntiatum) «ego sum, ego existo » bildet die Basis.
Wer legt hier zugrunde ? Natiirlich ich, der ich zweifelnd meine
Gewissheiten auf ihre Tragfahigkeit hin durchgegangen bin, um zu-
letzt auf die unbezweifelbare Selbstgewissheit zu stossen, dass ich
existiere. Ich (als Mensch, der hier zu einer bestimmten Zeit diese
Meditation vollzogen hat) bin ganz hinter diese Selbstgewissheit zu-
riickgetreten bzw. in ihr aufgegangen; ich habe mich zu ihren Gun-
sten verzehrt. D. h.: Ich bin nicht als Téter von der Tat der Grundle-
gung in der Selbstgewissheit abzuheben und bleibe ihr nicht irgend-
wie dusserlich vorgegeben. Und doch erhebe ich mich wieder aus der
Asche meiner selbst — mit der Frage, wer ich denn bin, der ich not-
wendig bin. Diese Frage ist vorbereitet, ist vielleicht schon vom per-
sonlichen Einstieg her vorbereitet, jedenfalls implizierte schon die
zugrundegelegte Gewissheit, dass ich etwas bin. Wenn ich bin, so bin
ich etwas. Descartes bestimmt das, was ich bin, als res cogitans. Die
Ver-ichlichung des Subjekts, die Ver-ichlichung der Selbstgewissheit,
setzt mit der unscheinbaren Frage nach dem Wer ein. Welche der Zu-
schreibungen, die ich mir frither erlaubt habe, halten dem Zweifel
stand, welche nicht? Fraglich ist alles, was dem Korper zugehort;
fraglich sind aber auch die (von Aristoteles) der Seele zugeschriebe-
nen Vermdgen bzw. Titigkeiten der Erndhrung, Bewegung und
Sinneswahrnehmung, die ohne Korper nicht zustandekommen ; frag-
lich ist schliesslich die Seele (anima) selbst, sofern man sich darunter
(nach stoischer Tradition) «ein feines Etwas vorstellt, nach Art eines
Windes, Feuers oder Athers, das meinen groberen Teilen eingefloBt
sei». Unter den Titigkeiten der Seele hilt allein das Denken dem
Zweifel Stand. Im Resultat «bin ich also genau nur ein denkendes
Wesen, d.h. Geist (mens) oder <Seele> (animus) oder Verstand

256



(intellectus) oder Vernunft (ratio) ».!* Denken (cogitatio) qualifiziert
mein Sosein, Ich ist eine denkende Substanz : ein Seiendes, dessen So
das Denken ausmacht; ein Seiendes, das sich selber begreift und aus
sich selber ist.™

Die Gewissheit, dass ich bin, und die substantielle res cogitans
stehen in Konkurrenz um die Stellung als Subjekt. Die Konkurrenz ist
nicht sofort sichtbar; denn die res cogitans wird als Substanz aus-
schliesslich durchs Denken definiert. Erst in der Folge, vor allem mit
der Auslegung der Erkenntnisrelation als Subjekt-Objekt-Relation,
zeigen sich die Implikationen der Konkurrenz in ihrer vollen Schérfe.

Das Ich denke muss alle meine Vorstellungen begleiten konnen
(I. Kant)

Kant legt das cogito (Ich denke) zugrunde, aber nicht in dem
Sinne, dass es Seinsgewissheit im Sinne der Gewissheit, dass ich bin,
einschlosse. Das zugrundegelegte «Ich denke» ist keine Substanz.
Man verfehlte seinen Sinn, wenn man fragen wollte, wer ich bin, der
ich denke. Das Ich geriete mit dieser Frage in Objektstellung. Damit
wird auch schon gesagt, dass die Verkniipfung von Denken und Sein
(in der Selbstgewissheit meiner Existenz) nicht den springenden
Punkt der Zugrundelegung des «Ich denke» bei Kant ausmacht. Es
geht vielmehr um den Grund der Einheit unserer Erkenntnisse bzw.
Urteile. Statt den Uberschritt vom Denken zum Sein in einer unmittel-
baren Verbindung von Denken und Sein zu fundieren, begriindet Kant
in der Kritik der reinen Vernunft den synthetischen Charakter der
Erkenntnis. Die «synthetische Einheit der Apperzeption» ist Kants
subiectum. Wie von Descartes bekannt, ldsst sich das «Ich denke »
(cogito) weiter ausdeuten. Kant schiebt hier einen Riegel vor: Das
«Ich denke » als urspriingliche Apperzeption kann, indem es alle Vor-
stellungen zu begleiten vermag, nicht seinerseits von Vorstellungen

10 Die franzésische Ubersetzung der Stelle verzichtet auf die Wiedergabe von
«animus», vgl. Fuvres de Descartes, publ. par CH. ADAM et P. TANNERY,
vol. 9/1, p. 21.

11 Die Zitate aus R. DESCARTES, Meditationes de prima philosophia — Medita-
tionen tiber die Grundlagen der Philosophie. Auf Grund der Ausgaben von
A. BUCHENAU neu hg. von L. GABE, Hamburg 1959, 1. und 2. Meditation
(vgl. GEuvres de Descartes, publ. par CH. ADAM et P. TANNERY, vol. 7,
P 1)

254



begleitet, also synthetisiert werden.'? Dieses « Vehikel aller Begriffe
iiberhaupt» dient nur dazu, «alles Denken, als zum Bewusstsein ge-
horig, aufzufiihren».”® Es ist weder Begriff noch Anschauung; es
muss, gerade wenn es reflexiv thematisch gemacht wird, in einer ge-
wissen Unthematizitit bleiben, weil jede vergegenstindlichende The-
matisierung es schon voraussetzen wiirde.** Vom «Ich denke» strikt
zu unterscheiden ist das Ich als Gegenstand der Psychologie, die
«Seele». Ich, der ich denke, bin Subjekt, nicht Pridikat und nicht
Objekt. «Ich denke» impliziert keine Vorstellung iiber mich, wie ich
wirklich bin (rationale Psychologie) oder mir erscheine (empirische
Psychologie).

Daraus ergibt sich nun Kants Fassung der Subjekt-Objekt-Rela-
tion der Erkenntnis. Dem Objekt, «in dessen Begriff das Mannigfal-
tige einer gegebenen Anschauung vereinigt ist », liegt die Einheit des
Bewusstseins zugrunde, die ndmlich «die Beziehung der Vorstellung
auf einen Gegenstand» ermdglicht.” Im transzendentalen Subjekt
wird der Objekterkenntnis der Grund gelegt. Was das fiir den Begriff
des Objekts bedeutet, macht die Erste Analogie der Erfahrung, der
« Grundsatz der Beharrlichkeit der Substanz»'¢, klar. Dieser Grund-
satz artikuliert die Beharrlichkeit als «notwendige Bedingung, unter
welcher allein Erscheinungen, als Dinge oder Gegensténde, in einer
moglichen Erfahrung bestimmbar sind »."” Was man Substanz nennt,
ist in Wahrheit nichts als diese kategoriale Bedingung aller Objekter-
kenntnis: An den Erscheinungen ldsst sich, ihrem Dasein nach, nur
etwas erkennen, wenn der Verstand dem Wechsel der Erscheinungen
ein beharrliches Substratum unterlegt. Als Implikat der Bindung an
das reine Subjekt der transzendentalen Apperzeption wird das Er-
kenntnisobjekt entsubstanzialisiert.

Neben dem in dieser Art thematisierten Subjekt findet sich auch
bei Kant ein unthematisches Subjekt, das z. B. als Ich des Autors oder
— vielleicht rhetorisch gemeint —in einem « wir» zu Wort kommt, da-
bei aber in seinem Bezug zum thematischen Subjekt unerértert bleibt.
Von wem ist die Rede, wenn es etwa in der Transzendentalen Dialek-
tik heisst: « Wir haben die glinzenden Anmassungen der ihr Gebiete

12 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, 2. Aufl. (B), § 16.
13 KrV A 341/B 399f.

14 KrV A 345/B 404.

15 KrV B § 17.

16 KrV B 224.

17 KrV A 189/B 232.

258



iiber alle Grenzen der Erfahrung erweiternden Vernunft [...] vorge-
stellt»?'® In der nachkantischen Tradition ist immer wieder die Frage
gestellt worden, welches Subjekt denn die Vernunftkritik selbst habe.
Ich kann hier nur auf meinen Vorschlag hinweisen, bei Kant die Ur-
teilskraft als dieses Subjekt zu begreifen®, das sich dann und wann in
jenem «wir» zu Worte melden kann. — Sowohl die psychologische
Wendung der Erkenntnistheorie im 19. Jahrhundert, in der die ontolo-
gische Ausdeutung des cogito die rationale ersetzt, wie erst recht die
antipsychologistische Ausarbeitung einer Erkenntnistheorie ohne Zu-
grundelegung eines realen Subjekts im neukantianischen Kritizismus®
haben das Problem der Subjektivitit des redenden bzw. schreibenden
Philosophen verschwiegen ; das Problem blieb gleichgiiltig.

Das Gesetz als subiectum (Neukantianismus)

Das 19. Jahrhundert kennt verschiedene Variationen der Kon-
kurrenz zwischen transzendentalem und ontischem Subjekt, zwischen
dem Vernunft- und dem Realbegriff des Subjekts. Die Konkurrenz
wird vor allem im Streit um den erkenntnistheoretischen Primat von
Logik oder Psychologie ausgetragen. Der Neukantianismus zeichnet
sich dabei durch eine radikale Entsubjektivierung des subiectum aus,
mit der die Ablosung vom cartesianischen Dualismus zu gelingen
scheint. Ich stelle zunédchst das Konzept vor, das Paul Natorp, erstmals
1887, in Gestalt der systematischen Unterscheidung zwischen objekti-
ver und subjektiver Erkenntnisbegriindung vorgelegt hat.?* In seiner
Habilitationsschrift, erschienen 1882, hatte Natorp Descartes’
Erkenntnisstheorie explizit in die « Vorgeschichte des Kriticismus »
eingereiht, was bedeutete, dass er das cogito fiir die von ihm nun so
genannte objective, nicht etwa die sogenannte subjective Erkenntnis-

18 KrV A 462f./B 490f.

19 H. HOLZHEY, « Urteilskraft. Erwdgungen zum Verhiltnis von Vernunftkritik
und empirischer Psychologie », in: Giudizio e interpretazione in Kant, a cura
di G. RICONDA, G. FERRETTI, A. POMA, Genova 1992, S. 97-116.

20 Vgl. S. MARCK, «Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der Marburger
Schule », in: Logos 4 (1913), S. 364-386: «Die Subjektivitit kann [...] nicht
ein wesentliches Bestandstiick des Transzendentalen sein, wofern dieses
wirklich «den Gegenstand allererst moglich macht> » (S. 365); vgl. ferner
M. BRELAGE, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S. 94ff.

21 P. NATORP, « Ueber objective und subjective Begriindung der Erkenntniss »,
in: Philosophische Monatshefte 23 (1887), S. 257-286.

259



fundierung in Anspruch nahm. Die Briicke fiir diese kiihne An-
kniipfung bildete der prinzipielle Gedanke der «Einheit des Den-
kens », also der Gedanke, in dem Kant das cartesische cogito adap-
tierte. Natorps — auch iiber Kant hinausfithrendes — Projekt zielte auf
die Herausarbeitung des « Gesetzes der Einheit in aller Erkenntnis» :
Die «urspriingliche und frithere Gewissheit des Denkens gegeniiber
dem Gedachten» diirfe und konne nichts anderes bedeuten «als die
Unabhingigkeit und primire Geltung des Gesetzes der Einheit in aller
Erkenntniss, fiir welches Kants transscendentale Apperception nur der
Ausdruck ist».?

Martin Heidegger hat mit der ihm eigenen Hinterlist in seiner
Skizze «Zur Geschichte des philosophischen Lehrstuhls seit 1866 »
von Natorps philosophischer Arbeit behauptet: « Die transzendentale
Grundlegung der logischen, ethischen und &sthetischen Verhaltungen
hat ihren <h6chsten Punkt> im Subjekt. Die Grundlegung kommt daher
erst selbst auf den Grund durch eine thematische Besinnung auf das
Bewusstsein im Sinne einer nichtempirischen Transzendentalpsycho-
logie ». Auch wenn sich diese Aussage (1) auf die systematische
Grundlegung von Theoretik, Praktik und Poietik® insgesamt bezieht
und (2) auf die Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode
(1912) anspielt, wird sie — vorsichtig geurteilt — Natorps Verhiltnisbe-
stimmung von objektiver und subjektiver Erkenntnisbegriindung nicht
gerecht.

In der Genese der Erkenntnislehre des Marburger Neukantia-
nismus bei Hermann Cohen kommt es zum Verzicht auf die subjekts-
theoretische Analyse der Erkenntnis in ihren beiden « Stimmen» ; der
Riickgang auf ein erkennendes, mittels Anschauung und Denken das
Objekt konstituierendes Subjekt fillt unter ein Psychologie-Verdikt.
Nicht im «Punkt» des reinen Selbstbewuf3tseins wie bei Kant, son-
dern in einem gegliederten Gefiige von Prinzipien oder geltenden Re-
geln, nach denen sich das Erkennen richten muB, wird gegensténdli-
che Erkenntnis begriindet gedacht. Dieses Gefiige besteht aus logi-
schen, gegenstandstheoretischen, regulativ-systemischen und heuristi-

22 P. NATORP, Descartes’ Erkenntnisstheorie. Eine Studie zur Vorgeschichte
des Kriticismus, Marburg 1882, ND Hildesheim 1978, S. 44.

23 Vgl. P. NATORP, « Allgemeine Logik», in: Erkenntnistheorie und Logik im
Neukantianismus, hg. und mit einer Einleitung versehen von W. FLACH und
H. HOLZHEY, Hildesheim 1979, S. 226-269. NATORP lisst auch hier der
«Logik der Gegenstandssetzung » (Theoretik, Praktik und Poietik) noch eine
« Logik der Subjektivitit» folgen.

260



schen Prinzipien. Was immer wir iiber dingliche oder menschliche
Sachverhalte mit dem Anspruch auf Wahrheit aussagen, setzt seiner
Urteilsform nach diese Prinzipien als das subiectum voraus. Cohen
moniert eine Ambivalenz in Descartes’ cogito-Prinzip : Einerseits ist
es, als «ich denke» gefasst, der addquate Ausdruck des Ge-
wissheitskriteriums; andererseits wird mit dem «ich bin» der
« Anschein erweckt, als ob in der Realitét des geistigen Subjekts, in
der Substanz des Geistes als einer gegebenen Realitiit, die Erkenntnis
legitimiert wiirde: als ob der Geist nicht vielmehr als Abbreviatur,
sondern als substantieller Triger und dadurch legitimer Biirge der
Gewissheit gedacht werden miisse ».* Natorp leistet dann zweierlei :
Er vertieft die objektive Erkenntnisbegriindung und er stellt ihr eine
Subjektstheorie neuen Stils, eine «kritische Psychologie », zur Seite.
Die Aufklirung der Erkenntnis kann sowohl auf die subjektive Kon-
stitution des Erkenntnisinhalts zielen wie « objektiv» auf dessen Gel-
tungsbedingungen. Bei der Begriindung von Erkenntnis allerdings
stehen der Riickgang aufs Subjekt (Psychologie) und der Aufweis der
Geltungsbedingungen (Erkenntniskritik bzw. Logik) im Streit. Die
objektive Begriindung richtet sich auf den Inhalt der Erkenntnis —
nicht ein erkennendes Subjekt, sondern der Inhalt wird in seiner Be-
ziehung auf den Gegenstand zum Thema. Thre « Begriindung» erfihrt
diese Beziehung in der gesetzmissigen, d.h. den Gesetzen des Den-
kens genligenden Form des Inhalts. Im «Gesetz », zuletzt im « Gesetz
der Gesetzlichkeit selbst»®, besteht nach Natorp der systematische
Zusammenhang zwischen dem cogito und der objektiven Begriindung
der Erkenntnis. Das Gesetz verbiirgt relational-funktionale Einheit.
Die nachgeordnete Untersuchung der subjektiven Seite der Erkenntnis
entfaltet Natorp zu einer — von den Verfahren der empirischen wie der
rationalen Psychologie strikt unterschiedenen — Rekonstruktion des
Inhalts in seinem Bezug aufs Bewusstsein, d.h. in seinem
«subjektiven Sein».* Auch diese Rekonstruktion der Subjektivitit
fallt streng antiontologisch aus. Uber das Ich, das « subjektive Bezie-
hungszentrum », kénnen ebensowenig Aussagen gemacht werden wie
liber die «Bewusstheit» als die Beziehung des Inhalts auf mich:

24 H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung. Werke Bd. 1.1, Hildesheim 1987,
S. 46.

25 «Ueber objective und subjective Begriindung der Erkenntniss », a.a.O., S.
285.

26 P. NATORP, Einleitung in die Psychologie nach kritischer Methode, Freiburg
i.B. 1888, S. 27.

261



« Bewusst-sein heisst Gegenstand fiir ein Ich sein; dies Gegenstand-
sein ldsst sich nicht selbst wiederum zum Gegenstand machen. »*

Als das subiectum des Marburger Neukantianismus erweist sich
die mit den Verstandesfunktionen bzw. logischen Grundlegungen
identifizierte Einheit des «Ich denke »* oder die Einheit des Gesetzes.

Sich zuschauen (Husserl)

Anders als der Neukantianismus geht Husserl die Konkurrenz der
Subjekte oder den Streit zwischen Logik und Psychologie an: Er be-
gibt sich nochmals auf den cartesianischen Weg, den Weg der Medi-
tation im Ausgang vom Ich. In seinen Tagebuchnotizen heisst es:
«25. September 1906: [...] Ich muss zu einer inneren Festigkeit
kommen. Ich weiss, dass es sich dabei um Grosses und Grosstes han-
delt; ich weiss, dass grosse Genien daran gescheitert sind. Und wollte
ich mich mit ihnen vergleichen, so miisste ich von vornherein ver-
zweifeln. Ich will mich (ihnen) nicht vergleichen, aber ich kann ohne
Klarheit eben nicht leben. Ich will und muss in hingebender Arbeit, in
rein objektiver Vertiefung den hohen Zielen nahekommen. Ich
kdmpfe um mein Leben. [...] Nur eins erfiillt mich : ich muss Klarheit
gewinnen, ich kann sonst nicht leben. »* Husserl beansprucht sich
selbst auf radikale Weise fiir seine philosophische Arbeit, indem er
sich auf «die allgemeine Aufgabe, die ich fiir mich 16sen muss, wenn
ich mich soll einen Philosophen nennen kénnen », besinnt.* Gemeint
ist eine Kritik der Vernunft. Ohne einen Entwurf fiir sie zu haben,
«kann ich wahr und wahrhaftig nicht leben». Der erste Schritt besteht
im Entschluss, sich gewissermassen an die philosophische Sache zu
verschwenden. Zunichst liegt eine personliche Selbsterfahrung vor;
der nun 47jdhrige Autor der Logischen Untersuchungen fasst sie in
die Worte: «ein Volles und Ganzes kann meine Personlichkeit leider
nicht mehr werden. Einheit der Weltanschauung, Einheit frei gewach-

27 S. 13f. — Fiir eine detailliertere Analyse vgl. H. HOLZHEY : « Zu den Sachen
selbst! Uber das Verhiltnis von Phiinomenologie und Neukantianismus », in :
Sinn und Erfahrung. Phinomenologische Methoden in den Humanwissen-
schaften, hg. von M. HERZOG und C. F. GRAUMANN, Heidelberg 1991, S. 3-
21, bes. S. 14ff.

28 Vgl. H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung, a.a.0., S. 409f.

29 E. HUSSERL, «Personliche Aufzeichnungen». Hg. von W. BIEMEL, in:
Philosophy and Phenomenological Research XV1 (1956), S. 297.

30 Ebd.

262



sener, schoner und natiirlicher organischer Bildung kann sie nicht
mehr gewinnen. [...] Die eigentiimlichen Werte, die auf diesem - Gott
sei’s geklagt - so vielfach gebrochenen und verwachsenen Stamme
gedeihen konnen, sollen nun zur Reife gebracht werden. »* Der kriti-
schen und zweifelnden Selbsterfahrung antwortet Husserl mit dem
Willen zu objektiver Arbeit an der selbstgestellten Aufgabe einer Kri-
tik der Vernunft. Was beinhaltet diese Aufgabe? Ich muss Klarheit
gewinnen, mir sind die tiefsten Zweifel aufgestiegen, mir miissen sie
auch behoben werden. Die Suche nach Klarheit bleibt an das Ich einer
personlichen Selbsterfahrung gebunden und distanziert sich gleich-
wohl von ihm: Ich, der ich Klarheit suche, beginne diese Suche, in-
dem ich auf sie reflektiere. In der Reflexion trete «ich, der ich Klar-
heit suche » doppelt auf: als Subjekt auch der Reflexion und als ihr
Objekt. Aber ich suche nicht mich, sondern Klarheit. Dass ich Klar-
heit suche, ist mir in der Reflexion auf die urspriingliche personliche
Erfahrung unzweifelhaft. «Jedes intellektuelle Erlebnis und jedes Er-
lebnis iiberhaupt, indem es vollzogen wird, kann zum Gegenstand ei-
nes reinen Schauens und Fassens gemacht werden, und in diesem
Schauen ist es absolute Gegebenheit. »* Jedes Erlebnis kann reflexiv
erfasst und das heisst fiir Husserl « geschaut » werden; es ist in diesem
«Schauen» unbezweifelbar selbst da. Husserl hat sich ausdriicklich
und schon seit 1904 an Descartes’ Zweifelsmeditation orientiert. Fiir
Descartes steht mit dem Zweifel der methodische Weg zu einem un-
umstdsslichen Gewissheitsfundament im Vordergrund ; Husserl findet
sich in «Lebensgefahr», als er die Aufgabe einer Vernunftkritik in
Angriff nimmt. Und er hilt diese Erfahrung fest: «jeder, der ernstlich
Philosoph werden will, muss sich <einmal im Leben> auf sich selbst
zuriickziehen [...] Philosophie ist eine ganz personliche Angelegen-
heit des Philosophierenden »*, sagt er wieder 1929. Philosophie muss
eigenes, selbstverantwortetes Wissen werden. « Habe ich den Ent-
schluss gefasst, diesem Ziele entgegenzuleben, also den Entschluss,
der allein mich zum philosophischen Werden bringen kann, so habe
ich damit den Anfang der absoluten Erkenntnisarmut gewéhlt. In ihm
ist es offenbar ein erstes, mich zu besinnen, wie ich eine Methode des
Fortgangs finden konnte, der zu echtem Wissen fiihren konnte. »

31 Ebd., S. 296.

32 E. HUSSERL, Die Idee der Phdnomenologie. Ges. Werke (Husserliana, zit.
HUA)Bd. 2.8, 31,

33 E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen, HUA Bd. 1, S. 44.

263



Husserl ist sich im Laufe seiner Lebensarbeit immer klarer dariiber
geworden, wie schwierig der Anfang der absoluten Erkenntnisarmut
zu erreichen ist. Descartes’ Zweifelsweg ist er nur bedingt gefolgt.

Husserls «cartesianischer» Weg der phdnomenologischen
«Reduktion» geht aus von der methodischen Objektivation personli-
chen Zweifelns an der Moglichkeit, ein Philosoph sein zu konnen. Der
Zweifel entziindet sich am Anspruch absoluter Erkenntnisbegriin-
dung. Dem in der Selbsterfahrung an die Verzweiflung rithrenden
philosophierenden Ich ist mit der <Wirklichkeit> seiner selbst auch
jede Transzendenz entschwunden. In der phinomenologischen Pri-
mirerfahrung reduziert sich der Bestand des Wirklichen auf ein
Nichts. Es gibt nichts mehr als bloss diese Erfahrung. Aber wer trifft
diese Feststellung? Offenbar der anfangende Philosoph. Er beginnt
mit der Reflexion auf die Erfahrung seines und des Nichtseins alles
Wirklichen. Sein Nichtsein — das ist vor allem das Nichtsein eines
Wissens. Wie kann er dann mit der Reflexion ein erstes Wissen fin-
den? Aber nicht Wissen schlechthin, sondern Wissen von Transzen-
dentem, von Realem ist in Frage gestellt. Das Bewusstseinserlebnis,
die «cogitatio» ist unbezweifelbar. So liegt in der reflexiven Wen-
dung auf die Primérerfahrung kein Bruch vor. Es gibt auch gar keinen
eigentlichen Anfang, keine Geburt nach dem Zweifelstod. Mit der
phénomenologischen Primérerfahrung bin ich schon in der Philoso-
phie qua Phidnomenologie. Ich lebe nun in jenem Nichts, in das mich
die Zweifelserfahrung versetzte. Entscheidend fiir den Neubeginn war
jene Erfahrung, nicht ein Umschlag aus Zweifel in Gewissheit. Die
Zweifelssituation, d.h. das Inhibieren jeder Stellungnahme zur Welt,
verbleibt mir als Einstellung. Es geht darum, diese Einstellung festzu-
halten. Sie ist widernatiirlich, deshalb der stdndige Kampf um sie. Der
Gewinn dieser Einstellung ist, wie nun deutlich wird, nicht mit
Descartes’ Weg identisch. Fiir Descartes selbst bedeutet die Ge-
wissheit des «ego sum, ego existo» den absoluten Anfang alles Er-
kennens. Aber von Husserl her zu sprechen, hat Descartes damit den
Charakter einer absoluten Erkenntnisbegriindung verkannt. Er geht
aus von einem Satz, der wieder die Existenz eines (zumal in seinem
Sein nicht gekldrten) Seienden aussagt (res cogitans). Husserls An-
fang ist die phinomenologische Einstellung.

Das transzendentale Subjekt Husserls ist also keine «res cogi-
tans », kein Endchen Welt. «Ich» meint das reine Bewusstseinsleben,
«durch das fiir mich Sein dieser Welt und jeweiliges So-sein iiber-

264



haupt Sinn und mdogliche Geltung hat ».>* Das transzendentale Subjekt
ist das transzendentale Ich als stromendes Bewusstseins/eben. Mit
seiner « Grundeigenschaft» der Intentionalitét hat es die Struktur des
«ego cogito cogitatum ». Der Philosoph reflektiert in der phdnomeno-
logischen Einstellung «konsequent auf seine cogitationes und auf ih-
ren rein phdnomenologischen Gehalt» und enthiillt « dabei allseitig
sein transzendentales Sein in seinem transzendental-zeitlichen Leben
und in seinen Vermdgen».> Husserl spricht von «transzendentaler
Selbsterfahrung des Ego »:

«Sich als der meditierende Philosoph, der dabei selbst zum
transzendentalen ego geworden ist, fortgehend iiber sich selbst be-
sinnen, das heisst also, in die offen endlose transzendentale Erfahrung
eintreten, sich nicht mit dem vagen ego cogito begniigen, sondern
dem bestidndigen Fluss des cogitierenden Seins und Lebens nachge-
hen, es sich nach allem, was daran zu schauen ist, ansehen, explizie-
rend eindringen, es beschreibend in Begriffe und Urteile fassen, und
rein in solche, die aus diesen anschaulichen Bestéinden ganz urspriing-
lich geschopft sind. »%

Ich bin als Phdnomenologe «reiner Zuschauer meiner selbst».
Die Selbstbeziehung, die das transzendentale Subjekt ausmacht, ist
ein Sich-zuschauen®, in dem — anders als bei Descartes und Kant —
Welt nicht verloren, sondern als Phanomen erhalten ist.

Menschsein (Dasein) als Subjekt (Heidegger)

Auch Phinomenologie ist nach den Husserlschen Schriften dem
strengen Anspruch auf verniinftige Begriindung von Wissen und Han-
deln verpflichtet. Die phinomenologische Philosophie des Subjekts
wird als Fundamentalphilosophie entwickelt. Die Basis bildet die
transzendentale, ndmlich transzendenz-stiftende (konstituierende)
Subjektivitit, ein Feld, reflexiver, absoluter Erfahrung in der Weise
des Sich-zuschauens. Erst auf diesem Grund kann begriindet von
«mir» und zumal von mir als « konkretem Menschen» die Rede sein.
Menschsein ist nichts Urspriingliches, sondern etwas Abgeleitetes,
etwas fiir das philosophische Verstehen Sekundires. Das Werden des

34 Pariser Vortrdge, in: HUA Bd. 1, S. 10.
35 Ebd, S. 12.
36 Ebd.,S. 14,
37 BEbd,S.15.

265



Philosophen verlangt wohl eine « Anderung der ganzen Lebensform,
die alle bisherige Lebenserfahrung vollig tibersteigt»*, aber das im
Sinne einer Blickwendung.

Heidegger merkt zu dieser Passage aus Husserls Entwurf zu ei-
nem fiir die Encyklopaedia Britannica bestimmten «Phidnomenolo-
gie»-Artikel an: « Ascendenz (Hinaufstieg), die doch <immanent>
bleibt, d. h. eine menschliche Mdglichkeit, in der der Mensch gerade
zu sich selbst kommt ». Der Philosoph bleibt «dem Menschen», von
dem er ausgeht, «immanent» ; der Mensch kommt im Philosophen zu
sich selbst. Der Weg in die Philosophie, die Anderung der « Einstel-
lung » (des Blicks), ist fiir Husserl gerade nicht Tun des menschlichen
Ich?, fiir Heidegger hingegen eine « Existenzmdoglichkeit», ein Ver-
halten, das «von Hause aus sich sich selbst verschafft, also nie zur
Positivitdt des Vorhandenen gehort ». Heidegger gesteht nur noch zu,
dass der Riickgang in die Sphire der konstituierenden Subjektivitét
nicht ein Riickgang auf weltlich Seiendes — Seiendes von derselben
Seinsart wie das weltlich geldufige — sein kann. Husserl zielte mit der
transzendentalen Subjektivitit auf ein Nichtseiendes, Heidegger fragt
nach der Seinsart dessen, auf das zuriickgegangen wird, nach der Sub-
jektivitit, in der sich « Welt» konstituiert. Diese Subjektivitit heisst
« Dasein». Nicht schon bei Descartes, erst jetzt wird der Mensch, der
sog. konkrete Mensch, verstanden als Existenz in der Welt, an die
Stelle des subiectum gesetzt.

Gegen Neukantianismus und transzedentale Phédnomenologie
wurde nach dem Ersten Weltkrieg fiir viele die Verpflichtung von
Philosophie auf die Lebenswirklichkeit des «konkreten Menschen»
zum wichtigsten Kriterium. Man versprach sich einerseits von einer
ontologischen Wende Nihe zum Seienden selbst, das nicht mehr blof
in den Grenzen einer Theorie gegenstidndlicher Erkenntnis, sondern
dieser voraus, «unmittelbar », anschaulich werden sollte ; andererseits
und analog dazu von einer anthropologischen Wende die Freistellung
des « ganzen», « wirklichen », «konkreten » Menschen als Subjekt und
Objekt philosophischer Forschung. Das reine Subjekt, wie es insbe-
sondere transzendentale Erkenntnistheorie zugrundelegt, wurde ver-
abschiedet, ebenso der Primat der Erkenntnistheorie. Erkenntnis als
Erkenntnis des konkreten Subjekts Mensch (Existenz, Dasein, exzen-

38 HUA Bd. 9, S. 276.
39 Ebd, S. 275.

266



trische Positionalitit usw.) zu fassen — das implizierte eine Dezentrie-
rung des theoretischen, nach Erkenntnis suchenden Menschen.

An die Stelle der phdnomenologischen Beschreibung des kon-
stituierenden «Lebens» der transzendentalen Subjektivitét tritt in
Heideggers Sein und Zeit Daseinsanalytik. Diese hat ein Seiendes, den
Menschen, in seinem Sein (« Dasein») zum Thema und ist so Ontolo-
gie, und als Riickgang auf einen Grund Fundamentalontologie. Die
philosophische Analyse nimmt ihren Ausgangspunkt beim Dasein,
wie es zunidchst und zumeist «ist», vom Dasein in seiner Durch-
schnittlichkeit (dem Analogon zu Husserls «natiirlicher Ein-
stellung »). Der anfangende Philosoph ist der existierende Mensch, der
als Mensch dadurch charakterisiert ist, dass es ihm «in seinem Sein
um dieses Sein selbst geht », der in diesem Sinne « Seinsverstédndnis»
als Bestimmtheit seines Seins besitzt, der sein Selbstverhiltnis lebt.
Dieser Selbstbezug ist zwar weder ein einfach anschaulicher noch ein
bloss intellektueller, aber er beinhaltet soviel Intelligibilitit
(Seinsverstiandnis), dass Auslegung (Hermeneutik) moglich ist. Sie
wird zunidchst an der Selbstauslegung des alltdglich-durchschnittlich
lebenden Menschen nachvollzogen. Dessen Seinsverstdndnis ist
allerdings ein nicht-explizites, ein vor-ontologisches.*® Auf dieser Ba-
sis sollen die « Bedingungen der Moglichkeit jeder ontologischen
Untersuchung » und im Hinblick auf den ontologischen Vorrang des
Daseins die Strukturen der Existenzialitdt (Faktizitdt) des Daseins
ausgearbeitet werden.* Wie Heidegger schon 1923 in einer Vorlesung
ausfiihrte, verstellen die Ich-Begriffe Person, Ichpol, Aktzentrum we-
gen ihrer Orientierung an bestimmten Ideen des Menschseins dasje-
nige, was mit der « Faktizitdt des Daseins » zur Geltung gebracht wer-
den soll**: Menschsein als Existenz. Mit der explizit philosophischen
Riickfrage nach dem transzendierenden (die «transzendentale Konsti-
tution » ermdoglichenden) Grund wird wiederum eine Existenzmdog-
lichkeit wahrgenommen: Die Ausbildung eines ontologischen Ver-
stindnisses des menschlichen Seins vollzieht sich nicht neben der
Existenz, es ist vielmehr «die Seinsart des menschlichen Daseins»,
die « gerade in sich die Mdglichkeit der transzendentalen Konstitution

40 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 4; Gesamtausgabe (GA) Bd. 2, S. 16.

41 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, 8. unv. Aufl., Tiibingen 1957, S. 37f.; GA Bd.
2. 8. 50,

42 M. HEIDEGGER, Ontologie (Hermeneutik der Faktizitdt). Friihe Freiburger
Vorlesung SoSe 1923. GA Bd. 63, S. 29.

267



birgt».4* Philosophie ist im Medium des Logos ausdriicklich gemach-
ter Existenzvollzug. Sie hat dabei ihr Zentrum nicht so sehr im Be-
greifen als im Ergriffenwerden — sie erwichst aus einer Grund-
stimmung, der Angst oder der tiefen Langeweile. In der Vorlesung des
Winters 1929/30 umschreibt Heidegger Philosophie als Heimweh, als
Getriebenheit des Fragens nach dem Ganzen, und den philosophi-
schen Begriff als Angriff auf den Menschen — «aufgejagt aus der
Alltaglichkeit und zuriickgejagt in den Grund der Dinge ».* Nicht nur
das Wissen, das Dasein selbst wird auf diesem Stimmungs-Weg zum
Grund infragegestellt. Was erschliesst sich dem philosophierenden
Menschen in diesem <Eigentlich-werden> ? Wiederum das Dasein in
seinen Existenzmoglichkeiten, diese aber nun auf dem Grunde der
Hineingehaltenheit ins Nichts, ndmlich bar jeder Fundierung in einem
Wesen (substantia) des Menschen.

An die Stelle des Sich-zuschauens tritt in Sein und Zeit das
Sich-zu-sich-selbst-verhalten. Seinsverstidndnis ist zugleich Seinsbe-
stimmtheit, vice versa. Das verniinftige und das reale Subjekt werden
zusammengeschlossen. Demgegeniiber besteht insofern Kontinuitét
zur Tradition der neuzeitlichen Subjektsphilosophie, als auch mit dem
«Dasein» ein Selbstverhiltnis zugrundegelegt wird. Sein und Zeit
bleibt sowohl dem Subjektivismus der Selbstbeziehung wie dem Fun-
damentalismus verpflichtet. Es ist allerdings, im Unterschied zu
Descartes, Kant und Husserl, ein konkretes, ndmlich <existiertes>
(gelebtes) Selbstverhiltnis, das hier als Subjekt fungiert; im Unter-
schied zu Descartes und Kant ein Welthabe einschliessendes Selbst-
verhiltnis. Der Philosoph, der es expliziert, nicht schafft, aber auch
nicht nur erschaut, verbleibt dabei notwendig in der Ambivalenz von
(Daseins-)Analytiker und Guru.

Diese Ambivalenz verweist auf ein Misslingen der in Sein und
Zeit versuchten Verkniipfung von Vernunftbegriff und Realbegriff des
Subjekts. Der Mensch taugt nicht zum subjectum, auch nicht als
«Dasein»*; die logische Bemiihung um den Grund muss Existenz
(gelebtes Seinsverstindnis) transzendieren, oder sie gerit in den Stru-

43 Anlage I zum Brief HEIDEGGERS an HUSSERL vom 22.10.1927, in: HUA Bd.
9, S.601.

44 M. HEIDEGGER, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit —
Einsamkeit. GA Bd. 29/30, S. 9ff.

45 Heideggers Versuch, einen Mangel der fundamentalistischen Subjektivitits-
philosophie zu beheben, erwies sich als zu wenig radikal ; seine spiteren Ar-
beiten artikulieren eine entsprechende « Kehre ».

268



del der Existenz zwischen Da-sein und Nicht-Da-sein — « Denken wir
an den extremen Fall des Wahnsinns, wo die hochste Bewusstheit
herrschen kann und wir doch sagen: der Mensch ist ver-riickt, ver-
schoben, weg und doch da. »%

Schlussbemerkung

Das subiectum ist unverzichtbar, auch wenn es nur das Zugrunde-
legen eines cogito sein kann. Offensichtlich besitzt die reine und
streng objektive Fassung des cogito aber einen <Uberschuss», der zum
realen Subjekt zuriickdringt. Gegeniiber diesem «metaphysischen
Bediirfnis» ist nach wie vor Kritik vonnéten. Gewiss sind lédngst
schon Konzepte lanciert worden, in denen die Selbstbeziehung durch
den Dialog bzw. die Kommunikation, die Subjektivitit also durch
Intersubjektivitit ersetzt wird. Aber Kommunikation hat immer ein in
ihr uneinholbares Woriiber. Die PhilosophInnen kénnen in ihr nicht —
wie in der Selbstvergewisserung oder im Sich-zuschauen — aufgehen,
es sei denn, sie setzen sich zu blossen Meinungstridgern herab. Viel-
leicht lasst sich jedoch diese fatale Konsequenz vermeiden, indem der
mit dem subiectum traditionell gekoppelte fundamentalistische An-
spruch aufgegeben wird. Es wire dann zu postulieren : Malis foras ire.
Extraversionen sind nicht fundamental. Doch fliesst das Denken nach
draussen leicht auseinander. Die Existenz von Philosophie impliziert
immer noch, dass das Denken an sich halt.

46 M. HEIDEGGER, Die Grundbegriffe der Metaphysik, a.a.0., S. 95 (Hervorhe-
bung von mir).

269






	Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang von Descartes' cogito

