
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang von Descartes' cogito

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 55/96

HELMUT HOLZHEY

Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang
von Descartes' cogito

Descartes' cogito-Satz (cogito ergo sum) wird häufig als Prinzip
des neuzeitlichen Subjektivismus deklariert : In der Vergewisserung
seines Seins lege sich « Ich » den unerschütterlichen Grund seiner
ferneren Gewissheiten. Abgesehen davon, dass die Cartesischen Texte
und ihre Rezeption diese These nur bedingt stützen, belässt jene
Deklaration den Begriff des Subjekts bzw. der Subjektivität zumeist in
einer verwirrenden Unklarheit. Das zeigt sich exemplarisch in der
Behauptung, mit Descartes werde die Auslegung des Menschen als Subjekt

vollzogen.1 Im folgenden soll es darum gehen, die in Descartes'
Formulierung und Entfaltung seines Prinzips angelegte Konkurrenz
der Subjekte, d.h. die Konkurrenz zwischen Prätendenten auf die
<Stelle> des Subjekts, bei Descartes selbst und an einigen Stationen
postcartesischen Nachdenkens über das Subjekt herauszuarbeiten.
Beabsichtigt ist dabei, auch einen kritischen Beitrag zur Debatte um den
«Tod des Subjekts» zu leisten.

Zum philosophischen Begriff des Subjekts

In der Vorrede zur Phänomenologie des Geistes schreibt Hegel:
« Es kömmt nach meiner Einsicht, welche sich durch die Darstellung
des Systems selbst rechtfertigen muss, alles darauf an, das Wahre
nicht als Substanz, sondern eben so sehr als Subject aufzufassen und
auszudrücken.» Was ist hier unter «Subject» zu verstehen? Hegel
erläutert es selbst ein paar Zeilen weiter: die «lebendige Substanz»,
« insofern sie die Bewegung des sich selbst Setzens, oder die Vermitt-

1 Nach H. VETTER (« Welches Subjekt stirbt », in : Tod des Subjekts Hg. von
H. NAGL-DOCEKAL und H. VETTER, Wien / München 1987, S. 22-42, zit. S.

25) der Grundgedanke in Heideggers Descartes-Interpretationen.

251



lung des sich anders Werdens mit sich selbst ist», « die reine einfache
Negativität».2

Es ist in diesem Text von dem Subjekt, vom absoluten Subjekt,
vom Absoluten oder Wahren als Subjekt die Rede. Wenn der Autor
auch zunächst Substanz und Subjekt in einen abstrakten Gegensatz
stellt, so zeigt sich doch im weiteren Bedenken dieses Verhältnisses,
dass sich beide wechselseitig bestimmen, d.h. der Substanz ebensosehr

Subjektivität zukommt wie dem Subjekt Substantialität.
Unscheinbar und unthematisch allerdings ist noch ein anderes Subjekt,
ein Ich, im Spiel, das Ich einer « Einsicht » in die subjektive Substantialität

des Wahren. Von diesem beiläufigen Ich darf man vermuten,
dass es sich mit der Rechtfertigung seiner «Einsicht» durch die
« Darstellung des Systems » im System gewissermassen auflösen wird.
Was das thematische «Subject» betrifft, so lassen sich dem Text zwei
Bestimmungen entnehmen : Es ist es als absolutes nicht pluralisierbar ;

und es ist Selbstbeziehung («Selbstbewusstseyn», «sich selbst
Setzen», «Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst»).

Ein solcher Subjektsbegriff, charakterisiert durch Singularität
und Relationalität, muss befremden. Alltags- und bildungssprachlich -
ich gehe vom deutschen Sprachgebrauch aus - unterstellen wir ziemlich

selbstverständlich, dass das Subjekt eine Entität ist, die im Plural
vorkommt. Wie reden wir gewöhnlich vom Subjekt? Ausser
Gebrauch gekommen ist das Schimpfwort (<dieses Subjekt>). Auch in der
gehobenen Sprache ersetzen wir «Subjekt» oft durch «Mensch»,
«Ich», «Bewusstsein», «Selbstbewusstsein». Reden wir aber, wenn
wir uns dieser Ersatzausdrücke bedienen, eo ipso vom Subjekt? Wir
tun das höchstens in einer bestimmten Perspektive. Dass es verschiedene

Hinsichten gibt, in denen wir je vom Menschen, vom Ich, vom
Bewusstsein sprechen, leuchtet sofort ein : Es gibt Wissenschaften
vom Menschen, es gibt eine Ichpsychologie, es gibt Theorien über das

Verhältnis von bewusst und unbewusst. Diese Thematisierungen bringen

aber Mensch, Ich und Bewusstsein gerade in die Stellung eines
Objekts. Was heisst es also, «Mensch», «Ich» und «Bewusstsein»
als Äquivalente für «Subjekt» zu verwenden? Tatsächlich scheinen
verschiedene Seiten des Subjektsbegriffs angesprochen zu werden.
Geläufig ist die Unterscheidung eines psychologischen und eines
erkenntnistheoretischen Subjekts. Aber auch sie ist nicht eindeutig an

2 G. W. F. HEGEL, Phänomenologie des Geistes. Ges. Werke Bd. 9, Hamburg
1980, S. 18.

252



spezifischen Äquivalenten auszuweisen. Der Ersatzausdruck «Ich»
teilt die Mehrdeutigkeit von «Subjekt» : Beide Worte bzw. Begriffe
werden sowohl für den psychologischen Begriff eines «Trägers der
Erlebnisse, Wahrnehmungen und Vorstellungen, Gefühle, Bewusst-
seinsvorgänge und -inhalte» wie erkenntnistheoretisch für den
« Inbegriff der Erkenntnisfunktionen und Erkenntnisformen »3 und die

« prinzipielle Bedingung der Erkenntnis überhaupt »4 in Anspruch
genommen; bezüglich der Genese von «Ich» wie «Subjekt»
unterscheiden wir den empirischen Begriff vom theoretischen Konstrukt.5 -
Eine weitere Facettierung : Die Besinnung aufs philosophische Subjekt

muss sich nicht auf Erkenntnistheorie einschränken. Wir kennen
auch ein Subjekt des Handelns und des Redens. Es ist das immer « der
Mensch». An den allgemeinen Sprachgebrauch anknüpfend und in
Kritik einer einseitigen erkenntnistheoretischen Ausrichtung wäre also
der philosophische Subjektsbegriff Gegenstand der philosophischen
Anthropologie; der Ersatzausdruck «Mensch» würde insbesondere
hervorheben, dass das Subjekt nicht bloss ein Subjekt des Erkennens
ist. Aber nun wieder umgekehrt: Wie ist «Mensch» zu verstehen,
wenn «Mensch» die Bedeutung des Subjekts hat? Das sagt
«Selbstbewusstsein» bzw. « Sich-zu-sich-verhalten ». Ich und Mensch
sind als Selbstbewusstsein bzw. Sich-zu-sich-verhalten, also in Gestalt
einer Selbstbeziehung, Subjekt im philosophischen Sinne. Diese
These stützt sich, wie die Bedeutung der in ihr verwendeten
Ausdrücke, nicht mehr auf alltagssprachliche Gegebenheiten.6 Auch die
postmoderne Kritik des Subjekts wäre missverstanden, wenn sie nicht
als Kritik an der fundamentalen Position der Selbstbeziehung
begriffen würde.

Die Rede vom Subjekt ist deshalb verwirrend, weil man
sprachlich dazu verführt wird, sich eine Entität - wenn vielleicht auch
mit Ausnahmecharakter - vorzustellen, mindestens <Etwas>, über das

Aussagen gemacht werden können. Das trifft nicht nur auf lat. subiec-
tum zu, das noch im grammatikalischen Subjektsbegriff (« Satzgegen-

3 J. HOFFMEISTER, Wörterbuch der philosophischen Begriffe, 2. Aufl.,
Hamburg 1955, S. 585.

4 E. METZKE, Handlexikon der Philosophie, Heidelberg 1949, S. 284.
5 Vgl. W. RÖD : «Empirisches Ich und Ich der Phüosophen », in : Aktuelle Pro¬

bleme der Subjektivität, hg. von H. RADERMACHER, Bern / Frankfurt a.M.
1983, S. 91-110.

6 Vgl. E. TUGENDHAT, Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Sprachana¬
lytische Interpretationen, Frankfurt a.M. 1979, S. 12.

253



stand») und in «sujet» bzw. «subject» präsent ist, sondern ebenso
auf den Gebrauch, den wir gewöhnlich vom neuzeitlichen Begriff des

Subjekts machen. Nach verbreiteter Auffassung ist es das Kennzeichen

der neuzeitlichen Weltauslegung, dass der Mensch auf sich
selbst abstellt. In diesem Sinne wird «Mensch» zum Subjekt, d.h.
zugrundegelegt. Es zeigte sich bereits, dass diese objektivierende Rede

vom Menschen keinen zureichenden Begriff des Subjekts hergibt.
Sagt man nämlich, der Mensch werde zugrundegelegt, lässt sich
weiterfragen : wird «der Mensch» zugrundegelegt oder «dass der
Mensch auf sich selbst abstellt»? Hegels Begriffsbestimmung zeigt,
dass Selbstbeziehung, Selbstverhältnis oder Selbstbewusstsein das

neuzeitliche Subjekt, das im neuzeitlichen Sinne Zugrundegelegte,
ausmachen.

Den Stellenwert dieses subiectum kann man leicht an Kants
Bestimmung des Subjektseins als «Selbstdenken» ablesen. Die Definition

lautet: «Selbstdenken heisst den obersten Probierstein der Wahrheit

in sich selbst [...] suchen».7 Kant plädiert nicht für die subjektive
Meinung, sondern für den eigenen Vernunftgebrauch. Was wird nicht
zugrundegelegt, wenn das Selbstdenken in diesem Sine als Subjekt
fungiert? Für Kant lassen sich die abgewiesenen Subjekte klar
benennen, es sind : Gott (bzw. Gottes Denken), die Intelligibilität des

Seienden (wie sie die klassische Ontologie voraussetzt), aber auch
eine blinde oder mechanische Natur und das fatum. Im Namen dieser

- gewissermassen verstossenen -Subjekte wird dann immer wieder
Kritik am Subjektivismus neuzeitlichen Denkens geübt8 ; auch Hegels
Begriff des absoluten Subjekts impliziert eine solche Kritik. Ich greife
aber jetzt diejenige Kritik des « Selbstdenkens » oder der vernünftigen
Selbstbeziehung auf, die diesem Subjektsbegriff von Anfang an,
nämlich mit Descartes' Entwurf, inhärent ist: die kritische Rückfrage
nach dem «konkreten Menschen». Ist nicht dieser das eigentliche
Subjekt Diese Rückfrage soll im Blick auf das Verhältnis von
Vernunftbegriff und Realbegriff des Subjekts erörtert werden. Ein Zitat
aus Diltheys «Einleitung in die Geisteswissenschaften» kann
verdeutlichen, was gemeint ist: «In den Adem des erkennenden
Subjekts, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt nicht wirkliches

7 I. Kant, Was heisst: Sich im Denken orientieren? Akad.-Ausg. Bd. 8,
S. 146 ; vgl. U. ANACKER, (Art.) « Subjekt », in : Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, München 1974, S. 1441.

8 Vgl. E. TUGENDHAT, a.a.O., S. 46.

254



Blut, sondern der verdünnte Saft von Vernunft als blosser Denktätigkeit.

Mich führte aber historische wie psychologische Beschäftigung
mit dem ganzen Menschen dahin, diesen, in der Mannigfaltigkeit seiner

Kräfte, dies wollend fühlend vorstellende Wesen auch der Erklärung

der Erkenntnis und ihrer Begriffe [...] zugrunde zu legen».9
Wieder begegnet ein unthematisches Ich. Dieses Ich des Autors legt
seinem Erkenntnisprojekt den ganzen Menschen, in gewissem Sinne
also sich selbst, zugmnde. Offen bleibt, was das so Zugrundegelegte
zum Subjekt qualifiziert. Der Vergleich mit Descartes' Gmndlegung
drängt sich auf.

Der Cartes ische Zweifel

Descartes' Gmndlegung geschieht als Zweifelsmeditation. Was ist
unbezweifelbar? Das unbezweifelbar Gewisse soll zugrundegelegt
werden. Über die vermeintlichen Gewissheiten nachdenkend suche
ich das wirklich Gewisse. Die Zweifelsmeditation arbeitet ab, was
sich nicht als unbezweifelbares Fundament - als Zugrundeliegendes
bewährt. Sie ist von der Situationsbeschreibung her Rückzug auf
mich, sie ist es von ihrem eigentlichen Ziel her - Gewissheit zu
finden. Die Ichform des Textes hat nicht rhetorischen Charakter. Von
Zweifel und Gewissheit lässt sich nur ichlich reden. Also : Mir wird
zweifelhaft (weil nicht alle Zweifel ausgeräumt werden können), dass

es «Himmel, Luft, Erde, Farben, Gestalten, Töne und alles Äussere»

gibt und so gibt, wie sie mir sinnlich erscheinen ; damit auch, dass ich
selbst Hände, Augen, Heisch und Blut, also einen Körper habe; dass

2+3=5 ist. Es macht den Anschein, dass so alles, was ich für gewiss
gehalten habe oder halten könnte, zweifelhaft wird; aber für dies
<alles> habe ich kein Kriterium. Ich kann mich auch nicht damit
zufrieden geben, « dass es nichts Gewisses gibt », pointiert : ich bin mir
auch nicht gewiss, «dass nichts gewiss ist». (Descartes spielt das

Paradox, das der radikale Zweifel enthält, nicht gegen ihn aus.) Nur
meiner selbst, das ist die Lösung, bin ich mir gewiss - meiner selbst
nicht als dieses konkreten Menschen, der hier nachdenkend sitzt,
sondern meiner selbst als eines, der nachdenkt, zweifelt usw., jedenfalls
solange ich das tue. Wessen bin ich mir so gewiss «Also wäre doch
wenigstens ich irgend etwas (aliquid) » Auch wenn ich mich als von

9 W. DlLTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften. Ges. Sehr. Bd. 1, 6.

unv. Aufl., Stuttgart und Göttingen 1966, S. XVIII.

255



einem göttlichen Betrüger getäuscht unterstelle, unterstelle ich
notwendigerweise, dass ich bin : Er wird es nicht fertigbringen, dass ich
mich selbst annihiliere, indem ich auch noch diese Unterstellung de-
struiere - «dass ich nichts bin, solange ich denke, dass ich etwas sei».
Nennen wir die hier ausgesprochene Gewissheit, dass ich bin die
Selbstgewissheit. Sie ist das gesuchte fundamentum inconcussum, das

Subjekt. Nicht «ich», nicht einfach «ich bin» oder doch nur, sofern
«ich bin» heisst: «ich bin gewiss, dass ich bin», wird zugrundegelegt.

Der Satz (pronuntiatum) «ego sum, ego existo» bildet die Basis.
Wer legt hier zugrunde Natürlich ich, der ich zweifelnd meine

Gewissheiten auf ihre Tragfähigkeit hin durchgegangen bin, um
zuletzt auf die unbezweifelbare Selbstgewissheit zu stossen, dass ich
existiere. Ich (als Mensch, der hier zu einer bestimmten Zeit diese
Meditation vollzogen hat) bin ganz hinter diese Selbstgewissheit
zurückgetreten bzw. in ihr aufgegangen ; ich habe mich zu ihren Gunsten

verzehrt. D. h. : Ich bin nicht als Täter von der Tat der Grundlegung

in der Selbstgewissheit abzuheben und bleibe ihr nicht irgendwie

äusserlich vorgegeben. Und doch erhebe ich mich wieder aus der
Asche meiner selbst - mit der Frage, wer ich denn bin, der ich
notwendig bin. Diese Frage ist vorbereitet, ist vielleicht schon vom
persönlichen Einstieg her vorbereitet, jedenfalls implizierte schon die
zugrundegelegte Gewissheit, dass ich etwas bin. Wenn ich bin, so bin
ich etwas. Descartes bestimmt das, was ich bin, als res cogitans. Die
Ver-ichlichung des Subjekts, die Ver-ichlichung der Selbstgewissheit,
setzt mit der unscheinbaren Frage nach dem Wer ein. Welche der Zu-
schreibungen, die ich mir früher erlaubt habe, halten dem Zweifel
stand, welche nicht? Fraglich ist alles, was dem Körper zugehört;
fraglich sind aber auch die (von Aristoteles) der Seele zugeschriebenen

Vermögen bzw. Tätigkeiten der Ernährung, Bewegung und
Sinneswahrnehmung, die ohne Körper nicht Zustandekommen ; fraglich

ist schliesslich die Seele (anima) selbst, sofern man sich darunter
(nach stoischer Tradition) «ein feines Etwas vorstellt, nach Art eines
Windes, Feuers oder Äthers, das meinen gröberen Teilen eingeflößt
sei ». Unter den Tätigkeiten der Seele hält allein das Denken dem
Zweifel Stand. Im Resultat «bin ich also genau nur ein denkendes
Wesen, d.h. Geist (mens) oder <Seele> (animus) oder Verstand

256



(intellectus) oder Vernunft (ratio)».10 Denken (cogitatio) qualifiziert
mein Sosein, Ich ist eine denkende Substanz : ein Seiendes, dessen So
das Denken ausmacht; ein Seiendes, das sich selber begreift und aus
sich selber ist.11

Die Gewissheit, dass ich bin, und die substantielle res cogitans
stehen in Konkurrenz um die Stellung als Subjekt. Die Konkurrenz ist
nicht sofort sichtbar; denn die res cogitans wird als Substanz
ausschliesslich durchs Denken definiert. Erst in der Folge, vor allem mit
der Auslegung der Erkenntnisrelation als Subjekt-Objekt-Relation,
zeigen sich die Implikationen der Konkurrenz in ihrer vollen Schärfe.

Das Ich denke muss alle meine Vorstellungen begleiten können
(I. Kant)

Kant legt das cogito (Ich denke) zugrunde, aber nicht in dem
Sinne, dass es Seinsgewissheit im Sinne der Gewissheit, dass ich bin,
einschlösse. Das zugrundegelegte «Ich denke» ist keine Substanz.
Man verfehlte seinen Sinn, wenn man fragen wollte, wer ich bin, der
ich denke. Das Ich geriete mit dieser Frage in Objektstellung. Damit
wird auch schon gesagt, dass die Verknüpfung von Denken und Sein

(in der Selbstgewissheit meiner Existenz) nicht den springenden
Punkt der Zugrundelegung des «Ich denke» bei Kant ausmacht. Es

geht vielmehr um den Grund der Einheit unserer Erkenntnisse bzw.
Urteile. Statt den Überschritt vom Denken zum Sein in einer unmittelbaren

Verbindung von Denken und Sein zu fundieren, begründet Kant
in der Kritik der reinen Vernunft den synthetischen Charakter der
Erkenntnis. Die «synthetische Einheit der Apperzeption» ist Kants
subiectum. Wie von Descartes bekannt, lässt sich das «Ich denke»
(cogito) weiter ausdeuten. Kant schiebt hier einen Riegel vor: Das
«Ich denke» als ursprüngliche Apperzeption kann, indem es alle
Vorstellungen zu begleiten vermag, nicht seinerseits von Vorstellungen

10 Die französische Übersetzung der Stelle verzichtet auf die Wiedergabe von
« animus », vgl. Œuvres de Descartes, publ. par Ch. ADAM et P. TANNERY,
vol. 9/1, p. 21.

11 Die Zitate aus R. DESCARTES, Meditationes de prima philosophia - Medita¬
tionen über die Grundlagen der Philosophie. Auf Grund der Ausgaben von
A. BUCHENAU neu hg. von L. GÄBE, Hamburg 1959, 1. und 2. Meditation
(vgl. Œuvres de Descartes, publ. par CH. ADAM et P. TANNERY, vol. 7,
p. Iff.).

257



begleitet, also synthetisiert werden.12 Dieses «Vehikel aller Begriffe
überhaupt» dient nur dazu, «alles Denken, als zum Bewusstsein
gehörig, aufzuführen».13 Es ist weder Begriff noch Anschauung; es

muss, gerade wenn es reflexiv thematisch gemacht wird, in einer
gewissen Unthematizität bleiben, weil jede vergegenständlichende
Thematisierung es schon voraussetzen würde.14 Vom «Ich denke» strikt
zu unterscheiden ist das Ich als Gegenstand der Psychologie, die
«Seele». Ich, der ich denke, bin Subjekt, nicht Prädikat und nicht
Objekt. «Ich denke» impliziert keine Vorstellung über mich, wie ich
wirklich bin (rationale Psychologie) oder mir erscheine (empirische
Psychologie).

Daraus ergibt sich nun Kants Fassung der Subjekt-Objekt-Rela-
tion der Erkenntnis. Dem Objekt, « in dessen Begriff das Mannigfaltige

einer gegebenen Anschauung vereinigt ist», liegt die Einheit des

Bewusstseins zugrunde, die nämlich «die Beziehung der Vorstellung
auf einen Gegenstand» ermöglicht.15 Im transzendentalen Subjekt
wird der Objekterkenntnis der Grund gelegt. Was das für den Begriff
des Objekts bedeutet, macht die Erste Analogie der Erfahrung, der
«Grundsatz der Beharrlichkeit der Substanz»16, klar. Dieser Grundsatz

artikuliert die Beharrlichkeit als «notwendige Bedingung, unter
welcher allein Erscheinungen, als Dinge oder Gegenstände, in einer
möglichen Erfahrung bestimmbar sind »,17 Was man Substanz nennt,
ist in Wahrheit nichts als diese kategoriale Bedingung aller Objekterkenntnis

: An den Erscheinungen lässt sich, ihrem Dasein nach, nur
etwas erkennen, wenn der Verstand dem Wechsel der Erscheinungen
ein beharrliches Substratum unterlegt. Als Implikat der Bindung an
das reine Subjekt der transzendentalen Apperzeption wird das

Erkenntnisobjekt entsubstanzialisiert.
Neben dem in dieser Art thematisierten Subjekt findet sich auch

bei Kant ein unthematisches Subjekt, das z. B. als Ich des Autors oder

- vielleicht rhetorisch gemeint -in einem «wir» zu Wort kommt,
dabei aber in seinem Bezug zum thematischen Subjekt unerörtert bleibt.
Von wem ist die Rede, wenn es etwa in der Transzendentalen Dialektik

heisst: «Wir haben die glänzenden Anmassungen der ihr Gebiete

12 I. KANT, Kritik, der reinen Vernunft, 2. Aufl. (B), § 16.
13 KrV A 341/B 399f.
14 KrV A 345/B404.
15 KrV B § 17.

16 KrV B 224.
17 KrV A 189/B 232.

258



über alle Grenzen der Erfahrung erweiternden Vernunft [...]
vorgestellt»?18 In der nachkantischen Tradition ist immer wieder die Frage
gestellt worden, welches Subjekt denn die Vernunftkritik selbst habe.
Ich kann hier nur auf meinen Vorschlag hinweisen, bei Kant die
Urteilskraft als dieses Subjekt zu begreifen19, das sich dann und wann in
jenem «wir» zu Worte melden kann. - Sowohl die psychologische
Wendung der Erkenntnistheorie im 19. Jahrhundert, in der die ontolo-
gische Ausdeutung des cogito die rationale ersetzt, wie erst recht die
antipsychologistische Ausarbeitung einer Erkenntnistheorie ohne

Zugrundelegung eines realen Subjekts im neukantianischen Kritizismus20
haben das Problem der Subjektivität des redenden bzw. schreibenden
Philosophen verschwiegen ; das Problem blieb gleichgültig.

Das Gesetz als subiectum (Neukantianismus)

Das 19. Jahrhundert kennt verschiedene Variationen der
Konkurrenz zwischen transzendentalem und ontischem Subjekt, zwischen
dem Vernunft- und dem Realbegriff des Subjekts. Die Konkurrenz
wird vor allem im Streit um den erkenntnistheoretischen Primat von
Logik oder Psychologie ausgetragen. Der Neukantianismus zeichnet
sich dabei durch eine radikale Entsubjektivierung des subiectum aus,
mit der die Ablösung vom cartesianischen Dualismus zu gelingen
scheint. Ich stelle zunächst das Konzept vor, das Paul Natorp, erstmals
1887, in Gestalt der systematischen Unterscheidung zwischen objektiver

und subjektiver Erkenntnisbegründung vorgelegt hat.21 In seiner
Habilitationsschrift, erschienen 1882, hatte Natorp Descartes'
Erkenntnisstheorie explizit in die «Vorgeschichte des Kriticismus»
eingereiht, was bedeutete, dass er das cogito für die von ihm nun so

genannte objective, nicht etwa die sogenannte subjective Erkenntnis-

18 KrV A 462f./B 490f.
19 H. HOLZHEY, « Urteilskraft. Erwägungen zum Verhältnis von Vernunftkritik

und empirischer Psychologie », in : Giudizio e interpretazione in Kant, a cura
di G. RICONDA, G. FERRETTI, A. POMA, Genova 1992, S. 97-116.

20 Vgl. S. MARCK, «Die Lehre vom erkennenden Subjekt in der Marburger
Schule», in: Logos 4 (1913), S. 364-386: «Die Subjektivität kann [...] nicht
ein wesentliches Bestandstück des Transzendentalen sein, wofern dieses
wirklich <den Gegenstand allererst möglich macht>» (S. 365); vgl. ferner
M. Brelage, Studien zur Transzendentalphilosophie, Berlin 1965, S. 94ff.

21 P. NATORP, « Ueber objective und subjective Begründung der Erkenntniss »,
in: Philosophische Monatshefte 23 (1887), S. 257-286.

259



fundierung in Anspruch nahm. Die Brücke für diese kühne
Anknüpfung bildete der prinzipielle Gedanke der «Einheit des Denkens

», also der Gedanke, in dem Kant das cartesische cogito
adaptierte. Natorps - auch über Kant hinausführendes - Projekt zielte auf
die Herausarbeitung des « Gesetzes der Einheit in aller Erkenntnis» :

Die «ursprüngliche und frühere Gewissheit des Denkens gegenüber
dem Gedachten » dürfe und könne nichts anderes bedeuten « als die

Unabhängigkeit und primäre Geltung des Gesetzes der Einheit in aller
Erkenntniss, für welches Kants transscendentale Apperception nur der
Ausdruck ist »,22

Martin Heidegger hat mit der ihm eigenen Hinterlist in seiner
Skizze «Zur Geschichte des philosophischen Lehrstuhls seit 1866»
von Natorps philosophischer Arbeit behauptet : « Die transzendentale

Grundlegung der logischen, ethischen und ästhetischen Verhaltungen
hat ihren <höchsten Punkt> im Subjekt. Die Grundlegung kommt daher
erst selbst auf den Grund durch eine thematische Besinnung auf das

Bewusstsein im Sinne einer nichtempirischen Transzendentalpsychologie».

Auch wenn sich diese Aussage (1) auf die systematische
Grundlegung von Theoretik, Praktik und Poietik23 insgesamt bezieht
und (2) auf die Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode
(1912) anspielt, wird sie - vorsichtig geurteilt - Natorps Verhältnisbestimmung

von objektiver und subjektiver Erkenntnisbegründung nicht
gerecht.

In der Genese der Erkenntnislehre des Marburger Neukantianismus

bei Hermann Cohen kommt es zum Verzicht auf die
subjektstheoretische Analyse der Erkenntnis in ihren beiden « Stämmen» ; der
Rückgang auf ein erkennendes, mittels Anschauung und Denken das

Objekt konstituierendes Subjekt fällt unter ein Psychologie-Verdikt.
Nicht im «Punkt» des reinen Selbstbewußtseins wie bei Kant,
sondern in einem gegliederten Gefüge von Prinzipien oder geltenden
Regeln, nach denen sich das Erkennen richten muß, wird gegenständliche

Erkenntnis begründet gedacht. Dieses Gefüge besteht aus
logischen, gegenstandstheoretischen, regulativ-systemischen und heuristi-

22 P. NATORP, Descartes' Erkenntnisstheorie. Eine Studie zur Vorgeschichte
des Kriticismus, Marburg 1882, ND Hildesheim 1978, S. 44.

23 Vgl. P. NATORP, «Allgemeine Logik», in: Erkenntnistheorie und Logik im
Neukantianismus, hg. und mit einer Einleitung versehen von W. FLACH und
H. HOLZHEY, Hildesheim 1979, S. 226-269. NATORP lässt auch hier der
« Logik der Gegenstandssetzung » (Theoretik, Praktik und Poietik) noch eine
« Logik der Subjektivität» folgen.

260



sehen Prinzipien. Was immer wir über dingliche oder menschliche
Sachverhalte mit dem Anspruch auf Wahrheit aussagen, setzt seiner
Urteilsform nach diese Prinzipien als das subiectum voraus. Cohen
moniert eine Ambivalenz in Descartes' cogito-Prinzip: Einerseits ist
es, als «ich denke» gefasst, der adäquate Ausdruck des Ge-
wissheitskriteriums; andererseits wird mit dem «ich bin» der
«Anschein erweckt, als ob in der Realität des geistigen Subjekts, in
der Substanz des Geistes als einer gegebenen Realität, die Erkenntnis
legitimiert würde : als ob der Geist nicht vielmehr als Abbreviatur,
sondern als substantieller Träger und dadurch legitimer Bürge der
Gewissheit gedacht werden müsse »,u Natorp leistet dann zweierlei :

Er vertieft die objektive Erkenntnisbegründung und er stellt ihr eine
Subjektstheorie neuen Stils, eine «kritische Psychologie», zur Seite.
Die Aufklärung der Erkenntnis kann sowohl auf die subjektive
Konstitution des Erkenntnisinhalts zielen wie «objektiv» auf dessen

Geltungsbedingungen. Bei der Begründung von Erkenntnis allerdings
stehen der Rückgang aufs Subjekt (Psychologie) und der Aufweis der
Geltungsbedingungen (Erkenntniskritik bzw. Logik) im Streit. Die
objektive Begründung richtet sich auf den Inhalt der Erkenntnis -
nicht ein erkennendes Subjekt, sondern der Inhalt wird in seiner
Beziehung auf den Gegenstand zum Thema. Ihre «Begründung» erfährt
diese Beziehung in der gesetzmässigen, d.h. den Gesetzen des Denkens

genügenden Form des Inhalts. Im «Gesetz», zuletzt im «Gesetz
der Gesetzlichkeit selbst»25, besteht nach Natorp der systematische
Zusammenhang zwischen dem cogito und der objektiven Begründung
der Erkenntnis. Das Gesetz verbürgt relational-funktionale Einheit.
Die nachgeordnete Untersuchung der subjektiven Seite der Erkenntnis
entfaltet Natorp zu einer - von den Verfahren der empirischen wie der
rationalen Psychologie strikt unterschiedenen - Rekonstruktion des
Inhalts in seinem Bezug aufs Bewusstsein, d.h. in seinem
«subjektiven Sein».26 Auch diese Rekonstruktion der Subjektivität
fällt streng antiontologisch aus. Über das Ich, das «subjektive
Beziehungszentrum », können ebensowenig Aussagen gemacht werden wie
über die «Bewusstheit» als die Beziehung des Inhalts auf mich:

24 H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung. Werke Bd. 1.1, Hildesheim 1987,
S. 46.

25 «Ueber objective und subjective Begründung der Erkenntniss », a.a.O., S.
285.

26 P. NATORP, Einleitung in die Psychologie nach kritischer Methode, Freiburg
i.B. 1888, S. 27.

261



«Bewusst-sein heisst Gegenstand für ein Ich sein; dies Gegenstandsein

lässt sich nicht selbst wiederum zum Gegenstand machen. »27

Als das subiectum des Marburger Neukantianismus erweist sich
die mit den Verstandesfunktionen bzw. logischen Grundlegungen
identifizierte Einheit des «Ich denke»28 oder die Einheit des Gesetzes.

Sich zuschauen (Husserl)

Anders als der Neukantianismus geht Husserl die Konkurrenz der
Subjekte oder den Streit zwischen Logik und Psychologie an : Er
begibt sich nochmals auf den cartesianischen Weg, den Weg der Meditation

im Ausgang vom Ich. In seinen Tagebuchnotizen heisst es:
«25. September 1906: [...] Ich muss zu einer inneren Festigkeit
kommen. Ich weiss, dass es sich dabei um Grosses und Grösstes
handelt; ich weiss, dass grosse Genien daran gescheitert sind. Und wollte
ich mich mit ihnen vergleichen, so müsste ich von vornherein
verzweifeln. Ich will mich (ihnen) nicht vergleichen, aber ich kann ohne
Klarheit eben nicht leben. Ich will und muss in hingebender Arbeit, in
rein objektiver Vertiefung den hohen Zielen nahekommen. Ich
kämpfe um mein Leben. [...] Nur eins erfüllt mich : ich muss Klarheit
gewinnen, ich kann sonst nicht leben. »29 Husserl beansprucht sich
selbst auf radikale Weise für seine philosophische Arbeit, indem er
sich auf « die allgemeine Aufgabe, die ich für mich lösen muss, wenn
ich mich soll einen Philosophen nennen können », besinnt.30 Gemeint
ist eine Kritik der Vernunft. Ohne einen Entwurf für sie zu haben,
«kann ich wahr und wahrhaftig nicht leben». Der erste Schritt besteht
im Entschluss, sich gewissermassen an die philosophische Sache zu
verschwenden. Zunächst liegt eine persönliche Selbsterfahrung vor ;

der nun 47jährige Autor der Logischen Untersuchungen fasst sie in
die Worte: «ein Volles und Ganzes kann meine Persönlichkeit leider
nicht mehr werden. Einheit der Weltanschauung, Einheit frei gewach-

27 S. 13f. - Für eine detailliertere Analyse vgl. H. HOLZHEY : «Zu den Sachen
selbst Über das Verhältnis von Phänomenologie und Neukantianismus », in :

Sinn und Erfahrung. Phänomenologische Methoden in den Humanwissenschaften,

hg. von M. HERZOG und C. F. GRAUMANN, Heidelberg 1991, S. 3-
21, bes. S. 14ff.

28 Vgl. H. COHEN, Kants Theorie der Erfahrung, a.a.O., S. 409f.
29 E. HUSSERL, «Persönliche Aufzeichnungen». Hg. von W. BlEMEL, in:

Philosophy and Phenomenological Research XVI (1956), S. 297.
30 Ebd.

262



sener, schöner und natürlicher organischer Bildung kann sie nicht
mehr gewinnen. [...] Die eigentümlichen Werte, die auf diesem - Gott
sei's geklagt - so vielfach gebrochenen und verwachsenen Stamme
gedeihen können, sollen nun zur Reife gebracht werden. »31 Der
kritischen und zweifelnden Selbsterfahrung antwortet Husserl mit dem
Willen zu objektiver Arbeit an der selbstgestellten Aufgabe einer Kritik

der Vernunft. Was beinhaltet diese Aufgabe? Ich muss Klarheit
gewinnen, mir sind die tiefsten Zweifel aufgestiegen, mir müssen sie
auch behoben werden. Die Suche nach Klarheit bleibt an das Ich einer
persönlichen Selbsterfahrung gebunden und distanziert sich gleichwohl

von ihm : Ich, der ich Klarheit suche, beginne diese Suche,
indem ich auf sie reflektiere. In der Reflexion trete « ich, der ich Klarheit

suche » doppelt auf : als Subjekt auch der Reflexion und als ihr
Objekt. Aber ich suche nicht mich, sondern Klarheit. Dass ich Klarheit

suche, ist mir in der Reflexion auf die ursprüngliche persönliche
Erfahrung unzweifelhaft. «Jedes intellektuelle Erlebnis und jedes
Erlebnis überhaupt, indem es vollzogen wird, kann zum Gegenstand
eines reinen Schauens und Fassens gemacht werden, und in diesem
Schauen ist es absolute Gegebenheit. »32 Jedes Erlebnis kann reflexiv
erfasst und das heisst für Husserl « geschaut » werden ; es ist in diesem
«Schauen» unbezweifelbar selbst da. Husserl hat sich ausdrücklich
und schon seit 1904 an Descartes' Zweifelsmeditation orientiert. Für
Descartes steht mit dem Zweifel der methodische Weg zu einem un-
umstösslichen Gewissheitsfundament im Vordergrund ; Husserl findet
sich in «Lebensgefahr», als er die Aufgabe einer Vernunftkritik in
Angriff nimmt. Und er hält diese Erfahrung fest : «jeder, der emstlich
Philosoph werden will, muss sich <einmal im Leben> auf sich selbst
zurückziehen [...] Philosophie ist eine ganz persönliche Angelegenheit

des Philosophierenden»33, sagt er wieder 1929. Philosophie muss
eigenes, selbstverantwortetes Wissen werden. «Habe ich den Ent-
schluss gefasst, diesem Ziele entgegenzuleben, also den Entschluss,
der allein mich zum philosophischen Werden bringen kann, so habe
ich damit den Anfang der absoluten Erkenntnisarmut gewählt. In ihm
ist es offenbar ein erstes, mich zu besinnen, wie ich eine Methode des

Fortgangs finden könnte, der zu echtem Wissen führen könnte.»

31 Ebd., S. 296.
32 E. HUSSERL, Die Idee der Phänomenologie. Ges. Werke (Husserliana, zit.

HUA) Bd. 2, S. 31.
33 E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen, HUA Bd. 1, S. 44.

263



Husserl ist sich im Laufe seiner Lebensarbeit immer klarer darüber
geworden, wie schwierig der Anfang der absoluten Erkenntnisarmut
zu erreichen ist. Descartes' Zweifelsweg ist er nur bedingt gefolgt.

Husserls « cartesianischer» Weg der phänomenologischen
«Reduktion» geht aus von der methodischen Objektivation persönlichen

Zweifeins an der Möglichkeit, ein Philosoph sein zu können. Der
Zweifel entzündet sich am Anspruch absoluter Erkenntnisbegründung.

Dem in der Selbsterfahrung an die Verzweiflung rührenden
philosophierenden Ich ist mit der <Wirklichkeit> seiner selbst auch

jede Transzendenz entschwunden. In der phänomenologischen
Primärerfahrung reduziert sich der Bestand des Wirklichen auf ein
Nichts. Es gibt nichts mehr als bloss diese Erfahrung. Aber wer trifft
diese Feststellung? Offenbar der anfangende Philosoph. Er beginnt
mit der Reflexion auf die Erfahrung seines und des Nichtseins alles
Wirklichen. Sein Nichtsein - das ist vor allem das Nichtsein eines
Wissens. Wie kann er dann mit der Reflexion ein erstes Wissen
finden? Aber nicht Wissen schlechthin, sondern Wissen von Transzendentem,

von Realem ist in Frage gestellt. Das Bewusstseinserlebnis,
die « cogitatio » ist unbezweifelbar. So liegt in der reflexiven Wendung

auf die Primärerfahrung kein Bruch vor. Es gibt auch gar keinen
eigentlichen Anfang, keine Geburt nach dem Zweifelstod. Mit der
phänomenologischen Primärerfahrung bin ich schon in der Philosophie

qua Phänomenologie. Ich lebe nun in jenem Nichts, in das mich
die Zweifelserfahrung versetzte. Entscheidend für den Neubeginn war
jene Erfahrung, nicht ein Umschlag aus Zweifel in Gewissheit. Die
Zweifelssituation, d.h. das Inhibieren jeder Stellungnahme zur Welt,
verbleibt mir als Einstellung. Es geht dämm, diese Einstellung festzuhalten.

Sie ist widernatürlich, deshalb der ständige Kampf um sie. Der
Gewinn dieser Einstellung ist, wie nun deutlich wird, nicht mit
Descartes' Weg identisch. Für Descartes selbst bedeutet die
Gewissheit des «ego sum, ego existo» den absoluten Anfang alles
Erkennens. Aber von Husserl her zu sprechen, hat Descartes damit den
Charakter einer absoluten Erkenntnisbegründung verkannt. Er geht
aus von einem Satz, der wieder die Existenz eines (zumal in seinem
Sein nicht geklärten) Seienden aussagt (res cogitans). Husserls
Anfang ist die phänomenologische Einstellung.

Das transzendentale Subjekt Husserls ist also keine «res cogitans

», kein Endchen Welt. «Ich» meint das reine Bewusstseinsleben,
« durch das für mich Sein dieser Welt und jeweiliges So-sein über-

264



haupt Sinn und mögliche Geltung hat».34 Das transzendentale Subjekt
ist das transzendentale Ich als strömendes Bewusstseins/eèen. Mit
seiner «Grundeigenschaft» der Intentionalität hat es die Struktur des

«ego cogito cogitatum». Der Philosoph reflektiert in der phänomenologischen

Einstellung « konsequent auf seine cogitationes und auf
ihren rein phänomenologischen Gehalt » und enthüllt « dabei allseitig
sein transzendentales Sein in seinem transzendental-zeitlichen Leben
und in seinen Vermögen».35 Husserl spricht von «transzendentaler
Selbsterfahrung des Ego » :

«Sich als der meditierende Philosoph, der dabei selbst zum
transzendentalen ego geworden ist, fortgehend über sich selbst
besinnen, das heisst also, in die offen endlose transzendentale Erfahrung
eintreten, sich nicht mit dem vagen ego cogito begnügen, sondern
dem beständigen Fluss des cogitierenden Seins und Lebens nachgehen,

es sich nach allem, was daran zu schauen ist, ansehen, explizierend

eindringen, es beschreibend in Begriffe und Urteile fassen, und
rein in solche, die aus diesen anschaulichen Beständen ganz ursprünglich

geschöpft sind. »36

Ich bin als Phänomenologe «reiner Zuschauer meiner selbst».
Die Selbstbeziehung, die das transzendentale Subjekt ausmacht, ist
ein Sich-zuschauen37, in dem - anders als bei Descartes und Kant -
Welt nicht verloren, sondern als Phänomen erhalten ist.

Menschsein (Dasein) als Subjekt (Heidegger)

Auch Phänomenologie ist nach den Husserlschen Schriften dem

strengen Anspruch auf vernünftige Begründung von Wissen und Handeln

verpflichtet. Die phänomenologische Philosophie des Subjekts
wird als Fundamentalphilosophie entwickelt. Die Basis bildet die
transzendentale, nämlich transzendenz-stiftende (konstituierende)
Subjektivität, ein Feld, reflexiver, absoluter Erfahrung in der Weise
des Sich-zuschauens. Erst auf diesem Grund kann begründet von
«mir» und zumal von mir als «konkretem Menschen» die Rede sein.
Menschsein ist nichts Ursprüngliches, sondern etwas Abgeleitetes,
etwas für das philosophische Verstehen Sekundäres. Das Werden des

34 Pariser Vorträge, in : HUA Bd. 1, S. 10.
35 Ebd., S. 12.

36 Ebd., S. 14.
37 Ebd., S. 15.

265



Philosophen verlangt wohl eine « Änderung der ganzen Lebensform,
die alle bisherige Lebenserfahrung völlig übersteigt»38, aber das im
Sinne einer Blickwendung.

Heidegger merkt zu dieser Passage aus Husserls Entwurf zu
einem für die Encyklopaedia Britannica bestimmten «Phänomenologie

»-Artikel an: «Ascendenz (Hinaufstieg), die doch <immanent>

bleibt, d. h. eine menschliche Möglichkeit, in der der Mensch gerade
zu sich selbst kommt». Der Philosoph bleibt «dem Menschen», von
dem er ausgeht, «immanent»; der Mensch kommt im Philosophen zu
sich selbst. Der Weg in die Philosophie, die Änderung der « Einstellung

» (des Blicks), ist für Husserl gerade nicht Tun des menschlichen
Ich39, für Heidegger hingegen eine «Existenzmöglichkeit», ein
Verhalten, das « von Hause aus sich sich selbst verschafft, also nie zur
Positivität des Vorhandenen gehört». Heidegger gesteht nur noch zu,
dass der Rückgang in die Sphäre der konstituierenden Subjektivität
nicht ein Rückgang auf weltlich Seiendes - Seiendes von derselben
Seinsart wie das weltlich geläufige - sein kann. Husserl zielte mit der
transzendentalen Subjektivität auf ein Nichtseiendes, Heidegger fragt
nach der Seinsart dessen, auf das zurückgegangen wird, nach der
Subjektivität, in der sich «Welt» konstituiert. Diese Subjektivität heisst
«Dasein». Nicht schon bei Descartes, erst jetzt wird der Mensch, der

sog. konkrete Mensch, verstanden als Existenz in der Welt, an die
Stelle des subiectum gesetzt.

Gegen Neukantianismus und transzedentale Phänomenologie
wurde nach dem Ersten Weltkrieg für viele die Verpflichtung von
Philosophie auf die LebensWirklichkeit des «konkreten Menschen»
zum wichtigsten Kriterium. Man versprach sich einerseits von einer
ontologischen Wende Nähe zum Seienden selbst, das nicht mehr bloß
in den Grenzen einer Theorie gegenständlicher Erkenntnis, sondern
dieser voraus, «unmittelbar», anschaulich werden sollte; andererseits
und analog dazu von einer anthropologischen Wende die Freistellung
des «ganzen», «wirklichen», «konkreten» Menschen als Subjekt und
Objekt philosophischer Forschung. Das reine Subjekt, wie es
insbesondere transzendentale Erkenntnistheorie zugrundelegt, wurde
verabschiedet, ebenso der Primat der Erkenntnistheorie. Erkenntnis als
Erkenntnis des konkreten Subjekts Mensch (Existenz, Dasein, exzen-

38 HUA Bd. 9, S. 276.
39 Ebd., S. 275.

266



trische Positionalität usw.) zu fassen - das implizierte eine Dezentrie-
rung des theoretischen, nach Erkenntnis suchenden Menschen.

An die Stelle der phänomenologischen Beschreibung des
konstituierenden «Lebens» der transzendentalen Subjektivität tritt in
Heideggers Sein und Zeit Daseinsanalytik. Diese hat ein Seiendes, den
Menschen, in seinem Sein (« Dasein ») zum Thema und ist so Ontologie,

und als Rückgang auf einen Grund Fundamentalontologie. Die
philosophische Analyse nimmt ihren Ausgangspunkt beim Dasein,
wie es zunächst und zumeist «ist», vom Dasein in seiner
Durchschnittlichkeit (dem Analogon zu Husserls «natürlicher
Einstellung»). Der anfangende Philosoph ist der existierende Mensch, der
als Mensch dadurch charakterisiert ist, dass es ihm « in seinem Sein
um dieses Sein selbst geht», der in diesem Sinne «Seinsverständnis»
als Bestimmtheit seines Seins besitzt, der sein Selbstverhältnis lebt.
Dieser Selbstbezug ist zwar weder ein einfach anschaulicher noch ein
bloss intellektueller, aber er beinhaltet soviel Intelligibilität
(Seinsverständnis), dass Auslegung (Hermeneutik) möglich ist. Sie
wird zunächst an der Selbstauslegung des alltäglich-durchschnittlich
lebenden Menschen nachvollzogen. Dessen Seinsverständnis ist
allerdings ein nicht-explizites, ein vor-ontologisches.40 Auf dieser Basis

sollen die « Bedingungen der Möglichkeit jeder ontologischen
Untersuchung» und im Hinblick auf den ontologischen Vorrang des

Daseins die Strukturen der Existenzialität (Faktizität) des Daseins
ausgearbeitet werden.41 Wie Heidegger schon 1923 in einer Vorlesung
ausführte, verstellen die Ich-Begriffe Person, Ichpol, Aktzentrum wegen

ihrer Orientierung an bestimmten Ideen des Menschs&ins dasjenige,

was mit der « Faktizität des Daseins » zur Geltung gebracht werden

soll42 : Menschsein als Existenz. Mit der explizit philosophischen
Rückfrage nach dem transzendierenden (die « transzendentale
Konstitution» ermöglichenden) Grund wird wiederum eine Existenzmöglichkeit

wahrgenommen : Die Ausbildung eines ontologischen
Verständnisses des menschlichen Seins vollzieht sich nicht neben der
Existenz, es ist vielmehr «die Seinsart des menschlichen Daseins»,
die « gerade in sich die Möglichkeit der transzendentalen Konstitution

40 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, § 4; Gesamtausgabe (GA) Bd. 2, S. 16.
41 M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, 8. unv. Aufl., Tübingen 1957, S. 37f. ; GA Bd.

2, S. 50.
42 M. HEIDEGGER, Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Frühe Freiburger

Vorlesung SoSe 1923. GA Bd. 63, S. 29.

267



birgt».43 Philosophie ist im Medium des Logos ausdrücklich gemachter

Existenzvollzug. Sie hat dabei ihr Zentmm nicht so sehr im
Begreifen als im Ergriffenwerden - sie erwächst aus einer
Grundstimmung, der Angst oder der tiefen Langeweile. In der Vorlesung des

Winters 1929/30 umschreibt Heidegger Philosophie als Heimweh, als
Getriebenheit des Fragens nach dem Ganzen, und den philosophischen

Begriff als Angriff auf den Menschen - «aufgejagt aus der
Alltäglichkeit und zurückgejagt in den Grund der Dinge».44 Nicht nur
das Wissen, das Dasein selbst wird auf diesem Stimmungs-Weg zum
Grund infragegestellt. Was erschliesst sich dem philosophierenden
Menschen in diesem <Eigentlich-werden> Wiederum das Dasein in
seinen Existenzmöglichkeiten, diese aber nun auf dem Grunde der

Hineingehaltenheit ins Nichts, nämlich bar jeder Fundiemng in einem
Wesen (substantia) des Menschen.

An die Stelle des Sich-zuschauens tritt in Sein und Zeit das

Sich-zu-sich-selbst-verhalten. Seinsverständnis ist zugleich
Seinsbestimmtheit, vice versa. Das vernünftige und das reale Subjekt werden
zusammengeschlossen. Demgegenüber besteht insofern Kontinuität
zur Tradition der neuzeitlichen Subjektsphilosophie, als auch mit dem
«Dasein» ein Selbstverhältnis zugrundegelegt wird. Sein und Zeit
bleibt sowohl dem Subjektivismus der Selbstbeziehung wie dem
Fundamentalismus verpflichtet. Es ist allerdings, im Unterschied zu
Descartes, Kant und Husserl, ein konkretes, nämlich <existiertes>
(gelebtes) Selbstverhältnis, das hier als Subjekt fungiert; im Unterschied

zu Descartes und Kant ein Welthabe einschliessendes
Selbstverhältnis. Der Philosoph, der es expliziert, nicht schafft, aber auch
nicht nur erschaut, verbleibt dabei notwendig in der Ambivalenz von
(Daseins-)Analytiker und Gum.

Diese Ambivalenz verweist auf ein Misslingen der in Sein und
Zeit versuchten Verknüpfung von Vernunftbegriff und Realbegriff des

Subjekts. Der Mensch taugt nicht zum subjectum, auch nicht als
«Dasein»45; die logische Bemühung um den Grund muss Existenz
(gelebtes Seinsverständnis) transzendieren, oder sie gerät in den Stru-

43 Anlage I zum Brief HEIDEGGERS an HUSSERL vom 22.10.1927, in : HUA Bd.
9, S. 601.

44 M. HEIDEGGER, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit -
Einsamkeit. GA Bd. 29/30, S. 9ff.

45 Heideggers Versuch, einen Mangel der fundamentalistischen Subjektivitäts-
philosophie zu beheben, erwies sich als zu wenig radikal ; seine späteren
Arbeiten artikulieren eine entsprechende « Kehre ».

268



del der Existenz zwischen Da-sein und Nicht-Da-sein - «Denken wir
an den extremen Fall des Wahnsinns, wo die höchste Bewusstheit
herrschen kann und wir doch sagen : der Mensch ist ver-rückt,
verschoben, weg und doch da. »46

Schlu s sbemerkung

Das subiectum ist unverzichtbar, auch wenn es nur das Zugrundelegen

eines cogito sein kann. Offensichtlich besitzt die reine und
streng objektive Fassung des cogito aber einen <Überschuss>, der zum
realen Subjekt zurückdrängt. Gegenüber diesem «metaphysischen
Bedürfnis» ist nach wie vor Kritik vonnöten. Gewiss sind längst
schon Konzepte lanciert worden, in denen die Selbstbeziehung durch
den Dialog bzw. die Kommunikation, die Subjektivität also durch
Intersubjektivität ersetzt wird. Aber Kommunikation hat immer ein in
ihr uneinholbares Worüber. Die Philosophinnen können in ihr nicht -
wie in der Selbstvergewisserung oder im Sich-zuschauen - aufgehen,
es sei denn, sie setzen sich zu blossen Meinungsträgem herab.
Vielleicht lässt sich jedoch diese fatale Konsequenz vermeiden, indem der
mit dem subiectum traditionell gekoppelte fundamentalistische
Anspruch aufgegeben wird. Es wäre dann zu postulieren : Malis foras ire.
Extraversionen sind nicht fundamental. Doch fliesst das Denken nach
draussen leicht auseinander. Die Existenz von Philosophie impliziert
immer noch, dass das Denken an sich hält.

46 M. HEIDEGGER, Die Grundbegriffe der Metaphysik, a.a.O., S. 95 (Hervorhe¬
bung von mir).

269




	Die Konkurrenz der Subjekte im Ausgang von Descartes' cogito

