Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Entre assurance morale et vision béatifique : Leibniz et la preuve
cartésienne de l'existence des corps

Autor: Glauser, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882980

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

RICHARD GLAUSER

Entre assurance morale et vision béatifique:
Leibniz et la preuve cartésienne
de ’existence des corps*

« Cet accord perpétuel donne une grande
assurance, mais aprés tout elle ne sera
que morale jusqu’a ce que quelque hom-
me découvre a priori 1’origine du monde
que nous voyons et qu’il puise dans le
fonds de 1’essence pourquoi les choses
sont de la maniére qu’elles paraissent.
Car cela étant, il aura démontré que ce
qui nous parait est une réalité, et qu’il est
impossible que nous en soyons désabu-
sés jamais. Mais je crois que cela appro-
cherait fort de la vision béatifique, et
qu’il est difficile d’y prétendre dans
I’état ou nous sommes. » (Leibniz)!

Sachant que le probleéme de la certitude de 1’existence des corps
commence dans la philosophie moderne avec Descartes, sachant aussi
qu’il n’a cessé d’exercer 1’attention d’une chaine ininterrompue de
philosophes majeurs pendant plus de trois siécles, jusqu’a Moore y
compris, il est tentant de penser que le probléme a trouvé chez
Descartes sa formulation paradigmatique. Une telle généralisation
serait pourtant inexacte, car la formulation cartésienne présuppose une
série de theses métaphysiques, dont celles-ci, relatives a la nature des
corps: ce sont des entités réellement distinctes de 1’esprit, des sub-
stances étendues, elles exercent une causalité physico-psychique. Or il
est bien connu que Leibniz rejette cette conception des corps: d’un
coté, il réduit 1’étendue, de méme que toutes les qualités empiriques,
au statut de phénomenes, d’apparences sensibles; de 1’autre, il n’ad-
met comme substances véritables que des dmes ou des substances

*  Le présent article a bénéficié des commentaires de Daniel Schulthess et de
Jonathan Barnes, que je remercie.

1 Lettre @ Foucher, in: Die Philosophischen Schriften von G. W. Leibniz (éd.
GERHARDT), Georg Olms Verlag, Hildesheim, 1978 [dorénavant: GER-
HARDT], I, p. 373. Cette lettre est datée de 1675 par Loemker, de 1676 par
Gerhardt.

193



analogues a des dmes. De la métaphysique des corps propre a Leibniz
dépend, selon nous, une importante transformation par rapport a
Descartes du probleme de la certitude de leur existence. Transforma-
tion impliquant des enjeux épistémiques bien différents de ceux qui
structurent le probléme chez Descartes. Cependant, Leibniz critique
séverement la preuve cartésienne de 1’existence des corps, n’hésitant
pas a écrire: «Faible est I’argument par lequel Descartes essaie de
démontrer I’existence des choses matérielles ; mieux et valu ne pas le
proposer »2. S’impose donc un examen de la maniére dont la critique
de la preuve de Descartes par Leibniz dépend de sa propre transfor-
mation du probleme de la certitude de I’existence des corps, et de la
manieére dont cette transformation, a son tour, est tributaire de sa
métaphysique des corps.

Apres avoir rappelé quelques points principaux de la preuve de
Descartes (section I), nous étudierons trois objections de Leibniz
contre elle (section II). Nous aborderons ensuite la transformation
leibnizienne du probléme de notre certitude de I’existence des corps,
en partant de sa théorie de la distinction entre les phénomenes ima-
ginaires et réels (section IIT). Nous verrons que cette théorie suppose
une conception phénoménaliste des corps (section IV). Enfin, nous
reviendrons sur la transformation leibnizienne du probléme de la
certitude de I’existence des corps, en examinant sa transformation de
I’hypothése d’un malin génie. Il apparaitra alors que le cadre théo-
rique dans lequel Leibniz critique Descartes n’est pas enti€rement
pertinent relativement aux problémes que Descartes tente de résoudre
par sa preuve.

Les attaques de Leibniz contre Descartes, I’homme, et sa philo-
sophie en général sont aussi nombreuses que récurrentes®. Sa critique
de la preuve cartésienne de 1’existence des corps ne constitue donc
qu’une fraction des raisons de son opposition globale a Descartes,
opposition qui s’élabore sur une large période chronologique, pendant
laquelle, parallelement, le systétme de Leibniz évolue considérable-
ment. Mais son attaque de la preuve revient a plusieurs reprises, appa-
raissant dés son époque parisienne (1672-1676) et jusqu’a 1’époque de
la maturité de sa pensée. Nous nous fonderons pour I’essentiel sur un

2 Remarques sur la partie générale des Principes de Descartes in: Opuscules
philosophiques choisis (trad. P. SCHRECKER), Paris, Vrin, 1969, p. 37 [doré-
navant: Opuscules]; cf. GERHARDT, IV, p. 366.

3 Cf. par exemple GERHARDT, IV, p. 274-406.

194



texte qui marque une étape importante dans les rapports de Leibniz a
Descartes, les Animadversiones in partem generalem Principiorum
Cartesianorum (1692)%, que nous mettrons en rapport avec des textes
antérieurs et contemporains de Leibniz.

La preuve attaquée par Leibniz dans les Animadversiones est
évidemment celle des Principes 11, § 1, non celle de la VIe Méditation.
Quelques différences les séparent, mais elles sont presque toutes se-
condaires par rapport aux enjeux des objections de Leibniz. Comme la
Préface de I’édition frangaise des Principes avertit qu’il est nécessaire
de connaitre les Méditations pour comprendre les Principes’, il faut
revenir a la VIe Méditation afin de saisir au mieux certaines des
intentions de Descartes.

I. La preuve cartésienne de 1’existence des corps

Résumons d’abord quelques étapes préliminaires a la preuve de la
VIe Méditation. La réception involontaire des idées sensibles® mani-
feste a la conscience une passivité de I’esprit qui renvoie nécessaire-
ment 2 quelque cause. Ces 1dées ont une force ou vivacité propres,
généralement absentes des idées de 1a mémoire, de I’imagination et de
I’entendement. Mais ces facteurs ne suffisent pas a établir I’existence
des objets matériels. Car: 1) les idées sensibles pourraient €tre regues
involontairement méme si leur cause n’était pas un objet matériel ; 2)
les idées pergues dans un réve naturel peuvent étre aussi fortes et vi-
ves que les idées sensibles’; 3) il subsiste la possibilité que Descartes
ait «été fait tel par la nature» qu’il se trompe méme dans les choses
qui lui «paraissent les plus véritables »¢. Ensuite, 1’argument de la V/e
Méditation présuppose ou établit les théses suivantes :

Cf. GERHARDT, 1V, p. 366-367.

Cf. AT IX-2, p. 16; CG III, p. 781. Nous citons Descartes dans 1’édition

Adam et Tannery, Fuvres de Descartes, Paris, Vrin, 1965 [dorénavant AT]

et dans 1’édition de F. Alquié, Descartes, (Euvres philosophiques, Paris,

Classiques Garnier, 1967 [dorénavant CG].

6 Notre expression «idées sensibles» est malheureuse. Nous entendons par 13,
faute de mieux, les idées que nous dirions «regues par les sens» si les
organes sensoriels existaient, ce qui, avant la preuve de I’existence des corps,
ne saurait étre accordé.

7  «[...] je n’ai jamais rien cru sentir étant éveillé, que je ne puisse aussi quel-
quefois croire sentir quand je dors » (AT IX-1, p. 61; CG II, p. 486).

8 ATIX-1,p.61;CGII,p. 487.

A~

195



1. Dieu existe et n’est pas trompeur.

2. Les idées sensibles existent et ont nécessairement quelque cause.

3. Il est logiquement possible que la (ou les) cause(s) des idées sensi-
bles soit (soient) Dieu, ou bien un ou plusieurs esprit(s) fini(s), ou
bien des objets matériels®.

4. 1.’ame a une tres grande inclination (« magnam propensionem») a
juger: a) que les idées sensibles sont causées par des objets matériels
[qu’elles représentent] ; et b) que des objets matériels, par conséquent,
existent.

4.1. Cette inclination est créée en I’homme par Dieu; elle est innée.
4.2. Si les objets matériels n’existaient pas, les jugements 4a) et 4b)
seraient non seulement faux, mais infalsifiables: le sujet ne pourrait
savoir qu’ils sont faux!?; il ne pourrait donc les corriger.

(5. L’ame a une inclination a juger que les objets matériels ont des
propriétés semblables aux qualités secondes apparaissant phénoména-
lement dans certaines des idées sensibles.

5.1. Cette inclination n’est pas innée, mais une habitude acquise par la
répétition de jugements précipités!'.

5.2. L’erreur contenue dans les jugements issus de cette inclination
peut étre constatée et ces jugements sont corrigibles'2.)

6. Si Dieu ne produisait pas d’objets matériels, et s’il était la cause de
nos idées sensibles, il serait trompeur.

7. Si Dieu ne produisait pas d’objets matériels, et s’il permettait qu’un
ou plusieurs esprits finis causent nos idées sensibles, il serait trom-
peur.

9  Cette possibilité découle d’un des trois axiomes de la causalité de Descartes :
toute la réalité qui est objectivement dans une idée doit étre contenue formel-
lement ou éminemment dans sa cause (cf. AT IX-1, p. 63; CG II, p. 489-
490).

10 «[...] Dieu [...] ne m’ayant donné aucune faculté pour connaitre que cela
soit» (AT IX-1, p. 63; CG II, p. 490).

11 Cf. Principes 1, § 71-72, AT IX-2, p. 58-60; CG III p. 139-142.

12 Les points 5 a 5.2, mis entre parenthéses, ne jouent pas de role positif dans la
preuve; ils ne sont d’ailleurs mentionnés ni dans la preuve de la VI¢ Médita-
tion, ni dans celle des Principes. 1ls ne sont pas présupposés par la preuve de
la VIe Méditation, mais étant établis aux § 68-70 des Principes I, ils sont pré-
supposés dans la preuve des Principes 11, § 1. Nous indiquons ces points pour
mettre en évidence une différence entre deux sortes d’inclinations chez
Descartes, différence a laquelle il sera nécessaire de recourir pour répondre a
une objection que nous discuterons ultérieurement.

196



8. Si Dieu produisait des objets matériels, et s’il causait lui-méme nos
idées sensibles, les objets matériels ne les causant pas, il serait trom-
peur.

9. Si Dieu produisait des objets matériels, mais s’il permettait qu’un
ou plusieurs esprits finis causent nos idées sensibles, les objets maté-
riels ne les causant pas, il serait trompeur.

La preuve de Descartes proceéde par élimination: en raison des
points 1 a 4.2, on peut écarter les hypothéses décrites dans les anté-
cédents des points 6 a 9, aucune d’elles n’étant compatible avec la
véracité divine. Par suite les jugements a) et b) du point 4 doivent étre
généralement vrais : hormis les cas d’hallucinations naturelles, les ob-
jets matériels représentés par des idées sensibles en sont les causes®.

En quoi consiste le recours a la véracité divine ? Il comporte deux
aspects complémentaires, réunis lorsque Descartes dit: «[Dieu] ne
m’ayant donné aucune faculté pour connaitre que cela soit, mais au
contraire une trés grande inclination a croire qu’elles [les idées sensi-
bles] me sont envoyées ou qu’elles partent des choses corporelles, je
ne vois pas comment on pourrait I’excuser de tromperie, si en effet
ces idées partaient ou étaient produites par d’autres causes que par des
choses corporelles. »** Le premier aspect consiste en ceci: Dieu ne
nous a donné aucune faculté pour savoir — dans ’hypothése contre-
factuelle ot ce serait le cas — qu’il a fait de sorte que lui-méme, ou des
esprits finis, soient la cause de nos idées sensibles. Dans cette hypo-
thése, si nous suivions notre inclination a croire qu’elles sont causées
par des objets matériels, nos jugements seraient faux et impossibles a
corriger, puisque nous ne pourrions découvrir qu’ils sont faux méme
en usant correctement des facultés dont nous disposons. D’ou la
différence importante entre cette inclination et celle qui nous pousse a
affirmer, dans la situation factuelle, que les corps ont littéralement des

13 En disant qu’une idée sensible représente un objet matériel, nous ne préju-
geons en rien de la question de savoir si elle le représente tel qu’il est ou si
elle le représente autrement qu’il n’est. Par exemple, une idée de qualité
seconde, chez Descartes, représente le corps qui la cause (hormis le cas des
hallucinations naturelles), méme si elle le représente autrement qu’il n’est en
raison de 1’absence de conformité entre le contenu représentatif de 1’idée (sa
réalité objective) et les propriétés réelles du corps.

14 AT IX-1, p. 63; CG II, p. 490. «[...] nullam plane facultatem mihi dederit ad
hoc cognoscendum, sed contra magnam propensionem ad credendum illas a
rebus corporeis emitti, non video qua ratione posset intelligi ipsum non esse
fallacem, si aliunde quam a rebus corporeis emitterentur.» (AT VII, p. 79-
80).

197



qualités secondes. Les jugements, toujours faux, issus de cette dernie-
re inclination sont corrigibles puisqu’on peut découvrir leur fausseté
(cf. supra, les points 5 a 5.2). Le premier aspect du recours a la
véracité divine vise donc a éliminer la possibilité que nous ayons une
inclination a produire des jugements systématiquement faux, et dont
la fausseté serait par principe impossible a découvrir.

Toutefois, on pourrait faire 1’objection suivante: rien jusqu’ici
n’implique que Dieu serait trompeur si la matiére n’existait pas, ou si
elle ne causait pas nos idées sensibles. Car, pour éviter 1’erreur, il
suffirait que nous résistions a 1’inclination et que nous suspendions
notre jugement®. Sans jugement, pas d’erreur; Dieu ne pourrait étre
accusé de nous tromper. Et nous aurions apparemment raison de sus-
pendre notre jugement puisque, jusqu’a présent, nous n’avons pas de
raison suffisante de suivre cette inclination plutdt que de lui résister.
Ne serait-il pas injustifié de juger que les corps existent alors qu’il
reste logiquement possible que la cause de nos idées sensibles ne soit
pas la matiére ?

C’est ici que se révele le role complémentaire du second aspect du
recours a la véracité divine : I’inclination a croire que la matiére cause
nos 1dées sensibles est donnée par un Dieu vérace: «[Dieu] [...]
m’ayant donné [...] une treés grande inclination a croire [...] ». Nous
avons donc une raison suffisante de suivre cette inclination, puisque
nous savons qu’elle a pour origine un Dieu vérace. Grice a cette
raison positive, il serait rationnellement injustifié de résister a 1’incli-
nation et de suspendre son jugement. C’est pourquoi Descartes peut
réfuter I’objection par avance. En somme il faut considérer conjointe-
ment les deux aspects du recours a la véracité divine pour établir que
Dieu serait trompeur dans les situations contrefactuelles exprimées
dans les antécédents des points 6 2 9.

Cependant, on voit aussi qu’il n’est rationnel d’accepter générale-
ment le jugement provenant de 1’inclination mentionnée au point 4
qu’a la condition de savoir qu’elle est créée en nous par un Dieu

15 Gueroult pense qu’il serait impossible de résister a I’inclination : dans 1’hypo-
thése contrefactuelle «je serais inéluctablement entrainé par elle », « infailli-
blement trompé par ma nature » ou encore «entiérement a la merci d’une
inclination fallacieuse » (Descartes selon I’ ordre des raisons, Paris, Aubier,
1953, 11, p. 82). Mais Descartes ne dit rien de tel, et son argument n’exige
nullement qu’il le dise. Ce serait d’ailleurs incohérent de sa part de 1’admettre
puisque la méthode du doute hyperbolique est censée mettre en évidence la
possibilité de suspendre son jugement sur I’existence de la matiére.

198



vérace. Sans cela, nous n’aurions pas de raison suffisante de consi-
dérer que cette inclination est généralement fiable. La preuve de
Descartes sera donc irrecevable pour qui conteste 1’innéité de cette
croyance, comme, par exemple, Malebranche et Berkeley.

Notons enfin que 1’argument conclut a la fois a I’existence et a
I’action causale des objets matériels. Mais c’est 1’action causale qui
est prouvée directement; la vérité du jugement affirmant 1’existence
des objets matériels n’est atteinte qu’au titre de présupposé de la
vérité du jugement affirmant leur causalité. Cela suppose une théorie
de I’ame et du corps compatible avec la causalité physico-psychique.
Ce qui signifie que 1’argument de Descartes est nécessairement irrece-
vable par tous ceux — Spinoza, Malebranche et Leibniz — qui nient
cette causalité au profit de théories s’inscrivant dans le parallélisme,
’occasionnalisme ou 1’harmonie préétablie’s.

Voici a présent quelques-unes des théses principales admises dans
I’argument des Principes":

1. Dieu existe et n’est pas trompeur.

10. Les idées sensibles («quicquid sentimus ») et 1’idée claire et dis-
tincte de matiére existent et ont nécessairement quelque cause.

11. 11 est logiquement possible que la (ou les) cause(s) de ces idées
soit (soient) Dieu, ou bien un ou plusieurs esprit(s) fini(s), ou bien des
objets matériels.

12. Sous I’'impulsion du sens (« sensu») nous percevons clairement et
distinctement une certaine matiére étendue en longueur, largeur et
profondeur, dont les différentes parties sont pourvues de figures
diverses et agitées de mouvements divers, et causent nos sentiments
de couleurs, d’odeurs, de douleurs, etc.

13. Nous intelligeons clairement cette matiére comme tout a fait dis-
tincte aussi bien de Dieu que de notre esprit.

14. 11 nous semble que nous voyons clairement que 1’idée de matiére
€tendue advient de choses extérieures auxquelles elle est tout a fait
semblable.

15. Si Dieu ne produisait pas d’objets matériels, et s’il causait («ex-
hiberet ») lui-méme immédiatement 1’idée de matiére étendue en notre

16 Ainsi Leibniz: «je n’ai garde aussi d’admettre que 1’Ame ne connait point les
corps, quoique cette connaissance se fasse sans l'influence de 1’un sur
I’autre » (GERHARDT, IV, p. 495).

17 Cf. AT VIII-1, p. 40-41

199



esprit, aucune raison ne pourrait étre avancée pour que nous ne pen-
sions pas qu’il est trompeur (il serait trompeur).

16. Si Dieu ne produisait pas d’objets matériels, et s’il faisait de sorte
qu’un ou plusieurs esprits finis causent I’idée de matiere étendue en
notre esprit, il serait trompeur.

17. Si Dieu produisait des objets matériels, et s’il causait («exhi-
beret») lui-méme immédiatement 1’idée de matiére étendue en notre
esprit, il serait trompeur.

18. Si Dieu produisait des objets matériels, mais s’il faisait de sorte
qu’un ou plusieurs esprits finis causent 1’1dée de matiére étendue en
notre esprit, il serait trompeur.

La structure globale de la preuve est la méme que celle de la Vie
Méditation, les points 15 & 18 étant analogues aux points 6 a 9.
Notons cependant quelques différences, certaines plus apparentes que
réelles. Premieérement, 1’objet central de la preuve n’est plus de
démontrer que toutes les idées sensibles (comprenant les idées des
qualités secondes) sont causées par des corps, mais que 1’idée claire et
distincte de la matiére 1’est: «ejus ideam a rebus extra nos positis [...]
advenire ». Il s’agit toutefois plutoét d’un changement d’accentuation®.
Car 1l est aussi prouvé, comme dans la VIe Méditation, que toutes les
idées sensibles sont causées par des corps. En effet, la conclusion est
qu’il existe une matiere ayant toutes les propriétés que nous percevons
clairement convenir a une chose étendue®. Or parmi ces propriétés

18 En effet, la preuve de la VI¢ Méditation conclut a I’existence de la mati¢re
avant que 1’on sache qu’elle ne posséde que des propriétés géométriques et
mécaniques et qu’elle est dépourvue de qualités secondes. D’aprés 1’ordre
suivi dans les Méditations, I’évacuation définitive des qualités secondes de la
res extensa ne s’effectue qu’une fois 1’existence de celle-ci démontrée. Il n’en
va pas de méme dans les Principes, ou la preuve aboutit a 1’existence de la
matiére congue précisément comme possédant seulement des qualités géomé-
triques et mécaniques; c’est déja la mati¢re de la physique cartésienne. Cette
différence est significative d’une différence de perspective théorique des
Principes par rapport aux Méditations. Dans les Principes Descartes congoit
la preuve de I’existence de la matiére comme un principe premier de la physi-
que qu’il déploie dans la seconde, la troisi¢éme et la quatriéme parties de cette
ceuvre. C’est pourquoi, au lieu d’inclure la preuve dans la premiére partie, qui
est consacrée aux principes de la connaissance humaine, il la met en téte de
la seconde, qui porte sur les principes des choses matérielles. L’existence des
corps €tant un tel principe, la preuve de leur existence doit établir qu’ils
existent conformément a l'idée claire et distincte de matiére qui est I’ objet de
la physique cartésienne.

19 Cf. AT VIII-1, p. 41.

200



figure celle de causer ’ensemble de nos idées sensibles, puisque
«clare ac distincte percipimus, materiam [...] cujus variae partes [...]
efficiunt ut varios sensus habeamus colorum, odorum, doloris, etc. »*
Ce qui est prouvé dans la VIe Méditation I’est également dans les
Principes.

Une seconde différence concerne 1’absence d’une mention expli-
cite de I’'inclination a juger dans 1’argument des Principes. Cette
différence est toutefois plus apparente que réelle, car si le terme
«inclination » fait défaut, c’est bien a une inclination que Descartes se
réfere implicitement en disant que c’est «a sensu impulsi» que nous
percevons clairement et distinctement une certaine matieére étendue ;
«NOS sens nous excitent souvent a apercevoir [...]», dit la traduction
frangaise?®.

La différence importante entre les deux preuves réside en ceci que
celle des Principes ne dit pas que Dieu produit en nous ’inclination a
juger que I’idée de matiere est causée par des corps, ou qu’elle est
innée : le point 4.1 disparait. Et avec lui disparait ce qui faisait la force
de ’argument de la VIe Méditation: les deux aspects complémentaires
du recours a la véracité divine décrits plus haut. Cela explique en
partie, nous le verrons, la sévérité de la critique de Leibniz.

Toujours est-il que Descartes pense détenir une preuve de 1’exis-
tence des corps dont la certitude équivaut a celle d’une démonstration
mathématique, une certitude qui dépasse donc de loin la simple
assurance morale?,

II. La critique leibnizienne dans les Animadversiones

Bien qu’en ce contexte Leibniz passe sous silence le fait qu’il
congoive autrement que Descartes la nature d’une démonstration véri-
table, sa critique est consacrée tout enti¢re a établir que son argument
n’est pas démonstratif. Ce sont donc les raisons d’ordre métaphysique
et épistémique avancées pour justifier cette critique qui retiendront
notre attention. La thése centrale de Leibniz est que 1’argument de
Descartes n’est pas démonstratif: il ne réussit pas 2 montrer que
I’hypothése (d’apres laquelle le sujet se méprendrait en jugeant que
ses idées sensibles et son idée de matiére sont causées par des objets

20 Op. cit., p. 40.
21 ATIX-2,p.63; CGIII, p. 147.
22 Cf. Principes IV, § 206, AT IX-2, p. 324; CG I1I, p. 523-524.

201



matériels) soit incompatible avec la véracité divine. Leibniz avance

trois arguments, contre lesquels il est possible de défendre Descartes.

Premier argument :
«On y peut répondre que les sensations peuvent venir d’un €tre différent
de Dieu; car de méme que Dieu, pour certaines raisons importantes,
permet d’autres maux, il peut aussi permettre cette tromperie, sans étre
pour cela trompeur ; surtout puisque cette tromperie ne nous fait pas de
tort et qu’a cet égard il nous serait plutdt dommageable de ne pas étre
trompés. »2

Par un «étre différent de Dieu», Leibniz entend quelque sub-
stance spirituelle distincte de Dieu, non un objet matériel. Il dit deux
choses. D’abord, Descartes n’a pas montré que Dieu serait trompeur
au cas ou il permettrait qu’un étre spirituel distinct de lui cause nos
idées sensibles. Ensuite, méme si nous étions trompés de la sorte, ce
ne serait pas a I’encontre de notre intérét « puisque cette tromperie ne
nous fait pas de tort et qu’a cet égard il nous serait plutét domma-
geable de ne pas €tre trompés. » Affirmation dogmatique qui surprend
par le fait qu’elle est si manifestement inacceptable pour Descartes.
Car il va de soi que si nous étions toujours dans 1’erreur en croyant
que des objets matériels causent nos idées des corps, et donc existent,
la physique cartésienne n’aurait aucun objet, et sa théorie de I’union
de I’dme et du corps serait vide. Alors pourquoi Leibniz dit-il cela?
La réponse a cette question doit étre ajournée; nous y reviendrons
plus loin (section V).

Quant a la premiére partie de I’argument, elle met en ceuvre la
distinction classique entre un mal que Dieu permettrait sans étre
fautif, et un mal dont il serait directement responsable. Par 1a Leibniz
conteste les points 7 et 9 (respectivement 16 et 18) de Descartes;
celui-ci n’aurait pas prouvé que Dieu serait trompeur s’il permettait
qu’un esprit distinct de lui cause nos idées sensibles ou 1’idée de
matiére (que les objets matériels, par ailleurs, existent ou non). Dans
I’hypothése envisagée par Leibniz, que Descartes n’aurait pas réfutée,
si Dieu permettait que ces idées soient causées par une cause spirituel-
le non divine, il y aurait tromperie permise par Dieu (puisque le sujet
jugerait toujours que ces idées sont causées par des objets matériels),
mais Dieu pourrait permettre cette tromperie sans étre trompeur; elle
serait compatible avec la véracité divine.

23 Opuscules, p. 37.

202



L’objection peut surprendre ; on dirait que Leibniz ne sait pas que
Descartes admet quantité d’erreurs de notre fait permises par Dieu,
compatibles donc avec sa véracité, notamment dans les hallucinations
naturelles. Mais il distingue ces erreurs de celles qui impliqueraient
qu’il est trompeur. La distinction entre les deux sortes d’erreurs est
fondée sur la question de savoir si I’inclination a faire réguliérement
de faux jugements est innée ou non, et sur celle de savoir s’il serait
possible ou non, en faisant le meilleur usage possible de nos facultés,
de découvrir la fausseté de ces jugements et de les corriger. Or nous
avons vu que pour Descartes I’inclination a juger que les causes de
nos idées sensibles sont des objets matériels est mise en notre enten-
dement par Dieu; et les jugements qui en sont issus seraient tous faux
et impossibles a corriger dans chacune des quatre hypotheses expri-
mées par les antécédents des points 6 a 9. Par conséquent, si I’argu-
ment de Descartes suffit a éliminer les hypothéses décrites par les
antécédents des points 6 et 8 — ce qui, pour ’instant, n’est pas mis en
cause par Leibniz — il suffit aussi a évacuer les hypothéses exprimées
par les antécédents des points 7 et 9. En somme, 1’objection de
Leibniz ne serait pas pertinente si elle était dirigée contre 1’argument
de la VIe Méditation.

Mais elle est pertinente contre la lettre de 1’argument des
Principes, puisque Descartes ne dit pas qu’est produite en nous par
Dieu I’inclination a juger que les idées sensibles et 1’'idée de maticre
sont causées par des corps. Si bien que contrairement a celui de la
VIe Méditation I’argument des Principes ne fait aucune allusion au
critere de distinction entre les erreurs de notre fait qui sont compa-
tibles, et celles qui seraient incompatibles, avec la véracité divine.

Second argument :

«En outre, il y a un sophisme dans cet argument, puisqu’il omet de con-
sidérer que nos sensations pourraient venir de Dieu ou d’un autre €tre et
que cependant le jugement (sur la cause de la sensation, sur la question
de savoir si elle provient d’un objet réel hors de nous) et par conséquent
la tromperie pourrait étre de notre fait. C’est ce qui arrive, par exemple,
lorsque nous considérons les couleurs et les autres choses de ce genre
comme des objets réels. »*

Ainsi, si nos sensations étaient causées par Dieu ou un esprit dis-
tinct de lui, ’erreur systématique résultant de notre affirmation de la
causalité des objets matériels, lors de la réception des sensations,
pourrait tre entierement de notre fait; notre erreur serait donc com-

24 Ibid.

203



patible avec la véracité divine, comme c’est le cas dans les jugements
précipités portant sur les qualités secondes.

De nouveau, si I’objection était dirigée contre la VIe Méditation
Descartes pourrait étre défendu contre les deux points soulevés dans
cette remarque. Chez lui le jugement faux serait « de notre fait», en ce
sens trivial que ¢’est nous qui jugeons. Mais, d’une part, Descartes
peut raisonnablement affirmer que nous serions trompés par Dieu,
puisque nous pouvons savoir que l’inclination a juger que nos
sensations sont causées par des objets matériels est innée, et que nous
pouvons savoir que les jugements qui en procéderaient seraient par
principe impossibles a corriger s’ils étaient systématiquement faux.
Sachant cela, et sachant que Dieu est vérace, nous avons une bonne
raison de suivre cette inclination. D’autre part, Leibniz ne tient pas
compte du fait que chez Descartes cette inclination, parce qu’elle est
innée, est inassimilable au préjugé en faveur de la réalité des qualités
secondes. L’accusation d’un sophisme serait donc infondée contre
I’argument des Méditations.

Mais elle est justifiable contre celui des Principes pris a la lettre,
ou il n’est plus question du caractére inné d’une inclination a juger
que les idées sensibles et 1’idée de matiere sont causées par des corps.
Car, pour cette raison, le texte ne contient pas d’allusion a la diffé-
rence entre 1’origine et la nature de cette inclination et celles du
préjugé en faveur de la réalité des qualités secondes, différence telle
que nous soyons justifiés & considérer la premiére inclination comme
fiable et & ne pas suspendre notre jugement sur I’existence des corps.

Troisi¢éme argument :

« Au surplus les ames peuvent avoir mérité par des péchés antérieurs
d’étre condamnées a vivre cette vie pleine d’erreurs et a prendre des om-
bres pour des réalités. Les Platoniciens ne semblent pas avoir repoussé
cette idée; cette vie leur apparaissait semblable A un songe dans I’antre
de Morphée, ’esprit, avant de venir dans ce monde, ayant perdu la
raison en s’abreuvant au Léthé, ainsi que chantaient les poétes. »*

Cette objection, qui fait écho a 'une de celles de Malebranche
contre Arnauld®, renvoie au premier argument de Leibniz, ou il était

25 Opuscules, p. 37-38.

26 Malebranche défie Arnauld, qui défend 1’argument de Descartes, d’expliquer
comment il sait que Dieu serait trompeur dans 1’hypothése de I’inexistence de
la matiére. Apres tout, dit-il, « Dieu peut avoir eu des desseins, dont il ne lui
[2 Arnauld] a point fait part». Un de ces desseins inconnus pourrait étre de
punir Arnauld pour un péché commis «il y a dix ou vingt mille ans », en lui

204



question de «certaines raisons importantes» pour lesquelles Dieu
pourrait permettre des maux sans €tre trompeur. Ainsi, selon Leibniz,
étant trompé a cause de péchés commis dans une vie antérieure, le
sujet fini pourrait étre responsable du fait d’étre trompé en cette vie;
son erreur, encore une fois, serait compatible avec la véracité divine.

Si Leibniz veut seulement contester le statut démonstratif de
I’argument de Descartes parce qu’il n’élimine pas toutes les hypo-
théses logiquement possibles, 1’objection est recevable (contre les
deux versions). Mais c’est loin de justifier I’affirmation : «mieux efit
valu ne pas le proposer»?. Car un argument peut étre solide, méme
s’il n’est pas une démonstration. C’est ce que reconnait Malebranche,
pour qui I’argument de Descartes est une « méchante démonstration»,
mais une « bonne preuve»®. D’ailleurs, plusieurs voies restent ouver-
tes 2 Descartes pour montrer la valeur de son argument contre cette
objection de Leibniz, indépendamment de la question de savoir s’il est
une démonstration. Premierement, il pourrait faire valoir que dans
I’ordre de sa méthode les questions relatives a la théologie révélée,
telles que celles du péché, sont ou bien postérieures ou bien extérieu-
res aux questions philosophiques, dont celle de I’existence des corps.
Deuxiémement, il pourrait proposer une conception de la justice
divine révélée excluant que le Dieu de la foi punisse I’homme pour
des péchés oubliés par lui. Enfin — étant donné que Leibniz ne con-
teste pas la 1égitimité du recours a la véracité divine — Descartes
pourrait répondre, comme Arnauld contre Malebranche, que «ce
principe, que Dieu n’est point trompeur, serait de nul usage, si celui
qui s’en sert était obligé de démontrer auparavant, qu’il n’a point
commis quelque péché, il y a dix ou vingt mille ans »*.

Toujours est-il que les trois arguments de Leibniz visent la méme
conclusion générale que la critique malebranchiste : Descartes n’a pas
démontré 1’existence des corps parce que 1I’hypothese, soit de leur
inexistence, soit de leur absence de causalité (a supposer qu’ils exis-

donnant une inclination a porter de faux jugements ou en lui donnant méme
des pensées impies. Alors: «comment M. Arnauld démontrera-t-il, j’entends
démontrer en rigueur, qu’il n’a point fait quelque péché il y a dix ou vingt
mille ans [...]?» (MALEBRANCHE, (Fuvres Complétes, Paris, Vrin, t. VI,
p. 185, italiques de 1’auteur). Le texte est de 1684.

27 Opuscules, p. 37.

28 MALEBRANCEHE, op. cit., p. 183.

29 Cf. Euvres de Messire Antoine Arnauld, Bruxelles, Culture et Civilisation,
1967, t. XXXVIII, p. 653-654.

205



tent), est compatible avec la véracité divine. Les trois arguments con-
courent a esquisser ’hypothé&se générale suivant laquelle Dieu, sans
étre trompeur, nous permet de nous tromper systématiquement quant a
I’existence des corps, ou bien permet a un esprit subordonné de nous
tromper ou, du moins, de faire de sorte que nous nous trompions
toujours. Mais, Leibniz considére-t-il cette hypothese, qu’il accuse
Descartes de n’avoir pas réfutée, comme une hypothéese réfutable ou
comme une possibilité réelle, irréfutable ? Descartes est-il fautif a ses
yeux de n’avoir pas réussi a éliminer démonstrativement une hypo-
thése éliminable, ou de n’avoir pas vu que I’hypothése est démonstra-
tivement inéliminable et d’avoir cru 2 tort pouvoir I’éliminer? Nous
montrerons que 1’hypothése ouverte par Leibniz est pour lui irréfu-
table, a la condition de la reformuler de maniére plus générale: il est
réellement possible que Dieu, sans étre trompeur, nous permette de
nous tromper, ou permette a quelque esprit de nous tromper, par un
réve qui dure toute une vie. Anticipons: si tel est le cas, Leibniz
raisonne a I’'intérieur d’une théorie de la certitude de 1’existence des
corps toute différente de celle de Descartes, théorie coordonnée a une
métaphysique non cartésienne de la réalité des corps. Nous mon-
trerons que de ce cette position résulte aussi bien I’irréfutabilité de
I’hypothése mentionnée, que l’affirmation énigmatique d’aprés
laquelle «cette tromperie ne nous fait pas de tort et qu’a cet égard il
nous serait plutét dommageable de ne pas étre trompés. »

III. La liaison des phénomenes et la distinction entre réve et réalité

Des son époque parisienne Leibniz considére comme des vérités
premieres existentielles non seulement le cogito, mais le fait «qu’il y
a une grande vari€té dans nos pensées», variété exigeant quelque
raison®. Tandis que Descartes favorise généralement une approche
atomiste des idées, Leibniz est attentif a la liaison des expériences
perceptuelles, liaison telle qu’elles forment un ensemble cohérent
conforme a des régles®. Il faut donc une raison non seulement pour la

30 Lettre @ Foucher, GERHARDT, I, p. 370 et 372.

31 «Re recte expensa tantum illud certum est nos sentire, et sentiri congruenter
et quandam in sentiendo observari a nobis regulam. Congruenter sentiri est
ita sentiri, ut omnium ratio reddi possit, omniaque praedici. » (opuscule du 15
avril 1676, reproduit par H.-N. CASTANEDA in « Leibniz’s Meditation On
April 15, 1676 About Existence, Dreams, And Space », Studia Leibnitiana

206



variété de nos pensées, mais aussi pour la liaison de certains d’entre
nos phénomenes sensibles en un ensemble cohérent et réglé. La liai-
son cohérente se trouve entre des phénomenes aussi bien coexistants
que successifs, rendant possible leur prévisibilité approximative. En
outre, dés la méme époque Leibniz consideére la liaison réglée des
phénomenes sensibles comme le critére principal pour distinguer les
phénomenes corporels réels des réves®. C’est pourquoi cette liaison,
avec la prévisibilité qu’elle fonde, fournit un argument trés vraisem-
blable en faveur de I’existence des corps, garantissant une assurance
morale®. Mais cet argument n’est pas démonstratif, car:

«C’est ici que vous [Foucher] avez raison de nous arréter un peu et de
renouveler les plaintes de 1’ancienne Académie. Car dans le fond, toutes
nos expériences ne nous assurent que de deux [choses], savoir qu’il y a
une liaison dans nos apparences qui nous donne le moyen de prédire
avec succes des apparences futures, I’autre que cette liaison doit avoir
une cause constante. Mais de tout cela il ne s’ensuit pas a la rigueur qu’il
y a de la matiere ou des corps, mais seulement qu’il y a quelque chose
qui nous présente des apparences bien suivies. »*

Aux yeux de Leibniz, Descartes a manqué de voir que la variété
réglée de nos pensées est, aussi bien que le cogito, une vérité premicre
existentielle, et que la cause des idées sensibles qu’il fallait rechercher
est une cause susceptible de rendre raison de leur variété réglée. Ce

Supplementa, vol. XVIII, Leibniz @ Paris, t. II, Franz Steiner Verlag,
Wiesbaden, 1978, p. 95 [dorénavant: CASTANEDA]. Cf. aussi De Modo
distinguendi phaenomena realia ab imaginariis, in GERHARDT, VII, p. 319
[dorénavant : De modo distinguendi]. Loemker situe la rédaction de cet opus-
cule dans les années 1690; il serait donc contemporain des Animadversiones.

32 Cf. in CASTANEDA, p. 95; et GERHARDT, I, p. 372-73. Dans I’opuscule plus
tardif De modo distinguendi il donnera également d’autres critéres empiri-
ques, mais la cohérence d’apres des regles fondant la prévisibilité relative
reste le critére dominant (cf. GERHARDT, VII, p. 319-21).

33 Car «d’autant plus que nous voyons de la liaison dans ce qui nous arrive,
d’autant plus sommes-nous confirmés dans 1’opinion que nous avons de la
réalité de nos apparences; et il est vrai que d’autant que nous examinons nos
apparences de plus pres, d’autant les trouvons-nous mieux suivies [...]. Cet
accord perpétuel donne une grande assurance, mais apres tout elle ne sera que
morale jusqu’a ce que quelque homme découvre a priori ’origine du monde
que nous voyons [...]» (Lettre @ Foucher, GERHARDT, I, p. 373). « Verum
fatendum est, quae hactenus allata sunt phaenomenorum realium indicia
utcunque in unum collecta, non esse demonstrativa, licet enim maximam
habeant probabilitatem, sive, ut vulgo loquuntur, certitudinem pariant
moralem, non tamen faciunt Metaphysicam, ita ut contrarium poni implicet
contradictionem. » (GERHARDT, VII, p. 320).

34 Lettre a Foucher, GERHARDT, I, p. 372-73, nos italiques.

207



défaut a pour conséquence que Descartes n’a pas saisi le «filum
meditandi », seul capable, selon Leibniz, de conduire a I’achévement
de la philosophie premiere®.

Est-il juste de dire que Descartes n’a pas vu que nos expériences
perceptuelles suivent un ordre réglé ? Bien qu’il n’accorde pas a cette
liaison réglée la méme importance que Leibniz, et qu’il soit loin de
I’avoir analysée de maniere aussi précise que lui, on ne saurait dire
qu’il ne 1’ait pas vue, puisqu’il s’en sert, lui aussi, pour distinguer em-
piriquement les expériences perceptuelles éveillées des réves. Chez lui
la distinction n’apparait toutefois qu’en dernier lieu dans la VIe Médi-
tation®; elle est donc postérieure a sa preuve de 1’existence des corps.
D’ou ressort une différence importante entre Leibniz et Descartes.
Pour Descartes il est non seulement possible, mais nécessaire, de
séparer, d’un c6té, la preuve de I’existence de la matiere, et de 1’autre,
la distinction entre le réve et I’expérience perceptuelle éveillée. Pour
Leibniz, au contraire, c’est une seule et méme chose que de distinguer
les phénomenes réels des phénomeénes imaginaires, et d’établir 1’exis-
tence des corps¥.

Précisons. Rien n’empéchait Descartes d’invoquer dés la Iére Me-
ditation la liaison réglée de certaines expériences perceptuelles
comme critére pour distinguer les réves naturels des expériences
perceptuelles éveillées. Mais cela aurait été inutile face a I’hypothese
du malin génie et/ou du Dieu trompeur. Certes, le critére aurait été
suffisamment fiable dés la Iér¢e Méditation pour distinguer deux
catégories d’expériences perceptuelles, celles de 1a veille et celles du
réve naturel, mais il n’aurait pu garantir que les expériences perceptu-
elles obtenues durant la veille sont causées par des objets matériels,
généralement ceux-1a mémes qu’elles représentent. Tant que subsistait
I’hypothése du malin génie et/ou du Dieu trompeur, subsistait aussi la
possibilité que les expériences perceptuelles éveillées ne soient pas
causées par des objets matériels, et que les corps représentés par elles
n’existent pas. Il fallait donc qu’il sépare deux étapes: distinguer
empiriquement les expériences perceptuelles éveillées des réves®; et

35 Op.cit., p.370-371.

36 Cf. ATIX-2,p.71-72; CG 11, p. 504-505.

37 Cette affirmation doit étre prise sous la réserve qu’elle exprime seulement la
partie phénoménaliste de sa position concernant la réalité des corps. Nous
nous expliquerons a ce propos dans la section suivante.

38 Comme le laisse entendre le dernier paragraphe de la VIe Méditation, Des-
cartes ne considére pas, malgré le recours a la véracité divine, que la liaison

208



prouver que les premicres sont causées par des objets matériels et que
ceux-ci (hormis le cas des hallucinations naturelles) sont les objets
représentés par ces expériences.

De son c6té, a I’époque des Animadversiones et du De modo
distinguendi, soit dans les années 1690, Leibniz ne reconnait pas la
nécessité théorique des deux étapes distinguées par Descartes. C’est
pour lui une méme chose que de distinguer les expériences perceptu-
elles éveillées des réves, et d’établir la réalité des corps. On s’en
apercoit dans le passage des Animadversiones commentant le § 4 des
Principes 1 ou Descartes explique «pourquoi on peut douter de la
vérité des choses sensibles »; & cet endroit Leibniz affirme que la liai-
son réglée des phénomenes, qui est le critére principal pour distinguer
les expériences perceptuelles éveillées des réves, constitue la réalité
des corps:

« Au sujet des choses sensibles, tout ce que nous pouvons savoir et tout
ce que nous devons désirer, c’est qu’elles s’accordent entre elles aussi
bien qu’avec des principes incontestés et qu’ainsi les événements futurs
puissent €tre prévus, jusqu’a un certain point, par la connaissance du
passé. On ne saurait leur reconnaitre une vérité ou réalité autre que
celle qui permet ce résultat; les sceptiques ne doivent pas exiger autre
chose, ni les dogmatiques promettre davantage. »*

Quatre choses doivent retenir notre attention dans cette critique de
Descartes. Premiérement, Leibniz adopte ici une théorie cohérentiste
de la réalité des choses sensibles. Deuxiemement, la similitude de ce
texte de 1692 avec la lettre & Foucher de 1676 citée plus haut, ainsi
qu’avec le De modo distinguendi, contemporain des Animadversiones,
indique que les entités que Leibniz appelle « choses sensibles » ici sont
des phénomenes congus comme des contenus de nos «expériences »,
ce sont des «apparences» sensibles, bref des entités dépendant de
I’esprit. Comme les «choses sensibles » que Descartes met en doute
dans le texte des Principes commenté par Leibniz sont des corps et
leurs propriétés, des choses qui se trouvent «véritablement dans le
monde »*, et que nous supposons que le commentaire de Leibniz est
pertinent, il faut penser que Leibniz prend comme accordé en ce
contexte que les corps sont des phénomenes sensibles bien réglés,
c’est-a-dire des contenus bien réglés d’expériences perceptuelles. Il

des expériences soit un critere infaillible pour distinguer les expériences de la
veille de celles du réve.

39 Opuscules, p. 19, nos italiques.

40 Principes 1, § 4, AT IX-2, p. 26; CG III, p. 92-93.

209



présuppose donc une théorie phénoménaliste des corps. Troisiéme-
ment, selon Leibniz, les dogmatiques ne doivent pas «promettre
davantage ». Ainsi, non seulement la preuve de Descartes n’est pas
démonstrative, mais il n’y a aucune démonstration stricte possible de
I’existence des corps : «nullo argumento absolute demonstrari potest,
dari corpora»®. C’est dire, comme nous 1’avons vu dans la lettre a
Foucher, que la liaison réglée des phénomeénes, permettant leur prévi-
sibilité relative, fonde malgré tout une assurance seulement morale,
non démonstrative, en la réalité des corps. Mais si la liaison réglée des
phénomenes constitue la réalité des corps, pourquoi notre connais-
sance de la liaison ne fonde-t-elle qu’une assurance morale en leur
réalité ? Nous touchons ici a un paradoxe apparent que nous tenterons
de clarifier dans la derniére section. Quatriemement, la thése suivant
laquelle «les sceptiques ne doivent pas exiger autre chose» pourrait
laisser croire que Leibniz ne prend pas au sérieux 1’hypothése d’un
malin génie, et qu’il se situe, comme Locke®, en-deca des exigences
théoriques du doute sceptique de Descartes. Or Leibniz prend au sé-
rieux ’hypothése d’un malin génie, mais il I’interpréte tout autrement
que Descartes. Pour aborder cette question (section V), quelques mots
s’imposent au préalable concernant la conception leibnizienne de la
réalité des corps.

IV. A propos du phénoménalisme
dans la théorie leibnizienne des corps

La question de la nature des corps chez Leibniz est I’objet d’inter-
prétations divergentes, ce qui n’est évidemment pas sans rapport avec
le fait, d’une part, que la conception leibnizienne des corps a évolué,
d’autre part, qu’il a pu envisager sérieusement certaines hypothéses
sans les adopter définitivement. Jolley, par exemple, pense que
Leibniz n’a fait que «flirter» avec le phénoménalisme, sa position
fondamentale sur les corps étant idéaliste*. Il s’oppose a Loeb, qui
pense que le phénoménalisme exprime sa position définitive. Plus

41 De Modo distinguendi, GERHARDT, VII, p. 320.

42 Cf. LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, Clarendon Press,
Oxford, 1975, Book IV, chap. 11, § 1-10.

43 Nicholas JOLLEY, «Leibniz And Phenomenalism», Studia Leibnitiana, Band
XVIII/1, 1986, cf. p. 38 et 51.

210



récemment, Adams a défendu la thése suivant laquelle Leibniz a
commencé par développer un phénoménalisme réductionniste, puis a
défendu dans la période de sa maturité une position ontologiquement
plus riche, compatible avec 1’idéalisme, position que nous pourrions
qualifier de phénoménalisme non réductionniste. Selon Adams,
Leibniz gardait en réserve sa théorie réductionniste comme solution
de repli, a cause de doutes persistants concernant sa position non
réductionniste®. Nous ne prétendons nullement trancher ces questions,
notre propos étant seulement de déterminer la conception des corps
que Leibniz envisage lorsqu’il critique la preuve de Descartes dans les
Animadversiones.

Appelons phénoménalisme réductionniste la position d’apres
laquelle les corps sont entierement réductibles, en un sens, a des
contenus de perceptions li€s d’apres des reégles permettant leur prévi-
sibilité relative. Il avait déja formulé le phénoménalisme réduction-
niste a la fin de sa période parisienne®. Il continue de 1’envisager tout
au long de sa carriere, mettant en avant tant6t le caractere mental des
phénomenes, le fait que ce ne sont que des contenus de perceptions®,

44 Louis LOEB, From Descartes To Hume: Continental Metaphysics And the
Development Of Modern Philosophy, Cornell University Press, Ithaca, 1981,
cf. p. 303-309.

45 R. M. ADAMS, Leibniz — Determinist, Theist, Idealist, Oxford University
Press, 1994, cf. p. 217-261, en particulier p. 259.

46 «Re recte expensa tantum illud certum est nos sentire, et sentiri congruenter
et quandam in sentiendo observari a nobis regulam. Congruenter sentiri est
ita sentiri, ut omnium ratio reddi possit, omniaque praedici. Et in hoc consistit
existentia, in sensu certas leges servante, nam alioqui omnia essent velut
somnia. Neque pono quod plures idem sentiunt, et consentientia sentiunt; et
diversae mentes se suosque effectus sentiunt. Hinc sequitur eandem esse cau-
sam, quae illos nostrosque causet sensus. [...] Porro necesse non est realitate
differre quadam intrinseca somnum a vigilia, sed tantum forma sive ordine
sensionum ; unde non est, cur quaeramus an sint quaedam corpora extra nos,
[...], nisi scilicet dicamus corpus a nobis appellari quicquid percipitur con-
gruenter [...]. Ex his patet tantum abesse, ut res materiales sint realiores aliis,
ut contra de earum existentia semper possit dubitari aut potius nihil differt
materialiter, seu in se, eorum existentia ab existentia somniorum, etsi scilicet
pulchritudine differant. » (in CASTANEDA, p. 95; cf. son commentaire, p. 104,
111-12, 115, 121 et 127-29). Adams reconnait le caractére réductionniste du
phénoménalisme exprimé ici; cf. ADAMS, op. cit., p. 238-239.

47 «[...] tous nos phénoménes, c’est-a-dire tout ce qui nous peut jamais arriver,
ne sont que des suites de notre étre »; or, «rien ne nous peut arriver que des
pensées et des perceptions » (Discours de métaphysique [€d. H. LESTIENNE],
Paris, Vrin, 1970, § 14, p. 47 et 49). Les phénomeénes ne sont que des étres de
raison (GERHARDT, VI, p. 586). Ce ne sont que des apparences en nos

211



tantot le fait que leur liaison réglée suffit a constituer la réalité des
corps (phénoménaux) pour un sujet donné, méme si ses phénomenes
n’expriment pas des composés de substances, et si d’autres esprits ne
pergoivent pas de phénomenes correspondant aux siens®.

48

212

esprits: «ipsa varia phaenomena sive apparitiones, quae in mente mea
existunt»; des entités dont nous sommes immédiatement conscients réflexi-
vement: «quorum intra me conscius sum», «[...] cum immediate a mente
percipiantur nullius alterius interventu» (VII, p. 319). De sorte que « si quis
dicat causam phaenomenorum esse in natura Mentis nostrae, cui phaenomena
insunt, is nihil quidem falsi affirmabit» (loc. cit., p. 321). En effet, ce sont
des modifications de I’dme. Ainsi, critiquant la doctrine malebranchiste des
«idées externes», Leibniz demande: «Ne suffit-il pas que ces phénomenes
soient simplement des [...] modifications passagéres de nos &mes ?» (VI,
p. 591). Ailleurs, il pose une synonymie entre les « phénomeénes», «les
perceptions immédiates qui sont en nous» et «nos apparitions internes » (VI,
p- 404; cf. aussi IV, p. 484).

«[...] ainsi, tous nos phénomenes, c’est-a-dire tout ce qui nous peut jamais
arriver, ne sont que des suites de notre étre; et comme ces phénomeénes
gardent un certain ordre conforme a notre nature, ou pour ainsi dire au monde
qui est en nous, qui fait que nous pouvons faire des observations utiles pour
régler notre conduite, qui sont justifiées par le succés des phénomenes futurs,
et qu’ainsi nous pouvons juger de I’avenir par le passé sans nous tromper,
cela suffirait pour dire que ces phénoménes sont véritables sans nous mettre
en peine, s'ils sont hors de nous, et si d’autres s’ en apergoivent aussi : cepen-
dant il est trés vrai que les perceptions ou expressions de toutes les substances
s’entrerépondent [...]» (Discours de métaphysique, § 14, p. 47-48, nos itali-
ques). « Sed potissimum realitatis phaenomenorum indicium quod vel solum
sufficit, est successus preadicendi phaenomena futura ex praeteritis et
praesentibus, sive illa praedictio in ratione aut hypothesi hactenus succedente,
sive in consuetudine hactenus observata fundetur » (De modo distinguendi,
GERHARDT, VII, p. 320). «Je lui [a Foucher] fis connaitre que la vérité des
choses sensibles ne consistait que dans la liaison des phénomenes, qui devait
avoir sa raison, et que c’est ce qui les distingue des songes. » (Nouveaux
Essais, GERHARDT, V, p. 355). «La vérité des choses sensibles se justifie par
leur liaison, qui dépend des vérités intellectuelles, fondées en raison, et des
observations constantes dans les choses sensibles mémes, lors méme que les
raisons ne paraissent pas. Et comme ces raisons et ces observations nous
donnent moyen de juger de 1’avenir par rapport a notre intérét et que le succes
répond 2 notre jugement raisonnable, on ne saurait demander ni avoir méme
une plus grande certitude sur ces objets» (op. cit., p. 426). «[...] materiam
autem et motum non tam substantias aut res quam percipientium phaenomena
esse, quorum realitas sita est in percipientium secum ipsis (pro diversis
temporibus) et cum caeteris percipientibus harmonia. » (Lettre @ de Volder du
30 juin 1704, GERHARDT, II, p. 270). «Il est vrai que ce qui se fait dans
I’ame et ce qui se fait hors d’elle doivent s’accorder; mais pour cela il suffit
que les choses qui se font dans une seule d&me se répondent mutuellement et
répondent d’autre part a celles qui se font dans n’importe quelle autre; et



La thése idéaliste affirme que les corps sont des composés de
substances simples qui sont des dmes ou des substances semblables a
des dmes; plus exactement, les corps phénoménaux résultent des
composés de substances simples® et les expriment a travers nos per-
ceptions confuses. Lorsque Leibniz admet la thése idéaliste, il le fait
d’une fagon qui est compatible avec le phénoménalisme : les corps
sont des phénomeénes réglés d’aprés des lois, et ces corps phénomé-
naux résultent de — et expriment — certains composés de substances
analogues a des dmes; ces composés fondent les corps phénomé-
naux®. Mais dans cette seconde position le phénoménalisme n’est plus
réductionniste. La position est encore phénoménaliste parce que les
corps qui nous apparaissent sont des phénomenes bien réglés; mais

point n’est besoin de poser quelque chose en dehors de toutes les Ames ou
Monades; et sous cette hypothése, lorsque nous disons que Socrate est assis
cela ne signifie rien d’autre que ce par quoi nous saisissons et Socrate et le
fait d’étre assis nous apparait, & nous et aux autres que cela concerne. »
(Lettre @ Des Bosses du 16 juin 1712, trad. Ch. FREMONT in: L’'étre et la
relation, Paris, Vrin, 1981, p. 172; cf. GERHARDT, II, p. 451-52). «Platon
[...] considére les choses matérielles comme peu réelles, et les Académiciens
ont révoqué en doute si elles étaient hors de nous, ce qui se peut expliquer
raisonnablement, en disant qu’elles ne seraient rien hors des perceptions, et
qu’elles ont leur réalité du consentement des perceptions des substances
apercevantes. » (Lettre @ Remond, juillet 1714, GERHARDT, III, p. 623).

49 La nuance est importante, car les substances simples ne sont pas des parties
des corps phénoménaux; les parties des corps phénoménaux sont phénomé-
nales, elles aussi. « Accurate autem loquendo materia non componitur ex
unitatibus constitutivis, sed ex iis resultat [...] Unitates vero substantiales
non sunt partes, sed fundamenta phaenomeorum» (GERHARDT, II, p. 268,
nos italiques).

50 On trouve la theése phénoménaliste et la theése idéaliste affirmées simultané-
ment dans les passages suivants : «[...] cum solae res simplices sint verae res,
reliqua nonnisi Entia per aggregationem, atque adeo phaenomena sint »; «in
phaenomenis sive aggregatis» (Lettre @ de Volder du 20 juin 1703,
GERHARDT, II, p. 252). «Le corps n’a point de véritable unité; ce n’est qu’un
aggregé [...]; son unité vient de notre perception. C’est un étre de raison ou
plutét d’imagination, un phénomeéne. » (VI, p. 586). « Denique corpora non
nisi aggregata, unum per accidens, aut per externam denominationem
constituentia atque adeo bene fundata Phaenomena esse » (VII, p. 344). «Les
Assemblages [de monades] sont ce que nous appelons corps. [...] Cependant
tous ces corps et tout ce qu’on leur attribue, ne sont point des substances,
mais seulement des phénomenes bien fondés, ou le fondement des apparen-
ces, qui sont différentes en différents observateurs, mais qui [...] viennent
d’un méme fondement» (Lettre @ Remond, juillet 1714, III, p. 622, nos
italiques). Sur la compatibilité de la thése idéaliste avec le phénoménalisme,
cf. ADAMS, par exemple, p. 218, 220-221 et 241.

213



elle n’est pas réductionniste, parce que les corps phénoménaux ne sont
pas entierement réductibles a des contenus de perceptions étant donné
qu’ils expriment — résultent de, ou sont fondés par — des composés de
substances simples. Leibniz introduit une troisieme position dans sa
correspondance avec des Bosses, ajoutant a la précédente un vinculum
substantiale entre les substances simples dont résulte le corps phéno-
ménal®.

Ces trois versions du phénoménalisme différent sur au moins deux
points importants. Une premiere différence concerne la réponse
qu’elles impliquent a la question de savoir ce qui constitue la réalité
des corps. Dans la version réductionniste il n’y a aucune différence
entre le critére servant a distinguer les phénomenes réels des réves, et
ce qui constitue la réalité des phénomeénes corporels. La liaison réglée
des contenus de certaines expériences perceptuelles est a la fois le
critere épistémique principal de la distinction entre phénomenes réels
et réves, et /e seul fondement ontologique de la réalité des corps phé-
noménaux. Dans les deux versions non réductionnistes, ce n’est pas le
cas: la liaison réglée des phénomenes sert de critére pour distinguer
empiriquement les phénomeénes réels des réves, mais la réalité des
corps phénoménaux ainsi distingués dépend seulement partiellement
de leur liaison réglée dans notre perception; elle dépend aussi, au
niveau métaphysique, des composés de substances simples dont ils
résultent, voire également (dans la correspondance avec des Bosses)
du vinculum unifiant ces substances. Une seconde différence concerne
le degré de réalité que ces différentes versions du phénoménalisme
accordent aux corps. Clairement, la réalité rencontrée dans la position
réductionniste est moins grande que dans les deux autress2.

51 Nous ne prétendons nullement que ce soient les seules variantes du
phénoménalisme que 1’on peut rencontrer chez Leibniz.

52 La réalité plus ou moins grande du corps est en fonction inverse de la plus ou
moins grande dépendance de son unité a 1’égard de 1’esprit qui le pergoit. La
tentative d’obtenir une compréhension systématique des différentes versions
du phénoménalisme que Leibniz consideére est compliquée par le fait qu’il
établit aussi des différences quant au degré de réalité des différentes propri-
érés des corps. Par exemple: «1’étendue étant une répétition continue simul-
tanée, [...], il s’ensuit que, chaque fois qu’une méme nature est répandue
simultanément a travers une multitude, par exemple dans 1’or la ductilité, sa
lourdeur spécifique ou la couleur jaune, dans le lait la blancheur, dans les
corps en général la résistance, autrement dit I’impénétrabilité, dans tous ces
cas on dit que 1’étendue a lieu; cependant, il faut avouer que cette diffusion

214



Dans le passage des Animadversiones cité plus haut ou Leibniz

commente le § 4 des Principes I de Descartes a propos du doute
sceptique sur l’existence des corps, il semble que ce soit au phénomé-
nalisme réductionniste qu’il fasse appel, puisqu’il affirme que la seule
réalité que 1’on saurait reconnaitre aux «choses sensibles » est leur
liaison réglée. Toutefois, malgré les apparences, c’est bien le phéno-
ménalisme non réductionniste qu’il adopte a cette époque. Car dans le
De modo distinguendi, contemporain des Animadversiones, Leibniz
précise que «les corps qui n’ont pas de forme substantielle sont
seulement des phénomeénes, ou au moins seulement des agrégats des
véritables »%3. Il faut donc concevoir le phénoménalisme de cette

53

continue, dans le cas de la couleur, du poids, de la ductilité, et des qualités
semblables, dont I’aspect seulement est homogene, n’est rien de plus qu’une
apparence et qui n’a plus lieu en chacune des parties si petite soit-elle ; seule,
par conséquent, 1’étendue que présente la résistance en se répandant a travers
la matiére mérite, & un examen rigoureux, de conserver ce nom. » (« Examen
de la philosophie de Descartes », trad. J. MOREAU, in: Les Etudes philosophi-
ques, 1, 1971, p. 58-59 ; GERHARDT, IV, p. 394). Ainsi, les qualités secondes,
la ductilité et le poids sont des qualités moins réelles, plus apparentes, que
I’étendue. Mais 2 un autre niveau, ’étendue et ses modes, la figure et le
mouvement, sont aussi des apparences («De corporibus demonstrare possum
non tantum lucem, calorem, colorem et similes qualitates esse apparentes, sed
et motum et figuram et extensionem », VII, p. 322), car elles sont relatives a
la force passive: «il est manifeste que 1’étendue n’est pas un prédicat absolu,
mais relatif & ce qui s’étend ou se diffuse, et que par conséquent elle ne peut
étre séparée de cette nature dont se fait la diffusion, pas plus que le nombre
de la chose nombrée. » (« Examen de la philosophie de Descartes », p. 59). La
nature «dont la diffusion constitue le corps» est la résistance qui, avec
I’'impénétrabilité, ou antitypie, constitue la force passive du corps, sa matitre
ou masse. L’étendue a donc, en un sens, moins de réalité que la force passive.
Cette force passive est liée a la force active du corps, ’entéléchie ou forme,
qui se divise 2 son tour en deux principes: la force primitive ou substantielle,
et la force dérivée, accidentelle, qui modifie la premiere. Les deux forces,
active et passive, constituent une substance corporelle (cf. « Examen de la
philosophie de Descartes », p. 59-63; GERHARDT, IV, p. 394-398). Forces
actives et passives ont plus de réalité que les qualités sensibles et spatiales
des corps. Ces forces ne sont pas des objets des sens a proprement parler,
mais de l'intellect et de la science (cf. GERHARDT, III, p. 636 et VII, p. 314 ;
cf. aussi ADAMS, p. 226).

Signalons qu’une des formulations les plus complétes de ce qui constitue
une substance corporelle dans la pensée de la maturité de Leibniz, antérieure
a la correspondance avec Des Bosses, se trouve dans la lettre & de Volder du
20 juin 1703 (cf. GERHARDT, II, p. 252).

«[...] quae corpora autem formam substantialem non habent, ea tantum
phaenomena esse, aut saltem verorum aggregata » (GERHARDT, VII, p. 322).

215



période conjointement avec la thése idéaliste: les corps sont des phé-
nomeénes bien réglés exprimant confusément des composés de
substances simples qui les fondent.

Dans la position phénoménaliste-idéaliste, la liaison des phéno-
menes ne constitue que partiellement la réalité des corps, 1’autre
aspect constitutif de leur réalité étant leur rapport déterminé aux
composés de substances qui les fondent. Toutefois, Leibniz affirme en
méme temps que la liaison des phénomeénes peut néanmoins suffire a
constituer la réalité des corps®. Cela signifie que mé€me si la thése
idéaliste était fausse, c’est-a-dire méme si des composés de substances
simples ne fondaient pas les corps phénoménaux, ceux-ci pourraient
néanmoins étre réels, quoique seulement suffisamment réels%. Cela se
comprend a la condition d’admettre que Leibniz introduit des degrés
divers de la réalité des corps. Dans un sens faible du terme «réel» un
corps est suffisamment réel s’il fait partie d’un ordre de phénomenes
bien réglés. Mais dans un sens plus riche du terme «réel» un corps
phénoménal est réel seulement s’il est en outre fondé par un composé
de substances simples.

Lorsque Leibniz argumente en faveur de la réalité des corps au
sens plus fort, il se sert d’'un argument fondé sur le principe du
meilleur (principe suivant lequel Dieu crée le maximum d’étres com-
possibles) pour établir I’existence des composés de substances
simples’s. Il utilise également le principe de raison suffisante: il faut
une cause qui rende raison de la variété réglée de nos phénomeénes,

54 En effet, dans le De modo distinguendi, Leibniz précise : «Imo etsi tota haec
vita non nisi somnium, et mundus aspectabilis non nisi phantasma esse
diceretur, hoc sive somnium sive phantasma ego satis reale dicerem, si
ratione bene utentes nunquam ab eo deciperemur [...]. » (GERHARDT, VII,
p. 320, nos italiques).

55 «Deceptio autem creaturarum rationalium nulla foret, etsi phaenomenis
earum non omnia extra ipsas exacte responderent, immo si nihil: veluti si
mens aliqua sola esset ; quia omnia perinde evenirent, ac si essent alia omnia,
neque illa cum ratione agens sibi damnum accerseret. Hoc enim est non
falli. » (GERHARDT, II, p. 496, nos italiques).

56 En effet: «On me demande encore, d’oil vient que Dieu ne se contente point
de produire toutes les pensées et les modifications de 1’ame, sans ces corps
inutiles, que 1’dme ne saurait, dit-on, ni remuer ni connaitre ? La réponse est
aisée. C’est que Dieu a voulu qu’il y eiit plutét plus que moins de substances,
et qu’il a trouvé bon que ces modifications de 1’dme répondissent & quelque
chose de dehors. [...] Il n’y a point de substance inutile; elles concourent
toutes au dessein de Dieu.» (GERHARDT, IV, p. 495, nos italiques; cf. aussi
p. 493).

216



mais supposer que Dieu seul en soit la cause ne suffit pas a en rendre
raison, il faut donc supposer des causes secondes, et celles-ci sont des
composés de substances simples®’. Mais ces arguments, encore une
fois, ne sont pas démonstratifs; ils ne fondent qu’une assurance
morale en 1’existence des composés de substances.

Pour illustrer I’impossibilité de démontrer ’existence des corps
dans le cadre de son phénoménalisme idéaliste, Leibniz utilise une
variante de ’hypothése d’un malin génie, hypothése qu’il a considé-
rablement transformée par rapport & Descartes. En méme temps, cette
hypothese se situe en arriere-fond de sa critique de I’argument de
Descartes. Il s’agit de voir, a présent, comment Leibniz transforme
I’hypothése. De cette maniére nous obtiendrons des réponses aux
questions restées en suspens.

V. L’interprétation leibnizienne de 1’hypothése du malin génie

Par rapport a Descartes, Leibniz opére donc un profond change-
ment de perspective: un changement épistémique d’abord, puisque la
variété de nos phénomenes constitue une vérité premiere, objet d’une
certitude réflexive immédiate, mise au méme niveau de priorité épisté-
mique que le cogito. Un changement métaphysique ensuite, mais en
deux directions différentes, puisqu’il adopte a la fois un phénoména-
lisme et un idéalisme. Si ’on considere 1’idéalisme de Leibniz, sa ten-
tative d’établir la réalité (au sens plus riche) des corps conserve une
similitude minimale avec la tentative cartésienne de prouver 1’exis-

57 En effet: «Il est bien vrai qu’il n’y a point d’influence réelle d’une substance
créée sur I’autre, en parlant selon la rigueur métaphysique, et que toutes les
choses, avec toutes leurs réalités, sont continuellement produites par la vertu
de Dieu; mais pour résoudre ces problémes, ce n’est pas assez d’employer la
cause générale, et de faire venir ce qu’on appelle Deum ex machina. Car lors-
que cela se fait sans qu'il y ait autre explication qui se puisse tirer de I’ ordre
des causes secondes, ¢’ est proprement recourir au miracle. En philosophie il
Jaut tdcher de rendre raison, en faisant connaitre de quelle fagon les choses
s’exécutent par la sagesse divine, conformément 2 la notion du sujet dont il
s’agit. » (GERHARDT, IV, p. 483-484, nos italiques). Et «comme nous conve-
nons qu’il y a quelques causes sous-ordonnées de cette variété, qui néan-
moins ont encore besoin de causes elles-mémes, nous avons établi des étres
ou substances particuliéres dont nous reconnaissons quelque action, c’est-a-
dire dont nous concevons que de leur changement s’ensuit quelque
changement en nous. Et nous allons Q@ grands pas a forger ce que nous
appelons matiére et corps » (1, p. 372, nos italiques).

217



tence de la matiere, car dans les deux cas il s’agit d’argumenter en
faveur de I’existence de substances extérieures, d’entités réellement
distinctes du sujet. En revanche, si I’on considére le phénoménalisme
de Leibniz, il apparait clairement que le résultat de la démarche par
laquelle nous nous assurons de la réalité des corps différe entiérement
de ce que vise Descartes dans sa preuve, puisque le caractére réglé de
la variété des phénomenes suffit & constituer la réalité des corps,
quoiqu’en un sens plus faible de «réalité». Dans le cadre du phéno-
ménalisme, considéré indépendamment de 1’idéalisme auquel il est
conjoint, le probléme de 1’existence des corps n’est plus de savoir si
les contenus des perceptions sont corrélés avec des substances exté-
rieures, mais de savoir s’ils sont corrélés entre eux d’apres des régles.
Par opposition a Descartes la question de la cohérence de la structure
globale de I’expérience devient prioritaire par rapport a la question de
I’extériorité, par ou Leibniz préfigure Kant. Cependant, méme en
prenant la réalité au sens faible, la liaison des phénomeénes ne fournit
qu’une assurance morale de la réalité des corps.

Sur ce point I’attitude de Leibniz a I’égard du phénoménalisme
différe profondément de celle de Berkeley. Pour ce dernier, sachant
que les idées sensibles, créées par Dieu, sont réglées d’aprés des
relations de signification instituées par lui, il n’y a plus de place pour
un doute sur la réalité des corps qu’elles constituent. Notre certitude
en la réalité des corps est intuitive ou au moins démonstratives. Ce
n’est pas le cas chez Leibniz, pour qui méme dans une théorie phéno-
ménaliste des corps il y a encore place pour un doute fondé sur I’hy-
pothése d’un malin génie. Autrement dit, sachant que la cause ultime
de nos phénomenes bien réglés est un Dieu vérace, il ne suffit pas
d’adopter un phénoménalisme des corps pour évacuer le défi scepti-
que. Celui-ci peut renaitre, selon Leibniz, a 1’intérieur méme du phé-
noménalisme®. Mais justement pour cette raison 1’hypothése leibni-
zienne d’un malin génie est différente de celle de Descartes. En effet :

58 Philonous: «Adieu dés lors tout ce scepticisme, adieu tous ces doutes philo-
sophiques ridicules! Quelle plaisanterie, pour un philosophe, que de mettre
en question 1’existence des choses sensibles jusqu’a ce qu’il se la soit prou-
vée a partir de la véracité divine, ou de prétendre que notre connaissance sur
ce point n’atteint pas a la valeur d’une intuition ou d’une démonstration ! »
(Trois dialogues entre Hylas et Philonous in: Berkeley — (Euvres
(ed. G. BRYKMAN), Paris, PUF, 1987, t. II, p. 107).

59 Jolley se trompe, donc, lorsqu’il dit: «Leibniz’s insight into the advantages
of phenomenalism for refuting scepticism [...] aligns him with Berkeley
[...]» (cf. JOLLEY, p. 43).

218



« Car si une puissance invisible prenait plaisir de nous faire paraitre des
songes bien liés avec la vie précédente et conformes entre eux, les
pourrions-nous distinguer des réalités qu’apres avoir été éveillés ? Or,
qui est-ce qui empéche que le cours de notre vie ne soit un grand songe
bien ordonné ? dont nous pourrions étre détrompés en un moment. Et je
ne vois pas que cette puissance serait pour cela imparfaite, comme
assure M. Descartes, outre que son imperfection n’entre pas en question.
Car ce pourrait étre une certaine puissance sous-ordonnée ou quelque
génie qui se pourrait méler [...] de nos affaires [...]. »®

Dans cette hypothése le «génie» serait une «puissance sous-
ordonnée » a Dieu, auquel Dieu, sans €tre trompeur, aurait permis de
nous tromper en nous faisant paraitre un « grand songe bien ordonné »,
une série cohérente d’apparences sensibles liées conformément a des
régles durant toute notre vie. Voici donc ’hypothése que Leibniz,
dans les arguments critiques des Animadversiones, accusait Descartes
de n’avoir pas réfutée ; mais elle apparait a présent dans le contexte de
sa position phénoménaliste-idéaliste.

La transformation leibnizienne de I’hypothése d’un malin génie
n’est pas sans soulever d’importantes questions, dont celle-ci: en quoi
consisterait au juste 1’erreur que nous commettrions ? Chez Descartes
la réponse est claire : si I’ensemble des idées sensibles regues durant
toute notre vie ne formait qu’un « grand songe bien ordonné », elles ne
seraient pas causées par des substances étendues et n’auraient pas
d’objets réels; nos expériences perceptuelles ne seraient pas des
perceptions d’objets existants, mais des sortes d’hallucinations. Et la
physique et la théorie de ’'union de I’dme et du corps seraient vides.
Chez Leibniz, de prime abord une partie seulement de la réponse se
présente clairement : notre erreur serait de croire que les phénomeénes
corporels sont fondés par des composés de substances extérieures. 11
n’y aurait pas de réalit€ des corps au sens plus riche. Mais il nous
manque pour 1’instant une autre partie de la réponse de Leibniz. Car,
puisqu’en ce «grand songe bien ordonné » les phénomenes seraient
bien réglés, et que leur liaison suffit & constituer la réalité des corps au
sens faible de «réalité», il semble que notre assurance morale de la
réalité des corps, en ce sens faible, serait tout aussi 1égitime que nous

60 Lettre @ Foucher, GERHARDT, I, p. 373, nos italiques. La m&me hypothése est
formulée dans le De modo distinguendi, contemporain des Animadversiones :
«quid vero si tota haec brevis vita non nisi longum quoddam somnium esset
nosque moriendo evigilaremus? quale quid Platonici concipere videntur
[...]1» (GERHARDT, VII, p. 321).

219



vivions un « grand songe» ou non. Si c’est exact, en quoi consisterait
notre erreur relativement a la réalité des corps au sens faible ?

Du point de vue de Leibniz, tous nos critéres servant a distinguer
les phénomenes réels des réves, en particulier la liaison réglée fonda-
trice de prévisibilité, sont contingents. C’est un fait contingent que les
contenus de nos expériences perceptuelles éveillées ont une structure
cohérente réglée dans notre représentation de I’espace et du temps. Il
est logiquement possible que ce que nous appelons des réves forment
une chaine d’expériences, interrompue ou non, bénéficiant d’une
cohérence réglée aussi grande que nos phénomenes dits «réels». Si
cette possibilité se réalisait, la question se poserait de savoir comment
nous distinguerions les deux séries d’expériences, et méme si nous
serions capables de le faire. Pour ce faire, il faudrait que les régles
gouvernant chacune des séries soient différentes et connues comme
telles®!, si bien que nous saurions que les deux séries sont incompa-
tibles. Mais il faut se demander si, dans cette hypothése, on aurait
raison de considérer une des séries comme un réve plutdt que comme
la réalité, et ’autre série comme la réalité plut6t que comme un réve.
La question pourrait peut-€tre €tre tranchée si une des séries réglées
présentait une cohérence et une complexité plus grandes que 1’autre.
Mais, encore une fois, ce serait un fait contingent. Toutefois, si cette
possibilité se réalisait il faudrait admettre que la distinction entre réve
et réalité serait une question de degrés plutét que de nature, de sorte
que ce que nous appellerions réalité serait seulement plus réel que ce
que nous appellerions réve, lequel serait seulement moins réel.

L’hypothése du malin génie telle que I’interpréte Leibniz dans le
cadre de son phénoménalisme est une variante extréme de cette
derniére hypothese. C’est I’hypothese d’apres laquelle le passage de la
vie présente a une vie future serait comparable a un réveil®?, de sorte
que la série d’apparences réglées que nous considérons comme cons-
tituant la réalité corporelle dans notre vie présente apparaisse, lors du
«réveil », comme un réve en comparaison de la série que nous perce-
vrions dans la vie future. L hypothése peut aisément étre étendue
jusqu’a inclure la possibilité que la série d’expériences que nous
aurions dans la seconde vie apparaisse comme «un grand songe bien
ordonné» en comparaison de la série que nous aurions dans une

61 Cf. CASTANEDA, p. 103, 112 et 118.
62 Cf. supra note 60.

220



troisiéme vie, et ainsi de suite indéfiniment, tout cela étant compatible
avec la véracité divine. Il n’y a aucune raison a priori de s’arréter.
Mais revenons a 1’hypothese telle que Leibniz la présente, qui ne
mentionne que deux vies. Le passage d’une vie a I’autre ne serait pas
le passage d’un monde possible a un autre. Etant donné que Dieu a
créé le meilleur monde possible, et qu’il n’y en a qu’un seul, les deux
vies seraient comprises dans un méme monde, le meilleur possible.
Donc le «grand songe bien ordonné» de cette vie et la suite de
perceptions que nous considérerions comme constituant la réalité des
corps dans la vie future seraient, eux aussi, inclus dans un seul monde.
Cependant, la différence entre les deux séries ne serait qu’une
affaire de degrés: le «grand songe bien ordonné » de cette vie serait
seulement moins réel que la réalité empirique que nous découvririons
apres la mort. Car, selon Leibniz, il serait suffisamment réel eu égard a
notre raison et a notre pratique, puisque la liaison et la prévisibilité
des phénoménes permettraient toujours, a l'intérieur du «grand
songe », de distinguer la perception éveillée des réves naturels (qui
seraient alors des songes au second degré) et de prévoir des phéno-
menes futurs. En effet:
Méme si toute cette vie n’était dit qu’un songe, et le monde visible
qu’un phantasme, je dirais ce r€ve ou phantasme suffisamment réel si
nous n’étions jamais trompés par lui lorsque nous utilisons bien notre
raison [...] et rien n’empéche que certains songes bien ordonnés ne
soient les objets de notre esprit, qui, & cause de leur accord entre eux,
seraient jugés €tre vrais par nous et équivaudraient au vrai par rapport @
la pratique.®
Nous devons donc distinguer deux échelles distinctes des degrés
de la réalité des corps. Il y a, d’une part, la différence entre la réalité
faible et la réalité plus riche que nous avons rencontrée plus haut:
différence qui se trouve entre la réalité d’un corps phénoménal
constituée uniquement par sa position au sein d’une liaison réglée des
phénomenes, et la réalité du méme corps en tant qu’il est en outre fon-
dé par — et qu’il exprime — un composé de substances simples. Cette
différence de degrés de réalité se fonde sur la 1égitimité de considérer

63 «Imo etsi tota haec vita non nisi somnium, et mundus aspectabilis non nisi
phantasma esse diceretur, hoc sive somnium sive phantasma ego satis reale
dicerem, si ratione bene utentes nunquam ab eo deciperemur [...] nec quic-
quam prohibet somnia quaedam bene ordinata menti nostrae objecta esse,
quae a nobis vera judicentur et ob consensum inter se quoad usum veris
aequivaleant. » (De modo distinguendi, GERHARDT, VII, p. 320; notre traduc-
tion, nos italiques).

221



le phénoménalisme tant6t en faisant abstraction de 1’idéalisme, tant6t
comme adossé a I’idéalisme. La seconde échelle est mise en oeuvre
par I’hypotheése du malin génie, et concerne seulement le phénoména-
lisme considéré séparément de ’idéalisme. En effet, étant donné
qu’une série de phénomenes bien réglés pourrait avoir plus de réalité,
en raison de sa complexité et de sa cohérence plus grandes, que celle
que nous connaissons en cette vie, cette derniére étant un «songe bien
ordonné» en comparaison de la premiere, un corps phénoménal
appartenant au «songe» serait moins réel qu’un corps phénoménal
appartenant a la premiere.

Revenons a la question de savoir en quoi consisterait notre erreur
dans I’hypothése d’un malin génie. La position de Leibniz est am-
bigué. D’un c6té, nous nous tromperions en prenant le « grand songe
bien ordonné » pour un monde empirique véritable, alors qu’il n’en
serait qu’'un équivalent. Il n’en serait qu’un équivalent pour deux
raisons. D’une part, les corps phénoménaux qui nous apparaissent en
cette vie ne seraient pas réels au sens riche du terme, attendu qu’ils
n’exprimeraient pas des composés de substances simples. D’autre
part, ils seraient moins réels, au sens faible du terme, que les corps
phénoménaux que nous découvririons dans la vie future, puisque la
série des phénomeénes bien réglés de cette vie bénéficierait de moins
de cohérence et de complexité que celle que nous découvririons dans
I’autre. De ce point de vue, on comprend pourquoi Leibniz pense qu’il
faudrait avoir une connaissance approchant de la vision béatifique
pour ne pas €tre trompé. Car pour savoir que les phénomenes corpo-
rels que nous connaissons expriment des composés de substances, il
faudrait qu’on «découvre a priori 1’origine du monde que nous
voyons et [qu’on] puise dans le fonds de 1’essence pourquoi les choses
sont de la maniere qu’elles paraissent »*. C’est-a-dire, il faudrait avoir
la connaissance intuitive de tout ce que renferment analytiquement les
essences singulieres des substances, connaissance réservée a Dieu,
aux anges et aux saints®. Et pour savoir que les corps phénoménaux
que nous connaissons ne sont pas moins réels que ceux qui appar-
tiendraient a une série de phénomenes possédant plus de réalité, il

64 Cf. le texte de Leibniz cité en exergue.

65 «Les Anges et les Bienheureux [...] ont le pouvoir de voir les choses avec
vérité » (Lettre @ Des Bosses du 24 janvier 1713, L’Etre et la relation, p. 184;
GERHARDT, II, p. 474).

222



faudrait pouvoir comparer des suites réglées de perceptions apparte-
nant a des vies différentes.

D’un autre coté, cependant, le « grand songe » serait tout de méme
suffisamment réel, au sens faible, parce qu’il est «bien ordonné » et
correspond aux exigences du bon usage de notre raison. Par consé-
quent, la physique, telle que nous la connaissons, serait vraie méme
dans le « songe». Celui-ci constituerait une réalité empirique, méme si
elle n’est pas la véritable, celle que nous découvririons dans une vie
future, et méme si les corps phénoménaux ne sont pas fondés par des
composés de substances. La différence entre les deux réalités empiri-
ques serait sans importance par rapport a notre raison et notre pratique
en cette vie. Car:

«pourvu que les phénomenes soient li€s, il n’importe qu’on les appelle
songes ou non, puisque 1’expérience montre qu’on ne se trompe point
dans les mesures qu’on prend sur les phénoménes lorsqu’elles sont
prises selon les vérités de la raison. »%

Or I’ambiguité de Leibniz s’explique fort bien dés qu’on reconnait
que dans son hypothe¢se du malin génie la différence entre «le grand
songe bien ordonné » et la réalité empirique découverte dans une vie
future ne serait qu'une affaire de degrés de réalité. Et dés qu’on
reconnait, aussi, que la différence entre la réalité d’un corps phéno-
ménal non fondé par un composé de substances simples, et la réalité
du méme corps fondé par un tel composé, est également une affaire de
degrés. Cela explique I’ambiguité, mais ne la supprime pas. Sur cette
base nous pouvons tenter de répondre a quelques questions laissées en
suspens. D’abord, il apparait que I’hypothése d’un malin génie telle
que l’interpréte Leibniz, qui se trouvait en arrieére-fond de ses objec-
tions contre la preuve de Descartes, est bien une possibilité irréfutable
démonstrativement pour lui, bien qu’elle soit hautement invraisem-
blable®. Cela résulte du caractére contingent de la différence entre
réves et phénomenes réels, et du caractére contingent de la création
des composés de substances. Ensuite, la raison pour laquelle Leibniz
disait contre Descartes que « cette tromperie ne nous fait pas de tort et
[...] a cet égard il nous serait plutot dommageable de ne pas étre
trompés » s’explique par le fait que le «grand songe bien ordonné »

66 Nouveaux Essais, GERHARDT, V, p. 356, nos italiques.

67 «Il n’est point impossible, métaphysiquement, qu’il y ait un songe suivi et
durable comme la vie d’un homme ; mais c¢’est une chose aussi contraire a la
raison que pourrait étre la fiction d’un livre, qui se formerait par le hasard en
jetant péle-méle les caractéres d’imprimerie » (GERHARDT, V, p. 355-56).

223



serait au moins un équivalent de la réalité empirique pour notre raison
et notre pratique®. Quant a la question de savoir en quoi consisterait
notre erreur dans cette hypothése, la réponse est compliquée par
I’ambiguité rencontrée plus haut. D’un c6té, nous serions dans I’erreur
en prenant un songe pour la réalité; et notre erreur a cet égard, avons-
nous vu, serait double. D’un autre coté, 1’erreur serait sans consé-
quences pour nous en cette vie, puisque notre pratique et surtout le
bon usage de notre raison trouveraient leur compte avec des corps
phénoménaux suffisamment réels (au sens faible du terme).

Entre I’assurance morale et la vision béatifique, Descartes tentait
de placer une certitude démonstrative de 1’existence des corps,
certitude contestée par Leibniz par le biais d’une interprétation de
I’hypotheése du malin génie adaptée a la fois a son idéalisme et a son
phénoménalisme. Ce faisant Leibniz déplace la signification de
I’hypothése par rapport a 1’enjeu qui était celui de Descartes. Car
I’alternative au centre de I’enjeu de Descartes était: ou bien des corps
existent et causent nos idées sensibles; ou bien nos expériences
perceptuelles distinguées des réves ne sont qu’hallucinations, et ni la
physique ni la théorie de 1’'union de I’4me et du corps n’ont d’objets.
Dans I’hypothése du malin génie de Leibniz, en revanche, I’enjeu
porte seulement sur le degré de réalité qu’il faut accorder aux corps
(phénoménaux) que nous percevons. Méme si nous étions trompés par
le malin génie de Leibniz, nos perceptions auraient pour objets des
corps suffisamment réels, et 1a physique telle que nous la connaissons
serait vraie. De ce point de vue, par rapport a Descartes, Leibniz a
changé de sujet.

68 En effet: «Quid enim, si natura nostra non erat forte capax phaenomenorum
realium; profecto non tam accusandus foret Deus, quam gratiae ei agendae,
efficiendo enim ut phaenomena illa, cum realia esse non possent, saltem con-
sentientia essent, praestitit nobis, quod in omni vitae usu realibus phaeno-
menis aequipolleret» (De modo distinguendi, loc. cit., p. 321, nos italiques).

224



	Entre assurance morale et vision béatifique : Leibniz et la preuve cartésienne de l'existence des corps

