
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Das Rätsel des "Cogito ergo sum"

Autor: Hofmann-Riedinger, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 55/96

MONIKA HOFMANN-RIEDINGER

Das Rätsel des « Cogito ergo sum »

Das erste Prinzip der Philosophie von Descartes ist einzigartig.
Kein anderer Grundsatz der Metaphysik scheint « die allererste und
gewisseste aller Erkenntnisse»1 in so einfacher Form auszudrücken
wie der Satz «Cogito ergo sum».2 «Ich denke, also bin ich» bringt
eine Einsicht zum Ausdruck, die so simpel erscheint, dass sie geradezu

als Paradigma eines unmittelbar verständlichen philosophischen
Grundsatzes gilt. Und doch findet die Philosophie seit mehr als
dreihundert Jahren keine Antwort auf die Frage, wie diese «propositio
prima» zu begründen ist. Nahezu alles, was diesen Satz kennzeichnet,
ist umstritten. Seine logische Form steht ebenso in Frage wie seine
inhaltliche Aussage. Die Bedeutung der Ausdrücke «cogito» und
« existo » ist ebenso ungeklärt wie die Funktion der Partikel « ergo ».

Mein Interesse gilt deshalb dem Problem, weshalb die Philosophie
solche Schwierigkeiten mit der Interpretation ihres für seine
Verständlichkeit berühmten Grundsatzes hat. Ich möchte im folgenden
wenigstens einige der Gründe untersuchen, die dazu führen, dass das

Cogito in seiner einfachen Struktur nach wie vor ein ungelöstes Rätsel
der neuzeitlichen Philosophie bildet. Dabei werde ich einen Gang von
der Logik über die Semantik zur Sprachpragmatik unternehmen,
indem ich Deutungsversuche aufgreife, die das « Cogito ergo sum» als

logischen Schluss, als analytisches Urteil und als selbstbezügliche
Äusserung interpretieren. Die Probleme, die sich den jeweiligen
Deutungen stellen, können dann ein Licht darauf werfen, wie tief das
Geheimnis des « Cogito ergo sum» in der Philosophie verborgen liegt.

1 R. DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII7).
2 « Eine der Merkwürdigkeiten ist, dass die geläufige und deshalb genannte

Formulierung in keiner der von Descartes selbst veröffenüichten Schriften
vorkommt.» H. BRANDS, Cogito ergo sum, Freiburg/München 1982, S. 9. In
DESCARTES ' Principia Philosophiae heisst es : « Ego cogito, ergo sum »

(AT VIE 7 u. 8).

115



I. «Cogito ergo sum» als logischer Schluss

Den Ausgangspunkt aller traditionellen und zeitgenössischen
Deutungsversuche bildet die Frage nach der logischen Form des
ersten Prinzips. Handelt es sich beim «Cogito ergo sum» um einen
logischen Schluss oder um ein evidentes Urteil, das aufgrund semantischer

oder sprachpragmatischer Eigenschaften unmittelbar - und das

heisst nach Descartes durch Intuition - eingesehen werden kann Für
letztere Auffassung sprechen zwei gewichtige Gründe. Erstens erklärt
Descartes an verschiedenen Stellen, dass Intuition und nicht logische
Deduktion die Wahrheit des Cogito begründet. Zweitens besteht die
Gefahr, dass der Grundsatz seinen Status als erstes Prinzip verlöre,
wenn er als logischer Schluss verstanden würde, weil er unter dieser
Annahme von argumentativen Voraussetzungen abhinge, die dann
ihrerseits die propositio prima bilden würden.

Gegen diese Interpretation und für die Analyse des « Cogito ergo
sum» als einer logischen Schlussfolgerung sprechen jedoch mindestens

ebenso gravierende Gründe. So muss das Prinzip seinem Wortlaut

nach eindeutig als Argument verstanden werden, in dem eine
Prämisse und eine Conclusio durch die logische Partikel «ergo»
verbunden sind. Handelte es sich bei dem Grundsatz nicht um einen
logischen Schluss, in dem das « sum» aus dem « cogito» abgeleitet wird,
sondern um ein intuitiv einsehbares Prinzip, in dem lediglich die
Selbstevidenz der eigenen Existenz zum Ausdruck kommt, so verlöre
nicht nur die Partikel «ergo», sondern auch der Satz «Ich denke»
seine Begründungsfunktion im «Cogito ergo sum». Weil aber
zwischen den Sätzen « Ich denke » und « Ich bin » eine Beziehung besteht,
die Descartes zufolge das erste Prinzip nicht nur als subjektiv gewiss,
sondern als notwendig wahr auszeichnet, scheint es gerechtfertigt, das

Cogito als logischen Schluss zu analysieren.3

Unter dieser Voraussetzung liegt es nahe, das Prinzip als Enthy-
mem, d.h. als Syllogismus mit einer unausgesprochenen Prämisse,
aufzufassen. Die Vervollständigung des Enthymems lässt sich dabei
zunächst in einer Weise denken, die von Descartes in den Zweiten

3 In diesem Sinn kann dann auch der philologische Befund zur Bestätigung
dienen, demzufolge Descartes an insgesamt 50 Textstellen, die den logischen
Status des ersten Prinzips thematisieren, termini technici verwendet, die in
der Logik zur Bezeichnung des Verhältnisses der logischen Folge üblich sind.
Siehe H. BRANDS, op. cit., S. 66-67.

116



Erwiderungen selbst nahegelegt wird. Dieser Aussage zufolge geht
dem « Cogito ergo sum » ein Obersatz vorher, der lautet : «Illud omne,
quod cogitat, est sive existit».4 Dementsprechend wiese der Syllogismus

die Form auf : «Alles, was denkt, ist. Ich denke. Also bin ich. »

Wenn nun aber hierin die logische Struktur des ersten Prinzips
bestehen soll, stellt sich die einfache Frage, weshalb Descartes seinen
Grundsatz nicht auf diese Weise formuliert hat. Die Antwort, die
Descartes gibt, ist seltsam und aufschlussreich zugleich. Der Grundsatz
lässt sich - so sagt er - nicht in diesem Syllogismus darstellen, weil
man sonst «vorher den Obersatz erkannt haben müsste: <Alles, was
denkt, ist oder existiert>, während man vielmehr umgekehrt diesen erst
daraus gewinnt, dass man bei sich erfährt, es sei unmöglich zu denken
ohne zu existieren. Denn es ist die Natur unseres Geistes, dass er die
allgemeinen Sätze nur aus der Erkenntnis des Besonderen bildet. »5

Seltsam ist diese Antwort, weil sie nahezulegen scheint, dass man
zu der allgemeinen Aussage: «Alles, was denkt, existiert» durch
irgendeine Art von Induktion gelangen könne, die vom einzelnen Fall
des «Cogito ergo sum» auf das allgemeine Prinzip schliessen liesse.6

Aufschlussreich ist die Antwort, weil sie ihre Seltsamkeit zu erklären

vermag. Denn was der Denkende im Einzelfall bei sich erfährt, ist
nicht nur, dass er existiert, sondern dass es unmöglich ist zu denken,
ohne zu existieren.

Mit dieser Erkenntnis aber formuliert Descartes nun ein zweites
Prinzip, das den Begriff der Allgemeingültigkeit mit sich führt, ohne
jedoch - wie es scheint - dieselben Schwierigkeiten hervorzurufen
wie das erste Prinzip « Alles, was denkt, existiert ». Kann dieses erst
durch das « Cogito ergo sum » gewonnen werden, so muss bereits im
Vollzug des «Cogito ergo sum» erkannt werden, dass es unmöglich
ist zu denken, ohne zu existieren. So lässt sich mit Descartes' eigenen
Worten ein zweiter Obersatz der Form «Wenn ich denke, bin ich»
gewinnen, der das Enthymem zu vervollständigen vermag, ohne dem
Vorwurf des hysteron proteron preisgegeben zu sein. Denn - so heisst
es bei Descartes: «Wenn ich [...] gesagt habe, der Satz <Ich denke,
also bin ich>, sei von allen der erste und gewisseste, der sich dem ord-

4 R. DESCARTES, Secundae Responsiones (AT VII140).
5 Ebd., 141.
6 Vgl. B. WILLIAMS, Descartes. Das Vorhaben der reinen philosophischen

Untersuchung, Frankfurt a.M. 1988, S. 65.

117



nungsgemäss Philosophierenden darbietet, so habe ich damit nicht
bestreiten wollen, dass man vorher wissen müsse, was <Denken>, was
<Dasein>, was <Gewissheit> sei; ebenso, dass es unmöglich sei, dass

das, was denkt, nicht existiert ; sondern ich habe nur ihre Aufzählung
nicht für nötig erachtet, weil das die einfachsten Begriffe sind und sie

für sich allein nicht die Erkenntnis eines existierenden Dinges
gewährleisten. »7 Der Satz «Wenn ich denke, bin ich» eignet sich somit
deshalb als Voraussetzung des ersten Prinzips, weil er keine
Existenzbehauptung enthält und darum den Erkenntnisanspruch der propositio
prima nicht gefährdet. Es besteht somit auch kein formaler Widerspruch

mehr in der Auffassung, dass es sich beim ersten Prinzip in der
Tat um einen logischen Schluss handelt, der in Form des Syllogismus
«Wenn ich denke, bin ich. Ich denke. Also bin ich.» ausgedrückt
werden kann.

Aber stimmt es wirklich, dass das erste Prinzip diese syllogisti-
sche Struktur hat

Sehen wir uns seine logische Form genauer an. In dem Satz «Ich
denke» wird einem Individuum a eine Eigenschaft F zugesprochen.
Er hat deshalb für den modernen Logiker die Form : « Ein Gegenstand
a hat die Eigenschaft F » - F(a). In dem Satz «Ich bin» wird von
demselben Individuum ausgesagt, dass es existiert. Dies lässt sich mithilfe
des Existenzquantors in der Weise repräsentieren: «Es existiert ein
Gegenstand x und dieser Gegenstand ist identisch mit a » - (3 x) (x
a). Wenn nun das Cogito im obigen Syllogismus besteht, wird die
Berechtigung des Schlusses durch Hinzufügung der Prämisse « Wenn ich
denke, bin ich» erwirkt, die in folgender Form dargestellt werden
kann: B(a) 3 (3 x) (x a).8 Mithilfe der Implikation der ersten
Prämisse und dem Vorliegen der zweiten Prämisse «cogito» kann nach
der Regel des Modus ponens auf die Conclusio « ergo sum » geschlossen

werden.

Unter dieser Voraussetzung aber, dass der Satz «Wenn ich denke,
bin ich » den Obersatz des als Syllogismus verstandenen ersten Prinzips

bildet, ergeben sich zwei Schwierigkeiten.

7 R. DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII 8).
8 Vgl. J. HlNTIKKA, «Cogito, ergo sum: Inference or Performance?», in:

W. DONEY (Hg.), Descartes. A Collection of Critical Essays, London and
Basingstoke 1967, S.108-139.

118



Das erste Problem besteht darin, dass in der hinzugefügten
Prämisse bereits vorausgesetzt wird, was allererst aus ihr geschlossen
werden soll. Denn sie drückt im Rahmen gewöhnlicher Logikkalküle
nichts anderes als die folgende logische Implikation aus: Wenn es

wahr ist, dass ein Gegenstand a die Eigenschaft F hat, dann ist es

wahr, dass ein Gegenstand existiert, der a ist und die Eigenschaft F
hat. Es wird mithin üblicherweise davon ausgegangen, dass der singulare

Term a Referenz hat und das heisst, einen Gegenstand bezeichnet,
von dem wahre Prädikationen möglich sind und der in diesem Sinn
existiert. Da es sich nun bei dem Gegenstand, den der singulare Term
a in diesem Fall bezeichnet, um das «Ich» handelt, besagt die
Prämisse bereits, dass ich existiere, wenn es wahr ist, dass ich denke. Es

wird also nicht aus zwei Prämissen auf das «existo» geschlossen,
sondern eben dieses « existo » im Obersatz bereits vorausgesetzt. Zwar
ist es möglich, ein System der Logik zu entwickeln, das ohne existentielle

Vorannahmen auskommt, doch wäre dann auch die erste
Prämisse nicht mehr gerechtfertigt, so dass die Wahrheit des ersten Prinzips

hierdurch unbeweisbar würde.®

Der zweite Einwand besagt, dass die syllogistische Deutung als
solche der Konzeption des ersten Prinzips zuwiderläuft. Das « Cogito
ergo sum» ist nach Descartes in striktem Sinn - und das heisst
erkenntnistheoretisch und logisch - das erste Prinzip der Philosophie.
Wollte man annehmen, «dass das erste Prinzip aus einem wahren
Axiom logisch korrekt abzuleiten sei, dann müsste es möglich sein,

vor der Formulierung des <Cogito ergo sum> von der Gültigkeit der
formalen Logik und des Wahrheitskriteriums zu sprechen, was aber
unter Descartes' Voraussetzungen ausgeschlossen ist.»10 Denn das

Wahrheitskriterium wird erst mithilfe des ersten Prinzips gewonnen
und kann in der Logik ebensowenig wie in der Mathematik vorab in
Anspruch genommen werden. Zudem steht die Gültigkeit der Logik
selbst in Frage. Denn wenn die Hypothese des genius malignus in den
«Meditationen» die Urteile der reinen Vernunft wie die mathematischen

Urteile in Zweifel ziehen kann, vermag sie a fortiori die
logischen Deduktionen zu erschüttern, die nach Descartes eher der Rhetorik

als der Philosophie zuzuordnen sind."

9 Vgl. ebd.
10 W. RÖD, Descartes. Die Genese des Cartesianischen Rationalismus, Mün¬

chen 2 1982, S. 84.
11 R. DESCARTES, Regulae ad directionem ingenii, R 10 (AT X 406).

119



Wenn somit die Interpreten Descartes' eine syllogistische Deutung
des Cogito vorschlagen, müssen sie eine von zwei Thesen vertreten :

Sie müssen entweder behaupten, dass Descartes nicht in der Lage war,
eine logisch korrekte Formulierung seines wichtigsten Prinzips
vorzulegen, obwohl dies ein Kinderspiel gewesen wäre, oder sie müssen

annehmen, dass er wissentlich die enthymematische Interpretation
ablehnt, obwohl er zugleich von «concludere», «probare», «inferre»
spricht und die Relation des « cogito » zum « sum » als notwendige
Beziehung kennzeichnet. Wenn die erste These nicht akzeptabel ist,
wie wäre dann letztere zu verstehen

Es wäre möglich, so lautet ein prominenter Vorschlag zeitgenössischer

analytischer Konzeptionen12, das Cogito nicht als Syllogismus,
aber dennoch als logischen Schluss zu interpretieren, in dem die
Conclusio q unmittelbar aus dem Vordersatz p geschlossen wird, ohne
dass eine zweite Prämisse vorausgesetzt würde. Die Gültigkeit des

Schlusses von p auf q wäre stattdessen durch eine Ableitungsregel
garantiert, die die oben genannte Bedingung erfüllen muss, keine
Existenzaussage zu beinhalten, da sie sonst den Status einer Prämisse im
Sinne des klassischen Syllogismus annähme und damit den bereits
erörterten Einwänden ausgesetzt wäre. Als Kandidat einer solchen
Ableitungsregel wird der oben als Prämisse missverstandene Satz
«Wenn ich denke, bin ich» diskutiert. Nun lautete aber, wie wir
sahen, ein Einwand gegen diesen Satz als solchen, dass in ihm die
Existenz des Ich bereits vorausgesetzt wird, indem er eine notwendige
Implikation zwischen «cogito» und «existo» formuliert. Diesem
Einwand wird nun dadurch begegnet, dass die «wenn-dann »-Relation
hier nicht als Implikation, sondern als Präsupposition verstanden
wird.13 Im Verhältnis der Präsupposition werden, so die Definition,
keine kontroversen Existenzannahmen gemacht, da sich die Beziehung

der Präsupposition von der der logischen Implikation in folgender

Hinsicht unterscheidet: «Wenn p q impliziert und q falsch ist,
folgt, dass p ebenfalls falsch ist. Wenn p q präsupponiert und q falsch
ist, ist p weder wahr noch falsch.»14 Die Aussage «Der Mann im
Garten singt», wenn sich niemand im Garten aufhält, ist dementspre-

12 Vgl. B. WILLIAMS, op. cit., S. 103-107. L. Alanen, «Studies in Cartesian
Epistemology and Philosophy of Mind », in : Acta Philosophica Fennica, Vol.
33, 1982, S. 3-171, S. 130-136.

13 Vgl. B. WILLIAMS, op. cit., S. 96.
14 Ebd.

120



chend dem Prinzip der Implikation nach falsch, dem Prinzip der Prä-

supposition zufolge jedoch weder wahr noch falsch.15

Aus dieser Relation der Präsupposition wird nun ein Ableitungsprinzip

gewonnen, das besagt, dass « wenn p q präsupponiert und p
wahr ist, q auch wahr sein muss. Denn wenn die Relation <p präsupponiert

q> bedeutet, dass q wahr sein muss, damit p wahr oder falsch
sein kann, folgt a fortiori, dass q wahr sein muss, damit p wahr ist. »16

Und genau diese Ableitungsregel wird nun als Schlüssel zur
formalen Struktur des ersten Grundsatzes von Descartes behauptet. Mit
diesem Schlüssel lässt sich das «Cogito ergo sum» folgendermassen
explizieren : Wenn es wahr oder falsch ist, dass ich denke, dann bin
ich. A fortiori gilt, dass ich bin, wenn es wahr ist, dass ich denke. Nun
ist wahr, dass ich denke. Also bin ich.17 Diese Interpretation erhebt
den Anspruch, die logische Form des Grundsatzes geklärt zu haben,
indem sie ihn in Übereinstimmung mit Descartes als unmittelbaren,
nicht-syllogistischen Schluss von p auf q qualifiziert, der durch die

Regel der Präsupposition als gültig erwiesen wird.

Das Problem dieser Deutung besteht nun jedoch darin, dass sie
auf Descartes' Gedankengang ganz sicher nicht zutrifft. Denn das

Prinzip der Präsupposition setzt voraus, dass der Ausgangspunkt des

« Ich denke, also bin ich» in der Annahme liegt, dass ich bin, wenn es

wahr oder falsch ist, dass ich denke. Die Behauptung aber, dass ich
bin, wenn es falsch ist, dass ich denke, widerspricht dem ersten
Grundsatz in jeder Hinsicht, indem sie die Verbindung von «cogito»
und «existo», auf die es ankommt, auflöst.18 So legt Descartes in der
2. Meditation dar, dass « dieser Satz <Ich bin, ich existiere> notwendig
wahr ist, sooft ich ihn ausspreche oder in Gedanken fasse ».19 Wenn es
falsch ist, dass ich denke, folgt somit gerade nicht, dass es wahr ist,
dass ich bin. Das Prinzip der Präsupposition setzt mithin genau das

voraus, was den Schluss nach Descartes ungültig machen würde. Es
ist somit sicher nicht geeignet, die logische Form des Grundsatzes zu
erklären.

Dies wird auch noch durch eine andere Überlegung bestätigt. Das

Prinzip der Präsupposition besagt, dass zwischen der Aussage « Fa »

15 Ebd.
16 Ebd.
17 Vgl. E. M. CURLEY, Descartes against the Skeptics, Oxford 1978, S. 92.
18 Vgl. ebd.
19 DESCARTES, Meditationes de Prima Philosophia (AT VII 25).

121



auf der einen Seite und der Aussage «Es existiert etwas, das durch a

bezeichnet wird » auf der anderen Seite eine logische Beziehung obiger

Struktur besteht. In dieser Form aber drückt das Prinzip keine
Erkenntnis über die notwendige Relation von «Ich denke» und «Ich
bin» aus, sondern behauptet, dass jede wahre Zusprechung irgendeiner

Eigenschaft F die Existenz des betreffenden Gegenstandes a prä-
supponiert. Dies aber widerspricht dem gesamten systematischen
Ansatz Descartes', der darlegt, weshalb sich in einer Formel wie etwa
« Ambulo ergo sum » vom « ambulo » - selbst wenn es wahrerweise
ausgesagt wird - gerade nicht auf das «existo» schliessen lässt, und
deshalb der Satz « Ich gehe, also bin ich » auch nicht als fundamentum
inconcussum taugt.20 Eine Interpretation, derzufolge in allen Fällen, in
denen man einem Gegenstand wahrerweise eine Eigenschaft
zuspricht, mithilfe der Regel der Präsupposition auf die Existenz des

Gegenstandes geschlossen werden kann, muss deshalb als Explikation
des ersten Grundsatzes mit Descartes' entschiedenem Widerspruch
rechnen.

Dieses Fazit lässt manchen analytischen Philosophen zu dem
resignierenden Ergebnis gelangen, dass das « Cogito ergo sum » nicht als

logischer Schluss interpretiert werden kann, und damit die Funktion
der Partikel «ergo» sowie die Termini der logischen Schlussfolge
unerklärt bleiben müssen.

«Descartes, I suppose, would probably have rejected the use of the modus

ponens as well as of any other formally valid reasoning for the same
reasons that made him reject the use of a syllogism. »21

Wenn man aber nicht davon ausgehen will, dass Descartes unfähig

war, eine logisch korrekte Formulierung seines wichtigsten Prinzips

vorzulegen, muss man annehmen, dass das «existo» aus dem
« cogito» gefolgert werden kann und nicht nur irgendwie intuitiv mit
ihm verbunden ist. Wie aber kann der Schluss von p auf q interpretiert
werden, wenn nicht als Enthymem, logische Implikation oder logische
Präsupposition?

20 DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII7).
21 L. Alanen, op. cit., S. 137.

122



n. « Cogito ergo sum » als analytischer Satz

Der Grundsatz liesse sich - so eine Antwort, die von der Logik
zur Semantik überleitet - als analytischer Satz deuten, der nicht
aufgrund seiner logischen Form, sondern aufgrund der Bedeutung der in
ihm enthaltenen Termini notwendig wahr ist. Dementsprechend liesse
sich «existo» folgern, weil seine Bedeutung in der Bedeutung von
«cogito» enthalten wäre. Eine solche Interpretation wird im
Anschluss an Kant in jüngster Zeit von Jerrold J. Katz vertreten und in
vier Schritten entwickelt.22

Katz geht in einem ersten Schritt davon aus, dass Analytizität von
Sätzen in der Bedeutung der in ihnen verwendeten Termini gründet
und damit nicht auf der logischen, sondern auf der semantischen
Struktur der Sätze beruht. Die semantische Struktur eines analytischen
Satzes wird hierbei dadurch gekennzeichnet, «dass die Bedeutung
eines Terms die gesamte propositionale Struktur des Satzes enthält».23
Dies konvergiert mit der Definition Kants, derzufolge in einem
analytischen Urteil «das Prädikat B zum Subjekt A (gehört) als etwas, was
in diesem Begriffe A (versteckter Weise) enthalten ist».24

In einem zweiten Schritt analysiert Katz singuläre und generelle
Terme auf ihre interne Bedeutungsstruktur hin, indem er diese Struktur

als Kombination semantischer Markierungen expliziert, die in
Form von Beschreibungen verschiedene interne Argumentstellen
auffüllen und dadurch zusammen die Bedeutung des jeweiligen Terms
konstituieren.25 Hierbei vertritt Katz die These, dass Prädikate, die
eine Handlung oder Aktivität ausdrücken, «per definitionem» auf
einen Handelnden oder Akteur referieren, insofern die Argumentstelle
des Handlungssubjekts aufgrund der internen semantischen Struktur
der Prädikate besetzt ist.26

Als dritten Schritt untersucht Katz die Bedeutung des Terms
«existieren» mit dem Ziel, ihn als genuines Prädikat zu erweisen und

gegen Einwände aus der zeitgenössischen Diskussion zu verteidigen.

22 J. J. KATZ, Cogitations. A Study of the Cogito in Relation to the Philosophy
of Logic and Language and a Study of Them in Relation to the Cogito,
Oxford 1986.

23 Ebd., S. 95.
24 I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, A 7.
25 Vgl. JJ. katz, op. cit., S. 80-83.
26 Vgl. ebd., S. 83-93.

123



Er vertritt hierbei die Position, dass es sich bei «existieren» nicht nur
grammatisch um ein Prädikat handelt, sondern auch semantisch ein
genereller Term vorliegt. Dabei geht er von der Bestimmung Kants
aus, die besagt :

«Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d.i. ein Begriff von irgend
etwas, was zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen könne. Es ist
bloss die Position eines Dinges oder gewisser Bestimmungen an sich
selbst. Im logischen Gebrauche ist es lediglich die Kopula eines Urteils.
[...] Das Wörtchen ist ist nicht noch ein Prädikat oben ein, sondern
nur das, was das Prädikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. »"

Diese Bestimmung ist nach Katz wörtlich zu nehmen und nicht in
die These zu transformieren, dass es sich bei « sein » semantisch nicht
um ein Prädikat handle, denn « kein reales Prädikat zu sein » besagt
ihm zufolge lediglich, dass durch das Prädikat dem Begriff des
Subjekts nicht hinzugefügt werden darf, sondern das Subjekt selbst
positioniert wird.28 Es ist mithin nach Katz durchaus denkbar, dass
«existieren» semantisch ein genereller Term mit einer Bedeutung ist,
die den Subjektbegriff zwar nicht erweitert, aber in diesem dennoch
enthalten sein kann.

Wenn «existieren» aufgrund seiner Bedeutung in einzelnen
Subjektbegriffen enthalten sein könnte, ohne diesen eine semantische
Bestimmung hinzuzufügen, liessen sich bestimmte Sätze der Form « a
existiert» als analytische Urteile begreifen, in denen mit der Bedeutung

des Terms «a» die Existenz des Gegenstandes, für den er steht,
bereits gesetzt wäre. In einem solchen Fall würde die Existenz von a

aus der Bedeutung von « a » semantisch extrahiert und durch das
Prädikat «existiert» nurmehr explizit ausgesprochen. Dies setzt voraus,
dass die Bedeutungsstruktur von «sein/existieren» die Bedingung
erfüllt, als semantische Markierung einen Bestandteil der Bedeutung des

Subjektbegriffs bilden zu können, - und dies wiederum setzt voraus,
dass die Bedeutung von «existieren» es ermöglicht, das Subjekt zu
positionieren, ohne es semantisch anzureichern. Beide Bedingungen
werden dadurch erfüllt, dass nach Katz «existieren» ein einstelliges
Prädikat erster Ordnung ist, dessen einzige Argumentstelle für die
semantische Repräsentation des Subjekts a reserviert ist. Enthält diese

Repräsentation eine besetzte Referenzstelle, dann expliziert das Prä-

27 I. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 626.
28 Vgl. J. J. KATZ, op. cit., S. 98-106.

124



dikat «existieren» das, was in der Bedeutung des Subjekts enthalten
ist.29

Der letzte Schritt, den Katz im Aufbau seiner These vollzieht,
besagt nun, dass in der Bedeutung eines generellen Terms wie
«denken/cogitare» die Argumentstelle des Handlungssubjekts besetzt
ist. Der Satz «Ich denke» spezifiziert lediglich, durch welches
Handlungssubjekt die Stelle aufgefüllt wird. Da somit in der Bedeutung
von «Ich denke» semantisch enthalten ist, dass ich existiere, fugt der
Satz «existo» der Bedeutung von «cogito» nichts hinzu, sondern
spricht nur aus, dass « cogito » referiert, wenn es in wahren Sätzen
gebraucht wird. Der als logischer Schluss fehlinterpretierte Satz
«existo» ist dementsprechend in der Bedeutung von «cogito» bereits
enthalten und hat keine andere Funktion, als die in der semantischen
Struktur dieses Satzes enthaltene Referenz auszudrücken.

Mit diesem Vorschlag von Katz entgeht Descartes dem Vorwurf,
gegen elementare Gesetze der Logik zu Verstössen, aber es ergeht nun
an die Logik der Vorwurf, gegen den Grundsatz Descartes' zu
Verstössen. Denn die semantische Interpretation des ersten Prinzips als
eines analytischen Satzes im Sinne von Katz hat die Konsequenz, die
zentrale Einsicht der modernen Logik rückgängig zu machen, dass das

Wort «existieren» im Satz «Ich existiere» zwar grammatikalisch dem

generellen Term «denken» im Satz «Ich denke» korrespondiert,
semantisch aber ein Prädikat zweiter Stufe ist und von daher nicht in der
Bedeutung von «cogito» enthalten sein kann. Die von Frege und
Russell begründete Position30, derzufolge Existenz nicht mehr als

Eigenschaft eines Gegenstandes verstanden werden kann, wehrt die
Versuchung ab, «existieren» als semantische Markierung zu deuten,
die etwa im Begriff von Gott als einem vollkommenen Wesen oder -
in diesem Fall - im Begriff vom Ich als einem denkenden Wesen
enthalten wäre. Wenn nun Katz «existieren» semantisch wieder als
Prädikat erster Stufe bestimmt, setzt er sich dem Vorwurf aus, analog
zum ontologischen Gottesbeweis die Wahrheit der Existenzaussage
auf nichts anderes als die korrekte Begriffsverwendung zurückzuführen

Diesem Vorwurf setzt er sich auch dann aus, wenn er Kants
Einsicht beherzigt und die Bedeutung von «existieren» nicht als den

29 Vgl. ebd., S. 103.
30 Vgl. G. FREGE, Grundlagen der Arithmetik, Breslau 1884, Nachdruck Darm¬

stadt 1961, § 53 ; B. RUSSELL, Logic and Knowledge, London 1956.

125



Subjektbegriff semantisch anreichernde versteht, sondern behauptet,
sie expliziere lediglich dessen Referenz.

Damit evoziert Katz aber genau die Schwierigkeiten, die zur
Ausbildung der Konzeption Freges und Russells geführt haben. Wird
«existieren» als Prädikat erster Stufe verstanden, das die im Begriff
«cogitare» als besetzt behauptete Stelle des «Handelnden» lediglich
bestätigt, dann kann es gerade nicht leisten, was es nach Katz leisten
muss. Es kann den Gegenstand, in diesem Fall das denkende Ich,
nicht positionieren, weil dessen Position bereits in der Bedeutung der
verwendeten Terme semantisch festgelegt ist. So wie der Begriff eines

Wesens, über das hinaus Grösseres nicht gedacht werden kann, nach
Anselm die Existenz dieses Wesens einschliesst, so enthält nach Katz
die Bedeutung von «cogitare» die Existenz des Wesens, das die Stelle
des «Handelnden» besetzt. Hierdurch aber eröffnet sich genau die
Differenz, die Kant als Fundament des Gottesbeweises entdeckt und
kritisiert: die Differenz zwischen «begrifflicher» und «realer»
Existenz. Wenn im «cogitare» das «existere» enthalten ist, folgt entweder,

dass im Satz « Hamlet denkt» die Aussage, dass Hamlet existiert,
auf dieselbe Art enthalten ist wie das «existo» im «cogito». Mit dieser

Behauptung wäre Descartes sicher nicht einverstanden. Oder es

folgt, dass die Existenz von Hamlet auf eine andere Art im Satz
«Hamlet denkt» enthalten sein muss als das «Ich bin» im «Ich
denke», wobei in diesem Fall die analytische Implikation nicht in der
von Katz behaupteten Bedeutungsstruktur des Prädikats «cogitare»
liegen könnte.

Dies wiederum zeigt, dass die semantische Theorie von Katz nicht
nur das Problem der «realen» und «begrifflichen» Existenz wieder
neu hervorruft, sondern auch die spezifische Struktur des ersten
Grundsatzes von Descartes verkennt. Katz kann nämlich nicht
zwischen der Form «cogito» und der Form «cogitat» unterscheiden.
Wenn in allen Fällen, in denen der generelle Term «cogitare»
verwendet wird, die Existenz der Entität behauptet wird, die die
Referenzstelle besetzt, folgt, wie Katz ausführt, eine analytische Implikation

in allen folgenden Sätzen :

(a) I (he, she, they, Ronald Reagan,...) is thinking

126



(b) I (he, she, they, Ronald Reagan,...) exists31

Dies aber widerspricht dem Kern dessen, was Descartes im ersten
Prinzip ausführt. Denn Descartes vertritt gerade nicht die These, dass
der Schluss «Descartes denkt. Also existiert Descartes» notwendig
wahr ist. Vielmehr ist es der Zweifel an der Existenz des Referenten
dieses Satzes, der ihn zu der Formulierung führt, « dass dieser Satz
«Ich bin, ich existiere», sooft ich ihn ausspreche oder in Gedanken
fasse, notwendig wahr ist. »32 Dass Descartes existiert, indem er denkt,
ist dem Denkenden der zweiten Meditation somit nicht nur nicht
gewiss, sondern Grund und Ausgangspunkt der Kritik an aller bisherigen

Metaphysik.

Hinzu kommt ein dritter fundamentaler Einwand gegen die These

von Katz, dass das «Cogito ergo sum» als analytisches Urteil
verstanden werden kann. Der Einwand bezieht sich darauf, dass die
semantische Analyse, die diese These begründet, nach Katz' eigenen
Aussagen für alle Arten von « action-verbs », möglicherweise sogar
für alle Verben überhaupt gilt.33 Dies impliziert, dass in der Bedeutung
eines jeden Verbs, das eine Handlung oder Aktion zum Ausdruck
bringt, die Referenzstelle des Handelnden oder Akteurs besetzt ist.
Dementsprechend ist die Existenz des Referenten in der Bedeutung
einer Vielzahl anderer genereller Terme semantisch enthalten. Hieraus

folgt, dass der erste Grandsatz Descartes' lediglich darauf beruht, dass

«denken» semantisch ein Handlungsverb wie «gehen, essen, hüpfen,
reiten» ist. Demzufolge könnte das erste Prinzip der Philosophie
ebenso in dem Satz «Ich hüpfe, also bin ich» bestehen. Wie weit dies

vom ersten Grandsatz entfernt ist, haben wir aber bereits angedeutet,
wobei an dieser Stelle nun die ausführliche Begründung in Descartes
eigenen Worten gegeben werden soll :

«Denn wenn ich sage: <Ich sehe, oder: ich gehe, also bin ich,> und ich
dies von dem Sehen oder Gehen, das vermittels des Körpers erfolgt,
verstehe, so ist der Schluss nicht durchaus sicher ; denn ich kann glauben,
ich sähe oder ginge, obgleich ich die Augen nicht öffne und mich nicht
von der Stelle bewege, wie dies in den Träumen oft vorkommt ; ja, dies
könnte geschehen, ohne dass ich überhaupt einen Körper hätte. Verstehe
ich es aber von der Wahrnehmung selbst oder von dem Bewusstsein
(conscientia) meines Sehens oder Gehens, so ist die Folgerung ganz si-

31 J. J. Katz, op. cit, S. 128.
32 R. DESCARTES, Meditationes de Prima PhiloSophia (AT VII25).
33 J. J. Katz, op. cit, S. 128-129.

127



cher, weil es dann auf den Geist bezogen wird, der allein wahrnimmt
oder denkt, er sähe oder ginge. »M

Der Schluss von «cogito» auf «existo» ist somit nicht deshalb

gültig, weil «denken» ein Handlungsverb ist, dessen semantische
Struktur gleich der aller relevant ähnlichen Terme eine besetzte
Referenzstelle aufwiese. Vielmehr müsste die gesuchte Verbindung in der

spezifischen Bedeutung bestimmter Terme begründet sein, wenn sie
als semantische gekennzeichnet werden sollte. Die generellen Terme,
die den Schluss auf das « existo » als analytische Implikation denkbar
erscheinen liessen, wären dabei diejenigen, die den Umkreis dessen

markieren, was Descartes als «Denken» qualifiziert, wenn er sagt:
« Unter Denken verstehe ich alles, was derart in uns geschieht, dass wir
uns seiner unmittelbar aus uns selbst bewusst sind. »3S

Die Arbeit, die in der Intention und im Duktus der Überlegungen
von Katz geleistet werden müsste, bestünde demnach in der Untersuchung

der semantischen Struktur bestimmter genereller Terme mit
dem Ziel, aus deren spezifischer Bedeutungsstruktur eine analytische
Verbindung zum «existo» zu gewinnen.

Es steht jedoch prinzipiell in Frage, ob dies gelingen kann. Denn
nicht nur wirft die Interpretation des Cogito als eines analytischen
Satzes logisch grundlegende Probleme für das Verständnis von
Existenzaussagen auf und widerspricht darüber hinaus dem, was Descartes

als Kern seines methodischen Zweifels geltend macht, sondern es

kommt ein letztes Argument gegen die Theorie von Katz hinzu.
Unsere obigen Einwände gegen Satzfolgen wie « Descartes denkt.

Also existiert Descartes» zeigen, dass der Schluss im ersten Prinzip
nicht in der Semantik der Terme gründet, sondern auf einer Struktur
basiert, die sich aus der Bedeutung der Terme in Verbindung mit ihrer
spezifischen Verwendung durch ein denkendes oder sprechendes Ich
ergibt. Dies deutet darauf hin, dass der Übergang vom « cogito » auf
das «existo» nicht verstanden wird, wenn nicht die sprachpragmatische

Dimension in die Analyse einbezogen wird. Somit seien im letzten

Abschnitt Vorschläge diskutiert, die versuchen, das Geheimnis des
Schlusses dort aufzufinden, wo logische und analytische Interpretationen

zu kurz greifen müssen, weil sie nicht berücksichtigen können,
dass performative Komponenten und reflexive Bezüge die Wahrheit

34 R. DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIE 7-8).
35 Ebd.

128



des ersten Grundsatzes nicht nur erklären, sondern auch und in erster
Linie erzeugen können.

HI. « Cogito ergo sum » als selbstbezügliche Äusserung

Jaakko Hintikka vertritt in seinem berühmten Aufsatz « Cogito,
ergo Sum : Inference or Performance? » die These, dass der Kern der
Begründung des Cogito in seinem performativen Charakter liegt.36
Dieser wird via negationis aufgedeckt. Der Satz nämlich «Ich
existiere nicht » erweist sich als existentiell inkonsistent, obwohl er
logisch durchaus widerspmchsfrei und semantisch sogar bedeutungsvoll
sein mag.37 Seine Inkonsistenz unterscheidet sich von der logischen
dadurch, dass sie an eine pragmatische Bedingung gebunden ist, nämlich

an den Vollzug der entsprechenden sprachlichen Äusserung, wobei

dieser Vollzug auch rein gedanklich vorgenommen werden kann.
Denn durch den Versuch zu denken bzw. zu sagen, dass ich nicht
existiere, wird die Selbstaufhebung dieses Satzes offenbart und aufgezeigt,

dass die Äusserung selbstzerstörerisch ist, weil sie prinzipiell
von keinem Hörer geglaubt werden kann.

«Normally a speaker wants his hearer to believe what he says. The
whole <language-game> of fact-stating discourse is based on the assumption

that this is normally the case. But nobody can make his hearer
believe that he does not exist by telling him so ; such an attempt is likely to
have the opposite result. The pointlessness of existentially inconsistent
statements is therefore due to the fact that they automatically destroy one
of the major purposes which the act of uttering a declarative sentence
normally has. »3S

Umgekehrt wird über diesen gedanklichen Vollzug der performative

Charakter des «Ich bin» als existentiell selbstbestätigende Äusserung

entdeckt. Denn jeder Versuch zu denken, dass ich gegenwärtig
nicht existiere, bewirkt notwendig die Einsicht, dass ich existiere.

« Descartes realizes that its indubitability results from an act of thinking,
namely from an attempt to think the contrary. The function of the word
cogito in Descartes's dictum is to refer to the thought-act through which
the existental self-verifiability of <1 exist> manifests itself. Hence the
indubitability of this sentence is not strictly speaking perceived by means
of thinking (in the way the indubitability of a demonstrable truth may be

36 J. HINTIKKA, op. cit., S. 123.
37 Ebd., S. 120-121.
38 Ebd., S. 118-119.

129



said to be) ; rather, it is indubitable because and in so far as it is actively
thought of. »39

Nach dieser Deutung ist die Relation von «cogito» zu «sum»
nicht die einer Prämisse zu einer Konklusion, sondern die eines
Prozesses zu seinem Produkt.40

So aufschlussreich diese Interpretation ist, so problematisch
erscheint ihre Verengung auf die via negationis. Denn nach Hintikka
erfordert der gedankliche Akt, der die Einsicht meiner Existenz
hervorbringt, sowohl einen bestimmten Inhalt wie eine bestimmte Form.
Dem Inhalt nach muss es sich um den Versuch handeln, mich zu
überzeugen, dass ich nicht existiere, und der Form nach darf es kein
Gedankenspiel, sondern nur der emsthafte Versuch sein, meine
momentane Nichtexistenz mit Bejahung zu denken. Beide Erfordernisse
aber widersprechen der Grundlegung Descartes', der alle möglichen
Denkinhalte und die verschiedensten Modi des Denkens in seinem
«Ich denke» befasst und damit zum «ergo sum» gelangt, ohne von
spezifischen cogitationes auszugehen. Der performative Charakter des

ersten Prinzips müsste somit auf andere Weise expliziert werden,
wenn er Descartes' Grundlegung entsprechen und Hintikkas Vorstellung

erfüllen soll.

Eine solche Explikation wird von George Nakhnikian gegeben,
der darlegt, dass die via negationis nicht den einzigen Weg zur
Entdeckung der Wahrheit des Cogito bildet und die von Hintikka analysierte

existentielle Inkonsistenz nicht nur umfassender, sondern auch
präziser gefasst werden kann.41

Nakhnikian zufolge kann die via negationis durch eine Untersuchung

einer Klasse von Propositionen ersetzt werden, die als «Cogito-
Propositionen » bezeichnet werden können. Eine Cogito-Proposition
ist das, was jemand aussagen würde, wenn er aussagte, dass er denkt
oder dass er existiert.42 Obwohl sich durch die je unterschiedliche
Referenz die Cogito-Propositionen voneinander unterscheiden, teilen sie
drei Merkmale epistemischer und sprachpragmatischer Art.

39 Ebd., S. 121-122.
40 Ebd., S. 122.
41 G. NAKHNIKIAN, «On the Logic of Cogito Propositions», in: Nous 3 (1969),

S. 197-209.
42 Ebd., S. 197.

130



Das erste Merkmal besteht darin, dass Cogito-Propositionen ähnlich

der Aussage «Ich habe Schmerzen» unkorrigierbar sind für den

Sprecher, der sie äussert. Die Aussage «Ich denke» oder «Ich denke

etwas » ist Nakhnikian zufolge deshalb unkorrigierbar, weil ich weiss,
dass ich denke, wenn ich in aufmerksamer Weise glaube, dass ich
denke.43 Denn ich bin mir einer Gegebenheit bewusst, von der ich
weiss, dass sie Evidenz dafür ist, dass ich denke. Darüber hinaus habe
ich dann eine Vorstellung von Selbstsein, die einschliesst, dass ich
denke. Ich weiss somit, dass ich Evidenz dafür habe, dass ich denke,
und dass ich dann denke, wenn ich Evidenz dafür habe. Folglich weiss
ich, dass ich denke, wenn ich in aufmerksamer Weise glaube, dass ich
denke.44

Die Unkorrigierbarkeit ist das erste Merkmal der Cogito-Propositionen,

wobei ich auf die Gründe für die Umständlichkeit in Nakhni-
kians Argumentation später zurückkommen werde.

Die beiden anderen Eigenschaften der Cogito-Propositionen
liegen auf der Ebene der Sprachpragmatik und bestehen darin, dass

Cogito-Propositionen von den relevanten Sprechern nicht ohne pragmatische

Inkonsistenz geleugnet werden können und im von Hintikka
explizierten Sinn selbstbestätigend sind. Die pragmatische Inkonsistenz

unterscheidet sich jedoch von der durch Hintikka analysierten
existentiellen Inkonsistenz dadurch, dass die Leugnung von Cogito-
Propositionen nicht nur als « selbstzerstörerisch » qualifiziert wird,
indem gezeigt wird, dass sie von keinem Hörer geglaubt wird. Vielmehr
kann Nakhnikian zufolge niemand die eigene Nichtexistenz wahrerweise

glauben, behaupten oder erschliessen, so dass folgt: Existentiell
inkonsistente Aussagen sind deshalb selbstzerstörerisch, weil sie
falsch sind. Der Punkt ist somit nicht, dass de facto kein Hörer eine
existentiell inkonsistente Äusserung glaubt, sondern dass diese de jure
von keinem Hörer wahrerweise geglaubt werden kann.45

Diese drei Komponenten der Unkorrigierbarkeit, Selbstbestätigung

und pragmatischen Inkonsistenz erklären Nakhnikian zufolge,
warum der Schluss von «cogito» auf «existo» gerechtfertigt und
sicher ist. Sie erklären jedoch, so mein Fazit, paradoxerweise nur
andeutungsweise, worin das Geheimnis des ersten Grundsatzes besteht.

43 Ebd., S. 200.
44 Ebd.
45 Ebd., S. 205.

131



Denn obwohl die sprachpragmatische Dimension des Cogito als
entscheidend erkannt wird, bleibt sie letztlich unerklärt. Was heisst es,
dass Cogito-Propositionen für die relevanten Sprecher
«unkorrigierbar» sind? Besteht das Hauptmerkmal der existentiellen
Inkonsistenz wirklich im Bezug der Äusserung auf den Hörer? Diese
Fragen machen auf ein Versäumnis der bisherigen Konzeptionen
aufmerksam, das gerade in sprachpragmatischen Untersuchungen
paradox wirkt. Es ist die fehlende Analyse des Ausdrucks «ich» im
«Ich denke, also bin ich». Solange unerklärt bleibt, welche Rolle das

Ich spielt, das in der Formulierung «ego cogito, ego existo» der
«Meditationen» in den Mittelpunkt des Grundsatzes gerückt wird44,
bleibt die Selbstevidenz des ersten Prinzips unerhellt. Es mag sein,
dass die gegenwärtige sprachphilosophische Kontroverse um den
Ausdruck « ich » die Entschlüsselung erschwert, doch soll am Leitfaden

der Analyse der «eigenartigen Grammmatik des Wortes <ich>»

von Elmar Holenstein47 der Versuch unternommen werden, den Kern
des Cogito schärfer herauszuarbeiten.

Die Gewissheit der eigenen Existenz, die mir gegeben ist, sooft
ich den Grundsatz « in Gedanken fasse », markiert die epistemische
Qualität einer Einsicht, die ihr sprachtheoretisches Korrelat in der
These findet, dass das Wort « ich » ein Ausdruck mit einer garantierten

Referenz ist. Während gewöhnliche singuläre Terme unter Ein-
schluss von Deiktika wie « dieses » in bezug auf ihre Referenz
täuschen können, garantiert die normalsprachliche Verwendung des

Wortes «ich» genau das, was Descartes entdeckt. Sie garantiert die
Existenz einer Entität. Andere Deiktika markieren zwar eine
bestimmte Raum-Zeit-Stelle, doch verbürgen sie nicht, dass die Raum-
Zeit-Stelle durch eine Entität besetzt wird, die durch andere als nur
räumliche und zeitliche Eigenschaften gekennzeichnet ist.48 Das Wort
« ich » hingegen garantiert eine solche Entität und garantiert sie
dadurch, dass es in rückbezüglicher Weise metasprachlich verwendet
wird. Sein Vorkommen in einer Äusserung verweist reflexiv auf das

Subjekt der Äusserung und verbürgt hierdurch dessen Existenz.49 In

46 R. DESCARTES, Meditationes de Prima Philosophia (AT VII 25) sowie
Principia Philosophiae (AT VIII 7-8).

47 E. HOLENSTEIN, Die eigenartige Grammatik des Wortes «ich», in: Zeit¬
schriftfür philosophische Forschung 36 (1982), S. 327-343.

48 Ebd., S. 328.
49 Vgl. ebd.

132



dem Merkmal der garantierten Referenz ähnelt ein Ausdruck, in dem
« ich» vorkommt, somit einer Äussemng wie «Vier ist ein Vier-Buch-
staben-Wort». Im Unterschied zu diesem Ausdruck verweist die
Verwendung von «ich» jedoch nicht auf die Äusserung, sondern auf
seinen « Äusserer» zurück.50 Die Erkenntnis Descartes', dass es sicher
ist, dass ich existiere, wenn ich denke, beruht sprachtheoretisch somit
auf der Eigenschaft des Ausdrucks «ich», als metasprachliches Deik-
tikum Referenz zu garantieren.

In welcher Hinsicht aber, so lautet Descartes' nächste Frage,
verweist das Wort «ich» auf das Subjekt der Äusserung im ersten
Gmndsatz Es ist nicht plausibel, die Entität, auf die « ich » referiert,
in irgendeinem Sinn mit Kennzeichnungen zu beschreiben, da dies
dem methodischen Zweifel grundlegend widersprechen würde. Wenn
aber das « ego » nicht durch körperliche oder geistige Merkmale
identifiziert werden kann, der Ausdruck als metasprachliches Deiktikum
aber gleichwohl in garantierter Weise referiert, ist die « allein
stichhaltige Möglichkeit, dass mit dem Wort <ich> jemand nicht material

qua Körper oder qua Geist, sondern funktional qua Sprecher anvisiert
ist».51 Durch das Wort «ich» wird der Sprecher somit nicht mithilfe
von objektiv lokalisierenden oder subjektiven Kennzeichnungen
herausgegriffen, sondern mittels der funktionalen Charakterisierung als
Denker oder Sprecher des Satzes, in dem das Wort vorkommt,
identifiziert. Mit der Verwendung des Ausdrucks «ich» bezeichnet sich der

Sprecher als Sprecher und inszeniert sich dadurch zugleich als
solcher. In dem Satz «Ich denke» nennt der Sprecher das Vollzugssubjekt

der Handlung «Denken» und gibt sich ineins damit als Sprecher
zu erkennen.52 Die Existenz des Ich wird mithin dadurch angezeigt,
dass sich in der Äusserung «Ich denke» der Äusserer ineins als Sprecher

bezeichnet und realisiert. Die Frage, wie das «existo» im
« cogito » enthalten ist, oder aus diesem folgt, lässt sich somit sehr
weitreichend dadurch beantworten, dass die Grammatik des

Personalpronomens der ersten Person analysiert wird.

Aber es fehlt nun noch ein weiterer Baustein im Verständnis des

Cogito. Was heisst «cogito»?

50 Ebd.
51 Ebd., S. 329.
52 Vgl. ebd., S. 337.

133



« <Ich denke> » - so schreibt Andreas Kemmerling" - ist « nicht
der Ausdruck eines vollständigen Gedankens. Denn <Ich denke> ist
nicht weniger elliptisch als <Ich verlangen Zum Denken gehört
wesentlich, dass etwas gedacht wird. Und was der Cartesische Denker an
der entscheidenden Stelle in der Zweiten Meditation denkt, soll
gewiss sein können. »54 Was aber kann das « cogito » ergänzen, ohne ihm
etwas hinzuzufügen, was die Wahrheit und Gewissheit des ersten
Grundsatzes gefährden würde Die Antwort, die Descartes gibt, ist
überraschend. Das « Ich denke » lässt sich durch jeden beliebigen
Inhalt ergänzen, ohne dass die Wahrheit des Übergangs zum «existo»
tangiert würde. Ich als Denkender kann denken, dass ich gehe, und
dieser Gedanke lässt mich ebenso zur Gewissheit, dass ich existiere,
gelangen wie der Gedanke, dass ich keinen Körper habe oder dass ich
nicht existiere.55 Genau diese Freiheit in der Wahl dessen, was ich als
Denkender denken kann, um meiner Existenz gewiss zu werden, liess
die Einschränkung der Lösung Hintikkas sichtbar werden.

Wenn aber alle Inhalte dessen, was ich als Denkender denke,
wenn ich denke, dass ich denke, das « cogito » komplettieren können,
liegt der Grund seiner Wahrheit nicht in einem spezifischen Inhalt
oder einem bestimmten Gedanken. Es muss vielmehr das «cogito»
selbst seine Wahrheit verbürgen. Wie aber liesse sich dies verstehen?

Wurde bei der Analyse der Rückbezüglichkeit des Wortes «ich»
dessen Referenzgarantie sichtbar, so lässt sich die Wahrheitsgarantie
des «cogito» erschliessen, wenn es in seiner reflexiven Dimension
analysiert wird. Dies bedeutet, dass es einen «Gedankeninhalt» gibt,
der aufgrund seiner rein formalen Struktur verbürgt, dass das

«cogito» eine Eigenschaft hat, die Kemmerling «evidente Wahrheitsautonomie

» nennt. Dieser Gehalt liegt in der Komplettierung des « Ich
denke» zu «Ich denke dieses» oder - einfacher ausgedrückt - «Ich
habe diesen Gedanken».56 Diese reflexive Ergänzung des «cogito»,
die von jedem Inhalt abstrahiert, thematisiert als Gehalt, was das

« cogito » als solches kennzeichnet : seine strikte Rückbezüglichkeit,
seine Reflexivität. Sie macht deutlich, weshalb Descartes das

«cogito» überhaupt als «Prämisse» seines Grundsatzes verwenden
kann. Denn sie bewirkt, dass die Prämisse nicht nur gewiss ist, son-

53 A. KEMMERLING, « Eine reflexive Deutung des Cogito », in : K. CRAMER u.a.
(Hg.), Theorie der Subjektivität, Frankfurt a.M. 1987, S. 141-166.

54 Ebd., S. 144.
55 Vgl. Anmerkung 32.
56 A. Kemmerling, op. cit., S. 153.

134



dem - so Kemmerling - « in einer furiosen Weise » gewiss ist, indem
sie sich «aus eigener Kraft selbst bewahrheitet».57 Ihr «logisches Fas-
zinosum» liegt dabei darin, dass sie gewiss und zugleich kontingent
ist58, wobei die strikte Selbstbezüglichkeit die evidente Wahrheitsautonomie

des «cogito» in Form des Satzes «Ich habe diesen Gedanken»

verbürgt.

Indem die Verwendung des Wortes «ich» auf den Denkenden
zurückverweist und das, was der Denkende denkt, eben dieser
Gedanke ist, lässt sich das « Cogito ergo sum» weitgehend entschlüsseln.
Die Prämisse ist gewiss, weil sie selbstbezüglich ist und ihre Refle-
xivität garantiert, dass das « existo » in ihr enthalten ist.

Könnte hierin ein Ansatz zur Lösung des Rätsels liegen

57 Ebd.
58 Ebd., S. 154.

135




	Das Rätsel des "Cogito ergo sum"

