Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Das Ratsel des "Cogito ergo sum"
Autor: Hofmann-Riedinger, Monika

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 55/96

MONIKA HOFMANN-RIEDINGER

Das Ritsel des « Cogito ergo sum »

Das erste Prinzip der Philosophie von Descartes ist einzigartig.
Kein anderer Grundsatz der Metaphysik scheint «die allererste und
gewisseste aller Erkenntnisse »' in so einfacher Form auszudriicken
wie der Satz « Cogito ergo sum».? «Ich denke, also bin ich» bringt
eine Einsicht zum Ausdruck, die so simpel erscheint, dass sie gera-
dezu als Paradigma eines unmittelbar verstindlichen philosophischen
Grundsatzes gilt. Und doch findet die Philosophie seit mehr als drei-
hundert Jahren keine Antwort auf die Frage, wie diese «propositio
prima » zu begriinden ist. Nahezu alles, was diesen Satz kennzeichnet,
ist umstritten. Seine logische Form steht ebenso in Frage wie seine in-
haltliche Aussage. Die Bedeutung der Ausdriicke «cogito» und
«existo» ist ebenso ungeklirt wie die Funktion der Partikel «ergo».

Mein Interesse gilt deshalb dem Problem, weshalb die Philosophie
solche Schwierigkeiten mit der Interpretation ihres fiir seine Ver-
standlichkeit beriihmten Grundsatzes hat. Ich méchte im folgenden
wenigstens einige der Griinde untersuchen, die dazu fiihren, dass das
Cogito in seiner einfachen Struktur nach wie vor ein ungeldstes Ritsel
der neuzeitlichen Philosophie bildet. Dabei werde ich einen Gang von
der Logik iiber die Semantik zur Sprachpragmatik unternehmen, in-
dem ich Deutungsversuche aufgreife, die das « Cogito ergo sum» als
logischen Schluss, als analytisches Urteil und als selbstbeziigliche
Ausserung interpretieren. Die Probleme, die sich den jeweiligen Deu-
tungen stellen, konnen dann ein Licht darauf werfen, wie tief das Ge-
heimnis des « Cogito ergo sum» in der Philosophie verborgen liegt.

1 R.DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII 7).

2 «Eine der Merkwiirdigkeiten ist, dass die geldufige und deshalb genannte
Formulierung in keiner der von Descartes selbst verdffentlichten Schriften
vorkommt. » H. BRANDS, Cogito ergo sum, Freiburg/Miinchen 1982, S. 9. In
DESCARTES’ Principia Philosophiae heisst es: «Ego cogito, ergo sum»
(AT VIII 7 u. 8).

115



I. « Cogito ergo sum» als logischer Schluss

Den Ausgangspunkt aller traditionellen und zeitgendssischen
Deutungsversuche bildet die Frage nach der logischen Form des er-
sten Prinzips. Handelt es sich beim « Cogito ergo sum» um einen lo-
gischen Schluss oder um ein evidentes Urteil, das aufgrund semanti-
scher oder sprachpragmatischer Eigenschaften unmittelbar — und das
heisst nach Descartes durch Intuition — eingesehen werden kann ? Fiir
letztere Auffassung sprechen zwei gewichtige Griinde. Erstens erklirt
Descartes an verschiedenen Stellen, dass Intuition und nicht logische
Deduktion die Wahrheit des Cogito begriindet. Zweitens besteht die
Gefahr, dass der Grundsatz seinen Status als erstes Prinzip verlore,
wenn er als logischer Schluss verstanden wiirde, weil er unter dieser
Annahme von argumentativen Voraussetzungen abhinge, die dann
ihrerseits die propositio prima bilden wiirden.

Gegen diese Interpretation und fiir die Analyse des « Cogito ergo
sum» als einer logischen Schlussfolgerung sprechen jedoch minde-
stens ebenso gravierende Griinde. So muss das Prinzip seinem Wort-
laut nach eindeutig als Argument verstanden werden, in dem eine
Primisse und eine Conclusio durch die logische Partikel «ergo» ver-
bunden sind. Handelte es sich bei dem Grundsatz nicht um einen logi-
schen Schluss, in dem das «sum» aus dem « cogito » abgeleitet wird,
sondern um ein intuitiv einsehbares Prinzip, in dem lediglich die
Selbstevidenz der eigenen Existenz zum Ausdruck kommt, so verlore
nicht nur die Partikel «ergo», sondern auch der Satz «Ich denke»
seine Begriindungsfunktion im « Cogito ergo sum». Weil aber zwi-
schen den Sitzen «Ich denke » und «Ich bin» eine Beziehung besteht,
die Descartes zufolge das erste Prinzip nicht nur als subjektiv gewiss,
sondemn als notwendig wahr auszeichnet, scheint es gerechtfertigt, das
Cogito als logischen Schluss zu analysieren.’

Unter dieser Voraussetzung liegt es nahe, das Prinzip als Enthy-
mem, d.h. als Syllogismus mit einer unausgesprochenen Primisse,
aufzufassen. Die Vervollstindigung des Enthymems 14sst sich dabei
zunichst in einer Weise denken, die von Descartes in den Zweiten

3 In diesem Sinn kann dann auch der philologische Befund zur Bestitigung
dienen, demzufolge Descartes an insgesamt 50 Textstellen, die den logischen
Status des ersten Prinzips thematisieren, termini technici verwendet, die in
der Logik zur Bezeichnung des Verhiltnisses der logischen Folge iiblich sind.
Siehe H. BRANDS, op. cit., S. 66-67.

116



Erwiderungen selbst nahegelegt wird. Dieser Aussage zufolge geht
dem « Cogito ergo sum » ein Obersatz vorher, der lautet: «Illud omne,
quod cogitat, est sive existit ».* Dementsprechend wiese der Syllogis-
mus die Form auf: « Alles, was denkt, ist. Ich denke. Also bin ich. »

Wenn nun aber hierin die logische Struktur des ersten Prinzips
bestehen soll, stellt sich die einfache Frage, weshalb Descartes seinen
Grundsatz nicht auf diese Weise formuliert hat. Die Antwort, die Des-
cartes gibt, ist seltsam und aufschlussreich zugleich. Der Grundsatz
ldsst sich — so sagt er — nicht in diesem Syllogismus darstellen, weil
man sonst «vorher den Obersatz erkannt haben miisste : <Alles, was
denkt, ist oder existiert>, wihrend man vielmehr umgekehrt diesen erst
daraus gewinnt, dass man bei sich erfihrt, es sei unméglich zu denken
ohne zu existieren. Denn es ist die Natur unseres Geistes, dass er die
allgemeinen Sitze nur aus der Erkenntnis des Besonderen bildet. »

Seltsam ist diese Antwort, weil sie nahezulegen scheint, dass man
zu der allgemeinen Aussage: « Alles, was denkt, existiert» durch ir-
gendeine Art von Induktion gelangen konne, die vom einzelnen Fall
des « Cogito ergo sum» auf das allgemeine Prinzip schliessen liesse.
Aufschlussreich ist die Antwort, weil sie ihre Seltsamkeit zu erkldren
vermag. Denn was der Denkende im Einzelfall bei sich erfihrt, ist
nicht nur, dass er existiert, sondern dass es unmdglich ist zu denken,
ohne zu existieren.

Mit dieser Erkenntnis aber formuliert Descartes nun ein zweites
Prinzip, das den Begriff der Allgemeingiiltigkeit mit sich fiihrt, ohne
jedoch — wie es scheint — dieselben Schwierigkeiten hervorzurufen
wie das erste Prinzip « Alles, was denkt, existiert». Kann dieses erst
durch das « Cogito ergo sum» gewonnen werden, so muss bereits im
Vollzug des « Cogito ergo sum» erkannt werden, dass es unméglich
ist zu denken, ohne zu existieren. So ldsst sich mit Descartes’ eigenen
Worten ein zweiter Obersatz der Form « Wenn ich denke, bin ich»
gewinnen, der das Enthymem zu vervollstindigen vermag, ohne dem
Vorwurf des hysteron proteron preisgegeben zu sein. Denn — so heisst
es bei Descartes: « Wenn ich [...] gesagt habe, der Satz <Ich denke,
also bin ichv, sei von allen der erste und gewisseste, der sich dem ord-

4 R. DESCARTES, Secundae Responsiones (AT VII 140).

5 Ebd, 141.

6 Vgl. B. WILLIAMS, Descartes. Das Vorhaben der reinen philosophischen
Untersuchung, Frankfurt a.M. 1988, S. 65.

117



nungsgemaiss Philosophierenden darbietet, so habe ich damit nicht be-
streiten wollen, dass man vorher wissen miisse, was <Denken», was
<Dasein»>, was «Gewissheit> sei; ebenso, dass es unméglich sei, dass
das, was denkt, nicht existiert; sondern ich habe nur ihre Aufzihlung
nicht fiir notig erachtet, weil das die einfachsten Begriffe sind und sie
fiir sich allein nicht die Erkenntnis eines existierenden Dinges ge-
wihrleisten. »” Der Satz « Wenn ich denke, bin ich» eignet sich somit
deshalb als Voraussetzung des ersten Prinzips, weil er keine Existenz-
behauptung enthilt und darum den Erkenntnisanspruch der propositio
prima nicht gefidhrdet. Es besteht somit auch kein formaler Wider-
spruch mehr in der Auffassung, dass es sich beim ersten Prinzip in der
Tat um einen logischen Schluss handelt, der in Form des Syllogismus
« Wenn ich denke, bin ich. Ich denke. Also bin ich.» ausgedriickt
werden kann.

Aber stimmt es wirklich, dass das erste Prinzip diese syllogisti-
sche Struktur hat ?

Sehen wir uns seine logische Form genauer an. In dem Satz «Ich
denke» wird einem Individuum a eine Eigenschaft F zugesprochen.
Er hat deshalb fiir den modernen Logiker die Form: « Ein Gegenstand
a hat die Eigenschaft F» — F(a). In dem Satz «Ich bin» wird von dem-
selben Individuum ausgesagt, dass es existiert. Dies ldsst sich mithilfe
des Existenzquantors in der Weise reprisentieren: «Es existiert ein
Gegenstand x und dieser Gegenstand ist identisch mit a» — (3 x) (x =
a). Wenn nun das Cogito im obigen Syllogismus besteht, wird die Be-
rechtigung des Schlusses durch Hinzufiigung der Primisse « Wenn ich
denke, bin ich» erwirkt, die in folgender Form dargestellt werden
kann: B(a) o (3 x) (x = a).! Mithilfe der Implikation der ersten Pri-
misse und dem Vorliegen der zweiten Priamisse «cogito» kann nach
der Regel des Modus ponens auf die Conclusio «ergo sum» geschlos-
sen werden.

Unter dieser Voraussetzung aber, dass der Satz « Wenn ich denke,
bin ich» den Obersatz des als Syllogismus verstandenen ersten Prin-
zips bildet, ergeben sich zwei Schwierigkeiten.

7 R. DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII 8).

8 Vgl. J. HINTIKKA, «Cogito, ergo sum: Inference or Performance? », in:
W.DONEY (Hg.), Descartes. A Collection of Critical Essays, London and
Basingstoke 1967, S.108-139.

118



Das erste Problem besteht darin, dass in der hinzugefiigten Pri-
misse bereits vorausgesetzt wird, was allererst aus ihr geschlossen
werden soll. Denn sie driickt im Rahmen gewothnlicher Logikkalkiile
nichts anderes als die folgende logische Implikation aus: Wenn es
wahr ist, dass ein Gegenstand a die Eigenschaft F hat, dann ist es
wahr, dass ein Gegenstand existiert, der a ist und die Eigenschaft F
hat. Es wird mithin iiblicherweise davon ausgegangen, dass der singu-
ldare Term a Referenz hat und das heisst, einen Gegenstand bezeichnet,
von dem wahre Priddikationen méglich sind und der in diesem Sinn
existiert. Da es sich nun bei dem Gegenstand, den der singulidre Term
a in diesem Fall bezeichnet, um das «Ich» handelt, besagt die Pri-
misse bereits, dass ich existiere, wenn es wabhr ist, dass ich denke. Es
wird also nicht aus zwei Primissen auf das «existo» geschlossen,
sondern eben dieses «existo» im Obersatz bereits vorausgesetzt. Zwar
ist es moglich, ein System der Logik zu entwickeln, das ohne existen-
tielle Vorannahmen auskommt, doch wiére dann auch die erste Pri-
misse nicht mehr gerechtfertigt, so dass die Wahrheit des ersten Prin-
zips hierdurch unbeweisbar wiirde.’

Der zweite Einwand besagt, dass die syllogistische Deutung als
solche der Konzeption des ersten Prinzips zuwiderlduft. Das « Cogito
ergo sum» ist nach Descartes in striktem Sinn — und das heisst er-
kenntnistheoretisch und logisch — das erste Prinzip der Philosophie.
Wollte man annehmen, «dass das erste Prinzip aus einem wahren
Axiom logisch korrekt abzuleiten sei, dann miisste es moglich sein,
vor der Formulierung des «Cogito ergo sum> von der Giiltigkeit der
formalen Logik und des Wahrheitskriteriums zu sprechen, was aber
unter Descartes’ Voraussetzungen ausgeschlossen ist.»!'® Denn das
Wahrheitskriterium wird erst mithilfe des ersten Prinzips gewonnen
und kann in der Logik ebensowenig wie in der Mathematik vorab in
Anspruch genommen werden. Zudem steht die Giiltigkeit der Logik
selbst in Frage. Denn wenn die Hypothese des genius malignus in den
« Meditationen» die Urteile der reinen Vernunft wie die mathemati-
schen Urteile in Zweifel ziehen kann, vermag sie a fortiori die logi-
schen Deduktionen zu erschiittern, die nach Descartes eher der Rhe-
torik als der Philosophie zuzuordnen sind."

9 Vgl ebd.

10 W. ROD, Descartes. Die Genese des Cartesianischen Rationalismus, Miin-
chen 2 1982, S. 84.
11 R. DESCARTES, Regulae ad directionem ingenii, R 10 (AT X 406).

119



Wenn somit die Interpreten Descartes’ eine syllogistische Deutung
des Cogito vorschlagen, miissen sie eine von zwei Thesen vertreten :
Sie miissen entweder behaupten, dass Descartes nicht in der Lage war,
eine logisch korrekte Formulierung seines wichtigsten Prinzips
vorzulegen, obwohl dies ein Kinderspiel gewesen wire, oder sie miis-
sen annehmen, dass er wissentlich die enthymematische Interpretation
ablehnt, obwohl er zugleich von « concludere », « probare », «inferre »
spricht und die Relation des «cogito» zum «sum» als notwendige
Beziehung kennzeichnet. Wenn die erste These nicht akzeptabel ist,
wie wire dann letztere zu verstehen?

Es wire moglich, so lautet ein prominenter Vorschlag zeitgendossi-
scher analytischer Konzeptionen'?, das Cogito nicht als Syllogismus,
aber dennoch als logischen Schluss zu interpretieren, in dem die
Conclusio q unmittelbar aus dem Vordersatz p geschlossen wird, ohne
dass eine zweite Primisse vorausgesetzt wiirde. Die Giiltigkeit des
Schlusses von p auf q wire stattdessen durch eine Ableitungsregel ga-
rantiert, die die oben genannte Bedingung erfiillen muss, keine Exi-
stenzaussage zu beinhalten, da sie sonst den Status einer Prédmisse im
Sinne des klassischen Syllogismus anndhme und damit den bereits
erorterten Einwédnden ausgesetzt wire. Als Kandidat einer solchen
Ableitungsregel wird der oben als Primisse missverstandene Satz
« Wenn ich denke, bin ich» diskutiert. Nun lautete aber, wie wir sa-
hen, ein Einwand gegen diesen Satz als solchen, dass in ithm die Exi-
stenz des Ich bereits vorausgesetzt wird, indem er eine notwendige
Implikation zwischen «cogito» und «existo» formuliert. Diesem
Einwand wird nun dadurch begegnet, dass die « wenn-dann »-Relation
hier nicht als Implikation, sondern als Prisupposition verstanden
wird.” Im Verhéltnis der Prisupposition werden, so die Definition,
keine kontroversen Existenzannahmen gemacht, da sich die Bezie-
hung der Priasupposition von der der logischen Implikation in folgen-
der Hinsicht unterscheidet: « Wenn p q impliziert und q falsch ist,
folgt, dass p ebenfalls falsch ist. Wenn p q pridsupponiert und q falsch
ist, ist p weder wahr noch falsch. »'* Die Aussage «Der Mann im
Garten singt », wenn sich niemand im Garten aufhilt, ist dementspre-

12 Vgl. B. WILLIAMS, op. cit., S. 103-107. L. ALANEN, « Studies in Cartesian
Epistemology and Philosophy of Mind », in: Acta Philosophica Fennica, Vol.
33,1982, S. 3-171, S. 130-136. ‘

13 Vgl B. WILLIAMS, op. cit., S. 96.

14 Ebd.

120



chend dem Prinzip der Implikation nach falsch, dem Prinzip der Pri-
supposition zufolge jedoch weder wahr noch falsch.”

Aus dieser Relation der Préasupposition wird nun ein Ableitungs-
prinzip gewonnen, das besagt, dass « wenn p q priasupponiert und p
wabhr ist, q auch wahr sein muss. Denn wenn die Relation «p prisup-
poniert q> bedeutet, dass q wahr sein muss, damit p wahr oder falsch
sein kann, folgt a fortiori, dass q wahr sein muss, damit p wahr ist. »'¢

Und genau diese Ableitungsregel wird nun als Schliissel zur for-
malen Struktur des ersten Grundsatzes von Descartes behauptet. Mit
diesem Schliissel ldsst sich das « Cogito ergo sum» folgendermassen
explizieren: Wenn es wahr oder falsch ist, dass ich denke, dann bin
ich. A fortiori gilt, dass ich bin, wenn es wahr ist, dass ich denke. Nun
ist wahr, dass ich denke. Also bin ich.”” Diese Interpretation erhebt
den Anspruch, die logische Form des Grundsatzes geklirt zu haben,
indem sie ihn in Ubereinstimmung mit Descartes als unmittelbaren,
nicht-syllogistischen Schluss von p auf q qualifiziert, der durch die
Regel der Prisupposition als giiltig erwiesen wird.

Das Problem dieser Deutung besteht nun jedoch darin, dass sie
auf Descartes’ Gedankengang ganz sicher nicht zutrifft. Denn das
Prinzip der Prédsupposition setzt voraus, dass der Ausgangspunkt des
«Ich denke, also bin ich» in der Annahme liegt, dass ich bin, wenn es
wahr oder falsch ist, dass ich denke. Die Behauptung aber, dass ich
bin, wenn es falsch ist, dass ich denke, widerspricht dem ersten
Grundsatz in jeder Hinsicht, indem sie die Verbindung von « cogito »
und «existo », auf die es ankommt, auflost.'* So legt Descartes in der
2. Meditation dar, dass «dieser Satz <Ich bin, ich existiere> notwendig
wahr ist, sooft ich ihn ausspreche oder in Gedanken fasse »."* Wenn es
falsch ist, dass ich denke, folgt somit gerade nicht, dass es wahr ist,
dass ich bin. Das Prinzip der Pridsupposition setzt mithin genau das
voraus, was den Schluss nach Descartes ungiiltig machen wiirde. Es
1st somit sicher nicht geeignet, die logische Form des Grundsatzes zu
erkléren.

Dies wird auch noch durch eine andere Uberlegung bestitigt. Das
Prinzip der Prisupposition besagt, dass zwischen der Aussage «Fa»

15 Ebd.
16 Ebd.

17 Vgl. E. M. CURLEY, Descartes against the Skeptics, Oxford 1978, S. 92.
18 Vgl ebd.
19 DESCARTES, Meditationes de Prima Philosophia (AT VII 25).

121



auf der einen Seite und der Aussage «Es existiert etwas, das durch a
bezeichnet wird » auf der anderen Seite eine logische Beziehung obi-
ger Struktur besteht. In dieser Form aber driickt das Prinzip keine Er-
kenntnis iiber die notwendige Relation von «Ich denke» und «Ich
bin» aus, sondern behauptet, dass jede wahre Zusprechung irgendei-
ner Eigenschaft F die Existenz des betreffenden Gegenstandes a pri-
supponiert. Dies aber widerspricht dem gesamten systematischen An-
satz Descartes’, der darlegt, weshalb sich in einer Formel wie etwa
« Ambulo ergo sum» vom «ambulo» — selbst wenn es wahrerweise
ausgesagt wird — gerade nicht auf das «existo» schliessen ldsst, und
deshalb der Satz «Ich gehe, also bin ich » auch nicht als fundamentum
inconcussum taugt.? Eine Interpretation, derzufolge in allen Fillen, in
denen man einem Gegenstand wahrerweise eine Eigenschaft zu-
spricht, mithilfe der Regel der Prisupposition auf die Existenz des
Gegenstandes geschlossen werden kann, muss deshalb als Explikation
des ersten Grundsatzes mit Descartes’ entschiedenem Widerspruch
rechnen.

Dieses Fazit 14sst manchen analytischen Philosophen zu dem resi-
gnierenden Ergebnis gelangen, dass das « Cogito ergo sum » nicht als
logischer Schluss interpretiert werden kann, und damit die Funktion
der Partikel «ergo» sowie die Termini der logischen Schlussfolge
unerklért bleiben miissen.

« Descartes, I suppose, would probably have rejected the use of the mo-
dus ponens as well as of any other formally valid reasoning for the same
reasons that made him reject the use of a syllogism. »?!

Wenn man aber nicht davon ausgehen will, dass Descartes unfi-
hig war, eine logisch korrekte Formulierung seines wichtigsten Prin-
zips vorzulegen, muss man annehmen, dass das «existo» aus dem
«cogito» gefolgert werden kann und nicht nur irgendwie intuitiv mit
ihm verbunden ist. Wie aber kann der Schluss von p auf q interpretiert
werden, wenn nicht als Enthymem, logische Implikation oder logische
Prisupposition ?

20 DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII 7).
21 L. ALANEN, op. cit., S. 137.

122



II. «Cogito ergo sum » als analytischer Satz

Der Grundsatz liesse sich — so eine Antwort, die von der Logik
zur Semantik iiberleitet — als analytischer Satz deuten, der nicht auf-
grund seiner logischen Form, sondern aufgrund der Bedeutung der in
ihm enthaltenen Termini notwendig wahr ist. Dementsprechend liesse
sich «existo» folgern, weil seine Bedeutung in der Bedeutung von
«cogito» enthalten wire. Eine solche Interpretation wird im An-
schluss an Kant in jiingster Zeit von Jerrold J. Katz vertreten und in
vier Schritten entwickelt.2

Katz geht in einem ersten Schritt davon aus, dass Analytizitit von
Sdtzen in der Bedeutung der in ihnen verwendeten Termini griindet
und damit nicht auf der logischen, sondern auf der semantischen
Struktur der Sitze beruht. Die semantische Struktur eines analytischen
Satzes wird hierbei dadurch gekennzeichnet, «dass die Bedeutung ei-
nes Terms die gesamte propositionale Struktur des Satzes enthilt».?
Dies konvergiert mit der Definition Kants, derzufolge in einem analy-
tischen Urteil «das Priadikat B zum Subjekt A (gehort) als etwas, was
in diesem Begriffe A (versteckter Weise) enthalten ist».%

In einem zweiten Schritt analysiert Katz singuldre und generelle
Terme auf ihre interne Bedeutungsstruktur hin, indem er diese Struk-
tur als Kombination semantischer Markierungen expliziert, die in
Form von Beschreibungen verschiedene interne Argumentstellen auf-
fiillen und dadurch zusammen die Bedeutung des jeweiligen Terms
konstituieren.?® Hierbei vertritt Katz die These, dass Priadikate, die
eine Handlung oder Aktivitdt ausdriicken, «per definitionem» auf
einen Handelnden oder Akteur referieren, insofern die Argumentstelle
des Handlungssubjekts aufgrund der internen semantischen Struktur
der Pridikate besetzt ist.?

Als dritten Schritt untersucht Katz die Bedeutung des Terms
«existieren» mit dem Ziel, ihn als genuines Prédikat zu erweisen und
gegen Einwinde aus der zeitgenossischen Diskussion zu verteidigen.

22 J. ). KATZ, Cogitations. A Study of the Cogito in Relation to the Philosophy
of Logic and Language and a Study of Them in Relation to the Cogito, Ox-
ford 1986.

23 Ebd, S. 95.

24 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, A 7.

25 Vgl 1.J. KATzZ, op. cit., S. 80-83.

26 Vgl ebd.,, S. 83-93.

123



Er vertritt hierbei die Position, dass es sich bei « existieren» nicht nur
grammatisch um ein Prddikat handelt, sondern auch semantisch ein
genereller Term vorliegt. Dabei geht er von der Bestimmung Kants
aus, die besagt:
«Sein ist offenbar kein reales Préadikat, d.i. ein Begriff von irgend et-
was, was zu dem Begriffe eines Dinges hinzukommen konne. Es ist
bloss die Position eines Dinges oder gewisser Bestimmungen an sich
selbst. Im logischen Gebrauche ist es lediglich die Kopula eines Urteils.
[...] Das Wortchen ist ist nicht noch ein Prddikat oben ein, sondern
nur das, was das Priddikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt. »*

Diese Bestimmung ist nach Katz wortlich zu nehmen und nicht in
die These zu transformieren, dass es sich bei «sein » semantisch nicht
um ein Pradikat handle, denn «kein reales Priadikat zu sein» besagt
ihm zufolge lediglich, dass durch das Préddikat dem Begriff des Sub-
jekts nicht hinzugefiigt werden darf, sondern das Subjekt selbst posi-
tioniert wird.?® Es ist mithin nach Katz durchaus denkbar, dass
«existieren» semantisch ein genereller Term mit einer Bedeutung ist,
die den Subjektbegriff zwar nicht erweitert, aber in diesem dennoch
enthalten sein kann.

Wenn «existieren» aufgrund seiner Bedeutung in einzelnen Sub-
jektbegriffen enthalten sein konnte, ohne diesen eine semantische
Bestimmung hinzuzufiigen, liessen sich bestimmte Séitze der Form «a
existiert» als analytische Urteile begreifen, in denen mit der Bedeu-
tung des Terms «a» die Existenz des Gegenstandes, fiir den er steht,
bereits gesetzt wire. In einem solchen Fall wiirde die Existenz von a
aus der Bedeutung von «a» semantisch extrahiert und durch das Pri-
dikat «existiert » nurmehr explizit ausgesprochen. Dies setzt voraus,
dass die Bedeutungsstruktur von « sein/existieren» die Bedingung er-
fiillt, als semantische Markierung einen Bestandteil der Bedeutung des
Subjektbegriffs bilden zu konnen, — und dies wiederum setzt voraus,
dass die Bedeutung von «existieren» es ermdoglicht, das Subjekt zu
positionieren, ohne es semantisch anzureichern. Beide Bedingungen
werden dadurch erfiillt, dass nach Katz «existieren» ein einstelliges
Pridikat erster Ordnung ist, dessen einzige Argumentstelle fiir die
semantische Reprisentation des Subjekts a reserviert ist. Enthilt diese
Reprisentation eine besetzte Referenzstelle, dann expliziert das Pri-

27 1. KANT, Kritik der reinen Vernunft, B 626.
28 Vgl. J. J. KATZ, op. cit., S. 98-106.

124



dikat «existieren» das, was in der Bedeutung des Subjekts enthalten
ist.”

Der letzte Schritt, den Katz im Aufbau seiner These vollzieht, be-
sagt nun, dass in der Bedeutung eines generellen Terms wie
«denken/cogitare» die Argumentstelle des Handlungssubjekts besetzt
ist. Der Satz «Ich denke » spezifiziert lediglich, durch welches Hand-
lungssubjekt die Stelle aufgefiillt wird. Da somit in der Bedeutung
von «Ich denke » semantisch enthalten ist, dass ich existiere, fligt der
Satz «existo» der Bedeutung von «cogito» nichts hinzu, sondern
spricht nur aus, dass «cogito » referiert, wenn es in wahren Sétzen ge-
braucht wird. Der als logischer Schluss fehlinterpretierte Satz
«existo» ist dementsprechend in der Bedeutung von « cogito» bereits
enthalten und hat keine andere Funktion, als die in der semantischen
Struktur dieses Satzes enthaltene Referenz auszudriicken.

Mit diesem Vorschlag von Katz entgeht Descartes dem Vorwurf,
gegen elementare Gesetze der Logik zu verstossen, aber es ergeht nun
an die Logik der Vorwurf, gegen den Grundsatz Descartes’ zu ver-
stossen. Denn die semantische Interpretation des ersten Prinzips als
eines analytischen Satzes im Sinne von Katz hat die Konsequenz, die
zentrale Einsicht der modernen Logik riickgéngig zu machen, dass das
Wort «existieren» im Satz «Ich existiere » zwar grammatikalisch dem
generellen Term «denken» im Satz «Ich denke» korrespondiert, se-
mantisch aber ein Prddikat zweiter Stufe ist und von daher nicht in der
Bedeutung von «cogito» enthalten sein kann. Die von Frege und
Russell begriindete Position®, derzufolge Existenz nicht mehr als Ei-
genschaft eines Gegenstandes verstanden werden kann, wehrt die
Versuchung ab, «existieren» als semantische Markierung zu deuten,
die etwa im Begriff von Gott als einem vollkommenen Wesen oder —
in diesem Fall — im Begriff vom Ich als einem denkenden Wesen ent-
halten wire. Wenn nun Katz «existieren » semantisch wieder als Pré-
dikat erster Stufe bestimmt, setzt er sich dem Vorwurf aus, analog
zum ontologischen Gottesbeweis die Wahrheit der Existenzaussage
auf nichts anderes als die korrekte Begriffsverwendung zuriickzufiih-
ren Diesem Vorwurf setzt er sich auch dann aus, wenn er Kants Ein-
sicht beherzigt und die Bedeutung von «existieren» nicht als den

29 Vgl ebd,, S. 103.
30 Vgl. G. FREGE, Grundlagen der Arithmetik, Breslau 1884, Nachdruck Darm-
stadt 1961, § 53; B. RUSSELL, Logic and Knowledge, London 1956.

125



Subjektbegriff semantisch anreichernde versteht, sondern behauptet,
sie expliziere lediglich dessen Referenz.

Damit evoziert Katz aber genau die Schwierigkeiten, die zur
Ausbildung der Konzeption Freges und Russells gefiihrt haben. Wird
«existieren» als Priddikat erster Stufe verstanden, das die im Begriff
« cogitare » als besetzt behauptete Stelle des « Handelnden» lediglich
bestdtigt, dann kann es gerade nicht leisten, was es nach Katz leisten
muss. Es kann den Gegenstand, in diesem Fall das denkende Ich,
nicht positionieren, weil dessen Position bereits in der Bedeutung der
verwendeten Terme semantisch festgelegt ist. So wie der Begriff eines
Wesens, iiber das hinaus Grosseres nicht gedacht werden kann, nach
Anselm die Existenz dieses Wesens einschliesst, so enthilt nach Katz
die Bedeutung von « cogitare » die Existenz des Wesens, das die Stelle
des « Handelnden» besetzt. Hierdurch aber erdffnet sich genau die
Differenz, die Kant als Fundament des Gottesbeweises entdeckt und
kritisiert: die Differenz zwischen «begrifflicher» und «realer» Exi-
stenz. Wenn im « cogitare » das «existere» enthalten ist, folgt entwe-
der, dass im Satz « Hamlet denkt» die Aussage, dass Hamlet existiert,
auf dieselbe Art enthalten ist wie das «existo» im «cogito». Mit die-
ser Behauptung wire Descartes sicher nicht einverstanden. Oder es
folgt, dass die Existenz von Hamlet auf eine andere Art im Satz
«Hamlet denkt» enthalten sein muss als das «Ich bin» im «Ich
denke », wobei in diesem Fall die analytische Implikation nicht in der
von Katz behaupteten Bedeutungsstruktur des Priddikats «cogitare »
liegen konnte.

Dies wiederum zeigt, dass die semantische Theorie von Katz nicht
nur das Problem der «realen» und «begrifflichen» Existenz wieder
neu hervorruft, sondern auch die spezifische Struktur des ersten
Grundsatzes von Descartes verkennt. Katz kann ndmlich nicht zwi-
schen der Form «cogito» und der Form «cogitat» unterscheiden.
Wenn in allen Fillen, in denen der generelle Term «cogitare » ver-
wendet wird, die Existenz der Entitidt behauptet wird, die die Refe-
renzstelle besetzt, folgt, wie Katz ausfiihrt, eine analytische Implika-
tion in allen folgenden Sétzen:

(a) I (he, she, they, Ronald Reagan,...) is thinking

126



(b) I (he, she, they, Ronald Reagan,...) exists®

Dies aber widerspricht dem Kern dessen, was Descartes im ersten
Prinzip ausfiihrt. Denn Descartes vertritt gerade nicht die These, dass
der Schluss «Descartes denkt. Also existiert Descartes » notwendig
wahr ist. Vielmehr ist es der Zweifel an der Existenz des Referenten
dieses Satzes, der ihn zu der Formulierung fiihrt, «dass dieser Satz
«Ich bin, ich existiere», sooft ich ihn ausspreche oder in Gedanken
fasse, notwendig wahr ist. »*? Dass Descartes existiert, indem er denkt,
ist dem Denkenden der zweiten Meditation somit nicht nur nicht ge-
wiss, sondern Grund und Ausgangspunkt der Kritik an aller bisheri-
gen Metaphysik.

Hinzu kommt ein dritter fundamentaler Einwand gegen die These
von Katz, dass das « Cogito ergo sum» als analytisches Urteil ver-
standen werden kann. Der Einwand bezieht sich darauf, dass die se-
mantische Analyse, die diese These begriindet, nach Katz’ eigenen
Aussagen fiir alle Arten von «action-verbs», méglicherweise sogar
fiir alle Verben iiberhaupt gilt.** Dies impliziert, dass in der Bedeutung
eines jeden Verbs, das eine Handlung oder Aktion zum Ausdruck
bringt, die Referenzstelle des Handelnden oder Akteurs besetzt ist.
Dementsprechend ist die Existenz des Referenten in der Bedeutung
einer Vielzahl anderer genereller Terme semantisch enthalten. Hieraus
folgt, dass der erste Grundsatz Descartes’ lediglich darauf beruht, dass
«denken» semantisch ein Handlungsverb wie « gehen, essen, hiipfen,
reiten» ist. Demzufolge konnte das erste Prinzip der Philosophie
ebenso in dem Satz «Ich hiipfe, also bin ich » bestehen. Wie weit dies
vom ersten Grundsatz entfernt ist, haben wir aber bereits angedeutet,
wobei an dieser Stelle nun die ausfiihrliche Begriindung in Descartes
eigenen Worten gegeben werden soll :

«Denn wenn ich sage: <Ich sehe, oder: ich gehe, also bin ich,> und ich
dies von dem Sehen oder Gehen, das vermittels des Korpers erfolgt, ver-
stehe, so ist der Schluss nicht durchaus sicher; denn ich kann glauben,
ich sihe oder ginge, obgleich ich die Augen nicht 6ffne und mich nicht
von der Stelle bewege, wie dies in den Triumen oft vorkommt ; ja, dies
konnte geschehen, ohne dass ich iiberhaupt einen Korper hitte. Verstehe

ich es aber von der Wahrnehmung selbst oder von dem Bewusstsein
(conscientia) meines Sehens oder Gehens, so ist die Folgerung ganz si-

31 J.J.KATZ, op.cit, S. 128.
32 R. DESCARTES, Meditationes de Prima Philosophia (AT VII 25).
33 J.J. KATZ, op. cit, S. 128-129.

127



cher, weil es dann auf den Geist bezogen wird, der allein wahrnimmt
oder denkt, er sidhe oder ginge. »*

Der Schluss von «cogito» auf «existo» ist somit nicht deshalb
giiltig, weil «denken» ein Handlungsverb ist, dessen semantische
Struktur gleich der aller relevant dhnlichen Terme eine besetzte Refe-
renzstelle aufwiese. Vielmehr miisste die gesuchte Verbindung in der
spezifischen Bedeutung bestimmter Terme begriindet sein, wenn sie
als semantische gekennzeichnet werden sollte. Die generellen Terme,
die den Schluss auf das «existo» als analytische Implikation denkbar
erscheinen liessen, wiren dabei diejenigen, die den Umkreis dessen
markieren, was Descartes als « Denken» qualifiziert, wenn er sagt:

« Unter Denken verstehe ich alles, was derart in uns geschieht, dass wir
uns seiner unmittelbar aus uns selbst bewusst sind. »*

Die Arbeit, die in der Intention und im Duktus der Uberlegungen
von Katz geleistet werden miisste, bestiinde demnach in der Untersu-
chung der semantischen Struktur bestimmter genereller Terme mit
dem Ziel, aus deren spezifischer Bedeutungsstruktur eine analytische
Verbindung zum «existo» zu gewinnen.

Es steht jedoch prinzipiell in Frage, ob dies gelingen kann. Denn
nicht nur wirft die Interpretation des Cogito als eines analytischen
Satzes logisch grundlegende Probleme fiir das Verstindnis von Exi-
stenzaussagen auf und widerspricht dariiber hinaus dem, was Descar-
tes als Kern seines methodischen Zweifels geltend macht, sondern es
kommt ein letztes Argument gegen die Theorie von Katz hinzu.

Unsere obigen Einwinde gegen Satzfolgen wie « Descartes denkt.
Also existiert Descartes» zeigen, dass der Schluss im ersten Prinzip
nicht in der Semantik der Terme griindet, sondern auf einer Struktur
basiert, die sich aus der Bedeutung der Terme in Verbindung mit ihrer
spezifischen Verwendung durch ein denkendes oder sprechendes Ich
ergibt. Dies deutet darauf hin, dass der Ubergang vom «cogito» auf
das «existo» nicht verstanden wird, wenn nicht die sprachpragmati-
sche Dimension in die Analyse einbezogen wird. Somit seien im letz-
ten Abschnitt Vorschldge diskutiert, die versuchen, das Geheimnis des
Schlusses dort aufzufinden, wo logische und analytische Interpreta-
tionen zu kurz greifen miissen, weil sie nicht beriicksichtigen konnen,
dass performative Komponenten und reflexive Beziige die Wahrheit

34 R.DESCARTES, Principia Philosophiae (AT VIII 7-8).
35 Ebd.

128



des ersten Grundsatzes nicht nur erklidren, sondern auch und in erster
Linie erzeugen konnen.

ITI. « Cogito ergo sum» als selbstbeziigliche Ausserung

Jaakko Hintikka vertritt in seinem beriihmten Aufsatz « Cogito,
ergo Sum: Inference or Performance? » die These, dass der Kern der
Begriindung des Cogito in seinem performativen Charakter liegt.*
Dieser wird via negationis aufgedeckt. Der Satz ndmlich «Ich exi-
stiere nicht » erweist sich als existentiell inkonsistent, obwohl er lo-
gisch durchaus widerspruchsfrei und semantisch sogar bedeutungsvoll
sein mag.”” Seine Inkonsistenz unterscheidet sich von der logischen
dadurch, dass sie an eine pragmatische Bedingung gebunden ist, nim-
lich an den Vollzug der entsprechenden sprachlichen Ausserung, wo-
bei dieser Vollzug auch rein gedanklich vorgenommen werden kann.
Denn durch den Versuch zu denken bzw. zu sagen, dass ich nicht exi-
stiere, wird die Selbstaufhebung dieses Satzes offenbart und aufge-
zeigt, dass die Ausserung selbstzerstorerisch ist, weil sie prinzipiell
von keinem Horer geglaubt werden kann.

«Normally a speaker wants his hearer to believe what he says. The
whole danguage-game> of fact-stating discourse is based on the assump-
tion that this is normally the case. But nobody can make his hearer be-
lieve that he does not exist by telling him so; such an attempt is likely to
have the opposite result. The pointlessness of existentially inconsistent
statements is therefore due to the fact that they automatically destroy one
of the major purposes which the act of uttering a declarative sentence
normally has. »*

Umgekehrt wird tiber diesen gedanklichen Vollzug der performa-
tive Charakter des « Ich bin» als existentiell selbstbestitigende Ausse-
rung entdeckt. Denn jeder Versuch zu denken, dass ich gegenwirtig
nicht existiere, bewirkt notwendig die Einsicht, dass ich existiere.

« Descartes realizes that its indubitability results from an act of thinking,
namely from an attempt to think the contrary. The function of the word
cogito in Descartes’s dictum is to refer to the thought-act through which
the existental self-verifiability of <I exist> manifests itself. Hence the in-

dubitability of this sentence is not strictly speaking perceived by means
of thinking (in the way the indubitability of a demonstrable truth may be

36 J. HINTIKKA, op. cit., S. 123.
37 Ebd., S. 120-121.
38 Ebd., S. 118-119.

129



said to be); rather, it is indubitable because and in so far as it is actively
thought of. »¥
Nach dieser Deutung ist die Relation von «cogito» zu «sum»
nicht die einer Primisse zu einer Konklusion, sondemn die eines Pro-
zesses zu seinem Produkt.®

So aufschlussreich diese Interpretation ist, so problematisch er-
scheint ihre Verengung auf die via negationis. Denn nach Hintikka
erfordert der gedankliche Akt, der die Einsicht meiner Existenz her-
vorbringt, sowohl einen bestimmten Inhalt wie eine bestimmte Form.
Dem Inhalt nach muss es sich um den Versuch handeln, mich zu
iiberzeugen, dass ich nicht existiere, und der Form nach darf es kein
Gedankenspiel, sondern nur der emsthafte Versuch sein, meine mo-
mentane Nichtexistenz mit Bejahung zu denken. Beide Erfordernisse
aber widersprechen der Grundlegung Descartes’, der alle moglichen
Denkinhalte und die verschiedensten Modi des Denkens in seinem
«Ich denke» befasst und damit zum «ergo sum» gelangt, ohne von
spezifischen cogitationes auszugehen. Der performative Charakter des
ersten Prinzips miisste somit auf andere Weise expliziert werden,
wenn er Descartes’ Grundlegung entsprechen und Hintikkas Vorstel-
lung erfiillen soll.

Eine solche Explikation wird von George Nakhnikian gegeben,
der darlegt, dass die via negationis nicht den einzigen Weg zur Ent-
deckung der Wahrheit des Cogito bildet und die von Hintikka analy-
sierte existentielle Inkonsistenz nicht nur umfassender, sondern auch
praziser gefasst werden kann.*

Nakhnikian zufolge kann die via negationis durch eine Untersu-
chung einer Klasse von Propositionen ersetzt werden, die als « Cogito-
Propositionen » bezeichnet werden konnen. Eine Cogito-Proposition
ist das, was jemand aussagen wiirde, wenn er aussagte, dass er denkt
oder dass er existiert.”? Obwohl sich durch die je unterschiedliche Re-
ferenz die Cogito-Propositionen voneinander unterscheiden, teilen sie
drei Merkmale epistemischer und sprachpragmatischer Art.

39 Ebd., S. 121-122.

40 Ebd., S. 122.

41 G. NAKHNIKIAN, «On the Logic of Cogito Propositions», in: Néus 3 (1969),
S. 197-209. .:

42 Ebd, S. 197. |

130



Das erste Merkmal besteht darin, dass Cogito-Propositionen dhn-
lich der Aussage «Ich habe Schmerzen » unkorrigierbar sind fiir den
Sprecher, der sie dussert. Die Aussage «Ich denke » oder «Ich denke
etwas » ist Nakhnikian zufolge deshalb unkorrigierbar, weil ich weiss,
dass ich denke, wenn ich in aufmerksamer Weise glaube, dass ich
denke.® Denn ich bin mir einer Gegebenheit bewusst, von der ich
weiss, dass sie Evidenz dafiir ist, dass ich denke. Dariiber hinaus habe
ich dann eine Vorstellung von Selbstsein, die einschliesst, dass ich
denke. Ich weiss somit, dass ich Evidenz dafiir habe, dass ich denke,
und dass ich dann denke, wenn ich Evidenz dafiir habe. Folglich weiss
ich, dass ich denke, wenn ich in aufmerksamer Weise glaube, dass ich
denke.*

Die Unkorrigierbarkeit ist das erste Merkmal der Cogito-Proposi-
tionen, wobei ich auf die Griinde fiir die Umsténdlichkeit in Nakhni-
kians Argumentation spéter zuriickkommen werde.

Die beiden anderen Eigenschaften der Cogito-Propositionen lie-
gen auf der Ebene der Sprachpragmatik und bestehen darin, dass Co-
gito-Propositionen von den relevanten Sprechern nicht ohne pragmati-
sche Inkonsistenz geleugnet werden kénnen und im von Hintikka
explizierten Sinn selbstbestidtigend sind. Die pragmatische Inkonsi-
stenz unterscheidet sich jedoch von der durch Hintikka analysierten
existentiellen Inkonsistenz dadurch, dass die Leugnung von Cogito-
Propositionen nicht nur als «selbstzerstorerisch » qualifiziert wird, in-
dem gezeigt wird, dass sie von keinem Horer geglaubt wird. Vielmehr
kann Nakhnikian zufolge niemand die eigene Nichtexistenz wahrer-
weise glauben, behaupten oder erschliessen, so dass folgt: Existentiell
inkonsistente Aussagen sind deshalb selbstzerstorerisch, weil sie
falsch sind. Der Punkt ist somit nicht, dass de facto kein Horer eine
existentiell inkonsistente Ausserung glaubt, sondern dass diese de jure
von keinem Horer wahrerweise geglaubt werden kann.*

Diese drei Komponenten der Unkorrigierbarkeit, Selbstbestiti-
gung und pragmatischen Inkonsistenz erkldren Nakhnikian zufolge,
warum der Schluss von «cogito» auf «existo» gerechtfertigt und si-
cher ist. Sie erkldren jedoch, so mein Fazit, paradoxerweise nur an-
deutungsweise, worin das Geheimnis des ersten Grundsatzes besteht.

43 Ebd., S. 200.
44 Ebd.
45 Ebd, S. 205.

131



Denn obwohl die sprachpragmatische Dimension des Cogito als ent-
scheidend erkannt wird, bleibt sie letztlich unerkldrt. Was heisst es,
dass Cogito-Propositionen fiir die relevanten Sprecher
«unkorrigierbar» sind? Besteht das Hauptmerkmal der existentiellen
Inkonsistenz wirklich im Bezug der Ausserung auf den Horer? Diese
Fragen machen auf ein Versdumnis der bisherigen Konzeptionen
aufmerksam, das gerade in sprachpragmatischen Untersuchungen pa-
radox wirkt. Es ist die fehlende Analyse des Ausdrucks «ich» im
«Ich denke, also bin ich». Solange unerklirt bleibt, welche Rolle das
Ich spielt, das in der Formulierung «ego cogito, ego existo» der
« Meditationen» in den Mittelpunkt des Grundsatzes geriickt wird*,
bleibt die Selbstevidenz des ersten Prinzips unerhellt. Es mag sein,
dass die gegenwirtige sprachphilosophische Kontroverse um den
Ausdruck «ich» die Entschliisselung erschwert, doch soll am Leitfa-
den der Analyse der «eigenartigen Grammmatik des Wortes <ich> »
von Elmar Holenstein”” der Versuch unternommen werden, den Kemn
des Cogito schirfer herauszuarbeiten.

Die Gewissheit der eigenen Existenz, die mir gegeben ist, sooft
ich den Grundsatz «in Gedanken fasse », markiert die epistemische
Qualitdt einer Einsicht, die ihr sprachtheoretisches Korrelat in der
These findet, dass das Wort «ich» ein Ausdruck mit einer garantier-
ten Referenz ist. Wihrend gewdhnliche singuldre Terme unter Ein-
schluss von Deiktika wie «dieses» in bezug auf ihre Referenz tdu-
schen konnen, garantiert die normalsprachliche Verwendung des
Wortes «ich» genau das, was Descartes entdeckt. Sie garantiert die
Existenz einer Entitdt. Andere Deiktika markieren zwar eine be-
stimmte Raum-Zeit-Stelle, doch verbiirgen sie nicht, dass die Raum-
Zeit-Stelle durch eine Entitdt besetzt wird, die durch andere als nur
rdumliche und zeitliche Eigenschaften gekennzeichnet ist.** Das Wort
«ich» hingegen garantiert eine solche Entitdt und garantiert sie da-
durch, dass es in riickbeziiglicher Weise metasprachlich verwendet
wird. Sein Vorkommen in einer Ausserung verweist reflexiv auf das
Subjekt der Ausserung und verbiirgt hierdurch dessen Existenz.® In

46 R. DESCARTES, Meditationes de Prima Philosophia (AT VII 25) sowie
Principia Philosophiae (AT VIII 7-8).

47 E. HOLENSTEIN, Die eigenartige Grammatik des Wortes «ich», in: Zeit-
schrift fiir philosophische Forschung 36 (1982), S. 327-343.

48 Ebd., S. 328.

49 Vgl. ebd.

132



dem Merkmal der garantierten Referenz dhnelt ein Ausdruck, in dem
«ich» vorkommt, somit einer Ausserung wie «Vier ist ein Vier-Buch-
staben-Wort». Im Unterschied zu diesem Ausdruck verweist die
Verwendung von «ich» jedoch nicht auf die Ausserung, sondern auf
seinen « Ausserer» zuriick.® Die Erkenntnis Descartes’, dass es sicher
ist, dass ich existiere, wenn ich denke, beruht sprachtheoretisch somit
auf der Eigenschaft des Ausdrucks «ich», als metasprachliches Deik-
tikum Referenz zu garantieren.

In welcher Hinsicht aber, so lautet Descartes’ nichste Frage, ver-
weist das Wort «ich» auf das Subjekt der Ausserung im ersten
Grundsatz ? Es ist nicht plausibel, die Entitit, auf die «ich» referiert,
in irgendeinem Sinn mit Kennzeichnungen zu beschreiben, da dies
dem methodischen Zweifel grundlegend widersprechen wiirde. Wenn
aber das «ego» nicht durch korperliche oder geistige Merkmale iden-
tifiziert werden kann, der Ausdruck als metasprachliches Deiktikum
aber gleichwohl in garantierter Weise referiert, ist die «allein stich-
haltige Moglichkeit, dass mit dem Wort <«ich> jemand nicht material
qua Korper oder qua Geist, sondern funktional qua Sprecher anvisiert
ist».5! Durch das Wort «ich» wird der Sprecher somit nicht mithilfe
von objektiv lokalisierenden oder subjektiven Kennzeichnungen her-
ausgegriffen, sondern mittels der funktionalen Charakterisierung als
Denker oder Sprecher des Satzes, in dem das Wort vorkommt, identi-
fiziert. Mit der Verwendung des Ausdrucks «ich » bezeichnet sich der
Sprecher als Sprecher und inszeniert sich dadurch zugleich als sol-
cher. In dem Satz «Ich denke» nennt der Sprecher das Vollzugssub-
jekt der Handlung « Denken» und gibt sich ineins damit als Sprecher
zu erkennen.” Die Existenz des Ich wird mithin dadurch angezeigt,
dass sich in der Ausserung « Ich denke » der Ausserer ineins als Spre-
cher bezeichnet und realisiert. Die Frage, wie das «existo» im
«cogito» enthalten ist, oder aus diesem folgt, ldsst sich somit sehr
weitreichend dadurch beantworten, dass die Grammatik des Perso-
nalpronomens der ersten Person analysiert wird.

Aber es fehlt nun noch ein weiterer Baustein im Verstindnis des
Cogito. Was heisst « cogito»?

50 Ebd.
ol Ebd., 5. 329
82 WVgl.ebd., 8. 337

133



«dch denke>» — so schreibt Andreas Kemmerling® — ist «nicht
der Ausdruck eines vollstindigen Gedankens. Denn <Ich denke> ist
nicht weniger elliptisch als <Ich verlange>. Zum Denken gehort we-
sentlich, dass etwas gedacht wird. Und was der Cartesische Denker an
der entscheidenden Stelle in der Zweiten Meditation denkt, soll ge-
wiss sein konnen. »* Was aber kann das « cogito» ergénzen, ohne ihm
etwas hinzuzufiigen, was die Wahrheit und Gewissheit des ersten
Grundsatzes gefidhrden wiirde ? Die Antwort, die Descartes gibt, ist
iberraschend. Das «Ich denke » lésst sich durch jeden beliebigen In-
halt ergiinzen, ohne dass die Wahrheit des Ubergangs zum «existo»
tangiert wiirde. Ich als Denkender kann denken, dass ich gehe, und
dieser Gedanke ldsst mich ebenso zur Gewissheit, dass ich existiere,
gelangen wie der Gedanke, dass ich keinen Korper habe oder dass ich
nicht existiere.” Genau diese Freiheit in der Wahl dessen, was ich als
Denkender denken kann, um meiner Existenz gewiss zu werden, liess
die Einschrinkung der Losung Hintikkas sichtbar werden.

Wenn aber alle Inhalte dessen, was ich als Denkender denke,
wenn ich denke, dass ich denke, das «cogito» komplettieren konnen,
liegt der Grund seiner Wahrheit nicht in einem spezifischen Inhalt
oder einem bestimmten Gedanken. Es muss vielmehr das «cogito»
selbst seine Wahrheit verbiirgen. Wie aber liesse sich dies verstehen ?

Wurde bei der Analyse der Riickbeziiglichkeit des Wortes «ich»
dessen Referenzgarantie sichtbar, so lidsst sich die Wahrheitsgarantie
des «cogito» erschliessen, wenn es in seiner reflexiven Dimension
analysiert wird. Dies bedeutet, dass es einen « Gedankeninhalt » gibt,
der aufgrund seiner rein formalen Struktur verbiirgt, dass das
«cogito» eine Eigenschaft hat, die Kemmerling «evidente Wahrheits-
autonomie » nennt. Dieser Gehalt liegt in der Komplettierung des «Ich
denke» zu «Ich denke dieses» oder — einfacher ausgedriickt — «Ich
habe diesen Gedanken».’¢ Diese reflexive Ergdnzung des «cogito»,
die von jedem Inhalt abstrahiert, thematisiert als Gehalt, was das
«cogito» als solches kennzeichnet: seine strikte Riickbeziiglichkeit,
seine Reflexivitdt. Sie macht deutlich, weshalb Descartes das
«cogito» liberhaupt als «Prdmisse» seines Grundsatzes verwenden
kann. Denn sie bewirkt, dass die Primisse nicht nur gewiss ist, son-

53 A. KEMMERLING, «Eine reflexive Deutung des Cogito», in: K. CRAMER u.a.
(Hg.), Theorie der Subjektivitdt, Frankfurt a.M. 1987, S. 141-166.

54 Ebd., S. 144.

55 Vgl. Anmerkung 32.

56 A.KEMMERLING, op. cit., S. 153.

134



dern — so Kemmerling — «in einer furiosen Weise » gewiss ist, indem
sie sich «aus eigener Kraft selbst bewahrheitet ».5” Ihr « logisches Fas-
zinosum » liegt dabei darin, dass sie gewiss und zugleich kontingent
ist®, wobei die strikte Selbstbeziiglichkeit die evidente Wahrheitsau-
tonomie des «cogito» in Form des Satzes «Ich habe diesen Gedan-
ken» verbiirgt.

Indem die Verwendung des Wortes «ich» auf den Denkenden
zuriickverweist und das, was der Denkende denkt, eben dieser Ge-
danke ist, l4sst sich das « Cogito ergo sum» weitgehend entschliisseln.
Die Primisse ist gewiss, weil sie selbstbeziiglich ist und ihre Refle-
xivitdt garantiert, dass das «existo» in ihr enthalten ist.

Konnte hierin ein Ansatz zur Losung des Ritsels liegen ?

57 Ebd.
58 Ebd., S. 154.

135






	Das Rätsel des "Cogito ergo sum"

