Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Descartes uber das Bewusstsein
Autor: Kemmerling, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia philosophica 55/96

ANDREAS KEMMERLING

Descartes iiber das Bewultsein

Fiir Carli und Monsieur Grat

BewuBtsein ist fiir Descartes kein Thema. Insofern ist es vollig
passend, daB der Index général der Standardausgabe zwischen
« Conoide parabolique » und «Conservation et création» keinen Ein-
trag enthilt.! Descartes ist iiber das BewuBtsein eher wortkarg, auch
wenn manche seiner Ubersetzer es offenbar darauf abgesehen haben,
uns das Gegenteil glauben zu machen. Es finden sich in den Cartesi-
schen Schriften zwar Definientia und Hypothesen, in denen der Be-
griff des Bewulltseins verwendet wird, es fehlt aber — so weit ich sehe
— jedwede Erlduterung oder gar Definition. Das ist bemerkenswert.
Denn die meisten wichtigen Begriffe seiner Philosophie des Geistes
hat Descartes an irgendeiner Stelle erldutert (wie diirr auch immer
diese Explikationen im einzelnen ausgefallen sein mdgen): Geist,
Denken, Idee, Wille, Intellekt, Perzeption, Sinneswahrnehmung,
Vorstellung, Erinnerung und so weiter. Zum Begriff des BewuBtseins
gibt es jedoch nichts dergleichen — nichts explizit Explikatives.

Statt dessen finden wir bei Descartes einige ungemein stark klin-
gende Behauptungen, in denen der BewuBtseinsbegriff, unerldutert,
verwendet wird. Alles, was im Geiste ist, sei diesem unweigerlich
bewuBlt — das klingt doch schon sehr stark. Er sagt dies in Antwort auf
Amauld.? Der hatte ihn (unter Hinweis auf eine Stelle in der Dritten
Meditationen, an der Descartes sich noch gar nicht so weit aus dem
Fenster gelehnt hatte) hoflich daran zu erinnern versucht, da3 bereits
jene mildere These nicht sonderlich plausibel klingt.?

Es lohnt sich, diesen Streitpunkt zwischen Descartes und seinem
Lieblingskritiker schon eingangs ein klein wenig sorgfiltiger zu be-

1 Die Schriften Descartes’ werden im folgenden nach der Ausgabe von Charles
Adam und Paul Tannery (Qeuvres de Descartes, Paris 1897-1910) zitiert; mit
der Angabe « AT XII 804 » verweise ich auf S. 804 des zwoélften Bands dieser
Ausgabe; dort findet sich das Fehlen eines Eintrags fiir « conscientia» und
«conscience ».

In den Vierten Erwiderungen (AT VII 246).

Vgl. die Dritte Meditation (AT VII 49) und Vierten Einwdnde (AT VII 214).

w N

85



trachten. Descartes hatte in der Dritten Meditation — sei’s auch nur
allem Anschein nach* — implizit die These vertreten, dal eine geistige
Fihigkeit dem betreffenden Geist zweifellos bewuBt ist, solange er
iber sie verfiigt. Gegen genau diese These wendet Arnauld ein’, daf3
ein Kind im Mutterleib zwar die Fihigkeit zum Denken habe, sich
dieser Fahigkeit aber nicht bewuft sei.

In diesem Streitpunkt geht es, bei Lichte besehen, um Féhigkeiten.
Descartes hatte sich, anscheinend, in der Dritten Meditation auf eine
These iiber die unfehlbare BewuBtheit beziiglich geistiger Fihigkeiten
festgelegt. Genau dagegen wollte Arnauld dann ein Beispiel préasen-
tieren. In seiner Erwiderung auf Arnauld ignoriert Descartes nun aber
das Thema der Fihigkeiten und spricht hochst allgemein von allem
Beliebigen, das «im Geiste» ist.

Hierin liegt ein bemerkenswerter « struktureller» Zug der Cartesi-
schen Lehre vom BewuBtsein. Descartes erldutert diesen Begriff
nicht; er verficht aber sehr weitreichende Thesen, in denen er zentral
ist. Wird ihm ein konkreter Einwand gegen eine seiner BewuBtseins-
thesen gemacht, argumentiert er gar nicht dagegen. Vielmehr verkiin-
det er einfach eine noch stirkere These (« Nichts kann im Geiste sein,
dessen er sich nicht bewuBt ist»), mit dem hinzugefiigten Bemerken,
dies erscheine ihm selbstevident [per se notum]. Doch das ist noch

4 Descartes hitte sich gegen die nachfolgende Interpretation der Textstelle in
der Dritten Meditation (AT VII 49) leicht dadurch wehren kénnen, daB er die
Allgemeinheit der ihm damit zugeschriebenen These bestreitet und die Be-
sonderheit jener (wahrlich absonderlichen) speziellen geistigen Fihigkeit
hervorhebt, um die es ihm in der Dritten Meditation geht. Verbliiffender-
weise tut er nichts dergleichen. Er wehrt sich nicht im mindesten gegen die
verallgemeinernde Interpretation Arnaulds, sondern begegnet ihr mit einer
noch allgemeiner gehaltenen Gegenthese.

AT VII 214

AT VII 246. Diese Auseinandersetzung mit Arnauld wirft, bei genauerem
Betrachten, auch ein interessantes Licht auf Descartes’ fintenreichen Umgang
mit seinen Kritikern. Denn obwohl es an der Oberfliche des Wortlauts so
klingt, als weise er Arnaulds Kritikpunkt mit ganzer Entschiedenheit und
vollem Umfang zuriick, gibt er im néchsten Absatz genau das zu, was inhalt-
lich der Kern des Einwandes war. Geistige Fihigkeiten sind dem Geist, auch
wenn er sie hat, nicht immer « aktuell » bewuBt. Genau das hatte Arnauld ein-
gewandt : «Der Geist des Kindes im Mutterbauch hat Denkfihigkeit, aber er
ist sich ihrer nicht bewuBBt» (AT VII 214). Descartes riumt dies in der Sache
ein; geistige Fahigkeiten, so driickt er sich nun aus, seien oft nur « potentiell »
bewuBt. Jedoch gibt er seinem Gegner nicht recht; er versucht, das Ganze so
darzustellen, als ergebe sich hier — bei der vollstindigen Zuriickweisung der

N L

86



nicht alles ; selbst diese These ist ihm offenbar noch zu schwach. Am
31. Dezember 1640 antwortet er Mersenne, der ihm einige stilistische
Verbesserungen fiir die Druckfassung der Meditationen vorgeschla-
gen hatte ; und in diesem Zusammenhang 148t er einflieBen, er hitte
diese stirkere These in den Meditationen bewiesen.” Bewiesen!

In modischem Jargon gesprochen: Descartes hatte « starke Intui-
tionen» zum Thema BewuBtsein. Er hatte aber keine ausgefiihrte
Lehre dariiber. Sein sparsam benutztes « conscientia» taucht hie und
da wie selbstverstindlich auf.® Was bedeutet es ? Nicht ganz das, was
heutzutage darunter verstanden wird.

Cartesisches BewuBtsein hat, wie mir scheint, letztlich nicht allzu
viel mit dem zu tun, was heutzutage unter dieser Rubrik vorzugsweise
diskutiert wird. Insbesondere hat es, wie wir gleich sehen werden, mit
dem gerade nichts zu tun, was von vielen Zeitgenossen in der Philo-
sophie und den Neurowissenschaften fiir den zentralen Aspekt des
BewuBtseins gehalten wird: das sog. phdnomenale BewuBtsein, jenes
charakteristische Gefiihl, mit dem manche Geisteszustinde (insbeson-
dere Empfindungen) einherkommen. Auch wer heute dem Korper/

Kritik Arnaulds — eine gute Gelegenheit, um ganz beildufig eine kleinere
Unterscheidung einzufiihren.

Stephen GAUKROGER hat in seinem schonen Buch Descartes — An Intellec-
tual Biography (Oxford 1995, S. 354) kiirzlich bemerkt: «Es ist einfach so,
dal} Descartes Kritik nicht mochte ». Der gerade betrachtete Austausch zwi-
schen Arnauld und Descartes spricht jedenfalls nicht gegen die Richtigkeit
dieser Beobachtung.

7 AT III 273. Die stirkere These folge daraus, da Korper und Geist verschie-
den sind und das Wesen des Geistes im Denken besteht. — Interessant daran
ist fiir unsern Zusammenhang auf jeden Fall, daB Descartes hier implizit Be-
wuBtsein und Denken gleichsetzt. Ohne eine derartige Gleichsetzung lieBe
sich der von Descartes an dieser Briefstelle behauptete Folgerungszusam-
menhang kaum herstellen; und selbst mit ihr scheint das nicht ganz leicht.
(Zu dieser Gleichsetzung siehe auch Abschnitt 1 unten.)

8 Das franzosische «conscience» wird noch viel sparsamer verwendet; wohl
hauptséchlich deshalb, weil die iibliche Bedeutung des Worts (ndmlich: Ge-
wissen) beim Leser falsche Assoziationen hitte hervorrufen kénnen. Fiir die
Ubersetzer der Meditationes und der Principia ins Franzdsische ergaben sich
daraus betrichtliche Schwierigkeiten, die sie versuchten, mithilfe umstéindli-
cher Konstruktionen zu losen. Diese Schwierigkeiten waren allerdings kleine
Fische im Vergleich zu denen, vor denen Pierre Coste stand, als er John
LOCKES Essay Concerning Human Understanding ins Franzosische iiber-
setzte. Siehe dazu Catherine GLYN DAVIES, Conscience as consciousness:
the idea of self-awareness in French philosophical writing from Descartes to
Diderot, Oxford 1990, insbesondere Kap. 1 und 2.

87



Geist-Dualismus zuneigt, verweist mit Vorliebe auf das phinomenale
BewuBtsein : darauf, wie von vorneherein abwegig es sei, Empfindun-
gen in ein rein materialistisches Weltbild integrieren zu wollen. Den
Erfinder des neuzeitlichen Dualismus hitten derartige Argumentatio-
nen wohl nicht sonderlich beeindruckt; fiir Descartes gehort der
«phidnomenale» Aspekt des Empfindens eher der korperlichen Welt
an. Mehr dazu im Folgenden (insbesondere in Abschnitt 2).

Ein ganz anderer Grund fiir mich, ein paar Bemerkungen iiber den
Cartesischen Begriff des BewuBtseins zu verlieren, ist der: Verbliif-
fenderweise wird Descartes von seinen Ubersetzern im Hinblick auf
das Wort « bewullt» und seine Substantivierung leichtfertig, irrefiih-
rend und willkiirlich iibersetzt. Das gilt fiir die urspriingliche Uberset-
zung von Artur Buchenaw’, die leider immer noch das einzige Buch
ist, in dem die Meditationen samt den Einwinden und Erwiderungen
auf deutsch zu haben sind. Das gilt auch fiir die Neubearbeitung von
Liider Gibe (1959) und das Ergebnis der Durchsicht von Hans Giinter
Zekl (1977). Noch immer findet sich « BewuBtsein» an zahllosen Stel-
len, wo bei Descartes anderes zu lesen ist als «conscientia» ; beson-
ders gerne wird auch «mens» von diesen Ubersetzern als
« BewuBtsein» iibersetzt.'® Doch das ist einfach falsch, wie wir gleich
sehen werden. Die Fahrlissigkeit der Ubersetzer in diesem Punkt ist
iibrigens keine deutsche Eigenheit; auch die neueste englische Uber-
setzung'! ist gelegentlich wahllos mit ihrer Verwendung von Wortern
wie « consciousness» und «awareness». Vielleicht liegen diesen iiber-
setzerischen Fehlleistungen inhaltliche MiBverstindnisse zugrunde.
Und vielleicht tragen die nachfolgenden Bemerkungen dazu bei, ei-
nige davon aufzulosen.

9 Band 27 der philosophischen Bibliothek des Verlags Felix Meiner in Ham-
burg; erstmals erschienen 1915.

10 In dieser Hinsicht besser ist die in einer wohlfeilen zweisprachigen Ausgabe
des Reclam-Verlags enthaltene Ubersetzung von Gerhardt Schmidt (Reclam
Universal-Bibliothek, Band 228, Stuttgart 1986). Doch auch er stilisiert Des-
cartes zum BewuBtseinphilosophen, indem er nicht miide wird, das hiufige
«cogitatio» mit « BewuBtsein » zu iibersetzen. Er tut das erstaunlicherweise
auch an solchen Stellen, wo er in hilfreichen FuBnoten Parallelstellen der
franzosischen Ubersetzung heranzieht und dort « pensée» als « Gedanke»
libersetzt. Das drollige Resultat im deutschen Text ist dann, daB Descartes in
der lateinischen Fassung vom BewuBtsein spricht, in der franzdsischen hin-
gegen von einem Gedanken. Wie schon, daB die Ausgabe zweisprachig ist.

11 The Philosophical Writings of Descartes, drei Bénde, iibersetzt und hrsg. von
John Cottingham, Robert Stoothoff und Dugald Murdoch, Cambridge 1984.

88



1. Bewuldtsein ist nicht dasselbe wie Geist

In der Zweiten Meditation fa3t Descartes in einer kurzen Liste zu-
sammen, was er, als ein denkendes Etwas, genau genommen ist.
« Conscientia» taucht in dieser Liste nicht auf. Mens, animus, intellec-
tus, ratio sind dasselbe wie die res cogitans. Das BewuBtsein glinzt
durch Abwesenheit. Offenbar ist BewuBtsein, fiir Descartes, nicht der
Geist.

In der Tat ist BewuBtsein fiir Descartes etwas kategorial anderes :
keine Substanz, in der das Denken sich abspielt, sondern eher etwas
von der Art des Denkakts selbst. Dies wird deutlich, wenn er in seinen
Erwiderungen auf die Einwidnde von Thomas Hobbes schreibt: « Es
gibt gewisse Akte, die wir korperliche nennen; [...] all diese Akte
fallen unter den einen gemeinsamen Begriff der Ausdehnung. Es gibt
aber auch andere Akte, die wir Denkakte [actus cogitativos] nennen
[...] und die allesamt unter den gemeinsamen Begriff des Denkens,
Wahrnehmens oder BewuBtseins fallen; und die Substanz, in der sie
sich befinden, bezeichnen wir als denkende Sache oder Geist»."? Des-
cartes setzt Geist, Seele, Intellekt, Verstand und denkende Sache
gleich; und er setzt ebenfalls Denken, Perzipieren und BewuBt-Sein
gleich; aber er hilt das auseinander, was da in beiden Fillen gleichge-
setzt wurde. Geist ist Substanz; BewuBtsein ist Attribut. Geist und
BewuBtsein hingen aufs engste miteinander zusammen, logisch gese-
hen besteht zwischen ihnen ein kategorialer Unterschied.”* Wenn

12 AT VII 176. — Wenn Descartes sagt, Denken, Perzipieren und BewuBtsein
bildeten einen gemeinsamen Begriff [ratio communis], dann sollte man dies
wohl am besten so verstehen, dal die Begriffe des Denkens, Perzipierens und
BewulBtseins den gleichen Umfang haben. Dadurch bliebe geniigend logi-
scher Spielraum, um einzuriumen, daBl diese drei Begriffe dennoch unter-
schiedliche Aspekte des Denkens akzentuieren.

13 Auch wenn er, metaphysisch betrachtet, fiir Descartes in gewissen Verwen-
dungen des Wortes « Denken » nur ein Vernunftsunterschied ist. Denn wollte
man genau sein, miite man beriicksichtigen, dall Descartes den Begriffs des
Denkens mehrdeutig verwendet ; er selbst weist mehrfach darauf hin, z.B. in
den Dritten Erwiderungen (AT VII 174) und in seinem letzten Brief an Ar-
nauld (AT V 221). Zum einen kann «cogitatio » das bezeichnen, was das
Wesen (natura) der denkenden Sache ausmacht; und dann besteht zwischen
dem Denken und der denkenden Sache nur ein Vernunftsunterschied. Zum
andern kann « cogitatio» auch als Sammelbezeichnung aller Denkmodi ver-
wendet werden ; dann besteht zwischen dem Denken und der denkenden Sa-
che ein modaler Unterschied. Die wichtigste Stelle dazu findet sich in den
Principia Philosophiae § 60-64 (AT VIIIA 28-31). Ich verstehe Descartes
dabei so: Es gibt Unterschiede, die logisch erheblich sind, metaphysisch aber

89



William James sagt, « BewuBtsein» sei der Name einer Nicht-Entitét'4,
dann konnte ein Cartesianer diese Formulierung ruhigen Bluts akzep-
tieren.'

14

15

90

belanglos; und die heilen Vernunftsunterschiede. Ein passendes Beispiel ist
vielleicht der Unterschied, der zwischen

(a) Harvey
und

(b) der Eigenschaft, mit Harvey identisch zu sein
besteht. Logisch gesehen gibt es hier natiirlich einen Unterschied, der sich al-
lein daran schon zeigt, dal man die Eigenschaft von etwas aussagen kann,
Harvey hingegen nicht. Hingegen besteht, metaphysisch gesehen (so Descar-
tes, wie ich ihn zu lesen vorschlage), zwischen (a) und (b) kein Unterschied.
Wo immer (b) exemplifiziert ist, ist (a) ; und umgekehrt.
Ein Vernunftsunterschied ist fiir Descartes ein echter Unterschied. Er ist zwar
fein, aber nicht nur scheinbar; es ist kein Unterschied in der Sache (kein, wie
es in der Cartesischen Terminologie heilit: «realer Unterschied »), aber den-
noch ein Unterschied. Sonst hiitte er in seiner Lehre von den verschiedenen
Unterschieden nicht ohne Wimpernzucken dasselbe Substantiv verwandt. Es
mag zwar verlocken, die Bedeutungsnuancen zwischen « Unterschied » und
«Unterscheidung» auszubeuten und «distinctio realis» zu iibersetzen als
Unterschied in der Sache und «distinctio rationis » als Unterscheidung der
Vernunft. Aber Descartes verwendet beide Male «distinctio». Die unter-
schiedlichen Nuancen von «differentia» und «distinctio » standen ihm zur
Verfiigung; auf sie kam es ihm also offenbar nicht an. Also wohl auch nicht
auf den Unterschied — oder sollte man sagen: die Unterscheidung ? — zwi-
schen einer Unterscheidung und einem Unterschied.
John Cottingham iibersetzt « distictio rationis » iibrigens als « conceptual di-
stinction » (siehe The Philosophical Writings of Descartes, Vol. 1, Cambridge
1985, S. 213 ff.) Das ergibt einen brauchbaren Sinn. Dergleichen muf der
Leser entbehren, der sich Artur Buchenaus Ubersetzung anvertraut; in der
einzigen verfiigbaren deutschen Ubersetzung der Principia ist «distinctio ra-
tionis » iibersetzt als Beziehungsunterschied. Zwischen dem Denken und dem
Geist besteht also ein Beziehungsunterschied. Was fillt uns dazu ein ? Ei-
gentlich nur, daB der Ubersetzer sich mit Beharrlichkeit verlesen hat und eine
«relatio» iibersetzt, wo Descartes eine «ratio» geschrieben hat. Vielleicht
erbarmt sich der Meiner-Verlag und 148t diese schlampige Ubersetzung nach
beinahe 75 Jahren endlich einmal durchsehen.
William JAMES, «Does <Consciousness> Exist? », in: Essays in Radical Em-
piricism, London 1912 (Neuauflage Cambridge, Mass. 1976, S. 3).
Jedenfalls dann, wenn fiir Descartes nur Substanzen eine entitas haben. Das
ist allerdings nicht sicher. In der dritten Definition im Anhang zu den Zweiten
Erwiderungen (AT VII 161) spricht er nur von der entitas einer Substanz
[res]. Zwar sagt er nicht, daB nur Substanzen eine entitas haben, er legt es an
dieser Stelle allerdings nahe.



Christian Wolff, der im Jahre 1719 die deutsche Sprache um das
Substantiv « BewuBtsein» bereicherte'é, wollte damit anscheinend ge-
nau das einfangen, was Descartes als « conscientia» bezeichnete. Und
dann war sein substantivierter Infinitiv, den er iibrigens ganz am An-
fang noch getrennt schrieb (« das Bewust seyn»), eine Wahl, die — fiir
dieses Mal zumindest — gutes Sprachgefiihl bezeugt: denn es geht um
eine Sammelbezeichnung fiir die Vorgidnge des Denkens, nicht um die
Sache, in der sie sich abspielen.

A propos. Das Bild vom Bewultsein als einer Biihne, auf welcher
uns keine Darbietung entgehen kann — dies ist nicht Descartes’ Bild.
Descartes hat, soweit ich sehe, kein Bild vom BewuBtsein. Er ver-
gleicht das BewuBtsein nicht.

Wer die Biihnen-Metapher partout zur Veranschaulichung der
Cartesischen Philosophie des Geistes verwenden wollte, diirfte das
BewuBtsein nach dem bisher Gesagten nicht auf die Biihne beziehen,
sondern hochstens auf Aspekte der Darbietungen, die auf ihr stattfin-
den. Doch die Biihnen-Metapher paflt ohnehin nicht gut zur Cartesi-
schen Auffassung; sie ist ja nur da sinnvoll anwendbar, wo es auch
etwas gibt, das sich als Entsprechung zum Zuschauer betrachten 146t.
Doch nichts dergleichen findet sich in der Cartesischen Lehre. Wenn
man den Cartesischen Geist mit der Biihne und das Cartesische Be-
wuBtsein mit dem Geschehen auf der Biihne vergleichen wollte, dann
miilte man einrdumen, daB alle Vorstellungen vor leeren Réngen ge-
geben werden. Oder man miiflte sagen, daB es die Biihne ist, die dem
Schauspiel zuschaut. Aber das heiflt eben nur: Die Biihnen-Metapher
palt nicht.

Besonders aufschluBBreich an der Liste « mens, animus, intellectus,
ratio, res cogitans» ist fiir unseren Zusammenhang die Gleichsetzung
von Geist und Intellekt. Hierin liegt etwas Verriterisches, weil in der
Liste etwas anderes fehlt: und zwar der Wille. Wenn es um den Geist
geht, dann ist der Intellekt bei Descartes gewohnlich nur ein Kollege
des Willens. Die beiden sind eine stereotypische Einheit, wie das
Klare und das Deutliche, wie Dick und Doof: zwei unterscheidbare
Sachen, die aber in den interessanten Zusammenhéngen vorzugsweise
gemeinsam genannt werden. Solch eine stereotypische Ko-Okkurrenz
ist natiirlich keine ontologische Untrennbarkeit. Dennoch stellt sich

16 Verniinftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch
allen Dingen tiberhaupt, 1, Kap. 3, § 194.

91



die Frage : Warum wird in dieser Liste von Bezeichnungen fiir die
geistige Substanz der Intellekt erwidhnt und der Wille nicht ?

Weil Descartes letztlich eine durch und durch intellektualistische
Konzeption des Geistigen hat. Am Ende ist der Intellekt fiir Descartes
der eigentliche Geist; alles andere — das Empfinden, das Wollen, das
Fiihlen, das Sich-Erinnern, das sinnliche Wahmehmen — wird zwar
keineswegs als etwas Geistiges geleugnet, ist aber, soweit es etwas
Geistiges ist, auf den Intellekt angewiesen. Was ich damit meine,
mochte ich mit einem etwas ausfiihrlicheren Zitat deutlich machen. In
den Sechsten Erwiderungen unterscheidet Descartes drei Stufen der
sinnlichen GewiBheit:"’

« Zur ersten gehort nur das, was von den dueren Gegenstinden unmit-
telbar auf ein Korperorgan einwirkt; und dabei kann es sich um nichts
weiter handeln als um eine Bewegung der Teilchen des betreffenden Or-
gans und um eine Verdnderung der Figur oder Lage, die sich aus dieser
Bewegung ergibt. Die zweite Stufe umfalit das, was sich im Geiste
unmittelbar daraus ergibt, dafl er mit einem korperlichen Organ vereint
ist, das in dieser Weise affiziert wird. Und von dieser Art sind die Per-
zeptionen des Schmerzes, der Erregung, des Durstes, des Hungers, der
Farben, des Klangs, Geschmacks, Geruchs, der Wirme, Kilte und
gleichartiger Perzeptionen, die aus der Einheit [unio] und gleichsam
Vermischung [permistio] des Geistes mit dem Korper entstehen, wie das
in der Sechsten Meditation ausgefiihrt worden ist. Die dritte Stufe
schlieBlich enthalt all die Urteile, die wir [...] auf Grund [occasione] der
Bewegungen des Korperorgans iiber auler uns befindliche Dinge zu ma-
chen gewdhnt sind.

Ein Beispiel. Wenn ich einen Stock sehe [...], dann 16sen Lichtstrahlen,
die vom Stock reflektiert werden, eine bestimmte Bewegung im Sehnerv
aus und dadurch mittelbar auch im Hirn; das habe ich in der Dioptrik
ausfiihrlich erldutert. Und in dieser Bewegung des Hirns, die uns mit den
Tieren gemeinsam ist, besteht die erste Stufe des sinnlichen Empfindens
[sentiendi gradus]. Aus ihr ergibt sich die zweite Stufe, die ausschlieB-
lich bis zur Perzeption der Farbe bzw. des vom Stock reflektierten Lichts
reicht. Sie entsteht dadurch, daBB der Geist derart innig mit dem Kéorper
verbunden ist, daB er von Bewegungen, die im Korper stattfinden, affi-
ziert wird. Und nichts anderes darf man als das Vermdgen der Sinnes-
wahrnehmung [sensus] bezeichnen, wenn man es gewissenhaft vom In-
tellekt unterscheiden mochte. Denn wiirde ich auf Grund dieser Farb-
empfindung [ex isto coloris sensu] urteilen, dal sich auBerhalb meiner
ein farbiger Stock befindet, und wiirde ich auf Grund der Ausdehnung
und Begrenzung dieser Farbe und auf Grund ihrer Lage relativ zu den
Teilen meines Hirns die Grofle, Form und Entfernung des betreffenden
Stocks erschlieBen [ratiociner : auch «errechnen»], dann wiirde man
zwar gewdohnlich auch das zur Sinneswahrnehmung rechnen (und des-

17 AT VII 436f. (meine Hervorhebungen).

92



halb bezeichne ich es hier als dritte Stufe des sinnlichen Empfindens),
aber es liegt dennoch auf der Hand, dafl es dabei einzig und allein auf
den Intellekt ankommt.»

Diese Stelle ist aufschluBreich, weil darin anklingt, da} die eigent-
liche Geistigkeit fiir Descartes erst da erreicht ist, wo der Intellekt (im
wesentlichen) allein tdtig wird : urteilt, folgert, rechnet.’® Soweit die
Sinneswahrnehmung etwas Geistiges ist, ist sie intellektuell. Sie hat
zwar auch eine rein animalische Seite (Stufe 1), sie hat auch einen
gemischten Aspekt, und zwar dort, wo bei der Sinneswahrnehmung
Geistiges und Korperliches undeutlich ineinanderflieBen (Stufe 2)',
doch der entscheidende Schritt ins Geistige ist erst dort vollzogen, wo
der Intellekt mit sich allein ist (Stufe 3).

2. BewuBtsein ist nichts von der Art eines Gefiihls oder
einer Empfindung

Gefiihle wie Schmerzen, Empfindungen wie z.B. Farbempfindun-
gen und alle weiteren sog. phdnomenalen oder qualitativen Zustinde
rechnet Descartes, wie wir gerade gesehen haben, gar nicht einfach
dem Geist zu. Fiir derlei hat er ein Dreistufenmodell. DaB Gefiihle uns
bewuflt seien, ist im Lichte seiner Lehre zunichst einmal nur eine
unklare These, deren Sinn im Rahmen dieses Modells erst einmal zu
prézisieren wire — und sicher keine « Intuition», von der alles Nach-
denken iiber das BewuBtsein auszugehen habe. Heute hingegen

18 Der Intellekt ist nur «im wesentlichen » allein: denn beim Urteilen ist nach
Descartes streng genommen auch der Wille involviert. Doch der Wille, so-
weit er zum Urteil beitrégt, erweist sich in der Cartesischen Lehre bei ge-
nauerem Betrachten als etwas, das fast schon eine Komponente des Intellekts
ist: und zwar diejenige, die schlieBlich — nach Abwégung des Abzuwigenden
— eine Entscheidung dariiber trifft, ob etwas nun geglaubt wird oder nicht.
Der Wille bleibt zwar allein schon deshalb immer auBlerhalb des Intellekts,
weil er sich, dank seiner grenzenlosen Freiheit, bei solchen Entscheidungen
jederzeit irrational verhalten konnte. Aber seiner Willkiir ist durch den Intel-
lekt eine Grenze gesetzt: Klaren&deutlichen Gedanken des Intellekts muB} der
Wille zustimmen. Und in einer noch grundlegenderen Hinsicht ist der Wille
auf den Intellekt angewiesen: der Wille hat beim Urteilen keine eigenen
Ideen ; der Intellekt muB sie ihm vorgeben. — Dall Descartes den Willen an
dieser Stelle, an der er vom Urteilen spricht, einfach iibergeht, scheint mir fiir
seine intellektualisierende Konzeption des Geistigen bezeichnend zu sein.

19 Soweit sich im Hinblick auf Stufe 2 iiberhaupt schon von Gedanken sprechen
14Bt, sind es jedenfalls noch keine «reinen Gedanken » [purae cogitationes].
Vgl. dazu den Brief an Regius vom Januar 1642, AT III 493.

93



scheint fiir fast jedermann, der in der Philosophie oder den Neurowis-
senschaften von « BewuBtsein» redet®, von vornherein ausgemacht,
daB Schmerzen und Farbempfindungen geradezu Paradigmata von
BewuBtseinszustinden sind. Dies ist ein Hinweis darauf, wie weit sich
der heute geldufige BewuBtseinsbegriff von seinem Ursprung in der
Cartesischen Philosophie entfernt hat.

Descartes unterscheidet, wenn auch nicht mit der zu wiinschenden
Deutlichkeit, zwischen einem sensus doloris und einer idea doloris.*
Besser gesagt: Er mochte solch einen Unterschied wohl machen ; das
geht allein schon aus dem letzten Absatz des Zitats im vorangegange-
nen Abschnitts hervor, in dem er unterstellt, daB der sensus sich
« gewissenhaft vom Intellekt unterscheiden» 148t, wenn man solch
eine Unterscheidung nur machen will. Jede Schmerz-Idee (gemeint ist
hier: Idee eines datierbaren Schmerzes) ist etwas Geistiges und mithin
etwas BewuBtes. Doch was da bewuBt ist, ist kein «raw feel», kein
sog. Quale oder dergleichen. Eine Schmerz-Idee a la Descartes ist
eine Information vom Schlage « Mein Knie ist verletzt» oder «Ich
sollte schleunigst etwas fiir mein Knie tun». Diese Information selbst
tut nicht weh: Ist sie blof} im Intellekt, so zeigt sie dem Geist eine
Verletzung (in der Weise, in der ihm die Idee eines Hasen einen Ha-

20 Zwei eher willkiirlich gewihlte Beispiele der jiingsten Vergangenheit seien
genannt: John SEARLE (The Rediscovery of the Mind, Cambridge 1992) und
Francis CRICK (The Astonishing Hypothesis, New York 1994). Was sie zu
guten Informanten iiber den heutigen BewuBtseinsbegriff macht, ist ihr dezi-
diertes Desinteresse an allem Begriffsgeschichtlichen; beide wollen einfach
iiber das BewuBtsein (im heutigen Sinn des Worts) sprechen. An dieser Ein-
stellung habe ich nichts auszusetzen.

21 Vgl. dazu insbesondere die Sechste Meditation (und speziell AT VII 74 - 90).
Man achte nur einmal darauf, wann Descartes zu «sensus » und «sentire»
greift, wann zu «perceptio» und «percipere ». AnschlieBend lese man in den
Sechsten Erwiderungen (AT VII 436f.) iiber die drei Stufen der sinnlichen
GewiBheit nach. Schmerzempfindungen [sensus doloris] werden erlebt, ge-
fiihlt oder erfahren ; soweit sie geistige Akte sind, sind sie aber noch unrein.
Sie werden bestenfalls « komprehendiert» (vgl. AT VII 80), aber nicht vom
Intellekt erfat. Die Schmerzidee hingegen ist, trotz ihres Mangels an Klar-
heit&Deutlichkeit, eine Idee des Intellekts. — All dies lieBe sich recht einfach
in die Cartesische Lehre einfiigen, wenn es dort Platz gébe fiir angeborene
Ideen, die sich grundsitzlich nicht zur Klarheit&Deutlichkeit bringen lassen.
Dann konnte die idea doloris solch eine angeborene Idee im Intellekt sein,
und der sensus doloris wire entsprechend eine sinnlich erworbene Aktivie-
rung dieser Idee. Insgeheim neige ich dieser Lesart zu, doch ist sie nicht ohne
Schwierigkeiten, und jedenfalls kenne ich keine Textstelle, die das wirklich
hergibt.

94



sen zeigt); ist der Wille téitig geworden, dann ist aus ihr der Wunsch
geworden, das Knie zu kiihlen oder gewisse andere hilfreiche Dinge
zu tun. Wie gesagt, die Schmerz-Idee schmerzt nicht. Eine Schmerz-
Empfindung [sensus] — wenn man sie «gewissenhaft vom Intellekt
unterscheiden» wollte — wire hingegen fiir Descartes wohl so etwas
wie eine Zwischenstation im Hirn, durch die eine derartige Informa-
tion zustandegebracht wird. Sie wire ein Vorgang im Hirn, der den
Geist informiert ; sie iiberfiihrt eine Befindlichkeit des K&rpers in eine
Information bzw. Willenstétigkeit. In ihr hitten wir am ehesten das,
was (laut Descartes??) eigentlich wehtut. Einerseits sitzt es im Hirn
und ist somit etwas Korperliches ; andererseits macht es eine Meldung
an den Intellekt und hat mithin einen Zug zum Geistigen. Die Cartesi-
sche Schmerz-Empfindung sitzt an der Korper/Geist-Grenze, und
Descartes scheint sich nicht so recht schliissig zu sein, welcher Seite
sie eigentlich zuzurechnen ist. Vielleicht war ihm die Frage, ob der
Schmerz letztlich etwas Geistiges oder doch etwas Korperliches ist,
am Ende gar nicht so wichtig. Dal} er, wie John Cottingham erwigt,
kein Dualist, sondern ein Trialist war, ist im Hinblick auf seine Meta-
physik gewifl unhaltbar.?® Descartes erkannte nur zwei Grundtypen
endlicher Substanzen an: materielle und geistige. Menschen sind fiir
ihn ein metaphysischer Mischtyp, aber keine dritte Sorte von Substan-
zen.

3. Tiere haben Empfindungen, sind sich ihrer aber nicht bewult

Dennoch ist an Cottinghams Trialismus-These etwas Richtiges.
Denn unter den korperlichen Gegenstinden, die geistlos sind, gibt es
welche, die Descartes zufolge Sinnesempfindungen haben. In dieser
Hinsicht gibt es also eine Dreiteilung : geistige Substanzen — geistlose
empfindungsfédhige Substanzen — geistlose empfindungslose Substan-
zen. Tiere gehoren in die zweite Rubrik dieser Dreiteilung. Thnen ge-
steht Descartes zwar keinen Geist, aber dennoch Empfindungen zu —
Empfindungen, «insofern sie von einem korperlichen Organ abhén-

22 Schoner wire: «leise Descartes». Doch leider fehlt dem Deutschen diese
Wendung, um auf etwas zu verweisen, das bei einem Autor nur implizit vor-
handen ist.

23 Siehe John COTTINGHAM, « Cartesian Trialism», in: Mind 84 (1985), 218-
230.

95



gen».* Er 146t also auch fiihlende materielle Dinge gelten; Dinge, die
zwar nicht denken, die aber nicht einfach nur Maschinen sind. Wenn
Tiere Gefiihle haben, aber keinen Geist — was fehlt ihnen ? Descartes
hat anscheinend keine bessere Auskunft als: Sie denken nicht; ihnen
fehlen die (rein geistigen) Ideen, die unweigerlich bewuBt sind. Tiere
haben Empfindungen, aber keine Ideen; es klingelt bei ihnen sozusa-
gen an der Tiir, aber niemand ist zuhause. (Wire jemand — und zwar
miifite es ein Intellekt sein — zuhause, wire dies Klingeln eine Infor-
mation ; so ist es nur ein Klingeln.) Solch ein Vergleich ist immer ein
biBchen gefihrlich. Deswegen will ich hier ausdriicklich dazusagen,
wie ich ihn verstanden haben mochte : Der Schmerz-Empfindung ent-
spricht das Klingelgerdusch, soweit es nichts weiter ist als physischer
Schall; der Schmerz-Idee entspricht die Neigung eines Hausbewoh-
ners, aus vernommenem Klingeln passende Schliisse zu ziehen.

Besser als dieser Vergleich hilft uns meines Erachtens die An-
nahme weiter, dafl Descartes im Hinblick auf Sinnesempfindungen ei-
nem dualistischen Funktionalismus zuneigte®, den er im Falle der
Tiere zu einem materialistischen zu verkiirzen bereit war. Ich stelle
mir seine Position so vor: Der Schmerz eines Hasen ist derjenige
Hirnzustand des Hasen, der typischerweise durch dhnliche Ursachen
hervorgerufen wird wie menschlicher Schmerz (dufere und innere
Verletzungen z.B.) und typischerweise dhnliche Wirkungen hat
(Klagelaute, Vermeidung der Schmerzquelle usw.). Tierschmerz wiire
demnach durch eine funktionale Rolle charakterisiert, die grob gesagt
dadurch zu gewinnen ist, dal man von der funktionalen Rolle des
Menschenschmerzes ausgeht und in ihr die Verbindung ins Geistige
und aus dem Geistigen entfemnt.

Was hat der Menschenschmerz dann, was der Tierschmerz nicht
hat ? Nach Descartes wohl hauptsichlich dies : er informiert den Intel-
lekt in undeutlicher Form iiber die Beschiidigung eines Korperteils ;
aus dieser Information zieht der Intellekt seine Schliisse und veranlaft
(zusammen mit dem Willen) das seines Erachtens Angemessene. Der
Intellekt ist das Begriffsverm&gen des Geistes, in dem nicht erlebt und
empfunden, sondern begriffen wird (hier wird gefolgert, analysiert,
abstrahiert und dergleichen mehr). Die intellektive Komponente des

24 Siehe seinen Brief an Henry More vom 5. Februar 1649 (AT V 540); auch in
der Zweiten Meditation schreibt Descartes den Tieren Sinneswahrnehmung
zu (AT VII 32).

25 Vgl. dazu auch meine Arbeit « Cartesische Ideen », in: Archiv fiir Begriffsge-
schichte 36 (1993), 43-94, insb. S. 83.

96



Schmerzes ist fiir Descartes des Schmerzes geistige Seite. Heutzutage
wird zu diesem Thema gerne eine Spezial-Entitdt namens « Das Wie-
es-ist-Schmerzen-zu-Haben» (kiirzer und sprachlich weniger anstos-
sig: « das Schmerz-Quale») herbeigeredet. Dergleichen findet sich bei
Descartes nicht. Der Gedanke, es sei gerade das Besondere am
Schmerz (oder einer sonstigen Sinnesempfindung), daB8 dabei Be-
wuBltsein ohne Begriffe vorliege — dieser Gedanke liegt ihm vollig
fern. Unmittelbares BewuBtsein ist kein begriffsloses Wissen, denn
sonst wire es einfach nur eine contradictio in adiecto. Unmittelbares
BewubBtsein ist fiir Descartes weder begriffslos noch ist es, streng
genommen, ein Wissen. Mehr dazu weiter unten, in den Abschnitten
9-11.

Wenn Descartes den Tieren zugesteht, da sie Empfindungen
ohne eine geistige Seite haben, dann liegt darin kein Selbstwider-
spruch. Er sagt damit nichts Absurdes vom Schlage «Sie haben
Schmerzen, aber weil sie keinen Geist haben, tut ihnen dabei nichts
weh». Vielmehr stellt er die Hypothese auf, daB Tiere keinen Intellekt
besitzen und ihre Schmerzen erleiden, ohne dies gedanklich themati-
sieren zu konnen. (Und dies ist fiir ihn iibrigens eindeutig eine empiri-
sche Hypothese, nicht etwa eine Hypothese iiber begriffliche Zusam-
menhénge, die er nicht hinreichend durchschaut.?) Threm Schmerz
fehlt nichts, um Schmerz zu sein; ihre rein korperliche Natur gestattet
ihnen allerdings keinen Zugang zur geistigen, sprich: intellektiven,
sprich: einer begrifflichen Seite.

Sollen wir Mitleid mit geschundenen Tieren haben? Ein braver
Cartesianer konnte — ja miite vielleicht — so antworten:
« Geschundene Tiere verdienen sogar mehr Mitleid als geschundene
Menschen; denn der Mensch hat immerhin einen Geist, der ihm
vielerlei ermoglicht. Der Mensch kann denken; er kann sich also mit
Gedanken trosten und auf Wege sinnen, seine Schmerzen loszuwer-
den. Ein Tier kann gegen den Schmerz nur das Wenige tun, das ihm
sein begriffsloser Instinkt eingibt.»

MuB unser braver Cartesianer dann aber nicht, zumindest unter
gewissen Umsténden, auch mit Uhren (lies neuerdings : PCs) Mitleid
haben? Denn sind sie nicht in allem, worauf es ankommt, mit Tieren
gleichgestellt? Auch Uhren haben keinen Geist, und auch sie kdnnen

26 Dies geht aus seinem Brief an More vom Februar 1649 eindeutig hervor;
siche AT V 276/2717.

97



«ernsthaft beschidigt» werden. Was konnte ein verletztes Tier haben,
das eine beschédigte Uhr nicht hat?

Diese Frage hat sich Descartes offenbar nicht gestellt. Sie ist in
seinen Augen aber auch einfach zu dumm. Denn Tieren fehlt nur das
Geistige (also das Intellektive, und das heiBt letztlich : das Begriffli-
che) am Schmerz. DaB fiir Descartes das Intellektive, das Begriffliche
entscheidend ist, zeigt sich auch daran, wie vollig selbstverstidndlich
es ihm ist, Sprachfdhigkeit als klarstes Kennzeichen des Geistes anzu-
nehmen.? Von den drei Stufen des menschlichen Schmerzes fehlt den
Tieren nur die letzte. Und auch dies Fehlen bleibt fiir Descartes, wie
gesagt, eine empirische Hypothese; er glaubt zwar nicht daran, da
Tiere eine intellektive Seele haben wie wir, er hilt es aber offenbar
auch nicht fiir widersinnig.

Uhren oder Computern hingegen fehlt alles zum Schmerz. Sie ha-
ben keine Schmerzorgane (erste Stufe), und sie haben kein Schmerz-
zentrum (zweite Stufe). Der springende Punkt ist (dritte Stufe): Selbst
wenn sie einen Geist hitten, hitten sie keinen Schmerz. Denn
Schmerz ist eine Sinnesempfindung: Sie kann ohne Organe (und
Ubermittlungszentrum) nicht zustandekommen.

Wenn Descartes in der Sechsten Meditation rhetorisch fragt, was
innerlicher sein konne als der Schmerz [quid dolore intimius esse po-
test?], dann spricht er nicht metaphorisch.?® Er meint nicht den Geist,
der bildlich gesprochen ganz tief drinnen im Ké&rper wire. Er spielt
nicht auf das Geistige am Schmerz an. Er meint den korperlichen
Schmerz, der in Wirklichkeit tief drinnen im Hirn stattfindet: und
nicht drauflen an den Stellen (Fuf3, Knie usw.), auf die wir ihn mit un-
serer spezifischen Mischung von Instinkt und Intellekt beziehen. Auch
die Schmerzen der Tiere wiirde Descartes gewil} in deren Hirn ansie-
deln. Wenn er Schmerzen etwas sehr Innerliches nennt und Tieren den
Geist abspricht, dann bestreitet er Tieren nicht die Schmerzfihigkeit.

27 Siehe dazu John COTTINGHAM, « <A Brute to the Brutes>: Descartes’ Treat-
ment of Animals », in: Philosophy 53 (1978), 551-559, und Dominik PERLER,
«Descartes iiber Fremdpsychisches », in: Archiv fiir Geschichte der Philoso-
phie 77 (1995), insb. 44-54.

28 Siehe AT VII 77. — Wenn Kant im Paralogismenkapitel der Kritik der reinen
Vernunft (A378) sagt «[...] man kann doch auBer sich nicht empfinden, son-
dern nur in sich selbst [...] », dann ist schon weniger klar, was er mit «in sich
selbst» meint. Denkt er an die rdumliche Beziehung, die zwischen einer Per-
son und ihrem Korperinneren besteht, oder meint er, sanft metaphorisierend,
die unrdumliche Beziehung zwischen einer Person und ihrem immateriellen
Geist?

98



Er grenzt etwas anderes aus: all die Dinge in der Welt, die kein cha-
rakteristisches Benehmen, keine geeigneten Organe und kein erkenn-
bares Zentrum des Schmerzes haben. Wie zum Beispiel Steine, Uhren
und PCs. Nicht ausgegrenzt bleiben Menschen und Tiere.

4. BewuBtsein ist nicht dasselbe wie Reflexion, Introspektion
und dergleichen

Reflektierendes Denken ist bei Descartes hoherstufiges Denken:
Der Denker hat Gedanken, die wiederum von einem Gedanken han-
deln, den er hat. (Gedanken iiber die Gedanken eines anderen Geistes
sind hier also ausgeschlossen.) Betrachten wir ein Beispiel. Der Den-
ker habe zunéchst einen gewohnlichen Gedanken, der von Dingen in
der Welt handelt, wie etwa:

(1) Harvey ist doof.

Weil dieser Gedanke nicht von Gedanken handelt, ist er — auf der
Stufenleiter der Reflexion — ganz unten angesiedelt: ein Gedanke er-
ster Stufe. Mit

(2) Ich denke, da3 Harvey doof ist

denkt er an einen Gedanken erster Stufe?, hat also einen Gedanken
zweiter Stufe. Mit

(3) Ich denke, daB ich denke, da Harvey doof ist

wire die dritte Stufe dieser unendlichen Reihe erreicht.

Descartes ist der Auffassung, daB echte Geistigkeit bereits mit
Gedanken erster Stufe vorliegt. Pierre Bourdin hatte gegen Descartes’
Konzeption eingewandt, echte Geistigkeit, echtes BewuBtsein liege
erst da vor, wo das Denken in einem reflexiven Akt [actu reflexo] ge-
schehe, durch den der Denker auch wisse und bedenke, da3 er denkt.*
Descartes weist dies mit aller Entschiedenheit zuriick und bringt dabei

29 Wollten wir genauer sein, miilten wir sagen: Er denkt an sich selbst als je-
manden, der einen Gedanken erster Stufe hat. — Auf diese Nuance kommt es
hier jedoch nicht an. Entscheidend ist, daB er mit (2) einen Gedanken hat, der
insofern von (1) handelt, als (2) nur dann wabhr ist, wenn er (1) denkt. — Des-
cartes spricht iiber gewohnliche bzw. hoherstufige Gedanken als «direkte »
bzw. «reflexive» Gedanken; dieser Unterschied spielt auch in seiner wenig
einnehmenden Theorie der Erinnerung eine wichtige Rolle (sieche insbeson-
dere den Brief fiir Arnauld vom 29. Juli 1648, AT V 221/222).

30 Siehe dazu die Sechsten Einwdnde (AT VII 533f.).

99



folgenden Einwand gegen Bourdin®: « Wenn Denken auf der ersten
Stufe noch nicht geistig wiire, Denken auf der zweiten hingegen
schon, dann kénnte ein geistloses materielles Ding etwas vom Schlage
(1) denken, aber nichts vom Schlage (2). Nun ist der Unterschied zwi-
schen (1) und (2) nicht groBer als der zwischen (2) und (3). Und des-
halb hétten wir nicht den geringsten Grund, einem Ding, das (1) den-
ken kann, die Féhigkeit abzusprechen, auch (2) zu denken.* Mithin
fiihrt uns die Annahme, ein geistloses Ding kénne immerhin Gedan-
ken erster Stufe haben, auch dazu, ihm echte Geistigkeit a la Bourdin
zuzuschreiben.»

Reflexion ist nicht wesentlich fiir den Unterschied zwischen Ma-
terie und Geist. Geist, echte und vollstindige Geistigkeit, ist mit Ge-
danken erster Stufe — auch bei Abwesenheit solcher zweiter Stufe —
bereits gegeben. Da dem Geist aber, wie Descartes meint, alles, was in
ithm ist, bewuBt ist, sind ihm seine Gedanken erster Stufe auch ohne
solche zweiter Stufe bewulft.

5. BewuBtsein der simplen und der reflektierenden Art.

Versuchen wir eine erste positive Charakterisierung des BewuBt-
seins a la Descartes zu geben. Zunichst einmal : Was ist dem Geist ei-
gentlich bewullt ? Nun, unmittelbar bewuflt sind ihm nur seine Ideen
bzw. Denkakte (der Einfachheit halber spreche ich jetzt nur von
Ideen).® Mittelbar bewuB3t ist ihm letztlich alles, woran er mit seinen
Ideen denkt. Der interessante Begriff des BewubBtseins ist natiirlich
der des unmittelbaren BewuBtseins, und nur davon wird die Rede

31 Sechste Erwiderungen (AT VII 559f.).

32 Es ist eine reizvolle Frage, wie Descartes diesen Folgerungsschritt begriindet
hitte, denn jedenfalls ist es ja — zumindest prima facie — nicht begrifflich
ausgeschlossen, daB es eine Kreatur geben konnte, die zwar (1) denken kann,
aber dennoch die Fihigkeit nicht besitzt, (2) zu denken. Folgende Begriin-
dung wire denkbar: Konzentrieren wir uns zunéchst auf den Unterschied
zwischen den Gedanken (2) und (3); dieser Unterschied ist so trivial, daB es
in der Tat schwierig ist, sich kohdrent auszumalen, wie jemandem, der (2)
denkt, die Fdhigkeit abgehen konnte, (3) zu denken; der Unterschied zwi-
schen (1) und (2) ist logisch identisch mit dem zwischen (2) und (3); also ist
auch er so trivial, da es schwierig ist anzunehmen, daB jemandem, der (1)
denkt, die Fihigkeit abgehen konnte, (2) zu denken.

33 Auf den feinen Unterschied zwischen Idee und Gedanke kommt es hier nicht
an. Zum Verhiltnis der beiden vgl. meine Arbeit « Cartesische Ideen», S. 89f.

100



sein. Was heiBt es also, dal der Denker sich seiner Ideen (unmittelbar)
bewuBt ist ? Was heiBt es mehr als blof : daBl er sie hat?

Dal} der Denker eine Idee hat, kann fiir Descartes zweierlei heis-
sen. In der iiblichen Lesart heiit es, dal der Denker zum betreffenden
Zeitpunkt einen Gedanken hat, in dem diese Idee enthalten ist. In der
selteneren, dispositionalen Lesart heif3it es einfach nur, da der Denker
zum betreffenden Zeitpunkt die Fihigkeit besitzt, einen solchen Ge-
danken zu haben.* Das Ideen-Haben als Disposition lasse ich hier
zunichst beiseite. Betrachten wir nun also den gewd&hnlichen Fall:
Der Denker hat jetzt einen Gedanken (i), in dem die Idee i enthalten
ist; kurz: er perzipiert jetzt i.** Dafl seinem Geist i bewuBt ist, kann
dann zweierlei heiflen :

(a) er hat y(i), und er hat zugleich den weiteren Gedanken «Ich habe i»
oder «Ich habe y(i)»;

(b) er hat (i), aber auBerdem keinen weiteren Gedanken, der i enthilt;

aber er ist in diesem Moment ohne weiteres in der Lage, auch den Ge-
danken «Ich habe i» oder « Ich habe y(i)» zu denken.

Nennen wir ersteres reflektierendes und letzteres simples BewuBt-
sein (oder Denken).’ Reflektierendes Denken hilt Descartes fiir mog-

34 Vgl z.B. Notae in Programma, AT VIII 366. Schon in seiner friiheren Replik

auf die Einwidnde des Hyperaspistes (dieser Name ist das unbescheidene
Pseudonym eines Kommentators der Meditationen, dem es nicht gelang, sein
Manuskript rechtzeitig einzusenden — einer all jener ungezihlten Beinahe-
Champions in der Philosophie, die gewi} gesiegt hitten, wenn die im Stadion
nur auf sie gewartet hitten), spricht Descartes von einer «impliziten» Idee
und setzt sie gleich mit der Fihigkeit [aptitudo], diese Idee «explizit» zu
perzipieren (AT III 430).
Das sollte man sich allerdings vor Augen fiihren: eine (mit dem Zusatz
«implizit» versehene) Sache wird hier gleichgesetzt mit der Fihigkeit, sie
(«explizit») auszufithren. Dabei wird so getan, als handele es sich um ein
und dieselbe Sache — einmal in ihrer impliziten, und dann in ihrer expliziten
Erscheinungsform. Das ist ein drolliges Denkschema, das sich bis auf den
heutigen Tag selbst bei hervorragenden Wissenschaftlern durchhilt. (Z.B. bei
Chomsky.) So als wiren wir jetzt schon in gewisser Weise, («implizit»), tot;
weil wir ja jetzt schon die Fahigkeit besitzen, bei Gelegenheit (« explizit») zu
sterben.

35 Der Gedanke (i) kann natiirlich auch einfach darin bestehen, daB der Intel-
lekt i (und nichts weiter sonst) perzipiert.

36 Tobias Rosefeldt hat mich darauf aufmerksam gemacht, daB Descartes in sei-
nem letzten Brief an Arnauld die Zhnlich klingende, aber inhaltlich andere
Unterscheidung zwischen «direktem» und «reflektierendem» Denken
macht. Ich habe nicht verstanden, worauf Descartes damit eigentlich hin-

101



lich, wie er Burman gegeniiber ausdriicklich sagt. Der hatte eine
Schwierigkeit darin vermutet, da der Geist mehrere Gedanken
zugleich haben konne.?’

Simples BewuBtsein ist grundlegend. Denn wenn alles BewuBt-
sein reflektierendes wire, konnte sich der Denker nicht aller Ideen,
die er momentan hat, bewuft sein. Dazu bediirfte es unendlich vieler
Gedanken ; und obgleich Descartes es fiir unproblematisch hielt, da
der Denker zum selben Zeitpunkt mehr als einen Gedanken hat, hitte
er es gewil fiir ausgeschlossen gehalten, daf er unendlich viele Ge-
danken hat.

6. BewuBtsein ist unabschliefbar («nach oben offen»)

Reflektierendes BewuB3tsein umfallt einen Gedanken zweiter
Stufe. Auch dieser ist natiirlich bewullt; wenn auf die simple Art,
dann bricht die Reihe der vom Denker in diesem Moment tatsichlich
gedachten Gedanken an diesem Punkt ab; wenn auf die reflektierende
Art, dann hat der Denker in diesem Moment auch noch einen Gedan-
ken dritter Stufe (z.B. «Ich habe den Gedanken, daB ich (i) habe»).
Auch dieser Gedanke ist bewuBt; wenn auf die simple Art,..., wenn
auf die reflektierende,... — Es gibt fiir die Reihe dieser reflektierenden
Gedanken keine obere Grenze. Insofern ist im BewuBtsein eine Un-
endlichkeit angelegt, die von einem endlichen Geist mit tatséchlich
vollzogenen Denkakten natiirlich nicht realisiert werden kann. Doch

auswill. Es hat unverkennbar zu tun mit seiner Unterscheidung zwischen kor-
perlicher und intellektueller Erinnerung. Es geht innerhalb weniger Zeilen
dann aber auch um den Unterschied zwischen Hirnspuren und Gedanken des
reinen Intellekts, und es geht auch um die Einordnung der «Eindriicke » im
Geist daraufhin, ob sie erstmalig auftreten oder nicht. Vgl. AT V 220/221.

37 AT V 149. Burman berichtet, da Descartes ihm gesagt habe, bewuBt zu sein
heiBe: denken und iiber den betreffenden Gedanken reflektieren (conscium
esse est [...] cogitare et reflectere supra suam cogitationem). Das ist zwar ein
schoner Hinweis darauf, daBB Descartes das reflektierende BewuBtsein aner-
kennt. Aber leider klingt es auch wie eine Absage an das, was ich eben als
simples BewuBtsein bezeichnet habe. — Doch es klingt nur so. Die in Ab-
schnitt 4 betrachtete Argumentation Descartes’ gegen Bourdin (AT VII 559f.)
und seine in Abschnitt 1 erwihnte Gleichsetzung von Denken und BewuBt-
sein (AT VII 176) ergeben ganz eindeutig, dafl simples BewuBtsein etwas ist,
auf das sich Descartes explizit festgelegt hat. An der gerade zitierten Stelle
redet er (in einem Gesprich bei Tisch) offenbar nur iiber das reflektierende
BewuBtsein, dessen Moglichkeit Burman mit seiner Frage in Zweifel gezo-
gen hatte.

102



liegt hierin kein Paradox, ja nicht einmal eine Schwierigkeit. Das
Denken ist schon auf der untersten, prireflexiven Stufe vollstindig
bewuft. Dem simplen BewuBtsein fehlt nichts. Was diesen Punkt an-
geht, finden wir eingangs der Sechsten Erwiderungen sehr deutliche
Worte.* Reflexion ist keine vollstindigere oder anderweitig voll-
kommenere Variante des BewuBtseins, sondern einfach eine explizi-
tere.

7. Simples BewuBtsein ist Denken. Und wer denkt, dem
entgeht das nicht

Eine Idee ist dem Geist also im einfachen Falle bewuBt, ohne da3
er daran denkt, da er sie hat. Doch wiederum stellt sich die Frage :
Was heillt « sich einer Idee bewuBt sein» mehr als : die Idee (im nicht-
dispositionalen Sinne) haben? Was ist BewuBtsein anderes als die
Perzeption eines Gedankens mit dieser Idee ? Nun, es ist nichts an-
deres ; BewuBtsein von Ideen ist simples Gedanken-Perzipieren. Den-
noch markiert der Begriff des BewufBtseins einen besonderen Aspekt
der Perzeption: eine Art Aufmerksamkeit®, die sich dadurch charakte-
risieren 148t, daB der Geist jederzeit in der Lage wire, vom Gedanken,
den er gerade perzipiert, zu dem «Ich perzipiere...»- Gedanken der
nichsthoheren Stufe iiberzugehen. Dieser Gedanke hoherer Stufe ver-
steht sich fiir ihn von selbst — so sehr, da er in seinem Denken
beinahe schon mitklingt.®

DaB Descartes, wenn er von BewuBtsein spricht, diesen Aufmerk-
samkeitsaspekt im Sinne hat, wird durch einen Brief vom Oktober
1637 belegt, in dem er visuelle Wahmehmung von Tieren gegen das
menschliche Sehen abgrenzt. Er gesteht Tieren zu, daB sie sehen, aber

38 Es geht an dieser Textstelle um die Gewilheit, da man denkt bzw. existiert.
Descartes weist darauf hin, daB reflektierendes Wissen [scientia reflexa] dazu
nicht erforderlich sei und erst recht nicht Wissen vom reflektierenden Wissen
[scientia scientiae reflexae]. Es reiche vollig aus, daB man iiber «jene innere
Kenntnis [cognitio] » verfiigt, «die dem reflexiven Wissen immer vorausgeht
und allen Menschen iiber das Denken und die Existenz angeboren ist» (AT
VII 422).

39 Hier von Aufmerksamkeit zu sprechen, kann sich auf solche Stellen im Car-
tesischen Text berufen, wo er selbst statt von BewuBtsein von Aufmerksam-
keit spricht. Siehe z.B. die Definition der klaren Perzeption in den Principia
Philosophiae 1, § 45.

40 Nein, an dieser Stelle keine FuBnote zu Kant.

103



bei ihnen sei das Sehen in einer wichtigen Hinsicht anders als bei uns
Menschen : Sie sehen nicht so, wie wir sehen, wenn wir uns dessen
bewullt sind, daf3 wir sehen, sondern nur so, wie wir sehen, wenn wir
in Gedanken woanders [mente alio avocata] sind.** Beim echten Den-
ken sind wir eben nicht « mit den Gedanken woanders». Eine innere
Aktivitit, die wir (wie manchmal z.B. stilles Rezitieren) vollziehen,
obwohl wir mit unsern Gedanken woanders sind, ist kein Fall von
Denken ; das Denken findet dann dort statt, wo wir mit unsern Gedan-
ken sind. Stellen wir solch einen Fall vor: Ich sage mir gerade inner-
lich den Jabberwocky auf, denke aber wihrenddessen an Harvey. Da
konnte es geschehen, daBl jemand mich fragt: « Was machst du ge-
rade 7». Ich konnte nun selbst davon iiberrascht sein, daB ich ja immer
noch das Gedicht rezitiere. In dieser Weise konnte es mir aber nie
entgehen, meint Descartes, dafl ich gerade den Gedanken denke, den
ich denke.

Gedanklicher Aufstieg (und auch die Fihigkeit dazu) ist fiir Des-
cartes immer trivial. Es geht ja nur um einen billigen Schritt — wie den
von dem Denken des Gedankens « Es regnet» zum Denken des Ge-
dankens «Ich denke, daf} es regnet». Wer wirklich einen Gedanken
hat, der hat ipso facto das Zeug dazu: in diesem Moment auch zu
denken, daf} er diesen Gedanken hat. Dies Zeug zu haben, das macht
das BewuBtsein aus. (Denn wie wire es, wenn jemand dichte «Es
regnet», aber das Zeug nicht hitte zu denken, daB3 er dies denkt? Er
wire fiir Descartes wohl wie ein Tier, das im Regen steht oder davon
triumt.) Doch wie trivial auch immer der Aufstieg zu hoheren Stufen
des Denkens Descartes erschienen sein mag — darin, oder zumindest
in der Befahigung zu solcherlei Aufstieg, besteht fiir ihn, so mutmaBe
ich, letztlich BewuBtsein. Dies Zeug zu haben, darin liegt fiir ihn
«das» BewuBtsein. Das Zeug zu etwas zu haben, ist eine Disposition.
BewulBtsein a la Descartes ist allerdings eine ganz besondere Disposi-
tion: Sie ist bestdndig aktiviert. Sie ist keine von den fluktuierenden

41 AT 1413/414. Bernard WILLIAMS (Descartes — The Project of Pure Enquiry,
Harmondsworth 1978, S. 226 und 286) bezieht sich auf diese Stelle, wenn er
Descartes vorwirft, er verwechsele bewuBte Seherlebnisse mit reflexivem
BewuBtsein davon, dal man sieht. Dieser Vorwurf ist im Lichte dessen, was
wir in Abschnitt 4 gesehen haben, nicht haltbar. Vermutlich liest Williams in
eine Formulierung — und zwar «sentimus nos videre» (wir fithlen, daB wir
sehen) —, die Descartes an dieser Stelle des Briefs verwendet, die Forderung
hinein, bei solch einem Fiihlen miisse ein Gedanke htherer Stufe iiber das ei-
gene Sehen involviert sein. Doch das ist, insbesondere im Lichte von AT VII
559f., eine Uberinterpretation ; vgl. dazu Abschnitt 4 oben.

104



Just another-Eigenschaften des Denkens. Das BewuBtsein kommt
nicht und geht nicht. Es ist im Denken immer da. Gébe es einen Fall
von Denken ohne BewuBltsein, dann miifite es dem Denker, wenn er
einen Gedanken hat, entgehen kénnen, daB er ihn hat. Genau das 146t
Descartes fiirs echte Denken nicht zu.

BewuBltsein dient Descartes, so vermute ich, als ein Begriff, mit
dem sich akzentuieren 14Bt, was reines Denken (im Gegensatz zu den
Korper/Geist-Mischzustinden wie Erinnerungen und Empfindungen)
ist. Im Denken geschieht nur eines: der Geist perzipiert seine Ideen.
Das Perzipieren ist, logisch gesehen, eine denkbar innige Beziehung :
Nichts konnte zwischen den Geist und seine Idee treten, das ihre Per-
zeption verhindert. Beim reinen Denken a la Descartes ist die Bezie-
hung zwischen dem Denker und dem, was er denkt, logisch inniger als
die zwischen einem, der sieht, und dem, was er sieht. Denn zwischen
den, der sieht, und das, was er sieht, konnte ja immer etwas treten, das
(a) die Sicht versperrt oder (b) falsche Eindriicke dariiber erweckt,
was gesehen wird. Echtes Denken, so verstehe ich Descartes, ist fiir
derartige Fehler nicht anfillig. Und gerade dadurch ist Denken — der
Denkvorgang — Bewulltsein : Zwischen den Geist und seinen momen-
tanen Denkvorgang kann nichts treten, was (a) die Sicht versperrt,
oder (b) falsche Eindriicke dariiber erweckt, was gedacht wird. Den-
ken, wie Descartes es sich denkt, ist in diesem Sinne logisch transpa-
rent : Es 148t keinen Spielraum fiir einen Unterschied zwischen

Der Geist denkt an ...
und
Der Geist vermeint, an ... zu denken.

Wenn der Geist etwas denkt, dann entgeht ihm das nicht (weder
daf} er, noch was er denkt); und wenn er vermeint, dies-und-das zu
denken, dann denkt er es auch.

Beim sinnlichen Wahrnehmen hingegen gibt es, wegen der Mog-
lichkeiten (a) und (b), keine conscientia: keine mitgelieferte Wahr-
heitsgarantie in beiden Richtungen. Es gibt Spielraum fiir den Unter-
schied zwischen

Harvey sieht ...
und

Harvey vermeint, ... zu sehen.

105



Es konnte geschehen, dal Harvey mich sieht, aber glaubt, jemand
andern zu sehen, und auch, daf3 er vermeint, mich zu sehen, obwohl es
ein anderer ist, den er sieht.

Beim echten Denken sind, fiir Descartes, die beiden Mdéglichkei-
ten der versperrten Sicht und des falschen Eindrucks im Hinblick dar-
auf, was gedacht wird, per definitionem ausgeschaltet. Der Begriff des
BewuBtseins (des « Zugleich-mit-Wissens») hat bei Descartes nichts
weiter zum Inhalt. Nicht mehr als diesen Wink auf das, was in seinen
Augen echtes Denken — oder: was Denken wirklich — ist.

Man fragt sich dann allerdings: Wie konnte er annehmen, der
Geist denke unentwegt — und zwar in diesem anspruchsvollen « Kann
dem Denker nicht entgehen»-Sinn? Denn es ist uns doch einfach nicht
unbedingt zu jedem einzelnen Zeitpunkt unserer Existenz so, als
ddchten wir gerade. (Zum Beispiel dann nicht — nach allem, was wir
wissen — wenn wir traumlos schlafen oder ohnmichtig sind.) Und wer
wiirde sich schon darauf einlassen, da3 er nicht mehr da ist, sobald es
ihm einmal auch nur entgehen mochte, daB er denkt? — In genau die-
sem Punkt wird Locke dann Descartes bald widersprechen.*

Descartes’ Thesen

(a) Zum Denken gehort, dal es dem Denker nicht entgeht, daB und
was er denkt.

(b) Denken ist das Wesen (das definierende Merkmal) des Geistes.

bergen, zusammengenommen, reichlich Anlall zu Widerspruch. Locke
z.B. akzeptiert (a) und gibt (b) preis; Leibniz tut, terminologische
Finessen beiseite, das Umgekehrte. Wer auBler Descartes hat je
zugleich (a) und (b) behauptet? Vielleicht ist sein Begriff von Geist
eben wirklich ein ganz besonderer — und zwar ganz unabhingig von
allen Lehren iiber die immaterielle Substanz.

8. BewuBtsein der aktuellen und der potentiellen Art

Im Geiste sind nicht nur Gedanken und Ideen, sondern auch Fi-
higkeiten. Auch ihrer miissen wir uns bewuflt sein, wenn dem Geist,
wie Descartes behauptet, alles bewult ist, was in ihm ist.#* Unserer

42 John LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, 1689, Buch II,
Kap. I, § 10-19 (zitiert nach der von Peter H. Nidditch besorgten Ausgabe:
Oxford 1975).

43 Siehe AT VII 246 (und das, was ich eingangs der Arbeit dazu gesagt habe).

106



geistigen Fahigkeiten sind wir uns nicht in der Weise bewuft, in der
wir uns der Gedanken bewuf3t sind, die wir gerade perzipieren. Das
BewuBtsein, das wir von unseren momentanen Gedanken haben,
nennt Descartes « aktuell». Unserer geistigen Fahigkeiten sind wir uns
zumeist nur dann aktuell bewuf3t, wenn wir sie ausiiben; andernfalls
sind wir uns ihrer oft nur « potentiell» bewufit — und das heiBt einfach:
wir wiren uns ihrer aktuell bewuBt, wenn wir sie ausiibten.*

Diese Aktuell/potentiell-Unterscheidung hat nichts zu tun mit der
obigen Unterscheidung zwischen reflektierendem und simplem Be-
wuBtsein. Letztere betrifft ausschlieBlich Denkakte, erstere hingegen
thematisiert gerade den Unterschied zwischen Denkvorgidngen und
geistigen Fihigkeiten (insbesondere solchen, die momentan nicht aus-
geiibt werden). Um den Unterschied zwischen beiden Unterscheidun-
gen einzusehen, mufl man sich nur vor Augen fiihren, dal das aktuelle
BewuBtsein um den Besitz einer geistigen Fiahigkeit sowohl simpel als
auch reflektierend ausfallen kann. Der Denker kann sich seiner Fihig-
keit, Erinnerungen zu haben, einfach dadurch bewufit werden, daB3 er
sich an etwas erinnert; statt dessen kann er aber auch eine Erinnerung
mit dem reflektierenden Gedanken begleiten, daf} er sich erinnert.

Wie steht es aber um den besonderen Fall, in dem der Denker sich
die geistige Fihigkeit F — mit einem Gedanken der Art «Ich habe F» —
zuschreibt, wobei diese Selbstzuschreibung allerdings nicht von ei-
nem Akt der Ausiibung dieser Fihigkeit begleitet wird ? Ist dies be-
reits ein Fall, in dem der Geist des Denkers sich Fs bewuf}t ist? — Bei
genauerem Bedenken ist das eine schwierige Frage. Eine Antwort
traue ich mir heute nicht zu.

Ich mag es mir nicht verkneifen, auf eine Schwierigkeit mit —
oder: im Umkreis — dieser Frage hinzuweisen. Sei unser F eine akzi-
dentelle geistige Féhigkeit, die der Denker zwar hat, de facto aber
niemals ausiibt (bisher jedenfalls noch nicht ausgeiibt hat). Sein Ge-
danke, «Ich habe F», war demnach durch keine Ausiibung von F
verursacht. Wenn dieser Gedanke dennoch BewuBtsein von F konsti-
tuiert, dann muB er, wie wir weiter unten sehen werden, gewif sein.
Wenn er gewil} ist, muB} er entweder klar&deutlich (also undenkbar
falsch) sein oder er mul3 durch F selbst verursacht worden sein. Nun
ist F aber akzidentells; mithin ist der Gedanke «Ich habe F» nicht

44 Vgl. Vierte Erwiderungen, AT VII 246f.
45 Zur Veranschaulichung denke man an eine geistige Fahigkeit wie die, zwei
so-und-sovielstellige Ziffern ohne Stift und Papier zuverldssig miteinander zu

107



klar&deutlich: weder in diesem Gedanken noch in seiner Negation
steckt fiir den Denker eine offenkundige Widersinnigkeit. Bleibt also
nur: Wenn F dem Denker dank des Umstands bewuBt ist, da er F hat
und «Ich habe F» denkt, dann muf} jene Féhigkeit diesen Gedanken
verursacht haben. Doch F wurde nie ausgeiibt.

Die Frage stellt sich dann: Kann, laut Descartes, eine unausgeiibte
geistige Fihigkeit dennoch — sozusagen in der stillen Wirksamkeit
ihrer schieren Priasenz — Gedanken hervorgerufen haben, also kausal
aktiv gewesen sein? Wenn ja, so wiirde den Ritseln der geistigen
Kausalitédt ein weiteres hinzugefiigt.** Wenn nein, dann ist schwer zu
sehen, wie einem Geist alles, was in thm ist, bewult sein sollte. Aber
es ist eben zundchst einmal nicht mehr als dies: schwer zu sehen. Der
grofBe Erwiderer Descartes tut sich mit dem Sehen gewohnlich nicht
schwer, wenn er seine Lehre vor dem Vorwurf eines Widerspruchs zu
schiitzen hat.

Halten wir zwischendurch fest: Descartes hat, was akzidentelle
geistige Fihigkeiten und seine These von der BewulBtheit alles Geisti-
gen angeht, wenigstens ein Problem mit seiner Konzeption von Be-
wuBtsein.

9. BewuBtsein ist kein eigentliches Wissen

Conscientia 1st keine scientia sensu stricto. Zum eigentlichen
Wissen gehort die Aktivitdt des Geistes, der — von der Klarheit und
Deutlichkeit einer gegebenen Idee iiberwiltigt — gar nicht anders kann
als ihr zustimmen. Fiir den geistigen WissensprozeB bietet Descartes
grob gesagt folgendes Modell an: der Intellekt perzipiert eine Idee
(und ist, indem er dies tut, passiv)”; der Wille trifft anschliefend

multiplizieren. Die Stellenzahl muf natiirlich fiir den betreffenden Denker
geeignet gewihlt werden: fiir mich selbst beispielsweise wiire einstellig zu
niedrig und hundertstellig zu hoch gegriffen. Siebzehnstellig konnte passen.
Es konnte sein, daB ich die geistige Fahigkeit habe, zwei siebzehnstellige Zif-
fern zuverldssig im Kopf zu multiplizieren. Ich habe das nie versucht, werde
es nie versuchen, halte es aber auch nicht fiir v6llig ausgeschlossen, daB der-
lei Kalenderidiotie in mir angelegt ist.

46 Den tiefsten und genauesten Einblick in die Rétsel, Wunder und Abgriinde
Cartesischer Kausalvorstellungen im Hinblick auf den Geist liefert immer
noch der einschlidgige Klassiker von Rainer SPECHT (Commercium mentis et
corporis — Uber Kausalvorstellungen im Cartesianismus, Stuttgart 1966).

47 Hinter dieser sog. Passivitdt steckt, so weit ich (dank einem Gesprich mit
H.P. Schiitt zu diesem Punkt) sehe, nichts weiter als das schlichte Faktum,

108



seine Entscheidung; wenn diese Entscheidung durch die kognitive
Unwiderstehlichkeit der Idee unausweichlich ist, dann (und nur dann)
handelt es sich um einen Fall von eigentlichem Wissen.

Wenn der Geist sich einer Idee oder sonstigen Eigenschaft seiner
selbst bewuBt ist, dann heifft dies aber nur, dafl er die weitere Idee
vom Besitz jener ersteren hat (bzw. ohne weiteres haben konnte). Ein
Urteil ist dabei nicht im Spiel ; dazu kommt es erst gar nicht. Es han-
delt sich vielmehr um einen intellektiven Automatismus, in dem der
Wille keine Rolle spielt.

So weit ich sehe, achtet Descartes (im Gegensatz zu seinen Uber-
setzern) darauf, den Unterschied zwischen BewuBtsein und eigentli-
chem Wissen terminologisch nicht verschwimmen zu lassen. Da8 er
denkt, ist nichts, was der Denker sich als Wissen zuschreibt; es ist et-
was, dessen er sich bewuft ist. Im Cogito-Argument gelangt er von
etwas, dessen er sich bewu3t ist, zu etwas, das er (mit Gottes Beistand
auch iiber den Moment hinaus*) weif3. Er argumentiert ja nicht etwa
so: «Ich denke, also bin ich mir bewuft, daB ich denke». Vielmehr ist
ihm der Zusammenhang zwischen Denken und BewuBtsein des Den-
kens unmittelbarer, schluBlos, gestiftet. Er argumentiert aber auch
nicht so: «Ich denke, also weifl ich, daB ich denke». Die erste
(Wissens-)GewiBheit ist nicht «Ich denke» oder « Ich bin mir bewuft,
daB ich denke»*, sondern «Ich existiere». Und das ist ja eine der er-
kenntnistheoretischen Pointen dieser Argumentation. Im Cogito-Ar-
gument wird aus einer, wie man vielleicht sagen kdnnte*°, BewuBt-
seinsgewiBBheit auf eine Wissensgewilheit geschlossen.

daB der Intellekt fiir Descartes nicht die Instanz ist, die vor eine Entscheidung
beziiglich Zustimmung oder Ablehnung gestellt ist. Der Intellekt betrachtet,
zerlegt, abstrahiert Ideen und ist auf alle méglichen anderen Arten und Wei-
sen «aktiv » in seinem Umgang mit ithnen; was er nicht tut, das ist ein Urteil
tiber sie fillen. — Fiir Descartes kommt es bei dieser Passiv/aktiv-Unterschei-
dung nur auf den Unterschied zwischen Betrachtung und Entscheidung an;
daraus, dal an dem Vorgang des Betrachtens selbst Momente von Aktivitit
anzutreffen sind, entstehen fiir ihn mithin keine inhaltlichen Schwierigkeiten.

48 Zu diesem Klammerzusatz vgl. meine Arbeit « Die Bezweifelbarkeit der ei-
genen Existenz » in: Descartes nachgedacht, hg. von A. KEMMERLING und
H.P. SCHUTT, Frankfurt a.M. 1996, S. 85-127 (insb. 125 ff.).

49 Und erst recht nicht: «Ich weil}, da3 ich denke ». Ndhme man es mit Descar-
tes’ Terminologie, wie ich sie hier rekonstruiere, ganz bitter ernst, miite man
den Satz «Ich weiB}, daB ich denke» als falsch oder sogar sinnwidrig be-
zeichnen. (Noch eine begrifflich tiefe Beriihrung Descartes’ mit seinem an-
geblichen Antipoden Wittgenstein.)

50 Wenn es einem gelinge, davon abzusehen, wie schrecklich das klingt.

109



10. BewuBtsein ist ein intellektives Analogon zum Wissen

BewuBtsein ist kein Wissen im eigentlichen Sinn, aber es hat Ge-
meinsamkeiten mit ihm, insbesondere natiirlich den GewiBheitscha-
rakter. Was dem Geist bewul3t ist, vermag er nicht zu bezweifeln.
Doch dal} der Geist nicht bezweifeln kann, was ithm bewuBt ist, hat
einen andern Grund als den, daB3 ihm das, was er weil, unbezweifel-
bar ist. Der Unterschied liegt, unvorsichtig gesprochen, in Folgen-
dem: Wessen der Geist sich bewubBt ist, das ist von vorneherein jedem
Zweifel entzogen, es befindet sich in einem zweifelsunzuginglichen
Bereich — sozusagen im harten Kern des Intellekts. Was hingegen im
eigentlichen Sinne gewulit wird, liegt in einem andern kognitiven Be-
reich. Und zwar ist dies jener sonderbare Bereich, in dem Zweifel
zwar erst einmal prinzipiell moglich erscheint, bei genauerem Be-
trachten (und der daraus resultierenden Klarheit&Deutlichkeit) aber
nicht durchhaltbar ist.

11. BewubBtsein 148t keinen Zweifel zu

« Wir sind uns unserer Freiheit aufs innigste bewuBt [intime con-
scii sumus]», sagt Descartes zu Burman.® Er meint, denke ich: Wir
konnen ihr Vorhandensein gar nicht in Zweifel ziehen. Denn die Idee,
daf ich frei bin, ist unweigerlich in mir, weil ich tatséchlich frei bin.
Die geistige Eigenschaft des Freiseins bewirkt im Intellekt ihre eigene
Idee.

Und das wire nur ein Beispiel fiir den allgemeinsten Mechanis-
mus des Bewufitseins : Jede beliebige geistige Eigenschaft E ruft un-
weigerlich im Intellekt die Idee « Ich habe E» hervor — wobei «ich»
sich auf den Intellekt beziehen und «haben» unproblematisch pridi-
kativ sein soll.

Vielleicht stellt Descartes es sich einfach so vor: Da bin ich, diese
geistige Substanz, und da sind all diese Eigenschaften fliichtigerer
oder bleibenderer Art, die dieser Substanz zukommen. Wenn der
Geist zu einem beliebigen Zeitpunkt die Eigenschaft E hat, so gibt es
im Intellekt dann auch die Idee «Ich habe E». Dieser Automatismus
ist rein intra-intellektiv, und mithin immun gegen die Macht des Wil-
lens. Angenommen, mein Wille wollte sich dariiber hinwegsetzen und
entschiede gegenteilig: «Urteil: Ich habe E nicht». Dieses Urteil

51 ATV 159.

110



miiBte ohne geistige Wirkung bleiben ; denn wenn es an den Intellekt
iibermittelt wird, kann der nichts damit anfangen, weil er ja die ur-
spriingliche Idee, « Ich habe E», einfach nicht aufgeben kann, solange
mein Geist tatsidchlich E hat.

Leicht abgewandelt 148t sich die Unbezweifelbarkeit, die aus dem
BewuBtsein kommt, in Kiirze (bzw. Verkiirzung) so beschreiben :

(a) die Idee «Ich habe E» ist von selbst und unbeseitigbar im Intellekt,
solange E eine Eigenschaft des Geistes ist;

(b) was «Ich habe E & ich habe E nicht» besagt, ist offenkundig wider-
spriichlich und kann vom Intellekt nicht begriffen werden;

(c) der Wille kann sich — trotz seiner groBen Freiheit — iiber die Grenzen
des Intellekts nicht hinwegsetzen und ein Urteil fillen, das angesichts
der Gegebenheiten im Intellekt — d.h. (a) — zu einem Widerspruch fiihrte.

Kurz gesagt: keine Macht der Welt bekommt die Idee, daf ich E
habe, aus meinem Intellekt, solange mein Geist die Eigenschaft E hat.
Und keine Macht der Welt bekommt wihrend dessen die Idee, daB3 ich
E nicht habe, in den Intellekt hinein. Dies ist das Muster der Gewil3-
heit, die vom BewuBtsein kommt; Klarheit&Deutlichkeit spielt darin
keine Rolle.” Die Unbezweifelbarkeit, die aus dem Wissen im eigent-
lichen Sinn des Wortes kommt, beruht auf einem ganz andern kogni-
tiven Mechanismus.*

52 Descartes’ Wort dafiir ist «intelligere»; vgl z.B. die Stelle in der Fiinften
Meditation (AT VII 68), wo er davon spricht, daB er eine Mehrzahl von Got-
tern nicht begreifen kann. Und das begriindet er gegeniiber Burman (AT V
161) mit Hinweis darauf, da3 in der Annahme mehrerer Gétter, die alle Voll-
kommenheiten haben, ein Widerspruch liege. Mithin war Descartes der Auf-
fassung, daB Ideen, die einen Widerspruch enthalten, vom Intellekt nicht be-
griffen werden konnen.

53 Jedenfalls nicht an der Oberfliche; und wenn Klarheit&Deutlichkeit unter-
griindig doch eine Rolle spielt (wie ich meine), so ist es doch eine andere als
beim eigentlichen Wissen, wo der Wille von der Klarheit&Deutlichkeit
iberwiltigt wird. Irgendwelcher Auswirkungen des Intellekts auf den Willen
bedarf es im Falle des GewiBseins, das fiir BewuBtsein charakteristisch ist,
eben nicht. Zur Veranschaulichung ein Vergleich: der Intellekt als vom Wil-
len (zum Zweifel) belagerte Festung. Ideen, mit denen ein erfolgreicher Aus-
fall aus der Festung unternommen werden kann, sind Wissen ; solche, die von
keinem Einfall in die Festung betroffen werden kénnen, machen das aus, des-
sen der Geist sich bewuft ist.

54 Dieser andere kognitive Mechanismus ist der des Wissens «im metaphysi-
schen Sinn ». Dazu siehe wiederum die in Anmerkung 46 erwihnte Arbeit.

111



12. Warum wohl das BewuBtsein Descartes nicht
sonderlich interessierte

Fassen wir vereinfachend zusammen. BewuBtsein ist im wesentli-
chen so etwas Ahnliches wie Wissen. Es mag fiir formal interessant
gehalten werden, insofern es rein intellektiv und unabschlieBbar ist.
Inhaltlich hingegen ist es eher langweilig und trivial: Es zieht seine
Spiralen nur innerhalb des Geistes, es reicht nicht bis in die Welt der
wirklich interessanten Dinge hinein (Magnetismus, Vakuum, Nerven-
system, Bewegung, Blutkreislauf, visuelle Wahrnehmung und der-
gleichen); und auch seine UnabschlieBbarkeit ist inhaltlich &de. Sie
besteht ja in nichts weiter als in der unweigerlichen Wahrheit eines
vorangesetzten «Ich denke ...» vor jedwedes Gedachte — wie weit
auch immer solcher Schwachsinn getrieben werden mag. In dieser
UnabschlieBbarkeit liegt ja nichts Tiefes; das geistige Durchlaufen
der Schritte, wie weit man es auch triebe, wére nur ein zunehmend
besinnungsloseres Weitertreiben des Immergleichen. Daraus erwichst
schwerlich etwas, das den menschlichen Geist oder sein Nachdenken
tiber sich selbst befruchten konnte.

Etwas besonders Tiefes war das BewuBtsein fiir Descartes wohl
nicht. Viel Worte verlor er jedenfalls nicht dariiber. Diese Kargheit
sollte man ihm nicht als Versuch des Besonderstiefseins auslegen.
Gewil} nicht als Hinweis auf eine ungeschriebene Lehre iiber etwas
Unaussprechliches. Dergleichen wire ihm widerwirtig gewesen. Und
gerade in diesem Ekel war er modem. Er war kein Rauner, der ein
Geheimnis (oder gar das Geheimnis) beschworen wiirde. Klar-
heit&Deutlichkeit war ihm ernst. Diesen Terminus hat er in seinen
Schriften zwar selbst schon bis zur Séttigung abgenutzt, wie das Logo
einer philosophischen Marketingkampagne. Es steckt aber mehr da-
hinter. Klar zu denken und deutlich zu sprechen war ihm eine selbst-
verstindliche Ehrensache — auch wenn sie ihm nicht in allem vollends
gliicken wollte.

Descartes mag den neuzeitlichen Begriff des BewuBtseins be-
griindet haben. Aber er war ziemlich genau das Gegenteil eines Be-
wuBtseinphilosophen. Er wuflte Besseres, als iiber das BewuBtsein zu
philosophieren.

Die maBlose Verwendung des BewuBtseinsbegriffs setzt bald dar-
auf ein. John Locke war vielleicht der erste bedeutende Philosoph, der
hier kein Halten mehr kannte. Er schwelgt im Reden von

112



«consciousness» —und weil doch nichts philosophisch Erhellendes
iiber das Bewufltsein zu sagen. Ein Bewulltseinsphilosoph par ex-
cellence. Viele werden sich im Laufe der darauffolgenden Jahrhun-
derte hinsetzen und desgleichen tun.

Locke sagt zum Beispiel, das Denken bestehe darin, sich dessen
bewuflt zu sein, daff man denkt. (Eine der vielen absurden Konse-
quenzen daraus wire, dal es simples BewuBtsein gar nicht geben
konnte.) Schlimmer noch, er redet iliber das BewufBtsein wie iiber et-
was, das seine eigenen Identititskriterien hat. Ja, er will sogar irgend-
einen Unterschied machen zwischen der « immateriellen Substanz»®
einer Person und ihrem Bewuftsein. (Im Lichte der Cartesischen
Lehre gesehen: er mifdeutet einen Vernunftsunterschied als einen re-
alen Unterschied.) Und schlieBlich gebiihrt ihm wohl auch der Ruhm :
der erste zu sein, der « consciousness» in den Plural verbracht hat’” —
als sei dem mit einem exzessiv verwendeten Singular nicht schon
reichlich genug getan.

Erst nach Descartes setzt die Verselbstindigung des BewuBtseins
ein. Die Tradition des gedankenarmen Tiradisierens zum Stichwort
BewuBtsein wird friithestens mit Lockes Essay begriindet. In dieser
Schrift — etwa ein halbes Jahrhundert nach den Meditationen — ist das
BewuBltsein dann schon unversehens zu etwas ganz anderem geraten
als bei Descartes : Bei Locke ist es eine besondere Sache (oder abson-
derliche Quasisache), die von der einen Einheit-aus-Korper-und-gei-
stiger-Substanz zu einer andern Einheit derselben Art hiipfen konnte.
Manche Science-fiction-Romane, Hollywoodproduktionen, MTV-
Clips und auch einige heutige Philosophen verfolgen diese drollige
Hiipf-Idee weiter.®* Manchmal ist das unterhaltsam, und es gibt offen-
bar Menschen, auf die es intellektuell anregend wirkt. Dem Philoso-
phen sollte es erst einmal nicht mehr bieten als einen vertrauten Anlafl
zum Achselzucken: noch ein unzureichend beschriebenes Gedanken-
experiment.

55 A.a.O, BuchlIl, Kap. 1, §19, S. 115

56 A.a.O., BuchII, Kap. 27, § 9 ff. Zu Lockes Idee eines Ichs, das sich von sei-
nem BewuBtsein trennen l4Bt, siehe auch Sydney Shoemaker, Self-Know-
ledge and Self-Identity, Ithaca 1963, S. 45 ff.

57 A.a.O,, BuchIl, Kap. 27, §23, S. 344.

58 Einen Eindruck vom diesbeziiglichen state of the art gibt Derek PARFIT, Re-
asons and Persons, Oxford 1984.

113



Im Lichte der Cartesischen Philosophie ist all dergleichen — ist al-
lein schon die schiere Idee eines hiipfenden BewuBtseins — nur eine
unbegreifliche intellektuelle Roheit.

Nichts weiter.*

59 Peter Lanz (Bielefeld), Dominik Perler (Gottingen), H.P. Schiitt (Karlsruhe)
und Rainer Specht (Mannheim) danke ich fiir hilfreiche Kommentare zu frii-
heren Fassungen dieser Arbeit.

114



	Descartes über das Bewusstsein

