
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Descartes über das Bewusstsein

Autor: Kemmerling, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia philosophica 55/96

ANDREAS KEMMERLING

Descartes über das Bewußtsein

Für Carli und Monsieur Grat

Bewußtsein ist für Descartes kein Thema. Insofern ist es völlig
passend, daß der Index général der Standardausgabe zwischen
« Conoide parabolique » und « Conservation et création» keinen Eintrag

enthält.1 Descartes ist über das Bewußtsein eher wortkarg, auch

wenn manche seiner Übersetzer es offenbar darauf abgesehen haben,
uns das Gegenteil glauben zu machen. Es finden sich in den Cartesi-
schen Schriften zwar Definientia und Hypothesen, in denen der
Begriff des Bewußtseins verwendet wird, es fehlt aber - so weit ich sehe

- jedwede Erläuterung oder gar Definition. Das ist bemerkenswert.
Denn die meisten wichtigen Begriffe seiner Philosophie des Geistes
hat Descartes an irgendeiner Stelle erläutert (wie dürr auch immer
diese Explikationen im einzelnen ausgefallen sein mögen) : Geist,
Denken, Idee, Wille, Intellekt, Perzeption, SinnesWahrnehmung,
Vorstellung, Erinnerung und so weiter. Zum Begriff des Bewußtseins
gibt es jedoch nichts dergleichen - nichts explizit Explikatives.

Statt dessen finden wir bei Descartes einige ungemein stark
klingende Behauptungen, in denen der Bewußtseinsbegriff, unerläutert,
verwendet wird. Alles, was im Geiste ist, sei diesem unweigerlich
bewußt - das klingt doch schon sehr stark. Er sagt dies in Antwort auf
Arnauld.2 Der hatte ihn (unter Hinweis auf eine Stelle in der Dritten
Meditationen, an der Descartes sich noch gar nicht so weit aus dem
Fenster gelehnt hatte) höflich daran zu erinnern versucht, daß bereits
jene mildere These nicht sonderlich plausibel klingt.3

Es lohnt sich, diesen Streitpunkt zwischen Descartes und seinem
Lieblingskritiker schon eingangs ein klein wenig sorgfältiger zu be-

1 Die Schriften Descartes' werden im folgenden nach der Ausgabe von Charles
Adam und Paul Tannery (Oeuvres de Descartes, Paris 1897-1910) zitiert; mit
der Angabe « AT XII 804» verweise ich auf S. 804 des zwölften Bands dieser
Ausgabe; dort findet sich das Fehlen eines Eintrags für «conscientia» und
« conscience ».

2 In den Vierten Erwiderungen (AT VII 246).
3 Vgl. die Dritte Meditation (AT VII 49) und Vierten Einwände (AT VII 214).

85



trachten. Descartes hatte in der Dritten Meditation - sei's auch nur
allem Anschein nach4 - implizit die These vertreten, daß eine geistige
Fähigkeit dem betreffenden Geist zweifellos bewußt ist, solange er
über sie verfügt. Gegen genau diese These wendet Amauld ein5, daß

ein Kind im Mutterleib zwar die Fähigkeit zum Denken habe, sich
dieser Fähigkeit aber nicht bewußt sei.

In diesem Streitpunkt geht es, bei Lichte besehen, um Fähigkeiten.
Descartes hatte sich, anscheinend, in der Dritten Meditation auf eine
These über die unfehlbare Bewußtheit bezüglich geistiger Fähigkeiten
festgelegt. Genau dagegen wollte Amauld dann ein Beispiel präsentieren.

In seiner Erwiderung auf Amauld ignoriert Descartes nun aber
das Thema der Fähigkeiten und spricht höchst allgemein von allem
Beliebigen, das « im Geiste» ist.

Hierin liegt ein bemerkenswerter « struktureller» Zug der Cartesi-
schen Lehre vom Bewußtsein. Descartes erläutert diesen Begriff
nicht ; er verficht aber sehr weitreichende Thesen, in denen er zentral
ist. Wird ihm ein konkreter Einwand gegen eine seiner Bewußtseinsthesen

gemacht, argumentiert er gar nicht dagegen. Vielmehr verkündet

er einfach eine noch stärkere These («Nichts kann im Geiste sein,
dessen er sich nicht bewußt ist»), mit dem hinzugefügten Bemerken,
dies erscheine ihm selbstevident [per se notum].6 Doch das ist noch

4 Descartes hätte sich gegen die nachfolgende Interpretation der Textstelle in
der Dritten Meditation (AT VII49) leicht dadurch wehren können, daß er die
Allgemeinheit der ihm damit zugeschriebenen These bestreitet und die
Besonderheit jener (wahrlich absonderlichen) speziellen geistigen Fähigkeit
hervorhebt, um die es ihm in der Dritten Meditation geht. Verblüffenderweise

tut er nichts dergleichen. Er wehrt sich nicht im mindesten gegen die
verallgemeinernde Interpretation Arnaulds, sondern begegnet ihr mit einer
noch allgemeiner gehaltenen Gegenthese.

5 AT VII 214
6 AT VII 246. Diese Auseinandersetzung mit Amauld wirft, bei genauerem

Betrachten, auch ein interessantes Licht auf Descartes' fintenreichen Umgang
mit seinen Kritikern. Denn obwohl es an der Oberfläche des Wortlauts so
klingt, als weise er Arnaulds Kritikpunkt mit ganzer Entschiedenheit und
vollem Umfang zurück, gibt er im nächsten Absatz genau das zu, was inhaltlich

der Kern des Einwandes war. Geistige Fähigkeiten sind dem Geist, auch

wenn er sie hat, nicht immer « aktuell » bewußt. Genau das hatte Amauld
eingewandt : « Der Geist des Kindes im Mutterbauch hat Denkfähigkeit, aber er
ist sich ihrer nicht bewußt» (AT VII214). Descartes räumt dies in der Sache
ein ; geistige Fähigkeiten, so drückt er sich nun aus, seien oft nur «potentiell»
bewußt. Jedoch gibt er seinem Gegner nicht recht ; er versucht, das Ganze so
darzustellen, als ergebe sich hier - bei der vollständigen Zurückweisung der

86



nicht alles ; selbst diese These ist ihm offenbar noch zu schwach. Am
31. Dezember 1640 antwortet er Mersenne, der ihm einige stilistische
Verbesserungen für die Druckfassung der Meditationen vorgeschlagen

hatte ; und in diesem Zusammenhang läßt er einfließen, er hätte
diese stärkere These in den Meditationen bewiesen.7 Bewiesen!

In modischem Jargon gesprochen : Descartes hatte « starke
Intuitionen» zum Thema Bewußtsein. Er hatte aber keine ausgeführte
Lehre darüber. Sein sparsam benutztes « conscientia» taucht hie und
da wie selbstverständlich auf.8 Was bedeutet es Nicht ganz das, was
heutzutage darunter verstanden wird.

Cartesisches Bewußtsein hat, wie mir scheint, letztlich nicht allzu
viel mit dem zu tun, was heutzutage unter dieser Rubrik vorzugsweise
diskutiert wird. Insbesondere hat es, wie wir gleich sehen werden, mit
dem gerade nichts zu tun, was von vielen Zeitgenossen in der
Philosophie und den Neurowissenschaften für den zentralen Aspekt des
Bewußtseins gehalten wird : das sog. phänomenale Bewußtsein, jenes
charakteristische Gefühl, mit dem manche Geisteszustände (insbesondere

Empfindungen) einherkommen. Auch wer heute dem Körper/

Kritik Arnaulds - eine gute Gelegenheit, um ganz beiläufig eine kleinere
Unterscheidung einzuführen.
Stephen GAUKROGER hat in seinem schönen Buch Descartes - An Intellectual

Biography (Oxford 1995, S. 354) kürzlich bemerkt: «Es ist einfach so,
daß Descartes Kritik nicht mochte». Der gerade betrachtete Austausch
zwischen Arnauld und Descartes spricht jedenfalls nicht gegen die Richtigkeit
dieser Beobachtung.

7 AT III 273. Die stärkere These folge daraus, daß Körper und Geist verschie¬
den sind und das Wesen des Geistes im Denken besteht. - Interessant daran
ist für unsern Zusammenhang auf jeden Fall, daß Descartes hier implizit
Bewußtsein und Denken gleichsetzt. Ohne eine derartige Gleichsetzung ließe
sich der von Descartes an dieser Briefstelle behauptete Folgerungszusammenhang

kaum herstellen ; und selbst mit ihr scheint das nicht ganz leicht.
(Zu dieser Gleichsetzung siehe auch Abschnitt 1 unten.)

8 Das französische «conscience» wird noch viel sparsamer verwendet; wohl
hauptsächlich deshalb, weil die übliche Bedeutung des Worts (nämlich:
Gewissen) beim Leser falsche Assoziationen hätte hervorrufen können. Für die
Übersetzer der Meditationes und der Principia ins Französische ergaben sich
daraus beträchüiche Schwierigkeiten, die sie versuchten, mithilfe umständlicher

Konstruktionen zu lösen. Diese Schwierigkeiten waren allerdings kleine
Fische im Vergleich zu denen, vor denen Pierre Coste stand, als er John
LOCKES Essay Concerning Human Understanding ins Französische
übersetzte. Siehe dazu Catherine Glyn DAVIES, Conscience as consciousness:
the idea ofself-awareness in French philosophical writing from Descartes to
Diderot, Oxford 1990, insbesondere Kap. 1 und 2.

87



Geist-Dualismus zuneigt, verweist mit Vorliebe auf das phänomenale
Bewußtsein : darauf, wie von vorneherein abwegig es sei, Empfindungen

in ein rein materialistisches Weltbild integrieren zu wollen. Den
Erfinder des neuzeitlichen Dualismus hätten derartige Argumentationen

wohl nicht sonderlich beeindruckt; für Descartes gehört der
« phänomenale» Aspekt des Empfindens eher der körperlichen Welt
an. Mehr dazu im Folgenden (insbesondere in Abschnitt 2).

Ein ganz anderer Grund für mich, ein paar Bemerkungen über den
Cartesischen Begriff des Bewußtseins zu verlieren, ist der :

Verblüffenderweise wird Descartes von seinen Übersetzern im Hinblick auf
das Wort «bewußt» und seine Substantiviemng leichtfertig, irreführend

und willkürlich übersetzt. Das gilt für die ursprüngliche Übersetzung

von Artur Buchenau9, die leider immer noch das einzige Buch
ist, in dem die Meditationen samt den Einwänden und Erwiderungen
auf deutsch zu haben sind. Das gilt auch für die Neubearbeitung von
Lüder Gäbe (1959) und das Ergebnis der Durchsicht von Hans Günter
Zekl (1977). Noch immer findet sich «Bewußtsein» an zahllosen Stellen,

wo bei Descartes anderes zu lesen ist als « conscientia» ; besonders

gerne wird auch « mens» von diesen Übersetzern als
«Bewußtsein» übersetzt.10 Doch das ist einfach falsch, wie wir gleich
sehen werden. Die Fahrlässigkeit der Übersetzer in diesem Punkt ist
übrigens keine deutsche Eigenheit ; auch die neueste englische
Übersetzung11 ist gelegentlich wahllos mit ihrer Verwendung von Wörtern
wie « consciousness» und «awareness». Vielleicht liegen diesen
übersetzerischen Fehlleistungen inhaltliche Mißverständnisse zugrunde.
Und vielleicht tragen die nachfolgenden Bemerkungen dazu bei,
einige davon aufzulösen.

9 Band 27 der philosophischen Bibliothek des Verlags Felix Meiner in Ham¬
burg; erstmals erschienen 1915.

10 In dieser Hinsicht besser ist die in einer wohlfeilen zweisprachigen Ausgabe
des Reclam-Verlags enthaltene Übersetzung von Gerhardt Schmidt (Reclam
Universal-Bibliothek, Band 228, Stuttgart 1986). Doch auch er stilisiert
Descartes zum Bewußtseinphilosophen, indem er nicht müde wird, das häufige
« cogitatio » mit « Bewußtsein » zu übersetzen. Er tut das erstaunlicherweise
auch an solchen Stellen, wo er in hilfreichen Fußnoten Parallelstellen der
französischen Übersetzung heranzieht und dort «pensée» als «Gedanke»
übersetzt. Das drollige Resultat im deutschen Text ist dann, daß Descartes in
der lateinischen Fassung vom Bewußtsein spricht, in der französischen
hingegen von einem Gedanken. Wie schön, daß die Ausgabe zweisprachig ist.

11 The Philosophical Writings ofDescartes, drei Bände, übersetzt und hrsg. von
John Cottingham, Robert Stoothoff und Dugald Murdoch, Cambridge 1984.

88



1. Bewußtsein ist nicht dasselbe wie Geist

In der Zweiten Meditation faßt Descartes in einer kurzen Liste
zusammen, was er, als ein denkendes Etwas, genau genommen ist.
« Conscientia» taucht in dieser Liste nicht auf. Mens, animus, intellects,

ratio sind dasselbe wie die res cogitans. Das Bewußtsein glänzt
durch Abwesenheit. Offenbar ist Bewußtsein, für Descartes, nicht der
Geist.

In der Tat ist Bewußtsein für Descartes etwas kategorial anderes :

keine Substanz, in der das Denken sich abspielt, sondern eher etwas
von der Art des Denkakts selbst. Dies wird deutlich, wenn er in seinen

Erwiderungen auf die Einwände von Thomas Hobbes schreibt : « Es

gibt gewisse Akte, die wir körperliche nennen; [...] all diese Akte
fallen unter den einen gemeinsamen Begriff der Ausdehnung. Es gibt
aber auch andere Akte, die wir Denkakte [actus cogitativos] nennen
[...] und die allesamt unter den gemeinsamen Begriff des Denkens,
Wahrnehmens oder Bewußtseins fallen ; und die Substanz, in der sie
sich befinden, bezeichnen wir als denkende Sache oder Geist».12

Descartes setzt Geist, Seele, Intellekt, Verstand und denkende Sache

gleich; und er setzt ebenfalls Denken, Perzipieren und Bewußt-Sein
gleich ; aber er hält das auseinander, was da in beiden Fällen gleichgesetzt

wurde. Geist ist Substanz ; Bewußtsein ist Attribut. Geist und
Bewußtsein hängen aufs engste miteinander zusammen, logisch gesehen

besteht zwischen ihnen ein kategorialer Unterschied.13 Wenn

12 AT VII 176. - Wenn Descartes sagt, Denken, Perzipieren und Bewußtsein
bildeten einen gemeinsamen Begriff [ratio communis], dann sollte man dies
wohl am besten so verstehen, daß die Begriffe des Denkens, Perzipierens und
Bewußtseins den gleichen Umfang haben. Dadurch bliebe genügend
logischer Spielraum, um einzuräumen, daß diese drei Begriffe dennoch
unterschiedliche Aspekte des Denkens akzentuieren.

13 Auch wenn er, metaphysisch betrachtet, für Descartes in gewissen Verwen¬
dungen des Wortes «Denken» nur ein Vemunftsunterschied ist. Denn wollte
man genau sein, müßte man berücksichtigen, daß Descartes den Begriffs des
Denkens mehrdeutig verwendet; er selbst weist mehrfach darauf hin, z.B. in
den Dritten Erwiderungen (AT VII 174) und in seinem letzten Brief an Ar-
nauld (AT V 221). Zum einen kann «cogitatio» das bezeichnen, was das
Wesen (natura) der denkenden Sache ausmacht; und dann besteht zwischen
dem Denken und der denkenden Sache nur ein Vernunftsunterschied. Zum
andern kann « cogitatio» auch als Sammelbezeichnung aller Denkmodi
verwendet werden; dann besteht zwischen dem Denken und der denkenden
Sache ein modaler Unterschied. Die wichtigste Stelle dazu findet sich in den
Principia Philosophiae § 60-64 (AT VIIIA 28-31). Ich verstehe Descartes
dabei so: Es gibt Unterschiede, die logisch erheblich sind, metaphysisch aber

89



William James sagt, « Bewußtsein» sei der Name einer Nicht-Entität14,
dann könnte ein Cartesianer diese Formulierung ruhigen Bluts
akzeptieren.15

belanglos ; und die heißen Vernunftsunterschiede. Ein passendes Beispiel ist
vielleicht der Unterschied, der zwischen

(a) Harvey
und

(b) der Eigenschaft, mit Harvey identisch zu sein
besteht. Logisch gesehen gibt es hier natürlich einen Unterschied, der sich
allein daran schon zeigt, daß man die Eigenschaft von etwas aussagen kann,
Harvey hingegen nicht. Hingegen besteht, metaphysisch gesehen (so Descartes,

wie ich ihn zu lesen vorschlage), zwischen (a) und (b) kein Unterschied.
Wo immer (b) exemplifiziert ist, ist (a) ; und umgekehrt.
Ein Vernunftsunterschied ist für Descartes ein echter Unterschied. Er ist zwar
fein, aber nicht nur scheinbar; es ist kein Unterschied in der Sache (kein, wie
es in der Cartesischen Terminologie heißt: « realer Unterschied »), aber
dennoch ein Unterschied. Sonst hätte er in seiner Lehre von den verschiedenen
Unterschieden nicht ohne Wimpernzucken dasselbe Substantiv verwandt. Es

mag zwar verlocken, die Bedeutungsnuancen zwischen «Unterschied» und
«Unterscheidung» auszubeuten und «distinctio realis» zu übersetzen als
Unterschied in der Sache und «distinctio rationis» als Unterscheidung der
Vernunft. Aber Descartes verwendet beide Male «distinctio». Die
unterschiedlichen Nuancen von «differentia» und «distinctio» standen ihm zur
Verfügung ; auf sie kam es ihm also offenbar nicht an. Also wohl auch nicht
auf den Unterschied - oder sollte man sagen: die Unterscheidung? -
zwischen einer Unterscheidung und einem Unterschied.
John Cottingham übersetzt « distictio rationis » übrigens als « conceptual
distinction» (siehe The Philosophical Writings ofDescartes, Vol. 1, Cambridge
1985, S. 213 ff.) Das ergibt einen brauchbaren Sinn. Dergleichen muß der
Leser entbehren, der sich Artur Buchenaus Übersetzung anvertraut ; in der
einzigen verfügbaren deutschen Übersetzung der Principia ist «distinctio
rationis » übersetzt als Beziehungsunterschied. Zwischen dem Denken und dem
Geist besteht also ein Beziehungsunterschied. Was fällt uns dazu ein
Eigentlich nur, daß der Übersetzer sich mit Beharrlichkeit verlesen hat und eine
«relatio» übersetzt, wo Descartes eine «ratio» geschrieben hat. Vielleicht
erbarmt sich der Meiner-Verlag und läßt diese schlampige Übersetzung nach
beinahe 75 Jahren endlich einmal durchsehen.

14 William JAMES, «Does <Consciousness> Exist?», in: Essays in Radical Em¬

piricism, London 1912 (Neuauflage Cambridge, Mass. 1976, S. 3).
15 Jedenfalls dann, wenn für Descartes nur Substanzen eine entitas haben. Das

ist allerdings nicht sicher. In der dritten Definition im Anhang zu den Zweiten
Erwiderungen (AT VII 161) spricht er nur von der entitas einer Substanz
[res]. Zwar sagt er nicht, daß nur Substanzen eine entitas haben, er legt es an
dieser Stelle allerdings nahe.

90



Christian Wolff, der im Jahre 1719 die deutsche Sprache um das

Substantiv « Bewußtsein» bereicherte16, wollte damit anscheinend
genau das einfangen, was Descartes als « conscientia» bezeichnete. Und
dann war sein substantivierter Infinitiv, den er übrigens ganz am
Anfang noch getrennt schrieb (« das Bewust seyn»), eine Wahl, die - für
dieses Mal zumindest - gutes Sprachgefühl bezeugt: denn es geht um
eine Sammelbezeichnung für die Vorgänge des Denkens, nicht um die
Sache, in der sie sich abspielen.

A propos. Das Bild vom Bewußtsein als einer Bühne, auf welcher
uns keine Darbietung entgehen kann - dies ist nicht Descartes' Bild.
Descartes hat, soweit ich sehe, kein Bild vom Bewußtsein. Er
vergleicht das Bewußtsein nicht.

Wer die Bühnen-Metapher partout zur Veranschaulichung der
Cartesischen Philosophie des Geistes verwenden wollte, dürfte das
Bewußtsein nach dem bisher Gesagten nicht auf die Bühne beziehen,
sondern höchstens auf Aspekte der Darbietungen, die auf ihr stattfinden.

Doch die Bühnen-Metapher paßt ohnehin nicht gut zur Cartesischen

Auffassung ; sie ist ja nur da sinnvoll anwendbar, wo es auch
etwas gibt, das sich als Entsprechung zum Zuschauer betrachten läßt.
Doch nichts dergleichen findet sich in der Cartesischen Lehre. Wenn
man den Cartesischen Geist mit der Bühne und das Cartesische
Bewußtsein mit dem Geschehen auf der Bühne vergleichen wollte, dann
müßte man einräumen, daß alle Vorstellungen vor leeren Rängen
gegeben werden. Oder man müßte sagen, daß es die Bühne ist, die dem

Schauspiel zuschaut. Aber das heißt eben nur: Die Bühnen-Metapher
paßt nicht.

Besonders aufschlußreich an der Liste « mens, animus, intellectus,
ratio, res cogitans» ist für unseren Zusammenhang die Gleichsetzung
von Geist und Intellekt. Hierin liegt etwas Verräterisches, weil in der
Liste etwas anderes fehlt : und zwar der Wille. Wenn es um den Geist
geht, dann ist der Intellekt bei Descartes gewöhnlich nur ein Kollege
des Willens. Die beiden sind eine stereotypische Einheit, wie das
Klare und das Deutliche, wie Dick und Doof : zwei unterscheidbare
Sachen, die aber in den interessanten Zusammenhängen vorzugsweise
gemeinsam genannt werden. Solch eine stereotypische Ko-Okkurrenz
ist natürlich keine ontologische Untrennbarkeit. Dennoch stellt sich

16 Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch
allen Dingen überhaupt, I, Kap. 3, § 194.

91



die Frage : Warum wird in dieser Liste von Bezeichnungen für die
geistige Substanz der Intellekt erwähnt und der Wille nicht?

Weil Descartes letztlich eine durch und durch intellektualistische
Konzeption des Geistigen hat. Am Ende ist der Intellekt für Descartes
der eigentliche Geist; alles andere - das Empfinden, das Wollen, das

Fühlen, das Sich-Erinnern, das sinnliche Wahrnehmen - wird zwar
keineswegs als etwas Geistiges geleugnet, ist aber, soweit es etwas
Geistiges ist, auf den Intellekt angewiesen. Was ich damit meine,
möchte ich mit einem etwas ausführlicheren Zitat deutlich machen. In
den Sechsten Erwiderungen unterscheidet Descartes drei Stufen der
sinnlichen Gewißheit:17

« Zur ersten gehört nur das, was von den äußeren Gegenständen unmittelbar

auf ein Körperorgan einwirkt ; und dabei kann es sich um nichts
weiter handeln als um eine Bewegung der Teilchen des betreffenden
Organs und um eine Veränderung der Figur oder Lage, die sich aus dieser
Bewegung ergibt. Die zweite Stufe umfaßt das, was sich im Geiste
unmittelbar daraus ergibt, daß er mit einem körperlichen Organ vereint
ist, das in dieser Weise affiziert wird. Und von dieser Art sind die Per-
zeptionen des Schmerzes, der Erregung, des Durstes, des Hungers, der
Farben, des Klangs, Geschmacks, Geruchs, der Wärme, Kälte und
gleichartiger Perzeptionen, die aus der Einheit [unio] und gleichsam
Vermischung [permistio] des Geistes mit dem Körper entstehen, wie das
in der Sechsten Meditation ausgeführt worden ist. Die dritte Stufe
schließlich enthält all die Urteile, die wir [...] auf Grund [occasione] der
Bewegungen des Körperorgans über außer uns befindliche Dinge zu
machen gewöhnt sind.
Ein Beispiel. Wenn ich einen Stock sehe [...], dann lösen Lichtstrahlen,
die vom Stock reflektiert werden, eine bestimmte Bewegung im Sehnerv
aus und dadurch mittelbar auch im Hirn ; das habe ich in der Dioptrik
ausführlich erläutert. Und in dieser Bewegung des Hirns, die uns mit den
Tieren gemeinsam ist, besteht die erste Stufe des sinnlichen Empfindens
[sentiendi gradus]. Aus ihr ergibt sich die zweite Stufe, die ausschließlich

bis zur Perzeption der Farbe bzw. des vom Stock reflektierten Lichts
reicht. Sie entsteht dadurch, daß der Geist derart innig mit dem Körper
verbunden ist, daß er von Bewegungen, die im Körper stattfinden,
affiziert wird. Und nichts anderes darf man als das Vermögen der
Sinneswahrnehmung [sensus] bezeichnen, wenn man es gewissenhaft vom
Intellekt unterscheiden möchte. Denn würde ich auf Grund dieser
Farbempfindung [ex isto coloris sensu] urteilen, daß sich außerhalb meiner
ein farbiger Stock befindet, und würde ich auf Grund der Ausdehnung
und Begrenzung dieser Farbe und auf Grund ihrer Lage relativ zu den
Teilen meines Hirns die Größe, Form und Entfernung des betreffenden
Stocks erschließen [ratiociner : auch «errechnen»], dann würde man
zwar gewöhnlich auch das zur Sinneswahrnehmung rechnen (und des-

17 AT VII 436f. (meine Hervorhebungen).

92



halb bezeichne ich es hier als dritte Stufe des sinnlichen Empfindens),
aber es liegt dennoch auf der Hand, daß es dabei einzig und allein auf
den Intellekt ankommt.»

Diese Stelle ist aufschlußreich, weil darin anklingt, daß die eigentliche

Geistigkeit für Descartes erst da erreicht ist, wo der Intellekt (im
wesentlichen) allein tätig wird: urteilt, folgert, rechnet.18 Soweit die
Sinneswahrnehmung etwas Geistiges ist, ist sie intellektuell. Sie hat
zwar auch eine rein animalische Seite (Stufe 1), sie hat auch einen
gemischten Aspekt, und zwar dort, wo bei der Sinneswahrnehmung
Geistiges und Körperliches undeutlich ineinanderfließen (Stufe 2)19,

doch der entscheidende Schritt ins Geistige ist erst dort vollzogen, wo
der Intellekt mit sich allein ist (Stufe 3).

2. Bewußtsein ist nichts von der Art eines Gefühls oder
einer Empfindung

Gefühle wie Schmerzen, Empfindungen wie z.B. Farbempfindungen
und alle weiteren sog. phänomenalen oder qualitativen Zustände

rechnet Descartes, wie wir gerade gesehen haben, gar nicht einfach
dem Geist zu. Für derlei hat er ein Dreistufenmodell. Daß Gefühle uns
bewußt seien, ist im Lichte seiner Lehre zunächst einmal nur eine
unklare These, deren Sinn im Rahmen dieses Modells erst einmal zu
präzisieren wäre - und sicher keine « Intuition», von der alles
Nachdenken über das Bewußtsein auszugehen habe. Heute hingegen

18 Der Intellekt ist nur «im wesentlichen» allein: denn beim Urteilen ist nach
Descartes streng genommen auch der Wille involviert. Doch der Wille,
soweit er zum Urteil beiträgt, erweist sich in der Cartesischen Lehre bei
genauerem Betrachten als etwas, das fast schon eine Komponente des Intellekts
ist: und zwar diejenige, die schließlich - nach Abwägung des Abzuwägenden

- eine Entscheidung darüber trifft, ob etwas nun geglaubt wird oder nicht.
Der Wille bleibt zwar allein schon deshalb immer außerhalb des Intellekts,
weil er sich, dank seiner grenzenlosen Freiheit, bei solchen Entscheidungen
jederzeit irrational verhalten könnte. Aber seiner Willkür ist durch den Intellekt

eine Grenze gesetzt: Klaren&deutlichen Gedanken des Intellekts muß der
Wille zustimmen. Und in einer noch grundlegenderen Hinsicht ist der Wille
auf den Intellekt angewiesen: der Wille hat beim Urteilen keine eigenen
Ideen ; der Intellekt muß sie ihm vorgeben. - Daß Descartes den Willen an
dieser Stelle, an der er vom Urteilen spricht, einfach übergeht, scheint mir für
seine intellektualisierende Konzeption des Geistigen bezeichnend zu sein.

19 Soweit sich im Hinblick auf Stufe 2 überhaupt schon von Gedanken sprechen
läßt, sind es jedenfalls noch keine «reinen Gedanken» \purae cogitationes].
Vgl. dazu den Brief an Regius vom Januar 1642, AT III 493.

93



scheint für fast jedermann, der in der Philosophie oder den Neurowis-
senschaften von « Bewußtsein» redet20, von vornherein ausgemacht,
daß Schmerzen und Farbempfindungen geradezu Paradigmata von
Bewußtseinszuständen sind. Dies ist ein Hinweis darauf, wie weit sich
der heute geläufige Bewußtseinsbegriff von seinem Ursprung in der
Cartesischen Philosophie entfernt hat.

Descartes unterscheidet, wenn auch nicht mit der zu wünschenden

Deutlichkeit, zwischen einem sensus doloris und einer idea doloris.21

Besser gesagt : Er möchte solch einen Unterschied wohl machen ; das

geht allein schon aus dem letzten Absatz des Zitats im vorangegangenen
Abschnitts hervor, in dem er unterstellt, daß der sensus sich

«gewissenhaft vom Intellekt unterscheiden» läßt, wenn man solch
eine Unterscheidung nur machen will. Jede Schmerz-Idee (gemeint ist
hier: Idee eines datierbaren Schmerzes) ist etwas Geistiges und mithin
etwas Bewußtes. Doch was da bewußt ist, ist kein «raw feel», kein
sog. Quale oder dergleichen. Eine Schmerz-Idee à la Descartes ist
eine Information vom Schlage «Mein Knie ist verletzt» oder «Ich
sollte schleunigst etwas für mein Knie tun». Diese Information selbst

tut nicht weh : Ist sie bloß im Intellekt, so zeigt sie dem Geist eine

Verletzung (in der Weise, in der ihm die Idee eines Hasen einen Ha-

20 Zwei eher willkürlich gewählte Beispiele der jüngsten Vergangenheit seien

genannt: John SEARLE (The Rediscovery of the Mind, Cambridge 1992) und
Francis CRICK (The Astonishing Hypothesis, New York 1994). Was sie zu
guten Informanten über den heutigen Bewußtseinsbegriff macht, ist ihr dezi-
diertes Desinteresse an allem Begriffsgeschichtlichen ; beide wollen einfach
über das Bewußtsein (im heutigen Sinn des Worts) sprechen. An dieser
Einstellung habe ich nichts auszusetzen.

21 Vgl. dazu insbesondere die Sechste Meditation (und speziell AT VII74 - 90).
Man achte nur einmal darauf, wann Descartes zu « sensus » und « sentire »

greift, wann zu «perceptio» und «percipere». Anschließend lese man in den
Sechsten Erwiderungen (AT VII 436f.) über die drei Stufen der sinnlichen
Gewißheit nach. Schmerzempfindungen [sensus doloris] werden erlebt,
gefühlt oder erfahren ; soweit sie geistige Akte sind, sind sie aber noch unrein.
Sie werden bestenfalls « komprehendiert » (vgl. AT VII 80), aber nicht vom
Intellekt erfaßt. Die Schmerzidee hingegen ist, trotz ihres Mangels an Klar-
heit&Deutlichkeit, eine Idee des Intellekts. - All dies ließe sich recht einfach
in die Cartesische Lehre einfügen, wenn es dort Platz gäbe für angeborene
Ideen, die sich grundsätzlich nicht zur Klarheit&Deutlichkeit bringen lassen.
Dann könnte die idea doloris solch eine angeborene Idee im Intellekt sein,
und der sensus doloris wäre entsprechend eine sinnlich erworbene Aktivierung

dieser Idee. Insgeheim neige ich dieser Lesart zu, doch ist sie nicht ohne
Schwierigkeiten, und jedenfalls kenne ich keine Textstelle, die das wirklich
hergibt.

94



sen zeigt) ; ist der Wille tätig geworden, dann ist aus ihr der Wunsch
geworden, das Knie zu kühlen oder gewisse andere hilfreiche Dinge
zu tun. Wie gesagt, die Schmerz-Idee schmerzt nicht. Eine Schmerz-
Empfindung [sensus] - wenn man sie « gewissenhaft vom Intellekt
unterscheiden» wollte - wäre hingegen für Descartes wohl so etwas
wie eine Zwischenstation im Him, durch die eine derartige Information

zustandegebracht wird. Sie wäre ein Vorgang im Him, der den
Geist informiert ; sie überführt eine Befindlichkeit des Körpers in eine
Information bzw. Willenstätigkeit. In ihr hätten wir am ehesten das,

was (laut Descartes22) eigentlich wehtut. Einerseits sitzt es im Him
und ist somit etwas Körperliches ; andererseits macht es eine Meldung
an den Intellekt und hat mithin einen Zug zum Geistigen. Die Cartesi-
sche Schmerz-Empfindung sitzt an der Körper/Geist-Grenze, und
Descartes scheint sich nicht so recht schlüssig zu sein, welcher Seite
sie eigentlich zuzurechnen ist. Vielleicht war ihm die Frage, ob der
Schmerz letztlich etwas Geistiges oder doch etwas Körperliches ist,
am Ende gar nicht so wichtig. Daß er, wie John Cottingham erwägt,
kein Dualist, sondern ein Trialist war, ist im Hinblick auf seine
Metaphysik gewiß unhaltbar.23 Descartes erkannte nur zwei Grandtypen
endlicher Substanzen an : materielle und geistige. Menschen sind für
ihn ein metaphysischer Mischtyp, aber keine dritte Sorte von Substanzen.

3. Tiere haben Empfindungen, sind sich ihrer aber nicht bewußt

Dennoch ist an Cottinghams Trialismus-These etwas Richtiges.
Denn unter den körperlichen Gegenständen, die geistlos sind, gibt es

welche, die Descartes zufolge Sinnesempfindungen haben. In dieser
Hinsicht gibt es also eine Dreiteilung : geistige Substanzen - geistlose
empfindungsfähige Substanzen - geistlose empfindungslose Substanzen.

Tiere gehören in die zweite Rubrik dieser Dreiteilung. Ihnen
gesteht Descartes zwar keinen Geist, aber dennoch Empfindungen zu -
Empfindungen, « insofern sie von einem körperlichen Organ abhän-

22 Schöner wäre: «leise Descartes». Doch leider fehlt dem Deutschen diese
Wendung, um auf etwas zu verweisen, das bei einem Autor nur implizit
vorhanden ist.

23 Siehe John COTTINGHAM, «Cartesian Trialism», in: Mind 84 (1985), 218-
230.

95



gen».24 Er läßt also auch fühlende materielle Dinge gelten; Dinge, die

zwar nicht denken, die aber nicht einfach nur Maschinen sind. Wenn
Tiere Gefühle haben, aber keinen Geist - was fehlt ihnen? Descartes
hat anscheinend keine bessere Auskunft als : Sie denken nicht; ihnen
fehlen die (rein geistigen) Ideen, die unweigerlich bewußt sind. Tiere
haben Empfindungen, aber keine Ideen ; es klingelt bei ihnen sozusagen

an der Tür, aber niemand ist zuhause. (Wäre jemand - und zwar
müßte es ein Intellekt sein - zuhause, wäre dies Klingeln eine
Information ; so ist es nur ein Klingeln.) Solch ein Vergleich ist immer ein
bißchen gefährlich. Deswegen will ich hier ausdrücklich dazusagen,
wie ich ihn verstanden haben möchte : Der Schmerz-Empfindung
entspricht das Klingelgeräusch, soweit es nichts weiter ist als physischer
Schall ; der Schmerz-Idee entspricht die Neigung eines Hausbewohners,

aus vernommenem Klingeln passende Schlüsse zu ziehen.
Besser als dieser Vergleich hilft uns meines Erachtens die

Annahme weiter, daß Descartes im Hinblick auf Sinnesempfindungen
einem dualistischen Funktionalismus zuneigte25, den er im Falle der
Tiere zu einem materialistischen zu verkürzen bereit war. Ich stelle
mir seine Position so vor: Der Schmerz eines Hasen ist derjenige
Hirnzustand des Hasen, der typischerweise durch ähnliche Ursachen
hervorgerufen wird wie menschlicher Schmerz (äußere und innere
Verletzungen z.B.) und typischerweise ähnliche Wirkungen hat
(Klagelaute, Vermeidung der Schmerzquelle usw.). Tierschmerz wäre
demnach durch eine funktionale Rolle charakterisiert, die grob gesagt
dadurch zu gewinnen ist, daß man von der funktionalen Rolle des
Menschenschmerzes ausgeht und in ihr die Verbindung ins Geistige
und aus dem Geistigen entfernt.

Was hat der Menschenschmerz dann, was der Tierschmerz nicht
hat? Nach Descartes wohl hauptsächlich dies : er informiert den Intellekt

in undeutlicher Form über die Beschädigung eines Körperteils ;

aus dieser Information zieht der Intellekt seine Schlüsse und veranlaßt
(zusammen mit dem Willen) das seines Erachtens Angemessene. Der
Intellekt ist das Begriffsvermögen des Geistes, in dem nicht erlebt und
empfunden, sondern begriffen wird (hier wird gefolgert, analysiert,
abstrahiert und dergleichen mehr). Die intellektive Komponente des

24 Siehe seinen Brief an Henry More vom 5. Februar 1649 (AT V 540) ; auch in
der Zweiten Meditation schreibt Descartes den Tieren Sinneswahrnehmung
zu (AT VH 32).

25 Vgl. dazu auch meine Arbeit « Cartesische Ideen », in: Archiv für Begriffsge¬
schichte 36 (1993), 43-94, insb. S. 83.

96



Schmerzes ist für Descartes des Schmerzes geistige Seite. Heutzutage
wird zu diesem Thema gerne eine Spezial-Entität namens « Das Wie-
es-ist-Schmerzen-zu-Haben» (kürzer und sprachlich weniger anstös-
sig : « das Schmerz-Quale») herbeigeredet. Dergleichen findet sich bei
Descartes nicht. Der Gedanke, es sei gerade das Besondere am
Schmerz (oder einer sonstigen Sinnesempfindung), daß dabei
Bewußtsein ohne Begriffe vorliege - dieser Gedanke liegt ihm völlig
fem. Unmittelbares Bewußtsein ist kein begriffsloses Wissen, denn
sonst wäre es einfach nur eine contradictio in adiecto. Unmittelbares
Bewußtsein ist für Descartes weder begriffslos noch ist es, streng
genommen, ein Wissen. Mehr dazu weiter unten, in den Abschnitten
9-11.

Wenn Descartes den Tieren zugesteht, daß sie Empfindungen
ohne eine geistige Seite haben, dann liegt darin kein Selbstwiderspruch.

Er sagt damit nichts Absurdes vom Schlage «Sie haben
Schmerzen, aber weil sie keinen Geist haben, tut ihnen dabei nichts
weh». Vielmehr stellt er die Hypothese auf, daß Tiere keinen Intellekt
besitzen und ihre Schmerzen erleiden, ohne dies gedanklich thematisieren

zu können. (Und dies ist für ihn übrigens eindeutig eine empirische

Hypothese, nicht etwa eine Hypothese über begriffliche
Zusammenhänge, die er nicht hinreichend durchschaut.26) Ihrem Schmerz
fehlt nichts, um Schmerz zu sein ; ihre rein körperliche Natur gestattet
ihnen allerdings keinen Zugang zur geistigen, sprich : intellektiven,
sprich : einer begrifflichen Seite.

Sollen wir Mitleid mit geschundenen Tieren haben Ein braver
Cartesianer könnte - ja müßte vielleicht - so antworten:
« Geschundene Tiere verdienen sogar mehr Mitleid als geschundene
Menschen; denn der Mensch hat immerhin einen Geist, der ihm
vielerlei ermöglicht. Der Mensch kann denken ; er kann sich also mit
Gedanken trösten und auf Wege sinnen, seine Schmerzen loszuwerden.

Ein Tier kann gegen den Schmerz nur das Wenige tun, das ihm
sein begriffsloser Instinkt eingibt.»

Muß unser braver Cartesianer dann aber nicht, zumindest unter
gewissen Umständen, auch mit Uhren (lies neuerdings : PCs) Mitleid
haben? Denn sind sie nicht in allem, worauf es ankommt, mit Tieren
gleichgestellt Auch Uhren haben keinen Geist, und auch sie können

26 Dies geht aus seinem Brief an More vom Februar 1649 eindeutig hervor;
siehe AT V 276/277.

97



« ernsthaft beschädigt» werden. Was könnte ein verletztes Tier haben,
das eine beschädigte Uhr nicht hat?

Diese Frage hat sich Descartes offenbar nicht gestellt. Sie ist in
seinen Augen aber auch einfach zu dumm. Denn Tieren fehlt nur das

Geistige (also das Intellektive, und das heißt letztlich : das Begriffliche)

am Schmerz. Daß für Descartes das Intellektive, das Begriffliche
entscheidend ist, zeigt sich auch daran, wie völlig selbstverständlich
es ihm ist, Sprachfähigkeit als klarstes Kennzeichen des Geistes
anzunehmen.27 Von den drei Stufen des menschlichen Schmerzes fehlt den
Tieren nur die letzte. Und auch dies Fehlen bleibt für Descartes, wie
gesagt, eine empirische Hypothese ; er glaubt zwar nicht daran, daß
Tiere eine intellektive Seele haben wie wir, er hält es aber offenbar
auch nicht für widersinnig.

Uhren oder Computern hingegen fehlt alles zum Schmerz. Sie
haben keine Schmerzorgane (erste Stufe), und sie haben kein Schmerzzentrum

(zweite Stufe). Der springende Punkt ist (dritte Stufe) : Selbst

wenn sie einen Geist hätten, hätten sie keinen Schmerz. Denn
Schmerz ist eine Sinnesempfindung : Sie kann ohne Organe (und
Übermittlungszentrum) nicht Zustandekommen.

Wenn Descartes in der Sechsten Meditation rhetorisch fragt, was
innerlicher sein könne als der Schmerz [quid dolore intimius esse
potest!], dann spricht er nicht metaphorisch.28 Er meint nicht den Geist,
der bildlich gesprochen ganz tief drinnen im Körper wäre. Er spielt
nicht auf das Geistige am Schmerz an. Er meint den körperlichen
Schmerz, der in Wirklichkeit tief drinnen im Hirn stattfindet: und
nicht draußen an den Stellen (Fuß, Knie usw.), auf die wir ihn mit
unserer spezifischen Mischung von Instinkt und Intellekt beziehen. Auch
die Schmerzen der Tiere würde Descartes gewiß in deren Hirn ansiedeln.

Wenn er Schmerzen etwas sehr Innerliches nennt und Tieren den
Geist abspricht, dann bestreitet er Tieren nicht die Schmerzfähigkeit.

27 Siehe dazu John COTTINGHAM, « <A Brute to the Brutes>: Descartes' Treat¬
ment of Animals », in: Philosophy 53 (1978), 551-559, und Dominik PERLER,
«Descartes über Fremdpsychisches», in: Archiv für Geschichte der Philosophie

77 (1995), insb. 44-54.
28 Siehe AT VII 77. - Wenn Kant im Paralogismenkapitel der Kritik der reinen

Vernunft (A378) sagt «[...] man kann doch außer sich nicht empfinden,
sondern nur in sich selbst [...]», dann ist schon weniger klar, was er mit « in sich
selbst » meint. Denkt er an die räumliche Beziehung, die zwischen einer Person

und ihrem Körperinneren besteht, oder meint er, sanft metaphorisierend,
die unräumliche Beziehung zwischen einer Person und ihrem immateriellen
Geist?

98



Er grenzt etwas anderes aus : all die Dinge in der Welt, die kein
charakteristisches Benehmen, keine geeigneten Organe und kein erkennbares

Zentrum des Schmerzes haben. Wie zum Beispiel Steine, Uhren
und PCs. Nicht ausgegrenzt bleiben Menschen und Tiere.

4. Bewußtsein ist nicht dasselbe wie Reflexion, Introspektion
und dergleichen

Reflektierendes Denken ist bei Descartes höherstufiges Denken :

Der Denker hat Gedanken, die wiederum von einem Gedanken
handeln, den er hat. (Gedanken über die Gedanken eines anderen Geistes
sind hier also ausgeschlossen.) Betrachten wir ein Beispiel. Der Denker

habe zunächst einen gewöhnlichen Gedanken, der von Dingen in
der Welt handelt, wie etwa :

(1) Harvey ist doof.

Weil dieser Gedanke nicht von Gedanken handelt, ist er - auf der
Stufenleiter der Reflexion - ganz unten angesiedelt : ein Gedanke
erster Stufe. Mit

(2) Ich denke, daß Harvey doof ist

denkt er an einen Gedanken erster Stufe29, hat also einen Gedanken
zweiter Stufe. Mit

(3) Ich denke, daß ich denke, daß Harvey doof ist

wäre die dritte Stufe dieser unendlichen Reihe erreicht.
Descartes ist der Auffassung, daß echte Geistigkeit bereits mit

Gedanken erster Stufe vorliegt. Pierre Bourdin hatte gegen Descartes'

Konzeption eingewandt, echte Geistigkeit, echtes Bewußtsein liege
erst da vor, wo das Denken in einem reflexiven Akt [actu reflexo]
geschehe, durch den der Denker auch wisse und bedenke, daß er denkt.30

Descartes weist dies mit aller Entschiedenheit zurück und bringt dabei

29 Wollten wir genauer sein, müßten wir sagen: Er denkt an sich selbst als je¬
manden, der einen Gedanken erster Stufe hat. - Auf diese Nuance kommt es
hier jedoch nicht an. Entscheidend ist, daß er mit (2) einen Gedanken hat, der
insofern von (1) handelt, als (2) nur dann wahr ist, wenn er (1) denkt. -
Descartes spricht über gewöhnliche bzw. höherstufige Gedanken als « direkte »
bzw. «reflexive» Gedanken; dieser Unterschied spielt auch in seiner wenig
einnehmenden Theorie der Erinnerung eine wichtige Rolle (siehe insbesondere

den Brief für Arnauld vom 29. Juli 1648, AT V 221/222).
30 Siehe dazu die Sechsten Einwände (AT VII 533f.).

99



folgenden Einwand gegen Bourdin31 : « Wenn Denken auf der ersten
Stufe noch nicht geistig wäre, Denken auf der zweiten hingegen
schon, dann könnte ein geistloses materielles Ding etwas vom Schlage
(1) denken, aber nichts vom Schlage (2). Nun ist der Unterschied
zwischen (1) und (2) nicht größer als der zwischen (2) und (3). Und
deshalb hätten wir nicht den geringsten Gmnd, einem Ding, das (1) denken

kann, die Fähigkeit abzusprechen, auch (2) zu denken.32 Mithin
führt uns die Annahme, ein geistloses Ding könne immerhin Gedanken

erster Stufe haben, auch dazu, ihm echte Geistigkeit à la Bourdin
zuzuschreiben.»

Reflexion ist nicht wesentlich für den Unterschied zwischen
Materie und Geist. Geist, echte und vollständige Geistigkeit, ist mit
Gedanken erster Stufe - auch bei Abwesenheit solcher zweiter Stufe -
bereits gegeben. Da dem Geist aber, wie Descartes meint, alles, was in
ihm ist, bewußt ist, sind ihm seine Gedanken erster Stufe auch ohne
solche zweiter Stufe bewußt.

5. Bewußtsein der simplen und der reflektierenden Art.

Versuchen wir eine erste positive Charakterisierung des Bewußtseins

à la Descartes zu geben. Zunächst einmal : Was ist dem Geist
eigentlich bewußt Nun, unmittelbar bewußt sind ihm nur seine Ideen
bzw. Denkakte (der Einfachheit halber spreche ich jetzt nur von
Ideen).33 Mittelbar bewußt ist ihm letztlich alles, woran er mit seinen
Ideen denkt. Der interessante Begriff des Bewußtseins ist natürlich
der des unmittelbaren Bewußtseins, und nur davon wird die Rede

31 Sechste Erwiderungen (AT VII 559f.).
32 Es ist eine reizvolle Frage, wie Descartes diesen Folgerungsschritt begründet

hätte, denn jedenfalls ist es ja - zumindest prima facie - nicht begrifflich
ausgeschlossen, daß es eine Kreatur geben könnte, die zwar (1) denken kann,
aber dennoch die Fähigkeit nicht besitzt, (2) zu denken. Folgende Begründung

wäre denkbar: Konzentrieren wir uns zunächst auf den Unterschied
zwischen den Gedanken (2) und (3) ; dieser Unterschied ist so trivial, daß es
in der Tat schwierig ist, sich kohärent auszumalen, wie jemandem, der (2)
denkt, die Fähigkeit abgehen könnte, (3) zu denken ; der Unterschied
zwischen (1) und (2) ist logisch identisch mit dem zwischen (2) und (3) ; also ist
auch er so trivial, daß es schwierig ist anzunehmen, daß jemandem, der (1)
denkt, die Fähigkeit abgehen könnte, (2) zu denken.

33 Auf den feinen Unterschied zwischen Idee und Gedanke kommt es hier nicht
an. Zum Verhältnis der beiden vgl. meine Arbeit « Cartesische Ideen», S. 89f.

100



sein. Was heißt es also, daß der Denker sich seiner Ideen (immittelbar)
bewußt ist Was heißt es mehr als bloß : daß er sie hat?

Daß der Denker eine Idee hat, kann für Descartes zweierlei heis-
sen. In der üblichen Lesart heißt es, daß der Denker zum betreffenden
Zeitpunkt einen Gedanken hat, in dem diese Idee enthalten ist. In der
selteneren, dispositionalen Lesart heißt es einfach nur, daß der Denker
zum betreffenden Zeitpunkt die Fähigkeit besitzt, einen solchen
Gedanken zu haben.34 Das Ideen-Haben als Disposition lasse ich hier
zunächst beiseite. Betrachten wir nun also den gewöhnlichen Fall :

Der Denker hat jetzt einen Gedanken y(i), in dem die Idee i enthalten
ist ; kurz : er perzipiert jetzt i.35 Daß seinem Geist i bewußt ist, kann
dann zweierlei heißen :

(a) er hat y(i), und er hat zugleich den weiteren Gedanken «Ich habe i»
oder « Ich habe y(i)» ;

(b) er hat y(i), aber außerdem keinen weiteren Gedanken, der i enthält ;

aber er ist in diesem Moment ohne weiteres in der Lage, auch den
Gedanken « Ich habe i» oder « Ich habe y(i)» zu denken.

Nennen wir ersteres reflektierendes und letzteres simples Bewußtsein

(oder Denken).36 Reflektierendes Denken hält Descartes für mög-

34 Vgl. z.B. Notae in Programma, AT VIE 366. Schon in seiner früheren Replik
auf die Einwände des Hyperaspistes (dieser Name ist das unbescheidene
Pseudonym eines Kommentators der Meditationen, dem es nicht gelang, sein

Manuskript rechtzeitig einzusenden - einer all jener ungezählten Beinahe-
Champions in der Philosophie, die gewiß gesiegt hätten, wenn die im Stadion
nur auf sie gewartet hätten), spricht Descartes von einer «impliziten» Idee
und setzt sie gleich mit der Fähigkeit [aptitudo], diese Idee «explizit» zu
perzipieren (AT III 430).
Das sollte man sich allerdings vor Augen führen: eine (mit dem Zusatz
«implizit» versehene) Sache wird hier gleichgesetzt mit der Fähigkeit, sie

(«explizit») auszuführen. Dabei wird so getan, als handele es sich um ein
und dieselbe Sache - einmal in ihrer impliziten, und dann in ihrer expliziten
Erscheinungsform. Das ist ein drolliges Denkschema, das sich bis auf den
heutigen Tag selbst bei hervorragenden Wissenschaftlern durchhält. (Z.B. bei
Chomsky.) So als wären wir jetzt schon in gewisserWeise, («implizit»), tot;
weil wir ja jetzt schon die Fähigkeit besitzen, bei Gelegenheit (« explizit») zu
sterben.

35 Der Gedanke y(i) kann natürlich auch einfach darin bestehen, daß der Intel¬
lekt i (und nichts weiter sonst) perzipiert.

36 Tobias Rosefeldt hat mich darauf aufmerksam gemacht, daß Descartes in sei¬

nem letzten Brief an Arnauld die ähnlich klingende, aber inhalüich andere
Unterscheidung zwischen «direktem» und «reflektierendem» Denken
macht. Ich habe nicht verstanden, worauf Descartes damit eigentlich hin-

101



lieh, wie er Burman gegenüber ausdrücklich sagt. Der hatte eine
Schwierigkeit darin vermutet, daß der Geist mehrere Gedanken
zugleich haben könne.37

Simples Bewußtsein ist grundlegend. Denn wenn alles Bewußtsein

reflektierendes wäre, könnte sich der Denker nicht aller Ideen,
die er momentan hat, bewußt sein. Dazu bedürfte es unendlich vieler
Gedanken ; und obgleich Descartes es für unproblematisch hielt, daß

der Denker zum selben Zeitpunkt mehr als einen Gedanken hat, hätte
er es gewiß für ausgeschlossen gehalten, daß er unendlich viele
Gedanken hat.

6. Bewußtsein ist unabschließbar («nach oben offen»)

Reflektierendes Bewußtsein umfaßt einen Gedanken zweiter
Stufe. Auch dieser ist natürlich bewußt; wenn auf die simple Art,
dann bricht die Reihe der vom Denker in diesem Moment tatsächlich
gedachten Gedanken an diesem Punkt ab ; wenn auf die reflektierende
Art, dann hat der Denker in diesem Moment auch noch einen Gedanken

dritter Stufe (z.B. «Ich habe den Gedanken, daß ich y(i) habe»).
Auch dieser Gedanke ist bewußt; wenn auf die simple Art,..., wenn
auf die reflektierende,... - Es gibt für die Reihe dieser reflektierenden
Gedanken keine obere Grenze. Insofern ist im Bewußtsein eine
Unendlichkeit angelegt, die von einem endlichen Geist mit tatsächlich
vollzogenen Denkakten natürlich nicht realisiert werden kann. Doch

auswill. Es hat unverkennbar zu tun mit seiner Unterscheidung zwischen
körperlicher und intellektueller Erinnerung. Es geht innerhalb weniger Zeilen
dann aber auch um den Unterschied zwischen Hirnspuren und Gedanken des
reinen Intellekts, und es geht auch um die Einordnung der «Eindrücke» im
Geist daraufhin, ob sie erstmalig auftreten oder nicht. Vgl. AT V 220/221.

37 AT V 149. Burman berichtet, daß Descartes ihm gesagt habe, bewußt zu sein
heiße: denken und über den betreffenden Gedanken reflektieren (conscium
esse est [...] cogitare et reflectere supra suam cogitationem). Das ist zwar ein
schöner Hinweis darauf, daß Descartes das reflektierende Bewußtsein
anerkennt. Aber leider klingt es auch wie eine Absage an das, was ich eben als
simples Bewußtsein bezeichnet habe. - Doch es klingt nur so. Die in
Abschnitt 4 betrachtete Argumentation Descartes' gegen Bourdin (AT VII 559f.)
und seine in Abschnitt 1 erwähnte Gleichsetzung von Denken und Bewußtsein

(AT VII 176) ergeben ganz eindeutig, daß simples Bewußtsein etwas ist,
auf das sich Descartes explizit festgelegt hat. An der gerade zitierten Stelle
redet er (in einem Gespräch bei Tisch) offenbar nur über das reflektierende
Bewußtsein, dessen Möglichkeit Burman mit seiner Frage in Zweifel gezogen

hatte.

102



liegt hierin kein Paradox, ja nicht einmal eine Schwierigkeit. Das
Denken ist schon auf der untersten, präreflexiven Stufe vollständig
bewußt. Dem simplen Bewußtsein fehlt nichts. Was diesen Punkt
angeht, finden wir eingangs der Sechsten Erwiderungen sehr deutliche
Worte.38 Reflexion ist keine vollständigere oder anderweitig
vollkommenere Variante des Bewußtseins, sondern einfach eine explizitere.

7. Simples Bewußtsein ist Denken. Und wer denkt, dem
entgeht das nicht

Eine Idee ist dem Geist also im einfachen Falle bewußt, ohne daß

er daran denkt, daß er sie hat. Doch wiederum stellt sich die Frage :

Was heißt « sich einer Idee bewußt sein» mehr als : die Idee (im nicht-
dispositionalen Sinne) haben Was ist Bewußtsein anderes als die
Perzeption eines Gedankens mit dieser Idee Nun, es ist nichts
anderes ; Bewußtsein von Ideen ist simples Gedanken-Perzipieren.
Dennoch markiert der Begriff des Bewußtseins einen besonderen Aspekt
der Perzeption : eine Art Aufmerksamkeit39, die sich dadurch charakterisieren

läßt, daß der Geist jederzeit in der Lage wäre, vom Gedanken,
den er gerade perzipiert, zu dem «Ich perzipiere...»- Gedanken der
nächsthöheren Stufe überzugehen. Dieser Gedanke höherer Stufe
versteht sich für ihn von selbst - so sehr, daß er in seinem Denken
beinahe schon mitklingt.40

Daß Descartes, wenn er von Bewußtsein spricht, diesen
Aufmerksamkeitsaspekt im Sinne hat, wird durch einen Brief vom Oktober
1637 belegt, in dem er visuelle Wahrnehmung von Tieren gegen das
menschliche Sehen abgrenzt. Er gesteht Tieren zu, daß sie sehen, aber

38 Es geht an dieser Textstelle um die Gewißheit, daß man denkt bzw. existiert.
Descartes weist darauf hin, daß reflektierendes Wissen [scientia reflexa] dazu
nicht erforderlich sei und erst recht nicht Wissen vom reflektierenden Wissen
[scientia scientiae reflexae]. Es reiche völlig aus, daß man über «jene innere
Kenntnis [cognitio] » verfügt, « die dem reflexiven Wissen immer vorausgeht
und allen Menschen über das Denken und die Existenz angeboren ist » (AT
VII422).

39 Hier von Aufmerksamkeit zu sprechen, kann sich auf solche Stellen im Car-
tesischen Text berufen, wo er selbst statt von Bewußtsein von Aufmerksamkeit

spricht. Siehe z.B. die Definition der klaren Perzeption in den Principia
Philosophiae I, § 45.

40 Nein, an dieser Stelle keine Fußnote zu Kant.

103



bei ihnen sei das Sehen in einer wichtigen Hinsicht anders als bei uns
Menschen : Sie sehen nicht so, wie wir sehen, wenn wir uns dessen
bewußt sind, daß wir sehen, sondern nur so, wie wir sehen, wenn wir
in Gedanken woanders [mente alio avocata] sind.41 Beim echten Denken

sind wir eben nicht « mit den Gedanken woanders». Eine innere
Aktivität, die wir (wie manchmal z.B. stilles Rezitieren) vollziehen,
obwohl wir mit unsem Gedanken woanders sind, ist kein Fall von
Denken ; das Denken findet dann dort statt, wo wir mit unsern Gedanken

sind. Stellen wir solch einen Fall vor : Ich sage mir gerade innerlich

den Jabberwocky auf, denke aber währenddessen an Harvey. Da
könnte es geschehen, daß jemand mich fragt: «Was machst du
gerade ?». Ich könnte nun selbst davon überrascht sein, daß ich ja immer
noch das Gedicht rezitiere. In dieser Weise könnte es mir aber nie
entgehen, meint Descartes, daß ich gerade den Gedanken denke, den
ich denke.

Gedanklicher Aufstieg (und auch die Fähigkeit dazu) ist für
Descartes immer trivial. Es geht ja nur um einen billigen Schritt - wie den

von dem Denken des Gedankens «Es regnet» zum Denken des
Gedankens «Ich denke, daß es regnet». Wer wirklich einen Gedanken
hat, der hat ipso facto das Zeug dazu : in diesem Moment auch zu
denken, daß er diesen Gedanken hat. Dies Zeug zu haben, das macht
das Bewußtsein aus. (Denn wie wäre es, wenn jemand dächte « Es

regnet», aber das Zeug nicht hätte zu denken, daß er dies denkt? Er
wäre für Descartes wohl wie ein Tier, das im Regen steht oder davon
träumt.) Doch wie trivial auch immer der Aufstieg zu höheren Stufen
des Denkens Descartes erschienen sein mag - darin, oder zumindest
in der Befähigung zu solcherlei Aufstieg, besteht für ihn, so mutmaße
ich, letztlich Bewußtsein. Dies Zeug zu haben, darin liegt für ihn
« das» Bewußtsein. Das Zeug zu etwas zu haben, ist eine Disposition.
Bewußtsein à la Descartes ist allerdings eine ganz besondere Disposition

: Sie ist beständig aktiviert. Sie ist keine von den fluktuierenden

41 AT 1413/414. Bernard WILLIAMS (Descartes - The Project ofPure Enquiry,
Harmondsworth 1978, S. 226 und 286) bezieht sich auf diese Stelle, wenn er
Descartes vorwirft, er verwechsele bewußte Seherlebnisse mit reflexivem
Bewußtsein davon, daß man sieht. Dieser Vorwurf ist im Lichte dessen, was
wir in Abschnitt 4 gesehen haben, nicht haltbar. Vermutlich liest Williams in
eine Formulierung - und zwar « sentimus nos videre» (wir fühlen, daß wir
sehen) -, die Descartes an dieser Stelle des Briefs verwendet, die Forderung
hinein, bei solch einem Fühlen müsse ein Gedanke höherer Stufe über das

eigene Sehen involviert sein. Doch das ist, insbesondere im Lichte von AT VII
559f., eine Überinterpretation ; vgl. dazu Abschnitt 4 oben.

104



Just another-Eigenschaften des Denkens. Das Bewußtsein kommt
nicht und geht nicht. Es ist im Denken immer da. Gäbe es einen Fall
von Denken ohne Bewußtsein, dann müßte es dem Denker, wenn er
einen Gedanken hat, entgehen können, daß er ihn hat. Genau das läßt
Descartes fürs echte Denken nicht zu.

Bewußtsein dient Descartes, so vermute ich, als ein Begriff, mit
dem sich akzentuieren läßt, was reines Denken (im Gegensatz zu den

Körper/Geist-Mischzuständen wie Erinnerungen und Empfindungen)
ist. Im Denken geschieht nur eines : der Geist perzipiert seine Ideen.
Das Perzipieren ist, logisch gesehen, eine denkbar innige Beziehung :

Nichts könnte zwischen den Geist und seine Idee treten, das ihre Per-
zeption verhindert. Beim reinen Denken à la Descartes ist die Beziehung

zwischen dem Denker und dem, was er denkt, logisch inniger als

die zwischen einem, der sieht, und dem, was er sieht. Denn zwischen
den, der sieht, und das, was er sieht, könnte ja immer etwas treten, das

(a) die Sicht versperrt oder (b) falsche Eindrücke darüber erweckt,
was gesehen wird. Echtes Denken, so verstehe ich Descartes, ist für
derartige Fehler nicht anfällig. Und gerade dadurch ist Denken - der
Denkvorgang - Bewußtsein : Zwischen den Geist und seinen momentanen

Denkvorgang kann nichts treten, was (a) die Sicht versperrt,
oder (b) falsche Eindrücke darüber erweckt, was gedacht wird. Denken,

wie Descartes es sich denkt, ist in diesem Sinne logisch transparent

: Es läßt keinen Spielraum für einen Unterschied zwischen

Der Geist denkt an

und

Der Geist vermeint, an zu denken.

Wenn der Geist etwas denkt, dann entgeht ihm das nicht (weder
daß er, noch was er denkt) ; und wenn er vermeint, dies-und-das zu
denken, dann denkt er es auch.

Beim sinnlichen Wahrnehmen hingegen gibt es, wegen der
Möglichkeiten (a) und (b), keine conscientia: keine mitgelieferte
Wahrheitsgarantie in beiden Richtungen. Es gibt Spielraum für den Unterschied

zwischen

Harvey sieht...
und

Harvey vermeint,... zu sehen.

105



Es könnte geschehen, daß Harvey mich sieht, aber glaubt, jemand
andern zu sehen, und auch, daß er vermeint, mich zu sehen, obwohl es

ein anderer ist, den er sieht.
Beim echten Denken sind, für Descartes, die beiden Möglichkeiten
der versperrten Sicht und des falschen Eindrucks im Hinblick darauf,

was gedacht wird, per definitionem ausgeschaltet. Der Begriff des

Bewußtseins (des « Zugleich-mit-Wissens») hat bei Descartes nichts
weiter zum Inhalt. Nicht mehr als diesen Wink auf das, was in seinen

Augen echtes Denken - oder : was Denken wirklich - ist.
Man fragt sich dann allerdings : Wie konnte er annehmen, der

Geist denke unentwegt - und zwar in diesem anspruchsvollen «Kann
dem Denker nicht entgehen»-Sinn Denn es ist uns doch einfach nicht
unbedingt zu jedem einzelnen Zeitpunkt unserer Existenz so, als
dächten wir gerade. (Zum Beispiel dann nicht - nach allem, was wir
wissen - wenn wir traumlos schlafen oder ohnmächtig sind.) Und wer
würde sich schon darauf einlassen, daß er nicht mehr da ist, sobald es

ihm einmal auch nur entgehen möchte, daß er denkt? - In genau
diesem Punkt wird Locke dann Descartes bald widersprechen.42

Descartes' Thesen

(a) Zum Denken gehört, daß es dem Denker nicht entgeht, daß und
was er denkt.

(b) Denken ist das Wesen (das definierende Merkmal) des Geistes.

bergen, zusammengenommen, reichlich Anlaß zu Widerspruch. Locke
z.B. akzeptiert (a) und gibt (b) preis; Leibniz tut, terminologische
Finessen beiseite, das Umgekehrte. Wer außer Descartes hat je
zugleich (a) und (b) behauptet? Vielleicht ist sein Begriff von Geist
eben wirklich ein ganz besonderer - und zwar ganz unabhängig von
allen Lehren über die immaterielle Substanz.

8. Bewußtsein der aktuellen und der potentiellen Art

Im Geiste sind nicht nur Gedanken und Ideen, sondern auch
Fähigkeiten. Auch ihrer müssen wir uns bewußt sein, wenn dem Geist,
wie Descartes behauptet, alles bewußt ist, was in ihm ist.43 Unserer

42 John LOCKE, An Essay Concerning Human Understanding, 1689, Buch II,
Kap. I, § 10-19 (zitiert nach der von Peter H. Nidditch besorgten Ausgabe:
Oxford 1975).

43 Siehe AT VII 246 (und das, was ich eingangs der Arbeit dazu gesagt habe).

106



geistigen Fähigkeiten sind wir uns nicht in der Weise bewußt, in der
wir uns der Gedanken bewußt sind, die wir gerade perzipieren. Das
Bewußtsein, das wir von unseren momentanen Gedanken haben,
nennt Descartes « aktuell». Unserer geistigen Fähigkeiten sind wir uns
zumeist nur dann aktuell bewußt, wenn wir sie ausüben ; andernfalls
sind wir uns ihrer oft nur « potentiell» bewußt - und das heißt einfach :

wir wären uns ihrer aktuell bewußt, wenn wir sie ausübten.44

Diese Aktuell/potentiell-Unterscheidung hat nichts zu tun mit der
obigen Unterscheidung zwischen reflektierendem und simplem
Bewußtsein. Letztere betrifft ausschließlich Denkakte, erstere hingegen
thematisiert gerade den Unterschied zwischen Denkvorgängen und
geistigen Fähigkeiten (insbesondere solchen, die momentan nicht
ausgeübt werden). Um den Unterschied zwischen beiden Unterscheidungen

einzusehen, muß man sich nur vor Augen führen, daß das aktuelle
Bewußtsein um den Besitz einer geistigen Fähigkeit sowohl simpel als
auch reflektierend ausfallen kann. Der Denker kann sich seiner Fähigkeit,

Erinnerungen zu haben, einfach dadurch bewußt werden, daß er
sich an etwas erinnert ; statt dessen kann er aber auch eine Erinnerung
mit dem reflektierenden Gedanken begleiten, daß er sich erinnert.

Wie steht es aber um den besonderen Fall, in dem der Denker sich
die geistige Fähigkeit F - mit einem Gedanken der Art «Ich habe F» -
zuschreibt, wobei diese Selbstzuschreibung allerdings nicht von
einem Akt der Ausübung dieser Fähigkeit begleitet wird Ist dies
bereits ein Fall, in dem der Geist des Denkers sich Fs bewußt ist? - Bei
genauerem Bedenken ist das eine schwierige Frage. Eine Antwort
traue ich mir heute nicht zu.

Ich mag es mir nicht verkneifen, auf eine Schwierigkeit mit -
oder : im Umkreis - dieser Frage hinzuweisen. Sei unser F eine
akzidentelle geistige Fähigkeit, die der Denker zwar hat, de facto aber
niemals ausübt (bisher jedenfalls noch nicht ausgeübt hat). Sein
Gedanke, «Ich habe F», war demnach durch keine Ausübung von F
verursacht. Wenn dieser Gedanke dennoch Bewußtsein von F konstituiert,

dann muß er, wie wir weiter unten sehen werden, gewiß sein.
Wenn er gewiß ist, muß er entweder klar&deutlich (also undenkbar
falsch) sein oder er muß durch F selbst verursacht worden sein. Nun
ist F aber akzidentell45; mithin ist der Gedanke «Ich habe F» nicht

44 Vgl. Vierte Erwiderungen, AT VII 246f.
45 Zur Veranschaulichung denke man an eine geistige Fähigkeit wie die, zwei

so-und-sovielstellige Ziffern ohne Stift und Papier zuverlässig miteinander zu

107



klar&deutlich : weder in diesem Gedanken noch in seiner Negation
steckt für den Denker eine offenkundige Widersinnigkeit. Bleibt also

nur : Wenn F dem Denker dank des Umstands bewußt ist, daß er F hat
und « Ich habe F» denkt, dann muß jene Fähigkeit diesen Gedanken
verursacht haben. Doch F wurde nie ausgeübt.

Die Frage stellt sich dann : Kann, laut Descartes, eine unausgeübte
geistige Fähigkeit dennoch - sozusagen in der stillen Wirksamkeit
ihrer schieren Präsenz - Gedanken hervorgerufen haben, also kausal
aktiv gewesen sein? Wenn ja, so würde den Rätseln der geistigen
Kausalität ein weiteres hinzugefügt.46 Wenn nein, dann ist schwer zu
sehen, wie einem Geist alles, was in ihm ist, bewußt sein sollte. Aber
es ist eben zunächst einmal nicht mehr als dies : schwer zu sehen. Der
große Erwiderer Descartes tut sich mit dem Sehen gewöhnlich nicht
schwer, wenn er seine Lehre vor dem Vorwurf eines Widerspruchs zu
schützen hat.

Halten wir zwischendurch fest: Descartes hat, was akzidentelle
geistige Fähigkeiten und seine These von der Bewußtheit alles Geistigen

angeht, wenigstens ein Problem mit seiner Konzeption von
Bewußtsein.

9. Bewußtsein ist kein eigentliches Wissen

Conscientia ist keine scientia sensu stricto. Zum eigentlichen
Wissen gehört die Aktivität des Geistes, der - von der Klarheit und
Deutlichkeit einer gegebenen Idee überwältigt - gar nicht anders kann
als ihr zustimmen. Für den geistigen Wissensprozeß bietet Descartes

grob gesagt folgendes Modell an : der Intellekt perzipiert eine Idee
(und ist, indem er dies tut, passiv)47 ; der Wille trifft anschließend

multiplizieren. Die Stellenzahl muß natürlich für den betreffenden Denker
geeignet gewählt werden: für mich selbst beispielsweise wäre einstellig zu
niedrig und hundertstellig zu hoch gegriffen. Siebzehnstellig könnte passen.
Es könnte sein, daß ich die geistige Fähigkeit habe, zwei siebzehnstellige
Ziffern zuverlässig im Kopf zu multiplizieren. Ich habe das nie versucht, werde
es nie versuchen, halte es aber auch nicht für völlig ausgeschlossen, daß derlei

Kalenderidiotie in mir angelegt ist.
46 Den tiefsten und genauesten Einblick in die Rätsel, Wunder und Abgründe

Cartesischer Kausalvorstellungen im Hinblick auf den Geist liefert immer
noch der einschlägige Klassiker von Rainer SPECHT (Commercium mentis et
corporis - Über Kausalvorstellungen im Cartesianismus, Stuttgart 1966).

47 Hinter dieser sog. Passivität steckt, so weit ich (dank einem Gespräch mit
H.P. Schütt zu diesem Punkt) sehe, nichts weiter als das schlichte Faktum,

108



seine Entscheidung; wenn diese Entscheidung durch die kognitive
Unwiderstehlichkeit der Idee unausweichlich ist, dann (und nur dann)
handelt es sich um einen Fall von eigentlichem Wissen.

Wenn der Geist sich einer Idee oder sonstigen Eigenschaft seiner
selbst bewußt ist, dann heißt dies aber nur, daß er die weitere Idee
vom Besitz jener ersteren hat (bzw. ohne weiteres haben könnte). Ein
Urteil ist dabei nicht im Spiel ; dazu kommt es erst gar nicht. Es handelt

sich vielmehr um einen intellektiven Automatismus, in dem der
Wille keine Rolle spielt.

So weit ich sehe, achtet Descartes (im Gegensatz zu seinen
Übersetzern) darauf, den Unterschied zwischen Bewußtsein und eigentlichem

Wissen terminologisch nicht verschwimmen zu lassen. Daß er
denkt, ist nichts, was der Denker sich als Wissen zuschreibt ; es ist
etwas, dessen er sich bewußt ist. Im Cogito-Argument gelangt er von
etwas, dessen er sich bewußt ist, zu etwas, das er (mit Gottes Beistand
auch über den Moment hinaus48) weiß. Er argumentiert ja nicht etwa
so : « Ich denke, also bin ich mir bewußt, daß ich denke». Vielmehr ist
ihm der Zusammenhang zwischen Denken und Bewußtsein des Denkens

unmittelbarer, schlußlos, gestiftet. Er argumentiert aber auch
nicht so: «Ich denke, also weiß ich, daß ich denke». Die erste
(Wissens-)Gewißheit ist nicht «Ich denke» oder « Ich bin mir bewußt,
daß ich denke»49, sondern «Ich existiere». Und das ist ja eine der
erkenntnistheoretischen Pointen dieser Argumentation. Im Cogito-Argument

wird aus einer, wie man vielleicht sagen könnte50,
Bewußtseinsgewißheit auf eine Wissensgewißheit geschlossen.

daß der Intellekt für Descartes nicht die Instanz ist, die vor eine Entscheidung
bezüglich Zustimmung oder Ablehnung gestellt ist. Der Intellekt betrachtet,
zerlegt, abstrahiert Ideen und ist auf alle möglichen anderen Arten und Weisen

« aktiv » in seinem Umgang mit ihnen ; was er nicht tut, das ist ein Urteil
über sie fällen. - Für Descartes kommt es bei dieser Passiv/aktiv-Unterschei-
dung nur auf den Unterschied zwischen Betrachtung und Entscheidung an ;

daraus, daß an dem Vorgang des Betrachtens selbst Momente von Aktivität
anzutreffen sind, entstehen für ihn mithin keine inhaltlichen Schwierigkeiten.

48 Zu diesem Klammerzusatz vgl. meine Arbeit « Die Bezweifelbarkeit der ei¬

genen Existenz » in: Descartes nachgedacht, hg. von A. KEMMERLING und
H.P. SCHÜTT, Frankfurt a.M. 1996, S. 85-127 (insb. 125 ff.).

49 Und erst recht nicht: « Ich weiß, daß ich denke ». Nähme man es mit Descar¬
tes' Terminologie, wie ich sie hier rekonstruiere, ganz bitter ernst, müßte man
den Satz «Ich weiß, daß ich denke» als falsch oder sogar sinnwidrig
bezeichnen. (Noch eine begrifflich tiefe Berührung Descartes' mit seinem
angeblichen Antipoden Wittgenstein.)

50 Wenn es einem gelänge, davon abzusehen, wie schrecklich das klingt.

109



10. Bewußtsein ist ein intellektives Analogon zum Wissen

Bewußtsein ist kein Wissen im eigentlichen Sinn, aber es hat
Gemeinsamkeiten mit ihm, insbesondere natürlich den Gewißheitscharakter.

Was dem Geist bewußt ist, vermag er nicht zu bezweifeln.
Doch daß der Geist nicht bezweifeln kann, was ihm bewußt ist, hat
einen andern Grund als den, daß ihm das, was er weiß, unbezweifel-
bar ist. Der Unterschied liegt, unvorsichtig gesprochen, in Folgendem

: Wessen der Geist sich bewußt ist, das ist von vorneherein jedem
Zweifel entzogen, es befindet sich in einem zweifelsunzugänglichen
Bereich - sozusagen im harten Kern des Intellekts. Was hingegen im
eigentlichen Sinne gewußt wird, liegt in einem andern kognitiven
Bereich. Und zwar ist dies jener sonderbare Bereich, in dem Zweifel
zwar erst einmal prinzipiell möglich erscheint, bei genauerem
Betrachten (und der daraus resultierenden Klarheit&Deutlichkeit) aber
nicht durchhaltbar ist.

11. Bewußtsein läßt keinen Zweifel zu

« Wir sind uns unserer Freiheit aufs innigste bewußt [intime con-
scii sumus]», sagt Descartes zu Burman.51 Er meint, denke ich: Wir
können ihr Vorhandensein gar nicht in Zweifel ziehen. Denn die Idee,
daß ich frei bin, ist unweigerlich in mir, weil ich tatsächlich frei bin.
Die geistige Eigenschaft des Freiseins bewirkt im Intellekt ihre eigene
Idee.

Und das wäre nur ein Beispiel für den allgemeinsten Mechanismus

des Bewußtseins : Jede beliebige geistige Eigenschaft E mft
unweigerlich im Intellekt die Idee « Ich habe E» hervor - wobei « ich»
sich auf den Intellekt beziehen und « haben» unproblematisch prädikativ

sein soll.
Vielleicht stellt Descartes es sich einfach so vor : Da bin ich, diese

geistige Substanz, und da sind all diese Eigenschaften flüchtigerer
oder bleibenderer Art, die dieser Substanz zukommen. Wenn der
Geist zu einem beliebigen Zeitpunkt die Eigenschaft E hat, so gibt es
im Intellekt dann auch die Idee «Ich habe E». Dieser Automatismus
ist rein intra-intellektiv, und mithin immun gegen die Macht des
Willens. Angenommen, mein Wille wollte sich darüber hinwegsetzen und
entschiede gegenteilig: «Urteil: Ich habe E nicht». Dieses Urteil

51 AT V 159.

110



müßte ohne geistige Wirkung bleiben ; denn wenn es an den Intellekt
übermittelt wird, kann der nichts damit anfangen, weil er ja die
ursprüngliche Idee, « Ich habe E», einfach nicht aufgeben kann, solange
mein Geist tatsächlich E hat.

Leicht abgewandelt läßt sich die Unbezweifelbarkeit, die aus dem
Bewußtsein kommt, in Kürze (bzw. Verkürzung) so beschreiben :

(a) die Idee « Ich habe E» ist von selbst und unbeseitigbar im Intellekt,
solange E eine Eigenschaft des Geistes ist ;

(b) was « Ich habe E & ich habe E nicht» besagt, ist offenkundig
widersprüchlich und kann vom Intellekt nicht begriffen werden;52

(c) der Wille kann sich - trotz seiner großen Freiheit - über die Grenzen
des Intellekts nicht hinwegsetzen und ein Urteil fällen, das angesichts
der Gegebenheiten im Intellekt - d.h. (a) - zu einem Widerspruch führte.

Kurz gesagt : keine Macht der Welt bekommt die Idee, daß ich E
habe, aus meinem Intellekt, solange mein Geist die Eigenschaft E hat.
Und keine Macht der Welt bekommt während dessen die Idee, daß ich
E nicht habe, in den Intellekt hinein. Dies ist das Muster der Gewißheit,

die vom Bewußtsein kommt ; Klarheit&Deutlichkeit spielt darin
keine Rolle.53 Die Unbezweifelbarkeit, die aus dem Wissen im eigentlichen

Sinn des Wortes kommt, beruht auf einem ganz andern kognitiven

Mechanismus.54

52 Descartes' Wort dafür ist « intelligere» ; vgl z.B. die Stelle in der Fünften
Meditation (AT VII 68), wo er davon spricht, daß er eine Mehrzahl von Göttern

nicht begreifen kann. Und das begründet er gegenüber Burman (AT V
161) mit Hinweis darauf, daß in der Annahme mehrerer Götter, die alle
Vollkommenheiten haben, ein Widerspruch liege. Mithin war Descartes der
Auffassung, daß Ideen, die einen Widerspruch enthalten, vom Intellekt nicht
begriffen werden können.

53 Jedenfalls nicht an der Oberfläche ; und wenn Klarheit&Deutlichkeit unter¬
gründig doch eine Rolle spielt (wie ich meine), so ist es doch eine andere als
beim eigentlichen Wissen, wo der Wille von der Klarheit&Deutlichkeit
überwältigt wird. Irgendwelcher Auswirkungen des Intellekts auf den Willen
bedarf es im Falle des Gewißseins, das für Bewußtsein charakteristisch ist,
eben nicht. Zur Veranschaulichung ein Vergleich: der Intellekt als vom Willen

(zum Zweifel) belagerte Festung. Ideen, mit denen ein erfolgreicher Ausfall

aus der Festung unternommen werden kann, sind Wissen ; solche, die von
keinem Einfall in die Festung betroffen werden können, machen das aus, dessen

der Geist sich bewußt ist.
54 Dieser andere kognitive Mechanismus ist der des Wissens « im metaphysi¬

schen Sinn ». Dazu siehe wiederum die in Anmerkung 46 erwähnte Arbeit.

111



12. Warum wohl das Bewußtsein Descartes nicht
sonderlich interessierte

Fassen wir vereinfachend zusammen. Bewußtsein ist im wesentlichen

so etwas Ähnliches wie Wissen. Es mag für formal interessant

gehalten werden, insofern es rein intellektiv und unabschließbar ist.
Inhaltlich hingegen ist es eher langweilig und trivial : Es zieht seine

Spiralen nur innerhalb des Geistes, es reicht nicht bis in die Welt der
wirklich interessanten Dinge hinein (Magnetismus, Vakuum, Nervensystem,

Bewegung, Blutkreislauf, visuelle Wahrnehmung und
dergleichen) ; und auch seine Unabschließbarkeit ist inhaltlich öde. Sie
besteht ja in nichts weiter als in der unweigerlichen Wahrheit eines

vorangesetzten « Ich denke ...» vor jedwedes Gedachte - wie weit
auch immer solcher Schwachsinn getrieben werden mag. In dieser
Unabschließbarkeit liegt ja nichts Tiefes ; das geistige Durchlaufen
der Schritte, wie weit man es auch triebe, wäre nur ein zunehmend
besinnungsloseres Weitertreiben des Immergleichen. Daraus erwächst
schwerlich etwas, das den menschlichen Geist oder sein Nachdenken
über sich selbst befruchten könnte.

Etwas besonders Tiefes war das Bewußtsein für Descartes wohl
nicht. Viel Worte verlor er jedenfalls nicht darüber. Diese Kargheit
sollte man ihm nicht als Versuch des Besonderstiefseins auslegen.
Gewiß nicht als Hinweis auf eine ungeschriebene Lehre über etwas
Unaussprechliches. Dergleichen wäre ihm widerwärtig gewesen. Und
gerade in diesem Ekel war er modem. Er war kein Rauner, der ein
Geheimnis (oder gar das Geheimnis) beschwören würde. Klar-
heit&Deutlichkeit war ihm emst. Diesen Terminus hat er in seinen
Schriften zwar selbst schon bis zur Sättigung abgenutzt, wie das Logo
einer philosophischen Marketingkampagne. Es steckt aber mehr
dahinter. Klar zu denken und deutlich zu sprechen war ihm eine
selbstverständliche Ehrensache - auch wenn sie ihm nicht in allem vollends
glücken wollte.

Descartes mag den neuzeitlichen Begriff des Bewußtseins
begründet haben. Aber er war ziemlich genau das Gegenteil eines
Bewußtseinphilosophen. Er wußte Besseres, als über das Bewußtsein zu
philosophieren.

Die maßlose Verwendimg des Bewußtseinsbegriffs setzt bald darauf

ein. John Locke war vielleicht der erste bedeutende Philosoph, der
hier kein Halten mehr kannte. Er schwelgt im Reden von

112



« consciousness» - und weiß doch nichts philosophisch Erhellendes
über das Bewußtsein zu sagen. Ein Bewußtseinsphilosoph par
excellence. Viele werden sich im Laufe der darauffolgenden Jahrhunderte

hinsetzen und desgleichen tun.
Locke sagt zum Beispiel, das Denken bestehe darin, sich dessen

bewußt zu sein, daß man denkt.55 (Eine der vielen absurden

Konsequenzen daraus wäre, daß es simples Bewußtsein gar nicht geben
könnte.) Schlimmer noch, er redet über das Bewußtsein wie über
etwas, das seine eigenen Identitätskriterien hat. Ja, er will sogar irgendeinen

Unterschied machen zwischen der « immateriellen Substanz»56

einer Person und ihrem Bewußtsein. (Im Lichte der Cartesischen
Lehre gesehen: er mißdeutet einen Vernunftsunterschied als einen
realen Unterschied.) Und schließlich gebührt ihm wohl auch der Ruhm :

der erste zu sein, der « consciousness» in den Plural verbracht hat57 -
als sei dem mit einem exzessiv verwendeten Singular nicht schon
reichlich genug getan.

Erst nach Descartes setzt die Verselbständigung des Bewußtseins
ein. Die Tradition des gedankenarmen Tiradisierens zum Stichwort
Bewußtsein wird frühestens mit Lockes Essay begründet. In dieser
Schrift - etwa ein halbes Jahrhundert nach den Meditationen - ist das

Bewußtsein dann schon unversehens zu etwas ganz anderem geraten
als bei Descartes : Bei Locke ist es eine besondere Sache (oder
absonderliche Quasisache), die von der einen Einheit-aus-Körper-und-gei-
stiger-Substanz zu einer andern Einheit derselben Art hüpfen könnte.
Manche Science-fiction-Romane, Hollywoodproduktionen, MTV-
Clips und auch einige heutige Philosophen verfolgen diese drollige
Hüpf-Idee weiter.58 Manchmal ist das unterhaltsam, und es gibt offenbar

Menschen, auf die es intellektuell anregend wirkt. Dem Philosophen

sollte es erst einmal nicht mehr bieten als einen vertrauten Anlaß
zum Achselzucken : noch ein unzureichend beschriebenes
Gedankenexperiment.

55 A.a.O., Buch II, Kap. 1, §19, S. 115

56 A.a.O., Buch II, Kap. 27, § 9 ff. Zu Lockes Idee eines Ichs, das sich von sei¬

nem Bewußtsein trennen läßt, siehe auch Sydney Shoemaker, Self-Knowledge

and Self-Identity, Ithaca 1963, S. 45 ff.
57 A.a.O., Buch II, Kap. 27, §23, S. 344.
58 Einen Eindruck vom diesbezüglichen state of the art gibt Derek PARFIT, Re¬

asons and Persons, Oxford 1984.

113



Im Lichte der Cartesischen Philosophie ist all dergleichen - ist
allein schon die schiere Idee eines hüpfenden Bewußtseins - nur eine

unbegreifliche intellektuelle Roheit.
Nichts weiter.59

59 Peter Lanz (Bielefeld), Dominik Perler (Göttingen), H.P. Schütt (Karlsruhe)
und Rainer Specht (Mannheim) danke ich für hilfreiche Kommentare zu
früheren Fassungen dieser Arbeit.

114


	Descartes über das Bewusstsein

