
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Empirisches bei Descartes

Autor: Freudiger, Jürg / Petrus, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-882974

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-882974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 55/96

JÜRG FREUDIGER UND KLAUS PETRUS

Empirisches bei Descartes

Bekanntlich hat Descartes seine Physik als Teil einer
Einheitswissenschaft namens « mathesis universalis » konzipiert, die
das Ideal eines Systems ewiger Wahrheiten verwirklichen soll. Skeptisch

gegenüber Urteilen, die auf alltäglicher Erfahrung beruhen, gilt
dem Rationalisten Induktion als aussichtsloser Versuch, um
allgemeine Gesetze zu erlangen. Zugleich ist ihm diese Skepsis der erste
Schritt auf dem eigenen Weg. Immerhin führt der methodische Zweifel

auf eine Reihe unumstößlicher Prinzipien und legt damit den
Grundstein für das rationalistische Projekt einer apriorischen Deduktion

von Aussagen über die Welt aus intuitiv evidenten Prinzipien. Ist
das metaphysische Fundament einmal gelegt, funktioniert - auf den

ersten Blick wenigstens - auch Descartes' Physik nach diesem
apriorisch-deduktiven Modell. Aus selbstevidenten Grundprinzipien werden

Naturgesetze, ja sogar konkrete Ereignisse abgeleitet. Angesichts
widerstrebender Erfahrung führt der Rationalist ins Feld, daß seine

Prinzipien die ideale Wirklichkeit beschreiben und folglich für
ordinäre Billardkugeln nicht zu gelten brauchen. Entsprechend scheinen

Erfahrung, Beobachtung und Experiment in dieser Physik keine Rolle
zu spielen. Nun ist bekannt, daß Descartes selbst die Probleme seines

Projekts gesehen hat; auch ist es kein Geheimnis, daß er sie gerade
mit Hilfe der « expérience » zu beheben hoffte. Weniger klar ist indes,
worin der Stellenwert der Erfahrung in Descartes' Ansatz besteht.

Im vorliegenden Aufsatz versuchen wir, das Empirische bei
Descartes genauer zu bestimmen.1 Wir zeigen zunächst, daß Descartes

1 Das Thema <Erfahrung bei Descartes> stellt in der Forschung keineswegs
einen blinden Fleck dar; für die Auseinandersetzung mit der Rolle der Erfahrung

in den Météores und der Dioptrique siehe die Hinweise bei H.-J.
Engfer, Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer
Analysiskonzeptionen unter dem Einfluß mathematischer Methodenmodelle
im 17. und frühen 18. Jahrhundert, Stuttgart/Bad-Cannstatt 1982, bes. S. 145.

Allerdings wurde häufig unterlassen, im Detail dazulegen, worin das Empirische

bei Descartes besteht und welchen Status es einnimmt. Nicht zuletzt aus
diesem Grund kursiert das Bild eines sich widersprechenden Descartes,
wonach sich rationalistische Ausrichtung und empiristische Tendenzen gegen-

31



nebst Formulierangen, die den deduktiven Charakter seiner Physik
hervorheben, der Erfahrung immer schon einen wichtigen Platz
zuweist, und zwar als Lösung von Problemen, die sich aus seinem
deduktiven Ansatz ergeben. Dieser Nachweis zielt auf die Analyse einer
methodologisch zentralen Stelle und weiterführend auf die
Unterscheidung verschiedener Begriffe der Erfahrung, die es ermöglicht,
Anteil und Status des Empirischen bei Descartes näher zu charakterisieren.

Das Projekt der deduktiven Physik

Was die programmatischen Äußerungen Descartes' angeht, so
scheint klar, daß er eine aprioristisch-deduktive Konzeption der
Naturwissenschaft vor Augen hat. So heißt es in dem (als Einleitung zu
den Principes2 publizierten) Brief an Abbé Picot, daß die Physik auf

überstehen ; vgl. Denissoff, der von einer « flagrante contradiction » spricht
(E. DENISSOFF, «L'énigme de la science cartésienne: La physique de
Descartes est-elle positive ou déductive?», in: Id., Descartes, premier
théoricien de la physique mathématique. Trois essays sur le «Discours de la
méthode », Louvain/ Paris 1970, S. 38-79, hier S. 41); vgl. auch ENGFER,
Philosophie als Analysis (wie oben), S. 150: « Beide, der apriorische und der
empirische Ansatz, bleiben bei Descartes' Physik dabei im wesentlichen als

gegensätzliche nebeneinander stehen und werden nur ansatzweise als
einander ergänzende Bestandteile eines einheitlichen Methodenkonzepts für
die empirischen Naturwissenschaften verstanden.» - Die vage Umschreibung
der Rolle des Empirischen hat (wie kaum anders zu erwarten) zu radikalen
Neueinschätzungen verlockt und etwa zur Auffassung geführt, Descartes
habe im Rahmen seiner Physik keineswegs beabsichtigt, a priori vorzugehen
und sei infolge seiner Beurteilung der Fruchtbarkeit von Experimenten
methodologisch durchaus in die Nähe eines Bacon zu rücken; vgl.
DENISSOFF, L'énigme de la science cartésienne (wie oben), S. 63ff., und
teilweise auch B. WILLIAMS, Descartes. The Project of Pure Enquiry,
London 1990 (1. Aufl. 1978), Kap. 9; kritisch gegen diese Tendenz äußert
sich D. GARBER, «Descartes and Experiment in the Discourse and Essays»,
in : S. VOSS (ed.), Essays on the Philosophy and Science of René Descartes,
Oxford 1993, S. 288-310, bes. S. 305f.

2 Die Hinweise auf die Werke Descartes' werden in der Folge in den Text ein¬

gerückt, und zwar bezieht sich P auf Les Principes de la Philosophie (AT-
Ausgabe, Bd. IX, S. 1-325) ; D bezieht sich auf Discours de la Méthode (AT-
Ausgabe, Bd. VI, S. 1-78); die übrigen Stellen (wie Principia Philosophiae
(lat.), Meditationes oder Briefstellen) werden ebenfalls nach der AT-Ausgabe
zitiert, und zwar mit Angabe der Bandnummer sowie der entsprechenden
Seitenzahl.

32



den in der ersten Philosophie zu erarbeitenden Grundlagen aufbaut
und in einer Folge von Deduktionen («en toute la suite des déductions»

[P, S. 2]) nicht nur die Hauptattribute Gottes, die Immateriali-
tät unserer Seelen sowie die klaren und einfachen Grundbegriffe
abzuleiten hat, sondern auch die Prinzipien der materiellen Dinge, die

Zusammensetzung des ganzen Universums, die Natur von Erde, von
Luft, Wasser und Feuer, von Pflanzen und Tieren und schließlich gar
von Menschen (P, S. 14,111.47, IV.187). Dabei sollen die verwendeten

Techniken mathematischen Charakter haben. Diese Auffassung
wird in den Principes mehrfach wiederholt. Seine Methode, so
Descartes, sei dermaßen strikt, daß jeder abgeleitete Satz «pourra tenir
lieu d'vne demonstration Mathématique» - und könne «rendre raison,
en cette sorte, de tous les Phainomenes de la nature » (P n.64).

Auch im Discours de la méthode bezieht Descartes eindeutig
Position. Ähnlich wie in den Principes spricht er in der V. Abhandlung
von einer «Kette von Wahrheiten» («chaisne des [...] veritez»), die
er aus ersten Prinzipien abgeleitet habe (D V, S. 40). Dasselbe Bild
verwendet Descartes bereits an früherer Stelle im Discours. Unmittelbar

nach Erörterung der vier methodischen Prinzipien heißt es :

« Ces longues chaisnes de raisons, toutes simples et faciles, dont les
Geometres ont coustume de se seruir, pour paruenir a leurs plus difficiles
demonstrations, m'auoient donné occasion de m'imaginer que toutes les
choses, qui peuuent tomber sous la conoissance des hommes,
s'entresuiuent en mesme façon, et que, pouruû [...] qu'on garde tous-
iours l'ordre qu'il faut, pour les déduire les vnes des autres, il n'y en
peut auoir de si esloignées, ausquelles enfin on ne paruiene [...]. » (D II,
S.19)

Emeut läßt Descartes' Formulierung keinen Zweifel offen. Die
Ausdrücke <les géomètres> und <déduire> verweisen in den
mathematisch-apriorischen Kontext. Was immer an Wissen für den Menschen
möglich ist, läßt sich ableiten ; und zwar so, daß jeder einzelne
Ableitungsschritt für sich genommen einfach und leicht ist. Allerdings fällt
es schwer zu begreifen, inwiefern die einzelnen Schritte spezifisch
mathematischen oder geometrischen Charakter aufweisen. Wie soll -
unter der Voraussetzung, daß Gott kein Betrüger ist und uns klare und
distinkte Ideen beschert hat - der Schritt von «je pense, donc je suis »

(D IV, S. 32 und S. 33) zur Existenz von Wasser auf unserem Planeten

(D VI, S. 65) mathematisch vonstatten gehen? Welches sind die
Operationen, die auszuführen sind? Gilt das Kommutativgesetz? Soll
man Wurzelziehen Mögen diese Fragen auch absurd scheinen - sie
weisen darauf hin, daß Descartes an keiner der angeführten Stellen

33



klarmacht, welche Regeln bei der Ableitung gelten. Und das erhärtet
den Verdacht, daß Mathematik und Geometrie lediglich in Hinblick
aufdie zu erlangende Sicherheit und Nachvollziehbarkeit als vorbildlich

gelten. Descartes selbst weist in diese Richtung, wenn er schreibt :

« le suis tousiours demeuré ferme en la resolution que j'auois prise, de
ne supposer aucun autre principe, que celuy dont ie vien de me seruir
pour demonstrer l'existence de Dieu et de l'ame, et de ne receuoir
aucune chose pour vraye, qui ne me semblast plus claire et plus certaine
que n'auoient fait auparauant les demonstrations des Geometres.»
(D V, S. 40f., unsere Hervorhebung)

Es ist lediglich das Flair von absoluter Sicherheit und Unumstößlichkeit

geometrischer Beweise, ihre Gewißheit, die für die von
Descartes ins Auge gefaßte Wissenschaft vorbildlich ist.3 Dieser Punkt ist
wichtig : Descartes behauptet, daß die Ableitung der Existenz Gottes
sowie der Seele aus «je pense, donc je suis » sicherer sei als ein
geometrischer Beweis. Er behauptet jedoch nicht, diese Ableitung mit
geometrischen Mitteln vorgenommen zu haben - das wäre ja auch
absurd. (Wir werden uns mit dem Ableitungsbegriff, den Descartes seiner

Physik zugrundelegt, noch zu beschäftigen haben.) Wenn also

vorläufig auch unklar ist, inwiefern die Physik dem mathematischen
Ableitungsbegriff entspricht, ist aus den angeführten Stellen doch
soviel klar: Das System hat apriorisch und deduktiv zu sein.

Dieser Einschätzung stehen nun aber in denselben Werken (und
nicht selten sogar im unmittelbaren Kontext der bislang zitierten
Passagen) methodologische Äußerungen gegenüber, die jedem Empiriker,

bisweilen jedem Pragmatiker zur Ehre gereichen.4 Von Interesse

3 Ein ähnlicher Vergleich mit der Sicherheit, welche die Geometrie umgibt,
geht dieser Stelle um einige Seiten voraus. Nach Darlegung des Gottesbeweises

(D IV, S. 33ff.) betont Descartes, die jetzt erreichte Sicherheit der
Existenz Gottes sei ebenso groß wie jeder beliebige Beweis der Geometrie (D
IV, S. 36).

4 Als Beispiel hierfür sei auf die Stelle in P 111.44 verwiesen, wo es heißt:
« [J]e desire que ce que j'écriray soit seulement pris pour vne hypothèse,
laquelle est peut estre fort éloignée de la vérité ; mais encore que cela fust, je
croiray auoir beaucoup fait, si toutes les choses qui en seront déduites, sont
entièrement conformes aux experiences : car si cela se trouue, elle ne sera pas
moins vtile à la vie que si elle estoit vraye, pource qu'on s'en pourra seriur
en mesme façon pour disposer les causes naturelles à produire les effets
qu'on desirera. » - Nutzen für die praktischen Bedürfnisse des Lebens sowie
Ubereinstimmung mit der Erfahrung als Kriterien für eine naturwissenschaftliche

Behauptung - das klingt nicht nach Rationalismus Man mag hier
einwenden, daß es sich bei dieser Bemerkung bloß um eine Schutzbehauptung

34



ist erneut der Brief an Picot. Dort macht sich Descartes daran, die
«Ordung» der wahren Philosophie darzulegen; es sei ihr erster Teil
die Metaphysik, die die Prinzipien der Erkenntnis enthalte, ihr zweiter
Teil sei die Physik, bei der,

« apres auoir trouué les vrays Principes des choses materielles, on
examine en general comment tout l'vniuers est composé, puis en particulier

quelle est la nature de cette Terre et de tous les corps (P, S.

14)

Die Physik sei ferner durch eine Darstellung der Mechanik, der
Medizin sowie der Ethik zu ergänzen (P, S. 14). Bis zu dieser Stelle mag
der Leser denken, daß auch in den zuletzt genannten Bereichen die
mathematische Methode zur Anwendung gelangt. Doch hebt Descartes

unmittelbar nach dem oben zitierten Passus hervor, er fühle sich
sehr wohl zur Ausführung des beschriebenen Plans in der Lage,

« si j'auois la commodité de faire toutes les experiences dont j'aurois
besoin pour appuyer et justifier mes raisonnemens. » (P, S. 17)

Zwar spricht Descartes von «raisonnemens», doch sind diese
Vernunftgründe nur dann gültig, wenn sie durch Erfahrung überprüft
werden. Das Problem, das sich mit einer solchen Auffassung ergibt,
liegt auf der Hand : Sind die in der Metaphysik gewonnenen Prinzipien

notwendig wahr und erfolgt die Ableitung aus diesen Prinzipien
fehlerfrei, dann sind die abgeleiteten Sätze ebenso notwendig wahr
wie die Prinzipien - und man bedarf keiner Experimente, um notwendige

Sachverhalte zu stützen. Descartes verschärft dieses Problem,
wenn er am Schluß der Einleitung schreibt :

«le sçay bien aussi qu'il pourra se passer plusieurs siècles auant qu'on
ait ainsi déduit de ces Principes toutes les veritez qu'on en peut déduire,
pource que la pluspart de celles qui restent à trouuer, dependent de quelques

experiences particulières, qui ne se rencontreront jamais par hazard
[...]. » (P, S. 20)

Nun widerspricht es aber jedem denkbaren Begriff von <ableiten>,
wenn gesagt wird, daß die Tätigkeit des Ableitens von Experimenten
abhängig sei. Und das heißt konsequenterweise, daß hier nicht nur
kein mathematischer Ableitungsbegriff vorliegt, sondern überhaupt
nicht im eigentlichen Sinne von <Ableitung} gesprochen werden darf.

handelt, um das Nachfolgende vor religiösen Fanatikern zu verharmlosen ;
doch ist zu bedenken, daß die Ausrichtung auf praktisch-lebensweltliche
Anwendung durchaus zu den Motiven Descartes' gehört (wie das W. RÖD,
Descartes. Die Genese des Cartesianischen Rationalismus, München 1995 (1.
Aufl. 1964), bes. S. 26ff. nachdrücklich festhält).

35



Auf der anderen Seite läßt sich nicht leugnen, daß Descartes immer
wieder den deduktiven Charakter seiner naturwissenschaftlichen
Darlegungen hervorhebt. Angesichts dieser geradezu aporetischen Situation

stellt sich nun die Frage, auf welchem Wege herauszufinden ist,
wie sich Descartes seine Physik eigentlich vorstellt. Es bieten sich
grundsätzlich drei Strategien an, die wir im folgenden skizzieren
wollen.

Wie sich Descartes die Physik vorstellt

Les Météores, La Dioptrique

Eine erste Strategie besteht darin, in den vom Autor sozusagen als
Dokumentation vorgelegten Texten Les Météores und La Dioptrique
das effektive Vorgehen zu beobachten.5 Denn hier, so könnte man
meinen, ist Descartes am Werk, er betreibt Physik. Diesem Verfahren
ist allerdings entgegenzuhalten, daß Descartes selbst den Modellcharakter

der besagten Essays abstreitet. Zwar mag es richtig sein, daß er
im Discours betont, er lege diese Texte vor, damit deutlich werde,
wozu er in den Wissenschaften in der Lage sei (D VI, S. 75) ; auch ist
korrekt, daß er bereits im Titel ankündigt, die dem Discours folgenden

Werke seien solche gemäß der Methode (« Qui sont des essais de

cete Methode»6). Doch heißt das nicht, daß wir Descartes in diesen
Texten bei der Arbeit zusehen können. Wie zwei Briefstellen belegen,
hat er die Darstellung seiner <meteorologischen> und dioptrischen

5 Dieser scheinbar so naheliegende Weg wird von Denissoff eingeschlagen.
Sein zentrales Argument lautet: « [I]l est évident qu'un savant doit être jugé
avant tout par ses travaux et, par conséquent, Descartes doit l'être d'abord par
la Dioptrique et les Météores.» (DENISSOFF, L'énigme de la science
cartésienne (wie Anm. 1), S. 40); vgl. auch die Ausführungen von St. GAU-
KROGER, «Descartes: methodology», in: G. H. R. PARKINSON (ed.), The
Renaissance and Seventeenth-century Rationalismus, London/New York
1993, S. 167-200, hierS. 179ff.

6 Vgl. auch den ursprünglichen Titel des Discours : «Le projet d'vne Science
vniuerselle qui puisse éleuer nostre nature à son plus haut degré de perfection.

Plus la Dioptrique, les Meteores et la Geometrie; où les plus curieuses
Matières que l'Autheur ait pû choisir, pour rendre preuue de la Science
vniuerselle qu'il propose, sont expliquées en telle sorte, que ceux mesmes qui
n'ont point estudié les peuuent entendre» (Brief an Mersenne vom März
1636; ATI, S. 339).

36



Auffassungen gerade nicht nach der apriorischen Methode ausgerichtet.

Nehmen wir etwa den Brief an Vatier (vom 22. 2. 1638) :

« Quant à ce que i'ay suposé au commencement des Meteores, ie ne le
sçaurois demonstrer à priori, sinon en donnant toute ma Physique ; mais
les experiences que i'en ay déduites nécessairement, et qui ne peuuent
estre déduites en mesme façon d'aucuns autres principes, me semblent le
demonstrer assez à posteriori. » (AT I, S. 563)7

In diesem Auszug ist von dreierlei die Rede : (i) daß die Grundsätze

der Physik zwar als aus ersten Prinzipien ableitbar zu denken
sind, in diesem Zusammenhang aber schlicht vorausgesetzt wurden
(und damit liegt gerade nicht die Normalform der Physik vor8) ; (ii)
daß aus diesen physikalischen Grundsätzen Experimente abgeleitet
werden, die so nur aus den besagten Grundsätzen deduziert werden
können; und (iii) daß diese Experimente wiederum die Grandsätze
«beweisen». Wie diese Punkte zeigen, dürfte der zitierte Passus für
die Deutung des Erfahrungsbegriffs bei Descartes allgemein von
Belang sein. Uns interessiert für den Augenblick lediglich die Tatsache,
daß angesichts (i) - (iii) mit Sicherheit nicht davon ausgegangen werden

darf, daß Descartes sich seine Physik so vorstellt, wie sie in Mé-

7 Und an Mersenne schreibt Descartes mit Bezug auf das zweite Kapitel der
Dioptrique : «Vous demandez si ie tiens que ce que i'ay écrit de la refraction
soit demonstration; et ie croy qu'oiiy, au moins autant qu'il est possible d'en
donner en cette matière, sans auoir auparauant demonstré les principes de la
Physique par la Métaphysique (ce que i'espere faire quelque iour, mais qui ne
l'a point esté par cy-deuant), et autant qu'aucune autre question de Mechani-
que, ou d'Optique, ou d'Astronomie, ou autre matière qui ne soit point
purement Géométrique ou Arithmétique, ait iamais esté demonstrée. Mais
d'exiger de moy des demonstrations Géométriques en vne matière qui depend
de la Physique, c'est vouloir que ie fasse des choses impossibles. Et si on ne
veut nommer demonstrations que les preuues des Geometres, il faut donc dire
qu'Archimede n'a iamais rien demonstré dans les Mechaniques, ny Vitellion
en l'Optique, ny Ptolomée en l'Astronomie, etc., ce qui toutesfois ne se dit
pas.» (an Mersenne vom 17. oder 27. 5. 1638 [AT II, S. 141f.]). - Auf die
Briefe an Vatier und Mersenne wurde in der Forschung verschiedentlich
hingewiesen, so etwa von RÖD, Descartes (wie Anm. 4), S. 205 (Anm. 122),
Williams, Descartes (wie Anm. 1), S. 257f. sowie S. 265, E. GiLSON,
« Commentaire Historique», in : R. DESCARTES, Discours de la méthode, ed.
E. GiLSON. Paris 1987 (1. Aufl. 1925), S. 79-485, bes. S. 471 sowie GAU-
KROGER, Descartes: methodology (wie Anm. 5), S. 180f.

8 Descartes betont, daß er, um nicht alle Karten aufzudecken, die Ableitungen
aus ersten Principien bewußt nicht vollziehe («i'ay voulu expressément ne le
pas faire»; D VI, S. 76).

37



téores und Dioptrique daherkommt.9 Erfahrung und Experiment müssen

in diesen Werken bereits von der aposteriorischen Anlage her eine
entscheidende Rolle spielen - ganz im Gegensatz zur Methode, die
der Discours vorstellt.

Principes

Wenden wir uns der zweiten Strategie zu. Sie besteht darin, den

Erörterungen in den Principes zu folgen.10 Gewiß ist es ein
vielversprechender Gedanke, anhand dieses Textes zu zeigen, daß Erfahrung
in Descartes' Konzeption der Naturwissenschaft eine entscheidende
Rolle spielt. Denn hier werden vorab die metaphysischen Grundlagen
der Erkenntnis hergeleitet und, davon ausgehend, die physikalischen
Prinzipien aufgelistet. Auch wenn freilich nicht alle Details ausgeführt
werden, dürfte hier Physik sehr wohl in ihrer Normalform vorliegen.11

Entsprechend lassen sich Passagen finden, in denen die Rolle der
Erfahrung in der ausgearbeiteten Physik thematisiert wird. So hält
Descartes z.B. fest, daß alltägliche Erfahrung die Richtigkeit seiner
Behauptungen bestätige. Nachdem er etwa aus der Unveränderlichkeit
Gottes als erstes Naturgesetz abgeleitet hat, «que chaque chose en
particulier continue d'estre en mesme estât autant qu'il se peut, et que
jamais elle ne le change que par la rencontre des autres» (P 11.37)
und daraus folgert, «qu'il [i.e. le corps] continue par après de se mou-
uoir, et que jamais il ne s'arreste de soy-mesme» (ibid.), hält er lapi-

9 Das betont auch GARBER, Descartes and Experiment (wie Anm. 1), S. 308
(Anm. 11) ; und dennoch stellen seine Analysen auf exakt diese Texte ab

10 Wobei die Regulae durchaus als Kontrolle und Ergänzung herangezogen
werden könnten; zur Unterscheidung von Erfahrungsbegriffen in diesem
Text vgl. W. RÖD, Descartes' Erste Philosophie, Bonn 1987 (1. Aufl. 1971),
S. 80ff.

11 Diesen Gedanken teilt GARBER in Descartes' Metaphysical Physics, Chi¬
cago/London 1992, besonders S. 30 - 62. Dort äußert er allerdings auch die
Auffassung, daß Descartes seine in den Regulae erstmals entworfene
Methode aufgegeben habe («by 1630 or so»; S. 49) und daß sich danach keine
weitere Methodendiskussion mehr finde. Spätere Bemerkungen Descartes'
(Meditationes, Principes, Le monde) beträfen dessen « new conception of the
organization of knowledge», wonach «the importance of order» zu betonen
sei (S. 50, unsere Hervorhebungen). Zwar kommen auch wir zum Schluß, daß
die Principes eine kohärente Methodendiskussion vermissen lassen, werden
uns aber auf eine Dùcourr-Stelle berufen, die Garber offenbar übersehen hat.
Von einer Aufgabe der Methodendiskussion kann keine Rede sein.

38



dar fest: «Nous voyons tous les jours la preuue de cette premiere
regle dans les choses qu'on a poussées au loin» (P H38).12

Allerdings ließe sich gegen die Beweiskraft solcher Stellen
einwenden, daß Erfahrung in diesem Zusammenhang bloß als ergänzende
Evidenz fungiere und daher auf sie zu verzichten sei, mehr noch : daß

im Zweifelsfall dem Abgeleiteten gegenüber dem Beobachteten der
Vorzug zu geben sei, wie das offenbar bei den Stoßgesetzen der Fall
ist.13 Indes übersieht dieser Einwand, daß solche Gesetze Körper unter
real nicht verwirklichten und nicht verwirklichbaren Bedingungen
betreffen.14 Zudem ist die Behauptung, auf Erfahrung könne
grundsätzlich verzichtet werden, vis-à-vis etwa den Magnetismus-Erörterungen

(P IV.133-183, bes. 161 sowie 183) oder der Planeten-Diskussion

(P III.141-157, bes. 146) kaum aufrecht zu halten. In diesen
beiden Fällen besteht die Pointe - anders als im obigen - gerade
darin, daß Erfahrung (sei es nun alltägliche Erfahrung, sei es gezieltes
Experiment) die zu erklärenden Tatsachen erst liefert und daher
keineswegs als Beleg postfestum interpretiert werden kann.

Darüber hinaus ist zu beachten, daß Erfahrung in den Principes
als Bestätigung und somit mindestens potentiell auch als Korrektiv
fungieren kann. Das wird in der folgenden Passage deutlich :

«Et certes, si les principes dont je me sers sont tres-éuidens, si les
consequences que j'en tire sont fondées sur l'euidence des Mathématiques,
et si ce que j'en déduis de la sorte s'accorde exactement auec toutes les
experiences, il me semble que ce seroit faire injure à Dieu, de croire que
les causes des effets qui sont en la nature, et que nous auons ainsi trou-
uées, sont fausses [...].» (P 111.43, unsere Hervorhebung)

12 Und ausdrücklich weist er gegen Ende der Principes darauf hin, daß die Ge¬

setze der Mechanik durch «sichere und tägliche Versuche» bestätigt werden
(«certis et quotidianis experimentis» (AT VIII, S. 323); vgl. dazu die leicht
abgeänderte Stelle in P IV.200). Ähnliche Bemerkungen finden sich im
Zusammenhang mit dem zweiten Naturgesetz (das Beispiel der Schleuder P
11.39) und bei der Diskussion der Fliehkraft (P III.59).

13 « Et les demonstrations de tout cecy sont si certaines, qu'encore que I'experi¬
ence nous sembleroit faire voir le contraire, nous serions neantmoins obligez
d'adjousterplus defoy à nostre raison qu'à nos sens.» (P 11.52).

14 «[...] si duo tantum corpora sibi mutuo occurrerent, eaque essent perfecte
dura, et a reliquis omnibus sic divisa, ut eorum motus a nullis aliis circumja-
centibus impedirentur nec juvarentur; ea enim régulas sequentes observa-
rent» (AT VIII, S. 67; ähnlich P 11.45). Und weiter: «Sed quia nulla in
mundo corpora esse possunt a reliquis omnibus ita divisa, et nulla circa nos
esse soient plane dura [...].» (AT VIII, S. 70; ähnlich P 11.53).

39



Analog hält Descartes im Zusammenhang mit dem Magnetismus-
Problem fest :

«Car, encore que mon dessein ne soit pas d'expliquer icy la nature
d'aucun corps particulier, sinon en tant qu'elle peut seruir à confirmer la
vérité de ce que j'ay écrit touchant ceux qui se trouvent le plus vniuer-
sellement [...].» (P IV. 184, erste Hervorhebung im Text).

Solche Bemerkungen weisen deutlich darauf hin, daß der Erfahrung
zumindest potentiell die Rolle eines Korrektivs zugeteilt wird.15

Schließlich gilt es, eine Reihe von Stellen ins Auge zu fassen, in
denen Descartes betont, daß - weil Gott das meiste auf verschiedenartigste

Weise realisieren konnte - zur endgültigen Ausführung aller
Details Experimente vonnöten wären. Der für diesen Zusammenhang
zentrale Passus lautet :

« Nous auons remarqué cy-dessus, que tous les corps qui composent
l'vniuers, sont faits d'vne mesme matière, qui est diuisible en toutes
sortes de parties, et des-ja diuisée en plusieurs qui sont meuës diuerse-
ment, et dont le mouuements sont en quelque façon circulaires ; et qu'il y
a tous-jours vne égale quantité de ces mouuemens dans le monde : mais
nous n'auons pû determiner en mesme façon combien sont grandes les
parties ausquelles cette matière est diuisée, ni quelle est la vitesse dont
elles se meuuent, ni quels cercles elles décriuent. Car ces choses ayant
pû estre ordonnées de Dieu en vne infinité de diuerses façons, c'est par
la seule experience, et non par la force du raisonnement, qu'on peut
sçauoir laquelle de toutes ces façons il a choisie. C'est pourquoy il nous
est maintenant libre de supposer celle que nous voudrons, pourueu que
toutes les choses qui en seront déduites s'accordent entièrement avec
1'experience.» (P 111.46; die beiden letzten Hervorhebungen im Text;
ähnlich P IV.63)

Diese Passage läßt sich dahingehend verstehen, daß die
naturgesetzlichen Prinzipien Leerstellen enthalten, die durch gezielte
Experimente auszufüllen sind.16 Eine solche Deutung dürfte denn auch
verständlich machen, weshalb Descartes dann und wann so tut, als
könnte er die Experimente selbst aus seinen Prinzipien ableiten (AT I,

15 Entsprechend lobt Descartes seine Vorgehensweise gegenüber Plempius in
einem Brief vom 3. 10. 1637 (mit bezug auf die Météores) : in seiner Philosophie

« nulla ratio est, quae non sit mathematica et euidens, cuiusque conclu-
siones veris experimentis confirmantur » (AT I, S. 421). - Zur Rolle der
Erfahrung als Korrektiv vgl. auch die Bemerkungen von L. SCHÄFER, «Pascal
und Descartes als methodologische Antipoden », in : Philosophisches Jahrbuch

81 (1974), S. 314-340, hier S. 327.
16 Man denke hier etwa auch an die Brechungsindices, die man nur aus der Na¬

tur kennen kann; vgl. dazu RÖD,Descartes' Erste Philosophie (wie Anm.
10), S. 30f.

40



S. 563). Ganz offensichtlich setzt er an diesen Stellen voraus, daß
anhand der Leerstellen in den Prinzipien klar wird, welche Art von
Experiment die gewünschte Information bereitstellt.

Halten wir zusammenfassend fest : Descartes räumt in den Principes

der Erfahrung als alltägliche Beobachtung, als gezieltes Experiment,

als Korrektiv bereits geleisteter Deduktionen sowie als Ergänzung

von durch Ableitung nicht zu erreichenden Details durchaus
einen wichtigen Stellenwert ein. Allerdings haben die angeführten
Passagen - so attraktiv sie im einzelnen auch sein mögen - den Mangel,

empirische Elemente nicht ausdrücklich als systemimmanente
Teile, als methodisch vorgesehene Momente zu verankern. Das zu
leisten, vermag nur eine Äußerung Descartes' in einem methodologisch
sensiblen Kontext. Eine solche Äußerung dingfest zu machen und sie
einer genauen Analyse zu unterziehen - darin sehen wir die dritte
Strategie, um herauszufinden, wie sich Descartes seine Physik
vorstellt.

Erfahrung und Deduktion in Discours VI

Die Stelle, die wir im Auge haben, findet sich gegen Ende des
sechsten Teils des Discours. Da wir uns eingehend mit ihr beschäftigen

werden, sei sie umfassend wiedergegeben (in eckigen Klammem
Seiten- und Zeilenzählung von AT) :

[S. 63, Z.] [18] « Mesme ie remarquois, touchant les experiences,
[19] qu'elles sont d'autant plus nécessaires, qu'on est plus
[20] auancé en conoissance. Car, pour le commencement,
[21] il vaut mieux ne se seruir que de celles qui se pre-
[22] sentent d'elles mesmes a nos sens, et que nous ne
[23] sçaurions ignorer, pouruû que nous y facions tant
[24] soit peu de reflexion, que d'en chercher de plus rares
[25] et estudiées : dont la raison est que ces plus rares
[26] trompent souuent, lorsqu'on ne sçait pas encore les
[27] causes des plus communes, et que les circonstances
[28] dont elles dependent sont quasi tousiours si particu-
[29] lieres et si petites, qu'il est très malaysé de les re-
[30] marquer. Mais l'ordre que i'ay tenu en cecy a esté tel.
[31] Premièrement, i'ay tasché de trouuer en general les
[S. 64, Z.] [1] Principes, ou Premieres Causes, de tout ce qui est,
[2] ou qui peut estre, dans le monde, sans rien consi-
[3] derer, pour cet effect, que Dieu seul, qui l'a créé, ny
[4] les tirer d'ailleurs que de certaines semences de
[5] Veritez qui sont naturellement en nos ames. Après
[6] cela, i'ay examiné quels estoient les premiers et

41



[7] plus ordinaires effets qu'on pouuoit déduire de ces
[8] causes : et il me semble que, par la, i'ay trouué des

[9] Cieux, des Astres, vne Terre, et mesme, sur la terre,
[10] de l'Eau, de l'Air, du Feu, des Minéraux, et quelques
[11] autres telles choses, qui sont les plus communes de
[12] toutes et les plus simples, et par consequent les plus
[13] aysées a connoistre. Puis, lorsque i'ay voulu des-
[14] cendre a celles qui estoient plus particulières, il s'en
[15] est tant présenté a moy de diuerses, que ie n'ay pas
[16] creu qu'il fust possible a l'esprit humain de distinguer
[17] les Formes ou Espèces de cors qui sont sur la terre,
[18] d'vne infinité d'autres qui pourraient y estre, si c'eust
[19] esté le vouloir de Dieu de les y mettre, ny, par con-
[20] sequent de les rapporter a nostre vsage, si ce n'est
[21] qu'on viene au deuant des causes par les effets, et
[22] qu'on se serue de plusieurs experiences particulières.
[23] En suite de quoy, repassant mon esprit sur tous les
[24] obiets qui s'estoient iamais présentez a mes sens,
[25] i'ose bien dire que ie n'y ay remarqué aucune chose
[26] que ie ne peusse assez commodément expliquer par
[27] les Principes que i'auois trouuez. Mais il faut aussy
[28] que i'auouë, que la puissance de la nature est si ample
[29] et si vaste, et que ces Principes sont si simples et si
[30] généraux, que ie ne remarque quasi plus aucun effect
[31] particulier, que d'abord ie ne conoisse qu'il peut en
[S. 65, Z.] [1] estre déduit en plusieurs diuers façons, et que ma
[2] plus grande difficulté est d'ordinaire de trouuer en
[3] laquelle de ces façons il en depend. Car a cela ie ne
[4] sçay point d'autre expedient, que de chercher dere-
[5] chef quelques experiences, qui soient telles, que leur
[6] euenement ne soit pas le mesme, si c'est en l'vne de
[7] ces façons qu'on doit l'expliquer, que si c'est en
[8] l'autre.»

Beginnen wir mit der Gliederung der Passage ; sie läßt sich grob
in vier Teile zerlegen : In einem ersten Teil (I) hält Descartes fest, in
welcher Phase wissenschaftlicher Arbeit welche Form von Erfahrung
eine Rolle spielt (S. 63, Z. 18 - 25). Dabei favorisiert er offensichtlich
experiences communes für die Frühphase, experiences rares für eine

spätere Phase. Diese Auffassung wird sodann begründet (Z. 25 - 30).
In einem zweiten Teil (II) legt Descartes die « Ordnung» dar, die er en

cecy (Z. 30) verfolgt habe. Hier ist von Erfahrung nicht mehr die
Rede. Wir erhalten stattdessen eine Skizze der sattsam bekannten
Vorgehensweise (S. 63, Z. 30 - S. 64, Z. 13): Descartes behauptet,
einzig aus der Voraussetzung Gottes und einiger eingeborener Wahrheiten

Gestirne, Erde, Wasser, Luft, Feuer, Mineralien und derglei-

42



chen mehr abgeleitet zu haben. Dabei ist erstens festzuhalten, daß
Descartes zum einen sagt, er habe aus jenen ersten Prinzipien erste
Wirkungen abgeleitet (Z. 6f.), zum andern aber von Gegenständen
spricht (Gestirnen und Mineralien z.B.), die er gefunden habe (Z. 8 -
13). Wichtig ist zweitens, daß die ersten Prinzipien auch als Prinzipien

von nicht realisierten Gegenständen fungieren (Z. 2). (Die Tatsache,

daß (II) mit einem «mais» - in der von Descartes autorisierten
lateinischen Version lesen wir sogar «sed tarnen» (AT VI, S. 575) -
eingeleitet und damit der Kontrast zur vorhergehenden Einführung der

«experience» betont wird, soll uns weiter unten beschäftigen.)
In einem dritten Teil (III) schildert Descartes Schwierigkeiten, mit

denen er sich beim Versuch, die bis hierhin angewandte Methode
weiter zu verfolgen, konfrontiert sieht (Z. 13 - 23). Da Kriterien zur
Unterscheidung von realisierten und bloß möglichen Gegenständen
fehlen, erweist es sich offenbar als unmöglich, aus dem Erreichten
weiteres zu deduzieren (Z. 13 f.). Hier beginnt sich der bereits
angedeutete Allgemeinheitsgrad der ersten Prinzipien - sie sollen ja
Prinzipien aller möglichen Gegenstände sein - zu rächen. Als einzigen
Ausweg nennt Descartes ein Verfahren, mit dessen Hilfe man durch
Wirkungen zu den Ursachen vorstößt, indem gezielte Experimente
angestellt werden (Z. 22). Und damit wird Erfahrung wiederum
thematisch.

In einem vierten Teil (IV) schließlich rekurriert Descartes scheinbar

auf die in (III) aufgeworfene Schwierigkeit, um dann erneut
gezieltes Experimentieren als remedium zu empfehlen (S. 64, Z. 23 - S.

65, Z. 8). Eingeleitet wird dieser Passus jedoch mit «en suite de

quoy» (im Lateinischen schwächer mit «deinde» [AT VI, S. 576]),
was darauf hinweist, daß nun eine neue Karte ins Spiel kommt.
Tatsächlich besteht die Pointe darin, daß Descartes jetzt nicht mehr
von der deduktiv nicht zu bewerkstellenden Unterscheidung zwischen
den möglichen und den realisierten Gegenständen ausgeht. Vielmehr
läßt er die tatsächlich realisierten Gegenstände, die ihm je begegnet
sind («obiets qui s'estoient iamais présentez a mes sens» [Z. 24]),
Revue passieren, um vor diesem Hintergrund hervorzuheben, er habe
einerseits sofort gesehen, daß sie allesamt durch die bereits gefundenen

Prinzipien «erklärt»17 werden können (Z. 26f.); andererseits sei

17 Der Term ist hier zwar <expliquer> (lateinisch entsprechend <explicare>), aber
bereits sechs Zeilen später ist erneut von <ableiten> (<deduire> ; <deducere>)
die Rede.

43



aber auch deutlich geworden, daß eine solche Erklärung jeweils auf
verschiedene Weise erfolgen könne und somit nicht klar sei, wie die

genannten Gegenstände (als Wirkungen) von den Prinzipien (als ihren
Ursachen) abhängen (S. 64, Z. 28 - S. 65, Z. 3). Wenn Descartes zu
guter Letzt beschreibt (Z. 3 - 8), wie dieser Schwierigkeit zu begegnen

sei, dann liefert er nichts anderes als eine theoretische Darstellung
dessen, was unter dem Label <experimentum crucis> gemeinhin Bacon
zugeschrieben wird.

Wie gehören (I) - (IV) zusammen Anders gefragt : Was bedeutet

es, daß allererst die Unterscheidung zwischen alltäglicher und seltener
Erfahrung eingeführt, dann die rationalistische Strategie vorgestellt
und via Schilderung von sich ergebenden Problemen erneut auf Erfahrung

und letztlich auf die Notwendigkeit von expérimenta crucis
hingewiesen wird

« Mais »

Eine Interpretationsstrategie mag darin bestehen, (I) als Einführung

in die Thematik zu betrachten und vorerst einmal zu ignorieren.
Wie Descartes mit «mais», das (II) einleitet, deutlich macht, soll ein
neuer, und zwar (I) entgegengesetzter Schritt folgen. Geht man mit
dieser Deutung einig, ist man auf vertrautem Terrain: Die Geschichte
von der Auffindung erster Prinzipien gilt im Zusammenhang mit
Descartes als Topos; ebenso, daß aus diesen Prinzipien erste Wirkungen
deduziert werden können. Doch bereits mit der Anschlußfrage ergeben

sich Probleme: Was genau hat man sich unter «premiers effets»
vorzustellen? Descartes antwortet mit dem Hinweis auf Gegenstände :

des cieuxn, des astres, une terre, de l'eau usw. (S. 64, Z. 9ff.). Indes
dürfte klar sein, daß man keine Gegenstände ableiten kann; und
tatsächlich behauptet Descartes lediglich, er habe diese Gegenstände
gefunden, und zwar par là, bei diesen Wirkungen (S. 64, Z. 8). Doch
selbst wenn wir annehmen, daß es sich hier um einen lapsus linguae
handelt und Descartes im Ernstfall dafür votieren würde, er habe
Sätze abgeleitet, die die Existenz der genannten Gegenstände behaupten

(oder angemessener: Sätze, die das Wesen dieser Gegenstände

18 Der Plural erklärt sich hier daraus, daß Descartes an die «flüssige» Him¬
melsmaterie denkt (P 311.24; cf. AT II, S. 225), die ja vor allem aus kleinen
Kügelchen besteht, aber nicht ganz überall gleich geartet ist (ibid. HI. 134; cf.
die hübsche Illustration in VIII. 187).

44



zum Ausdruck bringen) - selbst unter dieser Annahme ist nicht
einzusehen, wie solche Aussagen aus den ersten Prinzipien folgen. Wie soll
z.B. der Satz

(1) Auf der Erde gibt es Wasser

aus

(2) Jede einfache und unteilbare Sache verharrt von sich aus immer in
demselben Zustand19

folgen? Es ist offensichtlich, daß eine solche Ableitung Zusatzprämissen

benötigt, die nur auf empirischem Wege zu gewinnen sind.
Heißt das nun, daß Descartes bereits an dieser Stelle, da er vermeintlich

noch inmitten der rein deduktiven Phase steckt, Erfahrungsmaterial
voraussetzen muß Das würde der Stoßrichtung unserer Stelle im

Discours VI drastisch zuwiderlaufen.

« Deduire »

Es gibt eine Lösung dieser Schwierigkeit. Sie besteht darin, den

Ableitungsbegriff zu entlasten. Wenn Descartes sagt, X sei von <3>

ableitbar, dann meint er bloß, daß X O nicht widerspricht bzw. daß X
mit vereinbar ist. Damit mag er nahelegen, daß das Vorhandensein
irgendeines Gegenstandes mit den Prinzipien in Einklang steht. Auf
den vorliegenden Fall bezogen heißt dies, daß das Vorhandensein von
Sternen und einer Erde mit Mineralien den Prinzipien nicht
widerspricht, daß sich diese Entitäten also so verhalten, wie es den
allgemeinen Naturgesetzen gemäß zu erwarten ist. Aus den Stoßgesetzen
folgt nicht, daß es auf der Erde Wasser gibt; wie sich Wasser verhält
(z.B. wenn darin ein fester Körper bewegt wird) muß jedoch vermittels

der Stoßgesetze erklärt werden können.20 Das bedeutet für sich

19 Eine Paraphrase des ersten Naturgesetzes P 11.37 ; wir setzen dabei voraus,
daß die in diesem Kontext formulierten Naturgesetze (auch die Stoßgesetze
gehören dazu) Teil jener ersten Prinzipien sind, die durch den methodischen
Zweifel unter Voraussetzung Gottes und einiger angeborener Wahrheiten
quasi-induktiv gewonnen werden. Wie diese Naturgesetze (wir wollen den
Term für einen Augenblick übernehmen) mit dem Wesen der Bewegung,
diese wiederum mit dem Wesen der Materie, diese wiederum mit dem Raum

genau zusammenhängen, ist ein Thema, das in den metaphysischen Vorhof
der Physik gehört und von uns hier nicht behandelt wird.

20 Das ist exakt die Vorgehensweise in den Principes. Am Anfang des dritten
Teils heißt es: «Apres auoir rejetté ce que nous auions autrefois receu en
nostre creance, auant que de l'auoir suffisamment examiné, puis que la rai-

45



genommen noch keine große Konzession an die Empirie. Denn weder
werden irgendwelche Naturgesetze auf empirischer Basis errichtet,
noch werden die rationalen Prinzipien geprüft: Erfahrung fungiert
nicht als Korrektiv der Theorie. Ein möglicher Widerspruch zwischen
Theorie und Beobachtung würde auf andere Weise behoben als durch
Korrektur der Prinzipien. Was gemäß dieser Interpretation aber sehr

wohl korrigiert werden muß, ist die Ansicht, Descartes verfahre in
seinen ersten Schritten mathematisch-deduktiv : Das Vorhandensein
von Mineralien auf dem Planeten Erde läßt sich nicht ausrechnen.
Zudem vermag die vorgeschlagene Interpretation zu erklären, weshalb
Descartes wiederholt versichert, es würden aus den Prinzipien noch
viele weitere Wirkungen, d.h. mögliche Gegenstände folgen. Die
Prinzipien sind so geartet, daß eine Unmenge von Gegenständen, die
real nicht existeren, ihnen entsprechen kann - doch ist keine Welt
möglich, die den Prinzipien widerspricht.

Ist die hier vorgeschlagene Interpretation korrekt, dann stellt sich
folgende Frage : Wenn bereits in (II) auf real existierende Gegenstände

rekurriert werden muß, worin genau besteht dann der Unterschied

zu der in (III) beklagten Schwierigkeit? Die Lösung liegt im
folgenden Hinweis : Descartes betont, daß diese Schwierigkeit (die
dadurch entsteht, daß man zu den spezielleren Gegenständen, die von
Gott so oder anders hätten geschaffen werden können, vordringen
will) nur dann zu beheben ist, wenn man von den Wirkungen her zu
den Ursachen gelangt. Anders als in (II), als es lediglich darum ging
zu zeigen, daß das Vorhandene mit den Naturgesetzen verträglich ist,
müssen jetzt die Ursachen von den Wirkungen her gefunden werden.
Dabei ist klar : Waren die Naturgesetze vorher schon zu allgemein, als

son toute pure nous a fourny assez de lumière pour nous faire décourir quelques

principes des choses materielles, et qu'elle nous les a présentez auec tant
d'éuidence que nous ne sçaurions plus douter de leur vérité, il faut
maintenant essayer si nous pourrons déduire de ces seuls principes l'explication de
tous les Phainomenes [...].» (P III. 1); und einige Zeilen später heißt es: «Or
les principes que j'ay cy-dessus expliquez, sont si amples, qu'on en peut
déduire beaucoup plus de choses que nous n'en voyons dans le monde [...].
C'est pourquoy je feray icy vne briéve description des principaux Phainomenes,

dont je pretens rechercher les causes, non point afin d'en tirer des
raisons qui seruent à prouuer ce que j'ay à dire cy-apres: car j'ay dessein
d'expliquer les effets par leurs causes, et non les causes par leurs effets ; mais
afin que nous puissions choisir, entre vne infinité d'effets qui peuuent estre
déduits des mesmes causes, ceux que nous deuons principalement tascher
d'un déduire. » (P III.4).

46



daß die einfachsten Wirkungen hätten abgeleitet werden können, so
sind diese Gesetze nun, da es um spezifische Gegenstände geht, nicht
einmal mehr Kandidaten für Prämissen der entsprechenden Konklusionen.

Mit anderen Worten: Die Ursachen, von denen Descartes
spricht (S. 64, Z. 21), sind mit den Naturgesetzen nicht identisch.
Vielmehr muß angenommen werden, daß Descartes hier den Begriff
hypothetischer Ursachen einführt, demgemäß Ursachen zwei
Bedingungen zu erfüllen haben : Erstens müssen sich die beobachtbaren
Phänomene aus entsprechenden spezielleren Naturgesetzen ableiten
lassen, und zweitens müssen sie ihrerseits mit den Grundgesetzen in
Einklang stehen.21 Die Einführung von Gesetzeshypothesen zeigt aber
erneut, daß sich Descartes von einem rein deduktiven Physikverständnis

distanziert.

« Loix de la nature »

Der Klarheit halber wollen wir von dieser Stelle an folgende
terminologische Stipulation beachten : Der Ausdruck <(erste) Prinzipien)
soll Sätzen vorbehalten sein, die die metaphysischen Grundlagen der
Erkenntnis betreffen, also z.B. Sätze über die Natur Gottes. Von
allgemeinen Naturgesetzen) werden wir im Zusammenhang mit Sätzen

reden, von denen Descartes behauptet, er habe sie aus ersten
Prinzipien abgeleitet (von denen wir aber gesehen haben, daß sie

lediglich schwächeren Bedingungen genügen). Dazu gehören Sätze, die
z.B. von Himmelsmaterie handeln, und die Descartes selbst als
«Naturgesetze» («loix de la nature» oder «leges naturae» [P
II.37ff.]) bezeichnet ; sie betreffen Prinzipien der körperlichen Dinge.
Schließlich beziehen wir uns mit spezielle Naturgesetze) auf Sätze,
die sich nur dann finden lassen, wenn man von den Wirkungen zu den
Ursachen aufsteigt und folglich Gesetzeshypothesen formuliert.

Allerdings ergibt sich eine weitere Schwierigkeit: Zu welchem
Zweck führt Descartes in (IV) die nachdrücklich empfohlenen expe-

21 Wenn solche speziellen Naturgesetze einmal gefunden sind, können sie aus
den Grundgesetzen auch abgeleitet werden. Aber das ist dann - so dedukti-
visch-apriorisch es auch aussehen mag - nur eine Möglichkeit, die sich post
festum als Darstellungsoption ergibt. Analog ist Descartes in der Lage, auf
die in den zweiten Einwänden zu den Meditationes erhobene Forderung nach
einer synthetische Darstellungsweise einzugehen (AT VE, S. 128 und 155ff.).
Das heißt ja keineswegs, daß Descartes' Metaphysik als synthesis universalis
zu verstehen wäre.

47



rimenta cruris ein? Er behauptet selbst, die «Principes», die er
gefunden habe (S. 64, Z. 27), seien von so allgemeiner Natur (Z. 28ff.),
daß es jeweils verschiedene Arten gebe, wie ein bestimmtes Faktum
abgeleitet werden könne (Z. 30ff.). Die Tatsache, daß er von Prinzipien

spricht, die er gefunden hat, weist darauf hin, daß erneut die
ersten Prinzipien gemeint sind. Das wird durch die Beobachtung erhärtet,

daß der Ausdruck mit einem Großbuchstaben beginnt. Nun
verträgt sich dieser Befund jedoch nicht mit unserer bisherigen Interpretation.

Denn erstens wurde deutlich, daß für die Ableitung von
Tatsachenbehauptungen nicht einmal die allgemeinen Naturgesetze taugen,
geschweige denn die ersten Prinzipien. Und zweitens besteht das

Neue, das (IV) gegenüber (III) bringt, gerade in der Behauptung, es

gebe jeweils verschiedene Ableitungsmöglichkeiten. Nun kann die
Pointe aber nicht darin bestehen, daß Descartes meint, es gebe
verschiedene logische Regeln, die uns erlauben, aus ein und derselben
Prämissenmenge ein und denselben Beobachtungssatz abzuleiten. Das
ist zwar denkbar, für den Forschungsgang jedoch irrelevant oder stellt
zumindest kein ernsthaftes Problem dar. Vielmehr sollten wir doch
annehmen, daß mit <auf verschiedene Weise ableiten> folgendes
gemeint ist : Es werden - modern gesprochen - verschiedene Hypothesen

(z.B. Hi und H2) gebildet, die gleichermaßen den erforderlichen
Bedingungen (i.e. Kompatibilität mit den Naturgesetzen, Ableitbarkeit
der Beobachtungstatsachen) genügen. Nur in einer solchen Situation
ist das experimentum cruris überhaupt sinnvoll - es dient dazu,
zwischen konkurrierenden Hypothesen zu entscheiden. Im Falle von

ist es daher nur konsequent, wenn Descartes vorschlägt, experimentell
nach anderen Wirkungen zu suchen, die aus Prämissen, zu denen Hi
gehört, abgeleitet werden können, nicht aber aus solchen, zu denen H2
gehört (oder -vice versa).'12 Geht man mit dieser Deutung von <auf ver-

22 Vgl. dazu auch das Kapitel über Descartes in J. LOSEE, A Historical Intro¬
duction to the Philosophy ofScience, London/Oxford/New York 1972.

Naturgesetze
Aussage über relevante

Umstände
Hl

Naturgesetze
Aussage über relevante

Umstände
H2

&
E E

48



schiedene Weise ableiten> einig, erweist sich unsere Stipulation als

sinnvoll: Die speziellen Naturgesetze lassen sich als Gesetzes/zypo-
thesen verstehen.

Die Methode und der Ort der Erfahrung

Fassen wir die Methode, wie sie sich nach dem Gang unserer
Analyse präsentiert, zusammen :

Erster Schritt : Auffinden der ersten Prinzipien mittels methodischer
Skepsis.

Zweiter Schritt : Prüfen, ob die fundamentalsten und einfachsten Phä¬

nomene (beispielsweise das Vorhandensein von Sternen) mittels
der ersten Prinzipien beschrieben werden können : entsprechende
Formulierungen in der Terminologie der ersten Prinzipien ergeben

allgemeine Naturgesetze ; Post-Festum-Ableitung dieser
Gesetze.

Dritter Schritt : Formulieren von hypothetischen speziellen Naturge¬
setzen (Ursachen) ausgehend von Phänomenen (Wirkungen).

Vierter Schritt : Bei konkurrierenden speziellen Naturgesetzen Eli¬

minierung der falschen Hypothesen durch Experimente.
Jetzt zeigt sich auch, weshalb Descartes in dem von uns behandelten
Textausschnitt mit verschiedenen Begriffen der Erfahrung operiert.
Wir wollen in der Folge drei bzw. vier solcher Begriffe unterscheiden :

Die von ihm für den Anfang («pour le commencent» (S. 63,
Z. 20) bevorzugte alltägliche Erfahrung - «experience commune»
(Ec) - läßt sich als Tatsachenwissen umschreiben, das vorausgesetzt
werden muß, um zu den allgemeinen Naturgesetzen vorzustoßen - wir
müssen über das kommune Wissen (S. 63, Z. 27), wonach es auf der
Erde Wasser gibt, bereits verfügen, um die Natur dieser Entität ableiten

zu können.23 Doch hat dieser Rekurs auf die gemeine Erfahrung
mit Empirismus (im gängigen Sinne) noch nichts zu tun. Denn es
handelt sich hierbei um sinnlich vermittelte Erfahrung, die sich uns
von selbst präsentiert (Z. 21f.) und «que nous ne sçaurions ignorer»
(Z. 22f.). Nebst Ec spricht Descartes ausdrücklich von selteneren

Erfahrungen, von «experiences rares» (Er); sie unterscheiden sich von

23 Vgl. dazu, bezogen auf das Wachsbeispiel in den Meditationes, K. PETRUS,

«Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes», in : Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 43 (1996).

49



Ec insofern nur graduell24, als es aufgrund der Umstände mehr
Aufmerksamkeit bedarf, um sie zu bemerken.23 Wie bei Ec handelt es sich
auch bei Er um Erfahrungen, die uns mit Fakten bzw. Daten über die -
wie Descartes sagt - einfachen sowie speziellen Dinge versehen. Die
entscheidende Pointe besteht darin, daß sowohl Ec als auch Er
Erfahrungen sind, die methodisch nicht zu einem bestimmten Zweck aufbereitet

sind.
Anders liegt die Angelegenheit, wenn wir einmal die Ursachen

der einfachen Dinge kennen (Z. 26f.). Unter dieser Voraussetzung lassen

sich Erfahrungen, nun im Sinne von Beobachtungen -
«experiences particulières» (Ep) - in einem gesicherten theoretischen

Rahmen abhalten. Dabei kann sich Ep sowohl auf einfache als
auch seltene Dingen beziehen (s.o.). Die Gemeinsamkeit mit Ec und
Er besteht darin, daß auch Ep uns in erster Linie mit Daten oder Fakten
versehen. Der Unterschied ist darin zu sehen, daß diese Daten
planmäßig geordnet werden, so etwa mit dem Ziel, Regelmäßigkeiten
festzustellen. Anders gesagt : Im Gegensatz zu Ec und Er handelt es

sich bei Ep um Beobachtungen, die zu einem bestimmten Zweck
durchgeführt werden. (Natürlich lassen sich innerhalb eines einmal
vorhandenen theoretischen Rahmens auch die auf Ec und Er basierenden

Daten nachträglich ordnen.) Wiewohl Ep also zweckorientiert
erfolgen, handelt es sich hierbei doch nicht um Beobachtungen, die -
salopp gesagt - in den Lauf der Dinge eingreifen. Exakt darin läßt
sich der Unterschied zu jenen Erfahrungen festmachen, die im eigentlichen

Sinne als Experimente zu bezeichnen sind (Ee) und deren
Charakteristikum u.a. darin besteht, Bedingungen herzustellen, die ein
(durch die Theorie) intendiertes Ereignis zur Folge haben.

Diese knappe Umschreibung der Begriffe von Erfahrung, die
Descartes ins Auge faßt, soll für unsere Belange ausreichen. Allgemein

gesagt, lassen sich zwei Gruppen bilden. Während die Erfahrungen

der einen Gruppe nicht zu einem bestimmten Zweck aufgearbeitet
sind - dazu gehören Ec und Er -, erfolgen die Erfahrungen der anderen

Gruppe - Ep und Ee - planmäßig. Dieses Merkmal bestimmt
zugleich das Verhältnis der Prinzipien bzw. Gesetze zu den genannten

24 Dies gegen z.B. WILLIAMS, Descartes (wie Anm. 1), S. 262, der Ep im Sinne
von « experiments » deutet und damit gerade nicht im vortheoretischen
Bereich ansiedelt ; vgl. aber auch GlLSON, Commentaire Historique (wie Anm.
7), S. 451.

25 Außerdem ist «lorsqu' on ne sçait pas encore les causes des [experiences]
plus communes » (S. 63, Z. 26f.) die Gefahr eines Irrtums besonders groß.

50



Arten der Erfahrung. Wie weiter oben bereits ausgeführt, müssen wir
im Urteil Descartes' über das kommune Wissen bezüglich z.B. des

Wassers verfügen, um allgemeine Naturgesetzen zu erlangen;
entsprechend hängen diese Gesetze von Ec und Er im Sinne von
Erfahrungen, die uns eine solch kommune Kenntnis ermöglichen, ab. Es

gilt also :

(3) allgemeine Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Genese empiriec/r-
abhängig.

Anders im Falle von Ep und Ee ; hier handelt es sich um Erfahrungen,
die durch die Prinzipien bzw. Gesetze im strengen Sinne des Wortes
erst ermöglicht werden. Entsprechend gilt :

(4) allgemeine Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Geltung empiriep/e-
unabhängig.

Mag die hier getroffene Unterscheidung von Genese und Geltung
den Ort der Erfahrung im cartesianischen Projekt ausreichend
bestimmen, so scheinen sich wenigstens im Blick auf die Geltung
Probleme zu ergeben. Wie wir weiter oben darlegten, geht Descartes
davon aus, daß Ep und insbesondere Ee Einfluß auf den Status und Inhalt
der Gesetze haben können. So lassen sich durch Beobachtungen und
Experimente Hypothesen modifizieren oder gar verwerfen; und von
daher mag mit Ausdrücken wie <empirie-unabhängig> Vorsicht geboten

sein.

Allerdings ist der Einfluß von Ep und Ee beschränkt. Erstens reicht
er gerade einmal bis auf die Ebene der Hypothesen, also der speziellen
Naturgesetze ; und zweitens ist nicht außer acht zu lassen, daß der
Einfluß von Ep und Ee genaugenommen in Begriffen der Bestätigung
(der Hypothesen) zu bestimmen ist, und somit mit Fragen der Geltung
nichts zu tun hat. Im Falle konkurrierender Hypothesen beispielsweise
mag mit Hilfe eines experimentum crucis entschieden werden, welche
der Hypothesen zutrifft ; und das heißt nichts anderes, als daß eine der
Hypothesen empirisch bestätigt wird. Mit der Geltung hat dieser
Befund deshalb nichts zu tun, weil laut Descartes das besagte
Entscheidungsverfahren nicht die Frage beantworten kann (und auch nicht
soll), welche der Hypothesen wahr oder falsch ist. Diese Frage ist eine
Frage der Geltung von Hypothesen und kann lediglich im Kontext
ihrer Ableitbarkeit, d.h. ihrer Verträglichkeit mit anderen Gesetzen bzw.
mit den Prinzipien entschieden werden. Obwohl also gilt :

(5) spezielle Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Bestätigung nicht em-
piriep/e-resistent,

51



sind sie hinsichtlich ihrer Geltung jedoch grundsätzlich empiriep/e-un-
abhängig.

Gerade die Unterscheidung verschiedener Begriffe der Erfahrung
macht deutlich, daß Descartes dem Empirischen durchaus einen
wichtigen Stellenwert beimißt. Nun mag dieser Befund vis-à-vis der
verbreiteten Einschätzung Descartes' als Prototyp eines Rationalisten
vielleicht überraschen ; und vielleicht mag er manch einem gar die
Gretchen-Frage entlocken, ob Descartes wirklich Empirist sei oder
nicht. Auf der anderen Seite macht die Auffassung, daß Erfahrung
(etwa im Sinne von Ec) den Stein des Anstoßes wissenschaftlicher
Tätigkeit bildet, nicht einmal einen Empiristen zum Empiristen ; und
das <Eingeständnis>, wonach in zahlreichen Fällen ohne Erfahrung (im
Sinne von Ep und Ee) Erkenntnis nicht wissenschaftliche Erkenntnis
sein kann, läßt auch einen hartgesottenen Rationalisten nicht über
Nacht zum Empiristen werden. Es scheint, daß die Antwort auf die
Gretchen-Frage weniger zum Verständnis Descartes' beiträgt als
vielmehr in eine Diskussion darüber mündet, wie sinnvoll die
Bezeichnungen <Rationalismus> und <Empirismus> letztlich sind.26

26 Für Hinweise und Verbesserungsvorschläge danken wir Alex Burri.

52


	Empirisches bei Descartes

