Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: Empirisches bei Descartes

Autor: Freudiger, Jurg / Petrus, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882974

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882974
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

JURG FREUDIGER UND KLAUS PETRUS

Empirisches bei Descartes

Bekanntlich hat Descartes seine Physik als Teil einer
Einheitswissenschaft namens « mathesis universalis » konzipiert, die
das Ideal eines Systems ewiger Wahrheiten verwirklichen soll. Skep-
tisch gegeniiber Urteilen, die auf alltdglicher Erfahrung beruhen, gilt
dem Rationalisten Induktion als aussichtsloser Versuch, um allge-
meine Gesetze zu erlangen. Zugleich ist ihm diese Skepsis der erste
Schritt auf dem eigenen Weg. Immerhin fiihrt der methodische Zwei-
fel auf eine Reihe unumstoBlicher Prinzipien und legt damit den
Grundstein fiir das rationalistische Projekt einer apriorischen Deduk-
tion von Aussagen iiber die Welt aus intuitiv evidenten Prinzipien. Ist
das metaphysische Fundament einmal gelegt, funktioniert — auf den
ersten Blick wenigstens — auch Descartes’ Physik nach diesem aprio-
risch-deduktiven Modell. Aus selbstevidenten Grundprinzipien wer-
den Naturgesetze, ja sogar konkrete Ereignisse abgeleitet. Angesichts
widerstrebender Erfahrung fiihrt der Rationalist ins Feld, daB seine
Prinzipien die ideale Wirklichkeit beschreiben und folglich fiir or-
dindre Billardkugeln nicht zu gelten brauchen. Entsprechend scheinen
Erfahrung, Beobachtung und Experiment in dieser Physik keine Rolle
zu spielen. Nun ist bekannt, dal Descartes selbst die Probleme seines
Projekts gesehen hat; auch ist es kein Geheimnis, da} er sie gerade
mit Hilfe der « expérience» zu beheben hoffte. Weniger klar ist indes,
worin der Stellenwert der Erfahrung in Descartes’ Ansatz besteht.

Im vorliegenden Aufsatz versuchen wir, das Empirische bei Des-
cartes genauer zu bestimmen.! Wir zeigen zunichst, da Descartes

1 Das Thema <Erfahrung bei Descartes> stellt in der Forschung keineswegs
einen blinden Fleck dar; fiir die Auseinandersetzung mit der Rolle der Erfah-
rung in den Météores und der Dioptrique siehe die Hinweise bei H.-J.
ENGFER, Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer
Analysiskonzeptionen unter dem Einfluf3 mathematischer Methodenmodelle
im 17. und friihen 18. Jahrhundert, Stuttgart/Bad-Cannstatt 1982, bes. S. 145.
Allerdings wurde hiufig unterlassen, im Detail dazulegen, worin das Empiri-
sche bei Descartes besteht und welchen Status es einnimmt. Nicht zuletzt aus
diesem Grund kursiert das Bild eines sich widersprechenden Descartes, wo-
nach sich rationalistische Ausrichtung und empiristische Tendenzen gegen-

31



nebst Formulierungen, die den deduktiven Charakter seiner Physik
hervorheben, der Erfahrung immer schon einen wichtigen Platz zu-
weist, und zwar als Losung von Problemen, die sich aus seinem de-
duktiven Ansatz ergeben. Dieser Nachweis zielt auf die Analyse einer
methodologisch zentralen Stelle und weiterfiihrend auf die Unter-
scheidung verschiedener Begriffe der Erfahrung, die es ermoglicht,
Anteil und Status des Empirischen bei Descartes néher zu charakteri-
sieren.

Das Projekt der deduktiven Physik

Was die programmatischen AuBerungen Descartes’ angeht, so
scheint klar, da3 er eine aprioristisch-deduktive Konzeption der Na-
turwissenschaft vor Augen hat. So heifit es in dem (als Einleitung zu
den Principes? publizierten) Brief an Abbé Picot, daB3 die Physik auf

iiberstehen; vgl. Denissoff, der von einer «flagrante contradiction » spricht
(E. DENISSOFF, «L’énigme de la science cartésienne: La physique de
Descartes est-elle positive ou déductive ?», in: Id., Descartes, premier
théoricien de la physique mathématique. Trois essays sur le « Discours de la
méthode », Louvain/ Paris 1970, S. 38-79, hier S. 41); vgl. auch ENGFER,
Philosophie als Analysis (wie oben), S. 150: « Beide, der apriorische und der
empirische Ansatz, bleiben bei Descartes’ Physik dabei im wesentlichen als
gegensitzliche nebeneinander stehen und werden nur ansatzweise als
einander erginzende Bestandteile eines einheitlichen Methodenkonzepts fiir
die empirischen Naturwissenschaften verstanden. » — Die vage Umschreibung
der Rolle des Empirischen hat (wie kaum anders zu erwarten) zu radikalen
Neueinschitzungen verlockt und etwa zur Auffassung gefiihrt, Descartes
habe im Rahmen seiner Physik keineswegs beabsichtigt, a priori vorzugehen
und sei infolge seiner Beurteilung der Fruchtbarkeit von Experimenten
methodologisch durchaus in die N#he eines Bacon zu riicken; vgl.
DENISSOFF, L’ énigme de la science cartésienne (wie oben), S. 63ff., und
teilweise auch B. WILLIAMS, Descartes. The Project of Pure Enquiry,
London 1990 (1. Aufl. 1978), Kap. 9; kritisch gegen diese Tendenz duBert
sich D. GARBER, «Descartes and Experiment in the Discourse and Essays »,
in: S. VOSS (ed.), Essays on the Philosophy and Science of René Descartes,
Oxford 1993, S. 288-310, bes. S. 305f.

2 Die Hinweise auf die Werke Descartes’” werden in der Folge in den Text ein-
geriickt, und zwar bezieht sich P auf Les Principes de la Philosophie (AT-
Ausgabe, Bd. IX, S. 1-325); D bezieht sich auf Discours de la Méthode (AT-
Ausgabe, Bd. VI, S. 1-78); die iibrigen Stellen (wie Principia Philosophiae
(lat.), Meditationes oder Briefstellen) werden ebenfalls nach der AT-Ausgabe
zitiert, und zwar mit Angabe der Bandnummer sowie der entsprechenden
Seitenzahl.

32



den in der ersten Philosophie zu erarbeitenden Grundlagen aufbaut
und in einer Folge von Deduktionen («en toute la suite des deduc-
tions» [P, S. 2]) nicht nur die Hauptattribute Gottes, die Immateriali-
tdt unserer Seelen sowie die klaren und einfachen Grundbegriffe abzu-
leiten hat, sondern auch die Prinzipien der materiellen Dinge, die Zu-
sammensetzung des ganzen Universums, die Natur von Erde, von
Luft, Wasser und Feuer, von Pflanzen und Tieren und schlieBlich gar
von Menschen (P, S. 14, I11.47, IV.187). Dabei sollen die verwende-
ten Techniken mathematischen Charakter haben. Diese Auffassung
wird in den Principes mehrfach wiederholt. Seine Methode, so Des-
cartes, sei dermafien strikt, da jeder abgeleitete Satz «pourra tenir
lieu d’vne demonstration Mathematique » — und kénne « rendre raison,
en cette sorte, de tous les Phainomenes de la nature » (P I1.64).

Auch im Discours de la méthode bezieht Descartes eindeutig Po-
sition. Ahnlich wie in den Principes spricht er in der V. Abhandlung
von einer «Kette von Wahrheiten » («chaisne des [...] veritez»), die
er aus ersten Prinzipien abgeleitet habe (D V, S. 40). Dasselbe Bild
verwendet Descartes bereits an friitherer Stelle im Discours. Unmittel-
bar nach Erérterung der vier methodischen Prinzipien heift es :

« Ces longues chaisnes de raisons, toutes simples et faciles, dont les
Geometres ont coustume de se seruir, pour paruenir a leurs plus difficiles
demonstrations, m’auoient donné occasion de m’imaginer que toutes les
choses, qui peuuent tomber sous la conoissance des hommes,
s’entresuiuent en mesme fagon, et que, pourud [...] qu’on garde tous-

iours 1’ordre qu’il faut, pour les deduire les vnes des autres, il n’y en
peut auoir de si esloignées, ausquelles enfin on ne paruiene [...]. » (D II,

S.19)

Emeut 148t Descartes’ Formulierung keinen Zweifel offen. Die
Ausdriicke <les géometres> und «déduire> verweisen in den mathema-
tisch-apriorischen Kontext. Was immer an Wissen fiir den Menschen
moglich ist, 1a6t sich ableiten; und zwar so, daB jeder einzelne Ablei-
tungsschritt fiir sich genommen einfach und leicht ist. Allerdings fallt
es schwer zu begreifen, inwiefern die einzelnen Schritte spezifisch
mathematischen oder geometrischen Charakter aufweisen. Wie soll —
unter der Voraussetzung, dal Gott kein Betriiger ist und uns klare und
distinkte Ideen beschert hat — der Schritt von « je pense, donc je suis»
(D IV, S. 32 und S. 33) zur Existenz von Wasser auf unserem Plane-
ten (D VI, S. 65) mathematisch vonstatten gehen? Welches sind die
Operationen, die auszufiihren sind ? Gilt das Kommutativgesetz ? Soll
man wurzelziehen? Mogen diese Fragen auch absurd scheinen — sie
weisen darauf hin, dal Descartes an keiner der angefiihrten Stellen

33



klarmacht, welche Regeln bei der Ableitung gelten. Und das erhirtet

den Verdacht, dal Mathematik und Geometrie lediglich in Hinblick

auf die zu erlangende Sicherheit und Nachvollziehbarkeit als vorbild-

lich gelten. Descartes selbst weist in diese Richtung, wenn er schreibt :
«Ie suis tousiours demeuré ferme en la resolution que j’auois prise, de
ne supposer aucun autre principe, que celuy dont ie vien de me seruir
pour demonstrer 1’existence de Dieu et de 1’ame, et de ne receuoir
aucune chose pour vraye, qui ne me semblast plus claire et plus certaine
que n’auolent fait auparauant les demonstrations des Geometres.»
(D V, S. 40f., unsere Hervorhebung)

Es ist lediglich das Flair von absoluter Sicherheit und UnumstoB-
lichkeit geometrischer Beweise, ihre GewiBheit, die fiir die von Des-
cartes ins Auge gefaBBte Wissenschaft vorbildlich ist.* Dieser Punkt ist
wichtig : Descartes behauptet, dal die Ableitung der Existenz Gottes
sowie der Seele aus «je pense, donc je suis » sicherer sei als ein geo-
metrischer Beweis. Er behauptet jedoch nicht, diese Ableitung mit
geometrischen Mitteln vorgenommen zu haben — das wire ja auch ab-
surd. (Wir werden uns mit dem Ableitungsbegriff, den Descartes sei-
ner Physik zugrundelegt, noch zu beschiftigen haben.) Wenn also
vorldufig auch unklar ist, inwiefern die Physik dem mathematischen
Ableitungsbegriff entspricht, ist aus den angefiihrten Stellen doch so-
viel klar: Das System hat apriorisch und deduktiv zu sein.

Dieser Einschitzung stehen nun aber in denselben Werken (und
nicht selten sogar im unmittelbaren Kontext der bislang zitierten
Passagen) methodologische AuBerungen gegeniiber, die jedem Empi-
riker, bisweilen jedem Pragmatiker zur Ehre gereichen.® Von Interesse

3 Ein dhnlicher Vergleich mit der Sicherheit, welche die Geometrie umgibt,
geht dieser Stelle um einige Seiten voraus. Nach Darlegung des Gottesbewei-
ses (D 1V, S. 33ff.) betont Descartes, die jetzt erreichte Sicherheit der Exi-
stenz Gottes sei ebenso grofl wie jeder beliebige Beweis der Geometrie (D
1V, S. 36).

4 Als Beispiel hierfiir sei auf die Stelle in P II1.44 verwiesen, wo es heiBt:
« [J]e desire que ce que j’écriray soit seulement pris pour vne hypothese, la-
quelle est peut estre fort éloignée de la verité ; mais encore que cela fust, je
croiray auoir beaucoup fait, si toutes les choses qui en seront déduites, sont
entierement conformes aux experiences : car si cela se trouue, elle ne sera pas
moins vtile a la vie que si elle estoit vraye, pource qu’on s’en pourra seriur
en mesme fagon pour disposer les causes naturelles @ produire les effets
qu’on desirera.» — Nutzen fiir die praktischen Bediirfnisse des Lebens sowie
Ubereinstimmung mit der Erfahrung als Kriterien fiir eine naturwissenschaft-
liche Behauptung — das klingt nicht nach Rationalismus! Man mag hier ein-
wenden, daB es sich bei dieser Bemerkung bloB um eine Schutzbehauptung

34



ist erneut der Brief an Picot. Dort macht sich Descartes daran, die
«Ordung » der wahren Philosophie darzulegen; es sei ihr erster Teil
die Metaphysik, die die Prinzipien der Erkenntnis enthalte, ihr zweiter
Teil sei die Physik, bei der,

«apres auoir trouué les vrays Principes des choses materielles, on ex-

amine en general comment tout I’vniuers est composé, puis en particu-
lier quelle est la nature de cette Terre et de tous les corps [...].» (P, S.

14)
Die Physik sei ferner durch eine Darstellung der Mechanik, der Me-
dizin sowie der Ethik zu ergidnzen (P, S. 14). Bis zu dieser Stelle mag
der Leser denken, dafl auch in den zuletzt genannten Bereichen die
mathematische Methode zur Anwendung gelangt. Doch hebt Descar-
tes unmittelbar nach dem oben zitierten Passus hervor, er fiihle sich
sehr wohl zur Ausfithrung des beschriebenen Plans in der Lage,

« si j’auois la commodité de faire toutes les experiences dont j’aurois be-

soin pour appuyer et justifier mes raisonnemens. » (P, S. 17)
Zwar spricht Descartes von «raisonnemens», doch sind diese Ver-
nunftgriinde nur dann giiltig, wenn sie durch Erfahrung iiberpriift
werden. Das Problem, das sich mit einer solchen Auffassung ergibt,
liegt auf der Hand: Sind die in der Metaphysik gewonnenen Prinzi-
pien notwendig wahr und erfolgt die Ableitung aus diesen Prinzipien
fehlerfrei, dann sind die abgeleiteten Sitze ebenso notwendig wahr
wie die Prinzipien — und man bedarf keiner Experimente, um notwen-
dige Sachverhalte zu stiitzen. Descartes verschirft dieses Problem,
wenn er am Schluf} der Einleitung schreibt :

«Ie sgay bien aussi qu’il pourra se passer plusieurs siecles auant qu’on

ait ainsi déduit de ces Principes toutes les veritez qu’on en peut deduire,

pource que la pluspart de celles qui restent a trouuer, dependent de quel-

ques experiences particulieres, qui ne se rencontreront jamais par hazard

[...]1.» (P, S. 20) A

Nun widerspricht es aber jedem denkbaren Begriff von <ableiten>,

wenn gesagt wird, dall die Tétigkeit des Ableitens von Experimenten
abhingig sei. Und das heiBt konsequenterweise, daB hier nicht nur
kein mathematischer Ableitungsbegriff vorliegt, sondern iiberhaupt
nicht im eigentlichen Sinne von <Ableitung» gesprochen werden darf.

handelt, um das Nachfolgende vor religiosen Fanatikern zu verharmlosen;
doch ist zu bedenken, dal die Ausrichtung auf praktisch-lebensweltliche An-
wendung durchaus zu den Motiven Descartes’ gehort (wie das W. ROD, Des-
cartes. Die Genese des Cartesianischen Rationalismus, Miinchen 1995 (1.
Aufl. 1964), bes. S. 26ff. nachdriicklich festhilt).

35



Auf der anderen Seite 148t sich nicht leugnen, daBl Descartes immer
wieder den deduktiven Charakter seiner naturwissenschaftlichen Dar-
legungen hervorhebt. Angesichts dieser geradezu aporetischen Situa-
tion stellt sich nun die Frage, auf welchem Wege herauszufinden ist,
wie sich Descartes seine Physik eigentlich vorstellt. Es bieten sich
grundsitzlich drei Strategien an, die wir im folgenden skizzieren
wollen.

Wie sich Descartes die Physik vorstellt

Les Météores, La Dioptrique

Eine erste Strategie besteht darin, in den vom Autor sozusagen als
Dokumentation vorgelegten Texten Les Météores und La Dioptrigue
das effektive Vorgehen zu beobachten.’ Denn hier, so konnte man
meinen, ist Descartes am Werk, er betreibt Physik. Diesem Verfahren
ist allerdings entgegenzuhalten, dafl Descartes selbst den Modellcha-
rakter der besagten Essays abstreitet. Zwar mag es richtig sein, daf3 er
im Discours betont, er lege diese Texte vor, damit deutlich werde,
wozu er in den Wissenschaften in der Lage sei (D VI, S. 75); auch ist
korrekt, daB3 er bereits im Titel ankiindigt, die dem Discours folgen-
den Werke seien solche gemill der Methode («Qui sont des essais de
cete Methode »¢). Doch heif3t das nicht, daBl wir Descartes in diesen
Texten bei der Arbeit zusehen kénnen. Wie zwei Briefstellen belegen,
hat er die Darstellung seiner <meteorologischen> und dioptrischen

5 Dieser scheinbar so naheliegende Weg wird von Denissoff eingeschlagen.
Sein zentrales Argument lautet : «[I]l est évident qu’un savant doit étre jugé
avant tout par ses travaux et, par conséquent, Descartes doit 1’étre d’abord par
la Dioptrique et les Météores.» (DENISSOFF, L’ énigme de la science carté-
sienne (wie Anm. 1), S. 40); vgl. auch die Ausfiihrungen von St. GAU-
KROGER, «Descartes: methodology », in: G. H. R. PARKINSON (ed.), The
Renaissance and Seventeenth-century Rationalismus, London/New York
1993, S. 167-200, hier S. 179ff.

6 Vgl. auch den urspriinglichen Titel des Discours: «Le projet d’vne Science
vniuerselle qui puisse éleuer nostre nature a son plus haut degré de perfec-
tion. Plus la Dioptrique, les Meteores et la Geometrie ; ou les plus curieuses
Matieres que 1’ Autheur ait pii choisir, pour rendre preuue de la Science vni-
uerselle qu’il propose, sont expliquées en telle sorte, que ceux mesmes qui
n’ont point estudié les peuuent entendre» (Brief an Mersenne vom Mirz
1636; AT, S. 339).

36



Auffassungen gerade nicht nach der apriorischen Methode ausgerich-
tet. Nehmen wir etwa den Brief an Vatier (vom 22. 2. 1638):

«Quant a ce que i’ay suposé au commencement des Meteores, ie ne le
scaurois demonstrer d priori, sinon en donnant toute ma Physique ; mais
les experiences que i’en ay deduites necessairement, et qui ne peuuent
estre deduites en mesme fagon d’aucuns autres principes, me semblent le
demonstrer assez a posteriori.» (AT 1, S. 563)’

In diesem Auszug ist von dreierlei die Rede: (i) daB die Grund-
sdtze der Physik zwar als aus ersten Prinzipien ableitbar zu denken
sind, in diesem Zusammenhang aber schlicht vorausgesetzt wurden
(und damit liegt gerade nicht die Normalform der Physik vor®); (ii)
daB aus diesen physikalischen Grundsitzen Experimente abgeleitet
werden, die so nur aus den besagten Grundsitzen deduziert werden
konnen; und (iii) daf diese Experimente wiederum die Grundsitze
«beweisen». Wie diese Punkte zeigen, diirfte der zitierte Passus fiir
die Deutung des Erfahrungsbegriffs bei Descartes allgemein von Be-
lang sein. Uns interessiert fiir den Augenblick lediglich die Tatsache,
daB angesichts (i) — (iii) mit Sicherheit nicht davon ausgegangen wer-
den darf, daB Descartes sich seine Physik so vorstellt, wie sie in Mé-

7 Und an Mersenne schreibt Descartes mit Bezug auf das zweite Kapitel der
Dioptrique : «Vous demandez si ie tiens que ce que i’ay écrit de la refraction
soit demonstration; et ie croy qu’oiiy, au moins autant qu’il est possible d’en
donner en cette matiere, sans auoir auparauant demonstré les principes de la
Physique par la Metaphysique (ce que i’espere faire quelque iour, mais qui ne
1’a point esté par cy-deuant), et autant qu’aucune autre question de Mechani-
que, ou d’Optique, ou d’ Astronomie, ou autre matiere qui ne soit point pu-
rement Geometrique ou Arithmetique, ait iamais esté demonstrée. Mais
d’exiger de moy des demonstrations Geometriques en vne matiere qui depend
de la Physique, c’est vouloir que ie fasse des choses impossibles. Et si on ne
veut nommer demonstrations que les preuues des Geometres, il faut donc dire
qu’Archimede n’a iamais rien demonstré dans les Mechaniques, ny Vitellion
en I’Optique, ny Ptolomée en 1’ Astronomie, etc., ce qui toutesfois ne se dit
pas.» (an Mersenne vom 17. oder 27. 5. 1638 [AT 1II, S. 141f.]). — Auf die
Briefe an Vatier und Mersenne wurde in der Forschung verschiedentlich hin-
gewiesen, so etwa von ROD, Descartes (wie Anm. 4), S. 205 (Anm. 122),
WILLIAMS, Descartes (wie Anm. 1), S. 257f. sowie S. 265, E. GILSON,
« Commentaire Historique », in: R. DESCARTES, Discours de la méthode, ed.
E. GILSON. Paris 1987 (1. Aufl. 1925), S. 79-485, bes. S. 471 sowie GAU-
KROGER, Descartes : methodology (wie Anm. 5), S. 180f.

8 Descartes betont, daB er, um nicht alle Karten aufzudecken, die Ableitungen
aus ersten Principien bewuBt nicht vollziehe («i’ay voulu expressement ne le
pas faire»; D VI, S. 76).

37



téores und Dioptrique daherkommt.’ Erfahrung und Experiment miis-
sen in diesen Werken bereits von der aposteriorischen Anlage her eine
entscheidende Rolle spielen — ganz im Gegensatz zur Methode, die
der Discours vorstellt.

Principes

Wenden wir uns der zweiten Strategie zu. Sie besteht darin, den
Erorterungen in den Principes zu folgen.'* GewiB3 ist es ein vielver-
sprechender Gedanke, anhand dieses Textes zu zeigen, daB3 Erfahrung
in Descartes’ Konzeption der Naturwissenschaft eine entscheidende
Rolle spielt. Denn hier werden vorab die metaphysischen Grundlagen
der Erkenntnis hergeleitet und, davon ausgehend, die physikalischen
Prinzipien aufgelistet. Auch wenn freilich nicht alle Details ausgefiihrt
werden, diirfte hier Physik sehr wohl in ihrer Normalform vorliegen.!
Entsprechend lassen sich Passagen finden, in denen die Rolle der Er-
fahrung in der ausgearbeiteten Physik thematisiert wird. So hélt Des-
cartes z.B. fest, daf alltdgliche Erfahrung die Richtigkeit seiner Be-
hauptungen bestitige. Nachdem er etwa aus der Unverinderlichkeit
Gottes als erstes Naturgesetz abgeleitet hat, «que chaque chose en
particulier continug& d’estre en mesme estat autant qu’il se peut, et que
jamais elle ne le change que par la rencontre des autres» (P 11.37)
und daraus folgert, «qu’il [i.e. le corps] continu€ par apres de se mou-
uoir, et que jamais il ne s’ arreste de soy-mesme » (ibid.), hilt er lapi-

9 Das betont auch GARBER, Descartes and Experiment (wie Anm. 1), S. 308
(Anm. 11); und dennoch stellen seine Analysen auf exakt diese Texte ab!

10 Wobei die Regulae durchaus als Kontrolle und Erginzung herangezogen
werden konnten; zur Unterscheidung von Erfahrungsbegriffen in diesem
Text vgl. W. ROD, Descartes’ Erste Philosophie, Bonn 1987 (1. Aufl. 1971),
S. 80ff.

11 Diesen Gedanken teilt GARBER in Descartes’ Metaphysical Physics, Chi-
cago/London 1992, besonders S. 30 - 62. Dort duBert er allerdings auch die
Auffassung, dal Descartes seine in den Regulae erstmals entworfene Me-
thode aufgegeben habe («by 1630 or so»; S. 49) und daB sich danach keine
weitere Methodendiskussion mehr finde. Spitere Bemerkungen Descartes’
(Meditationes, Principes, Le monde) betrifen dessen « new conception of the
organization of knowledge », wonach «the importance of order» zu betonen
sei (S. 50, unsere Hervorhebungen). Zwar kommen auch wir zum SchluB3, da
die Principes eine kohdrente Methodendiskussion vermissen lassen, werden
uns aber auf eine Discours-Stelle berufen, die Garber offenbar iibersehen hat.
Von einer Aufgabe der Methodendiskussion kann keine Rede sein.

38



dar fest: « Nous voyons tous les jours la preuue de cette premiere
regle dans les choses qu’on a poussées au loin» (P I1.38).'

Allerdings lieBe sich gegen die Beweiskraft solcher Stellen ein-
wenden, dal Erfahrung in diesem Zusammenhang bloB als ergénzende
Evidenz fungiere und daher auf sie zu verzichten sei, mehr noch : daB3
im Zweifelsfall dem Abgeleiteten gegeniiber dem Beobachteten der
Vorzug zu geben sei, wie das offenbar bei den StoBgesetzen der Fall
1st.”® Indes iibersieht dieser Einwand, dal solche Gesetze Korper unter
real nicht verwirklichten und nicht verwirklichbaren Bedingungen
betreffen.* Zudem ist die Behauptung, auf Erfahrung konne grund-
sdtzlich verzichtet werden, vis-a-vis etwa den Magnetismus-Erorte-
rungen (P I1V.133-183, bes. 161 sowie 183) oder der Planeten-Dis-
kussion (P II1.141-157, bes. 146) kaum aufrecht zu halten. In diesen
beiden Fillen besteht die Pointe — anders als im obigen — gerade
darin, daB Erfahrung (sei es nun alltigliche Erfahrung, sei es gezieltes
Experiment) die zu erkldrenden Tatsachen erst liefert und daher kei-
neswegs als Beleg post festum interpretiert werden kann.

Dariiber hinaus ist zu beachten, da3 Erfahrung in den Principes
als Bestitigung und somit mindestens potentiell auch als Korrektiv
fungieren kann. Das wird in der folgenden Passage deutlich:

«Et certes, si les principes dont je me sers sont tres-éuidens, si les con-
sequences que j’en tire sont fondées sur I’euidence des Mathematiques,
et si ce que j’en déduis de la sorte s’accorde exactement auec toutes les
experiences, il me semble que ce seroit faire injure a Dieu, de croire que

les causes des effets qui sont en la nature, et que nous auons ainsi trou-
uées, sont fausses [...].» (P I11.43, unsere Hervorhebung)

12 Und ausdriicklich weist er gegen Ende der Principes darauf hin, daB die Ge-
setze der Mechanik durch «sichere und téigliche Versuche » bestitigt werden
(«certis et quotidianis experimentis » (AT VIII, S. 323); vgl. dazu die leicht
abgeinderte. Stelle in P IV.200). Ahnliche Bemerkungen finden sich im Zu-
sammenhang mit dem zweiten Naturgesetz (das Beispiel der Schleuder P
I1.39) und bei der Diskussion der Fliehkraft (P II1.59).

13 «Et les demonstrations de tout cecy sont si certaines, qu’ encore que I’ experi-
ence nous sembleroit faire voir le contraire, nous serions neantmoins obligez
d’adjouster plus de foy a nostre raison qu’a nos sens.» (P 11.52).

14 «[...] si duo tantum corpora sibi mutuo occurrerent, eaque essent perfecte
dura, et a reliquis omnibus sic divisa, ut eorum motus a nullis aliis circumja-
centibus impedirentur nec juvarentur; ea enim regulas sequentes observa-
rent» (AT VIII, S. 67; dhnlich P I1.45). Und weiter: «Sed quia nulla in
mundo corpora esse possunt a reliquis omnibus ita divisa, et nulla circa nos
esse solent plane dura [...].» (AT VIII, S. 70; dhnlich P 11.53).

39



Analog hilt Descartes im Zusammenhang mit dem Magnetismus-
Problem fest:

« Car, encore que mon dessein ne soit pas d’expliquer icy la nature
d’aucun corps particulier, sinon en tant qu’elle peut seruir a confirmer la
verité de ce que j’ay €crit touchant ceux qui se trouvent le plus vniuer-
sellement [...]. » (P IV.184, erste Hervorhebung im Text).

Solche Bemerkungen weisen deutlich darauf hin, da der Erfahrung
zumindest potentiell die Rolle eines Korrektivs zugeteilt wird.'s

SchlieBlich gilt es, eine Reihe von Stellen ins Auge zu fassen, in
denen Descartes betont, dafl — weil Gott das meiste auf verschieden-
artigste Weise realisieren konnte — zur endgiiltigen Ausfiihrung aller
Details Experimente vonnoten wiren. Der fiir diesen Zusammenhang
zentrale Passus lautet :

« Nous auons remarqué cy-dessus, que tous les corps qui composent
I’vniuers, sont faits d’vne mesme matiere, qui est diuisible en toutes
sortes de parties, et des-ja diuisée en plusieurs qui sont meués diuerse-
ment, et dont le mouuements sont en quelque fagon circulaires ; et qu’il y
a tous-jours vne €gale quantité de ces mouuemens dans le monde : mais
nous n’auons pi determiner en mesme fagon combien sont grandes les
parties ausquelles cette matiere est diuisée, ni quelle est la vitesse dont
elles se meuuent, ni quels cercles elles décriuent. Car ces choses ayant
pi estre ordonnées de Dieu en vne infinité de diuerses fagons, c’est par
la seule experience, et non par la force du raisonnement, qu'on peut
scauoir laquelle de toutes ces fagons il a choisie. C’est pourquoy il nous
est maintenant libre de supposer celle que nous voudrons, pourueu que
toutes les choses qui en seront déduites s’accordent entierement avec
I’experience.» (P I11.46; die beiden letzten Hervorhebungen im Text;
ahnlich P IV.63)

Diese Passage 148t sich dahingehend verstehen, daf die naturge-
setzlichen Prinzipien Leerstellen enthalten, die durch gezielte Expe-
rimente auszufiillen sind.'s Eine solche Deutung diirfte denn auch ver-
stindlich machen, weshalb Descartes dann und wann so tut, als
konnte er die Experimente selbst aus seinen Prinzipien ableiten (AT I,

15 Entsprechend lobt Descartes seine Vorgehensweise gegeniiber Plempius in
einem Brief vom 3. 10. 1637 (mit bezug auf die Météores): in seiner Philoso-
phie «nulla ratio est, quae non sit mathematica et euidens, cuiusque conclu-
siones veris experimentis confirmantur » (AT I, S. 421). — Zur Rolle der Er-
fahrung als Korrektiv vgl. auch die Bemerkungen von L. SCHAFER, «Pascal
und Descartes als methodologische Antipoden », in: Philosophisches Jahr-
buch 81 (1974), S. 314-340, hier S. 327.

16 Man denke hier etwa auch an die Brechungsindices, die man nur aus der Na-
tur kennen kann; vgl. dazu ROD, Descartes’ Erste Philosophie (wie Anm.
10), S. 30f.

40



S. 563). Ganz offensichtlich setzt er an diesen Stellen voraus, daB} an-
hand der Leerstellen in den Prinzipien klar wird, welche Art von Ex-
periment die gewiinschte Information bereitstellt.

Halten wir zusammenfassend fest: Descartes rdumt in den Princi-
pes der Erfahrung als alltidgliche Beobachtung, als gezieltes Experi-
ment, als Korrektiv bereits geleisteter Deduktionen sowie als Ergén-
zung von durch Ableitung nicht zu erreichenden Details durchaus
einen wichtigen Stellenwert ein. Allerdings haben die angefiihrten
Passagen — so attraktiv sie im einzelnen auch sein mogen — den Man-
gel, empirische Elemente nicht ausdriicklich als systemimmanente
Teile, als methodisch vorgesehene Momente zu verankem. Das zu lei-
sten, vermag nur eine AuBerung Descartes’ in einem methodologisch
sensiblen Kontext. Eine solche AuBerung dingfest zu machen und sie
einer genauen Analyse zu unterziehen — darin sehen wir die dritte
Strategie, um herauszufinden, wie sich Descartes seine Physik vor-
stellt,

Erfahrung und Deduktion in Discours VI

Die Stelle, die wir im Auge haben, findet sich gegen Ende des
sechsten Teils des Discours. Da wir uns eingehend mit ihr beschifti-
gen werden, sei sie umfassend wiedergegeben (in eckigen Klammern
Seiten- und Zeilenzihlung von AT):

[S. 63, Z.] [18] « Mesme ie remarquois, touchant les experiences,

[19] qu’elles sont d’autant plus necessaires, qu’on est plus
[20] auancé en conoissance. Car, pour le commencement,
[21] il vaut mieux ne se seruir que de celles qui se pre-
[22] sentent d’elles mesmes a nos sens, et que nous ne
[23] s¢aurions ignorer, pourull que nous y facions tant
[24] soit peu de reflexion, que d’en chercher de plus rares
[25] et estudiées : dont la raison est que ces plus rares
[26] trompent souuent, lorsqu’on ne s¢ait pas encore les
[27] causes des plus communes, et que les circonstances
[28] dont elles dependent sont quasi tousiours si particu-
(29] lieres et si petites, qu’il est tres malaysé de les re-
[30] marquer. Mais I’ordre que i’ay tenu en cecy a esté tel.
[31] Premierement, i’ay tasché de trouuer en general les
[S. 64, Z.] [1] Principes, ou Premieres Causes, de tout ce qui est,
(2] ou qui peut estre, dans le monde, sans rien consi-

(3] derer, pour cet effect, que Dieu seul, qui 1’a creé, ny
(4] les tirer d’ailleurs que de certaines semences de

[5] Veritez qui sont naturellement en nos ames. Aprés
[6] cela, i’ay examiné quels estoient les premiers et

41



(7] plus ordinaires effets qu’on pouuoit deduire de ces

[8] causes: et il me semble que, par la, i’ay trouué des
[9] Cieux, des Astres, vne Terre, et mesme, sur la terre,
[10] de I’Eau, de I’ Air, du Feu, des Mineraux, et quelques
[11] autres telles choses, qui sont les plus communes de
[12] toutes et les plus simples, et par consequent les plus
[13] aysées a connoistre. Puis, lorsque i’ay voulu des-
[14] cendre a celles qui estoient plus particulieres, il s’en
[15] est tant presenté a moy de diuerses, que ie n’ay pas
[16] creu qu’il fust possible a I’esprit humain de distinguer
[17] les Formes ou Especes de cors qui sont sur la terre,
[18] d’vne infinité d’autres qui pourroient y estre, si c¢’eust
[19] esté le vouloir de Dieu de les y mettre, ny, par con-
[20] sequent de les rapporter a nostre vsage, si ce n’est
[21] qu’on viene au deuant des causes par les effets, et
[22] qu’on se serue de plusieurs experiences particulieres.
[23] En suite de quoy, repassant mon esprit sur tous les
[24] obiets qui s’estoient iamais presentez a mes sens,
[25] i’ose bien dire que ie n’y ay remarqué aucune chose
[26] que ie ne peusse assez commodement expliquer par
[27] les Principes que i’auois trouuez. Mais il faut aussy
[28] que i’auoug, que la puissance de la nature est si ample
[29] et si vaste, et que ces Principes sont si simples et si
[30] generaux, que ie ne remarque quasi plus aucun effect
[31] particulier, que d’abord ie ne conoisse qu’il peut en
[S. 65, Z.] [1] estre deduit en plusieurs diuers fagons, et que ma
2] plus grande difficulté est d’ordinaire de trouuer en
[3] laquelle de ces fagons il en depend. Car a cela ie ne
[4] scay point d’autre expedient, que de chercher dere-
[5] chef quelques experiences, qui soient telles, que leur
[6] euenement ne soit pas le mesme, si c’est en I’vne de
[7] ces fagons qu’on doit I’expliquer, que si ¢’est en

[8] 1’autre. »

Beginnen wir mit der Gliederung der Passage ; sie 146t sich grob
in vier Teile zerlegen: In einem ersten Teil (I) hdlt Descartes fest, in
welcher Phase wissenschaftlicher Arbeit welche Form von Erfahrung
eine Rolle spielt (S. 63, Z. 18 - 25). Dabei favorisiert er offensichtlich
experiences communes fiir die Frilhphase, experiences rares fiir eine
spitere Phase. Diese Auffassung wird sodann begriindet (Z. 25 - 30).
In einem zweiten Teil (I) legt Descartes die « Ordnung» dar, die er en
cecy (Z. 30) verfolgt habe. Hier ist von Erfahrung nicht mehr die
Rede. Wir erhalten stattdessen eine Skizze der sattsam bekannten
Vorgehensweise (S. 63, Z. 30 — S. 64, Z. 13): Descartes behauptet,
einzig aus der Voraussetzung Gottes und einiger eingeborener Wahr-
heiten Gestirne, Erde, Wasser, Luft, Feuer, Mineralien und derglei-

42



chen mehr abgeleitet zu haben. Dabei ist erstens festzuhalten, daBl
Descartes zum einen sagt, er habe aus jenen ersten Prinzipien erste
Wirkungen abgeleitet (Z. 6f.), zum andern aber von Gegenstinden
spricht (Gestirnen und Mineralien z.B.), die er gefunden habe (Z. 8 —
13). Wichtig ist zweitens, da3 die ersten Prinzipien auch als Prinzi-
pien von nicht realisierten Gegenstdnden fungieren (Z. 2). (Die Tatsa-
che, dafl (IT) mit einem «mais» — in der von Descartes autorisierten
lateinischen Version lesen wir sogar «sed tamen» (AT VI, S. 575) —
eingeleitet und damit der Kontrast zur vorhergehenden Einfiihrung der
«experience» betont wird, soll uns weiter unten beschiftigen.)

In einem dritten Teil (IIT) schildert Descartes Schwierigkeiten, mit
denen er sich beim Versuch, die bis hierhin angewandte Methode
weiter zu verfolgen, konfrontiert sieht (Z. 13 — 23). Da Kriterien zur
Unterscheidung von realisierten und bloB mdglichen Gegenstinden
fehlen, erweist es sich offenbar als unméglich, aus dem Erreichten
weiteres zu deduzieren (Z. 13f.). Hier beginnt sich der bereits ange-
deutete Allgemeinheitsgrad der ersten Prinzipien — sie sollen ja Prin-
zipien aller mdglichen Gegenstinde sein — zu ridchen. Als einzigen
Ausweg nennt Descartes ein Verfahren, mit dessen Hilfe man durch
Wirkungen zu den Ursachen vorstdft, indem gezielte Experimente
angestellt werden (Z. 22). Und damit wird Erfahrung wiederum the-
matisch.

In einem vierten Teil (IV) schliellich rekurriert Descartes schein-
bar auf die in (III) aufgeworfene Schwierigkeit, um dann erneut ge-
zieltes Experimentieren als remedium zu empfehlen (S. 64, Z. 23 - S.
65, Z. 8). Eingeleitet wird dieser Passus jedoch mit «en suite de
quoy » (im Lateinischen schwécher mit «deinde» [AT VI, S. 576)),
was darauf hinweist, dal nun eine neue Karte ins Spiel kommt.
Tatséchlich besteht die Pointe darin, dal Descartes jetzt nicht mehr
von der deduktiv nicht zu bewerkstellenden Unterscheidung zwischen
den moglichen und den realisierten Gegenstinden ausgeht. Vielmehr
4Bt er die tatsdchlich realisierten Gegenstinde, die ihm je begegnet
sind («obiets qui s’estoient iamais presentez a mes sens» [Z. 24]),
Revue passieren, um vor diesem Hintergrund hervorzuheben, er habe
einerseits sofort gesehen, daf} sie allesamt durch die bereits gefun-
denen Prinzipien «erklidrt »7 werden konnen (Z. 26f.) ; andererseits sei

17 Der Term ist hier zwar <expliquer» (lateinisch entsprechend <explicare»), aber
bereits sechs Zeilen spiter ist erneut von <ableiten> («deduire»; <deducere»)
die Rede. '

43



aber auch deutlich geworden, dal} eine solche Erklidrung jeweils auf
verschiedene Weise erfolgen konne und somit nicht klar sei, wie die
genannten Gegenstidnde (als Wirkungen) von den Prinzipien (als ihren
Ursachen) abhidngen (S. 64, Z. 28 — S. 65, Z. 3). Wenn Descartes zu
guter Letzt beschreibt (Z. 3 — 8), wie dieser Schwierigkeit zu begeg-
nen sei, dann liefert er nichts anderes als eine theoretische Darstellung
dessen, was unter dem Label «experimentum crucis> gemeinhin Bacon
zugeschrieben wird.

Wie gehoren (I) — (IV) zusammen ? Anders gefragt: Was bedeutet
es, daf allererst die Unterscheidung zwischen alltéiglicher und seltener
Erfahrung eingefiihrt, dann die rationalistische Strategie vorgestellt
und via Schilderung von sich ergebenden Problemen erneut auf Erfah-
rung und letztlich auf die Notwendigkeit von experimenta crucis hin-
gewiesen wird?

«M ais »

Eine Interpretationsstrategie mag darin bestehen, (I) als Einfiih-
rung in die Thematik zu betrachten und vorerst einmal zu ignorieren.
Wie Descartes mit « mais», das (II) einleitet, deutlich macht, soll ein
neuer, und zwar (I) entgegengesetzter Schritt folgen. Geht man mit
dieser Deutung einig, ist man auf vertrautem Terrain: Die Geschichte
von der Auffindung erster Prinzipien gilt im Zusammenhang mit Des-
cartes als Topos; ebenso, daB3 aus diesen Prinzipien erste Wirkungen
deduziert werden konnen. Doch bereits mit der Anschlullfrage erge-
ben sich Probleme: Was genau hat man sich unter « premiers effets »
vorzustellen ? Descartes antwortet mit dem Hinweis auf Gegenstinde :
des cieux', des astres, une terre, de I’eau usw. (S. 64, Z. 9ff.). Indes
diirfte klar sein, dal man keine Gegenstinde ableiten kann; und
tatsdchlich behauptet Descartes lediglich, er habe diese Gegenstinde
gefunden, und zwar par la, bei diesen Wirkungen (S. 64, Z. 8). Doch
selbst wenn wir annehmen, daf3 es sich hier um einen lapsus linguae
handelt und Descartes im Ernstfall dafiir votieren wiirde, er habe
Sitze abgeleitet, die die Existenz der genannten Gegenstidnde behaup-
ten (oder angemessener: Sitze, die das Wesen dieser Gegenstinde

18 Der Plural erkldrt sich hier daraus, da Descartes an die «fliissige » Him-
melsmaterie denkt (P III.24; cf. AT II, S. 225), die ja vor allem aus kleinen
Kiigelchen besteht, aber nicht ganz iiberall gleich geartet ist (ibid. IIL. 134; cf.
die hiibsche Illustration in VIII.187).

o



zum Ausdruck bringen) — selbst unter dieser Annahme ist nicht einzu-
sehen, wie solche Aussagen aus den ersten Prinzipien folgen. Wie soll
z.B. der Satz

(1) Auf der Erde gibt es Wasser
aus

(2) Jede einfache und unteilbare Sache verharrt von sich aus immer in

demselben Zustand®
folgen ? Es ist offensichtlich, daB eine solche Ableitung Zusatzpri-
missen benétigt, die nur auf empirischem Wege zu gewinnen sind.
HeiBt das nun, daf3 Descartes bereits an dieser Stelle, da er vermeint-
lich noch inmitten der rein deduktiven Phase steckt, Erfahrungsmate-
rial voraussetzen muf} ? Das wiirde der StoBrichtung unserer Stelle im
Discours VI drastisch zuwiderlaufen.

« Deduire »

Es gibt eine Losung dieser Schwierigkeit. Sie besteht darin, den
Ableitungsbegriff zu entlasten. Wenn Descartes sagt, X sei von @ ab-
leitbar, dann meint er bloB, daB X @ nicht widerspricht bzw. da8 X
mit @ vereinbar ist. Damit mag er nahelegen, da3 das Vorhandensein
irgendeines Gegenstandes mit den Prinzipien in Einklang steht. Auf
den vorliegenden Fall bezogen heif3t dies, dafl das Vorhandensein von
Sternen und einer Erde mit Mineralien den Prinzipien nicht wider-
spricht, daf} sich diese Entitdten also so verhalten, wie es den allge-
meinen Naturgesetzen gemal zu erwarten ist. Aus den Stoflgesetzen
folgt nicht, daB es auf der Erde Wasser gibt; wie sich Wasser verhilt
(z.B. wenn darin ein fester Korper bewegt wird) mufl jedoch vermit-
tels der StoBgesetze erkldrt werden konnen.* Das bedeutet fiir sich

19 Eine Paraphrase des ersten Naturgesetzes P I1.37; wir setzen dabei voraus,
dal3 die in diesem Kontext formulierten Naturgesetze (auch die StoBgesetze
gehoren dazu) Teil jener ersten Prinzipien sind, die durch den methodischen
Zweifel unter Voraussetzung Gottes und einiger angeborener Wahrheiten
quasi-induktiv gewonnen werden. Wie diese Naturgesetze (wir wollen den
Term fiir einen Augenblick iibernehmen) mit dem Wesen der Bewegung,
diese wiederum mit dem Wesen der Materie, diese wiederum mit dem Raum
genau zusammenhéngen, ist ein Thema, das in den metaphysischen Vorhof
der Physik gehort und von uns hier nicht behandelt wird.

20 Das ist exakt die Vorgehensweise in den Principes. Am Anfang des dritten
Teils heillt es: «Apres auoir rejetté ce que nous auions autrefois receu en
nostre creance, auant que de I’ auoir suffisamment examiné, puis que la rai-

45



genommen noch keine groe Konzession an die Empirie. Denn weder
werden irgendwelche Naturgesetze auf empirischer Basis errichtet,
noch werden die rationalen Prinzipien gepriift: Erfahrung fungiert
nicht als Korrektiv der Theorie. Ein méglicher Widerspruch zwischen
Theorie und Beobachtung wiirde auf andere Weise behoben als durch
Korrektur der Prinzipien. Was gemil dieser Interpretation aber sehr
wohl korrigiert werden muf}, ist die Ansicht, Descartes verfahre in
seinen ersten Schritten mathematisch-deduktiv: Das Vorhandensein
von Mineralien auf dem Planeten Erde 146t sich nicht ausrechnen. Zu-
dem vermag die vorgeschlagene Interpretation zu erkldren, weshalb
Descartes wiederholt versichert, es wiirden aus den Prinzipien noch
viele weitere Wirkungen, d.h. mégliche Gegensténde folgen. Die
Prinzipien sind so geartet, daBl eine Unmenge von Gegenstiinden, die
real nicht existeren, ihnen entsprechen kann — doch ist keine Welt
moglich, die den Prinzipien widerspricht.

Ist die hier vorgeschlagene Interpretation korrekt, dann stellt sich
folgende Frage: Wenn bereits in (II) auf real existierende Gegen-
stinde rekurriert werden muf}, worin genau besteht dann der Unter-
schied zu der in (III) beklagten Schwierigkeit? Die Losung liegt im
folgenden Hinweis: Descartes betont, dafl diese Schwierigkeit (die
dadurch entsteht, da3 man zu den spezielleren Gegenstdnden, die von
Gott so oder anders hitten geschaffen werden konnen, vordringen
will) nur dann zu beheben ist, wenn man von den Wirkungen her zu
den Ursachen gelangt. Anders als in (II), als es lediglich darum ging
zu zeigen, dafl das Vorhandene mit den Naturgesetzen vertrédglich ist,
miissen jetzt die Ursachen von den Wirkungen her gefunden werden.
Dabei ist klar: Waren die Naturgesetze vorher schon zu allgemein, als

son toute pure nous a fourny assez de lumiere pour nous faire décourir quel-
ques principes des choses materielles, et qu’elle nous les a presentez auec tant
d’€éuidence que nous ne scgaurions plus douter de leur verité, il faut main-
tenant essayer si nous pourrons deduire de ces seuls principes 1’explication de
tous les Phainomenes [...]. » (P IIL1); und einige Zeilen spiter heiBt es: «Or
les principes que j’ay cy-dessus expliquez, sont si amples, qu’on en peut dé-
duire beaucoup plus de choses que nous n’en voyons dans le monde [...].
C’est pourquoy je feray icy vne briéve description des principaux Phaino-
menes, dont je pretens rechercher les causes, non point afin d’en tirer des rai-
sons qui seruent & prouuer ce que j’ay A dire cy-apres: car j’ay dessein
d’expliquer les effets par leurs causes, et non les causes par leurs effets; mais
afin que nous puissions choisir, entre vne infinité d’effets qui peuuent estre

déduits des mesmes causes, ceux que nous deuons principalement tascher
d’un déduire. » (P I11.4).

46



daB} die einfachsten Wirkungen hitten abgeleitet werden konnen, so
sind diese Gesetze nun, da es um spezifische Gegenstidnde geht, nicht
einmal mehr Kandidaten fiir Pramissen der entsprechenden Konklu-
sionen. Mit anderen Worten: Die Ursachen, von denen Descartes
spricht (S. 64, Z. 21), sind mit den Naturgesetzen nicht identisch.
Vielmehr mufl angenommen werden, dal Descartes hier den Begriff
hypothetischer Ursachen einfiihrt, demgemiB Ursachen zwei Bedin-
gungen zu erfiillen haben: Erstens miissen sich die beobachtbaren
Phiénomene aus entsprechenden spezielleren Naturgesetzen ableiten
lassen, und zweitens miissen sie ihrerseits mit den Grundgesetzen in
Einklang stehen.? Die Einfiihrung von Gesetzeshypothesen zeigt aber
erneut, dal sich Descartes von einem rein deduktiven Physikver-
standnis distanziert.

« Loix de la nature »

Der Klarheit halber wollen wir von dieser Stelle an folgende ter-
minologische Stipulation beachten: Der Ausdruck «(erste) Prinzipien>
soll Sidtzen vorbehalten sein, die die metaphysischen Grundlagen der
Erkenntnis betreffen, also z.B. Sitze iiber die Natur Gottes. Von
<allgemeinen Naturgesetzen> werden wir im Zusammenhang mit Sit-
zen reden, von denen Descartes behauptet, er habe sie aus ersten
Prinzipien abgeleitet (von denen wir aber gesehen haben, daB sie le-
diglich schwicheren Bedingungen geniigen). Dazu gehoren Sitze, die
z.B. von Himmelsmaterie handeln, und die Descartes selbst als
«Naturgesetze » («loix de la nature» oder «leges naturae» [P
I1.37ff.]) bezeichnet ; sie betreffen Prinzipien der k&rperlichen Dinge.
SchlieBlich beziehen wir uns mit «spezielle Naturgesetze> auf Sitze,
die sich nur dann finden lassen, wenn man von den Wirkungen zu den
Ursachen aufsteigt und folglich Gesetzeshypothesen formuliert.

Allerdings ergibt sich eine weitere Schwierigkeit: Zu welchem
Zweck fiihrt Descartes in (IV) die nachdriicklich empfohlenen expe-

21 Wenn solche speziellen Naturgesetze einmal gefunden sind, k&nnen sie aus
den Grundgesetzen auch abgeleitet werden. Aber das ist dann — so dedukti-
visch-apriorisch es auch aussehen mag — nur eine Moglichkeit, die sich post
JSestum als Darstellungsoption ergibt. Analog ist Descartes in der Lage, auf
die in den zweiten Einwiinden zu den Meditationes erhobene Forderung nach
einer synthetische Darstellungsweise einzugehen (AT VII, S. 128 und 155ff.).
Das heif}t ja keineswegs, dal Descartes’ Metaphysik als synthesis universalis
zu verstehen wire.

47



rimenta crucis ein? Er behauptet selbst, die «Principes», die er ge-
funden habe (S. 64, Z. 27), seien von so allgemeiner Natur (Z. 28ff.),
daB es jeweils verschiedene Arten gebe, wie ein bestimmtes Faktum
abgeleitet werden konne (Z. 30ff.). Die Tatsache, daB3 er von Prinzi-
pien spricht, die er gefunden hat, weist darauf hin, dafl erneut die er-
sten Prinzipien gemeint sind. Das wird durch die Beobachtung erhir-
tet, dal der Ausdruck mit einem GroB3buchstaben beginnt. Nun ver-
trdgt sich dieser Befund jedoch nicht mit unserer bisherigen Interpre-
tation. Denn erstens wurde deutlich, daf fiir die Ableitung von Tatsa-
chenbehauptungen nicht einmal die allgemeinen Naturgesetze taugen,
geschweige denn die ersten Prinzipien. Und zweitens besteht das
Neue, das (IV) gegeniiber (III) bringt, gerade in der Behauptung, es
gebe jeweils verschiedene Ableitungsmoglichkeiten. Nun kann die
Pointe aber nicht darin bestehen, dafl Descartes meint, es gebe ver-
schiedene logische Regeln, die uns erlauben, aus ein und derselben
Primissenmenge ein und denselben Beobachtungssatz abzuleiten. Das
ist zwar denkbar, fiir den Forschungsgang jedoch irrelevant oder stellt
zumindest kein ernsthaftes Problem dar. Vielmehr sollten wir doch
annehmen, daB mit <auf verschiedene Weise ableiten> folgendes ge-
meint ist: Es werden — modern gesprochen — verschiedene Hypothe-
sen (z.B. H; und Hj) gebildet, die gleichermaBlen den erforderlichen
Bedingungen (i.e. Kompatibilitdt mit den Naturgesetzen, Ableitbarkeit
der Beobachtungstatsachen) geniigen. Nur in einer solchen Situation
ist das experimentum crucis iiberhaupt sinnvoll — es dient dazu, zwi-
schen konkurrierenden Hypothesen zu entscheiden. Im Falle von

Naturgesetze Naturgesetze
Aussage iiber relevante Aussage {iber relevante
Umstéinde Umstinde
Hi H2
&

E E

ist es daher nur konsequent, wenn Descartes vorschligt, experimentell
nach anderen Wirkungen zu suchen, die aus Prémissen, zu denen H;
gehort, abgeleitet werden kénnen, nicht aber aus solchen, zu denen Ha
gehort (oder vice versa).2 Geht man mit dieser Deutung von <auf ver-

22 Vgl.‘dazu auch das Kapitel iiber Descartes in J. LOSEE, A Historical Intro-
duction to the Philosophy of Science, London/Oxford/New York 1972.

48



schiedene Weise ableiten> einig, erweist sich unsere Stipulation als
sinnvoll: Die speziellen Naturgesetze lassen sich als Gesetzeshypo-
thesen verstehen.

Die Methode und der Ort der Erfahrung

Fassen wir die Methode, wie sie sich nach dem Gang unserer

Analyse présentiert, zusammen:

Erster Schritt: Auffinden der ersten Prinzipien mittels methodischer

. Skepsis.

Zweiter Schritt : Priifen, ob die fundamentalsten und einfachsten Phi-
nomene (beispielsweise das Vorhandensein von Sternen) mittels
der ersten Prinzipien beschrieben werden kénnen : entsprechende
Formulierungen in der Terminologie der ersten Prinzipien erge-
ben allgemeine Naturgesetze ; Post-Festum-Ableitung dieser Ge-
setze,

Dritter Schritt: Formulieren von hypothetischen speziellen Naturge-
setzen (Ursachen) ausgehend von Phidnomenen (Wirkungen).

Vierter Schritt: Bei konkurrierenden speziellen Naturgesetzen Eli-
minierung der falschen Hypothesen durch Experimente.

Jetzt zeigt sich auch, weshalb Descartes in dem von uns behandelten

Textausschnitt mit verschiedenen Begriffen der Erfahrung operiert.

Wir wollen in der Folge drei bzw. vier solcher Begriffe unterscheiden :

Die von ihm fiir den Anfang («pour le commencent» (S. 63,

Z.20) bevorzugte alltigliche Erfahrung — «experience commune »

(Ec) — 14Bt sich als Tatsachenwissen umschreiben, das vorausgesetzt

werden muf}, um zu den allgemeinen Naturgesetzen vorzustoBen — wir

miissen {iber das kommune Wissen (S. 63, Z. 27), wonach es auf der

Erde Wasser gibt, bereits verfiigen, um die Natur dieser Entitit ablei-

ten zu konnen.? Doch hat dieser Rekurs auf die gemeine Erfahrung

mit Empirismus (im géngigen Sinne) noch nichts zu tun. Denn es
handelt sich hierbei um sinnlich vermittelte Erfahrung, die sich uns
von selbst prisentiert (Z. 21f.) und «que nous ne s¢aurions ignorer »

(Z. 22f.). Nebst E, spricht Descartes ausdriicklich von selteneren Er-

fahrungen, von «experiences rares» (E;); sie unterscheiden sich von

23 Vgl. dazu, bezogen auf das Wachsbeispiel in den Meditationes, K. PETRUS,
«Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes», in: Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 43 (1996).

49



E. insofern nur graduell®, als es aufgrund der Umstéinde mehr Auf-
merksamkeit bedarf, um sie zu bemerken.” Wie bei E; handelt es sich
auch bei E; um Erfahrungen, die uns mit Fakten bzw. Daten iiber die —
wie Descartes sagt — einfachen sowie speziellen Dinge versehen. Die
entscheidende Pointe besteht darin, dafl sowohl E; als auch E; Erfah-
rungen sind, die methodisch nicht zu einem bestimmten Zweck aufbe-
reitet sind.

Anders liegt die Angelegenheit, wenn wir einmal die Ursachen
der einfachen Dinge kennen (Z. 26f.). Unter dieser Voraussetzung las-
sen sich Erfahrungen, nun im Sinne von Beobachtungen —
«experiences particulieres» (Ep) — , in einem gesicherten theoreti-
schen Rahmen abhalten. Dabei kann sich E, sowohl auf einfache als
auch seltene Dingen beziehen (s.0.). Die Gemeinsamkeit mit E; und
E; besteht darin, daB} auch E uns in erster Linie mit Daten oder Fakten
versehen. Der Unterschied ist darin zu sehen, da3 diese Daten plan-
miBig geordnet werden, so etwa mit dem Ziel, RegelmiBigkeiten
festzustellen. Anders gesagt: Im Gegensatz zu E; und E; handelt es
sich bei E, um Beobachtungen, die zu einem bestimmten Zweck
durchgefiihrt werden. (Natiirlich lassen sich innerhalb eines einmal
vorhandenen theoretischen Rahmens auch die auf E; und E; basieren-
den Daten nachtréiglich ordnen.) Wiewohl E;, also zweckorientiert er-
folgen, handelt es sich hierbei doch nicht um Beobachtungen, die —
salopp gesagt — in den Lauf der Dinge eingreifen. Exakt darin 146t
sich der Unterschied zu jenen Erfahrungen festmachen, die im eigent-
lichen Sinne als Experimente zu bezeichnen sind (E¢) und deren Cha-
rakteristikum u.a. darin besteht, Bedingungen herzustellen, die ein
(durch die Theorie) intendiertes Ereignis zur Folge haben.

Diese knappe Umschreibung der Begriffe von Erfahrung, die
Descartes ins Auge fafit, soll fiir unsere Belange ausreichen. Allge-
mein gesagt, lassen sich zwei Gruppen bilden. Wihrend die Erfahrun-
gen der einen Gruppe nicht zu einem bestimmten Zweck aufgearbeitet
sind — dazu gehdren E; und E; —, erfolgen die Erfahrungen der ande-
ren Gruppe — E, und E. — planmiBig. Dieses Merkmal bestimmt
zugleich das Verhiltnis der Prinzipien bzw. Gesetze zu den genannten

24 Dies gegen z.B. WILLIAMS, Descartes (wie Anm. 1), S. 262, der E, im Sinne
von «experiments » deutet und damit gerade nicht im vortheoretischen Be-
reich ansiedelt; vgl. aber auch GILSON, Commentaire Historique (wie Anm.
7, S. 451.

25 AuBerdem ist «lorsqu’ on ne sgait pas encore les causes des [experiences)
plus communes » (S. 63, Z. 26f.) die Gefahr eines Irrtums besonders gro8.

50



Arten der Erfahrung. Wie weiter oben bereits ausgefiihrt, miissen wir
im Urteil Descartes’ iiber das kommune Wissen beziiglich z.B. des
Wassers verfiigen, um allgemeine Naturgesetzen zu erlangen; ent-
sprechend hingen diese Gesetze von E¢ und E; im Sinne von Erfah-
rungen, die uns eine solch kommune Kenntnis erméglichen, ab. Es
gilt also:
(3) allgemeine Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Genese empiriec,-
abhingig.
Anders im Falle von E; und E; hier handelt es sich um Erfahrungen,
die durch die Prinzipien bzw. Gesetze im strengen Sinne des Wortes
erst ermoglicht werden. Entsprechend gilt:
(4) allgemeine Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Geltung empiriepy.-
unabhingig.

Mag die hier getroffene Unterscheidung von Genese und Geltung
den Ort der Erfahrung im cartesianischen Projekt ausreichend be-
stimmen, so scheinen sich wenigstens im Blick auf die Geltung Pro-
bleme zu ergeben. Wie wir weiter oben darlegten, geht Descartes da-
von aus, daB Ep und insbesondere Ee Einflul} auf den Status und Inhalt
der Gesetze haben konnen. So lassen sich durch Beobachtungen und
Experimente Hypothesen modifizieren oder gar verwerfen; und von
daher mag mit Ausdriicken wie <empirie-unabhingig> Vorsicht gebo-
ten sein.

Allerdings ist der Einflufl von E;, und E. beschrénkt. Erstens reicht
er gerade einmal bis auf die Ebene der Hypothesen, also der speziellen
Naturgesetze ; und zweitens ist nicht auler acht zu lassen, daB3 der
Einflu von E; und E. genaugenommen in Begriffen der Bestdtigung
(der Hypothesen) zu bestimmen ist, und somit mit Fragen der Geltung
nichts zu tun hat. Im Falle konkurrierender Hypothesen beispielsweise
mag mit Hilfe eines experimentum crucis entschieden werden, welche
der Hypothesen zutrifft ; und das heift nichts anderes, als daB eine der
Hypothesen empirisch bestitigt wird. Mit der Geltung hat dieser Be-
fund deshalb nichts zu tun, weil laut Descartes das besagte Entschei-
dungsverfahren nicht die Frage beantworten kann (und auch nicht
soll), welche der Hypothesen wahr oder falsch ist. Diese Frage ist eine
Frage der Geltung von Hypothesen und kann lediglich im Kontext ih-
rer Ableitbarkeit, d.h. ihrer Vertriaglichkeit mit anderen Gesetzen bzw.
mit den Prinzipien entschieden werden. Obwohl also gilt:

(5) spezielle Naturgesetze sind hinsichtlich ihrer Bestdtigung nicht em-
piriep-resistent,

51



sind sie hinsichtlich ihrer Geltung jedoch grundsitzlich empiriey.-un-
abhingig.

Gerade die Unterscheidung verschiedener Begriffe der Erfahrung
macht deutlich, da Descartes dem Empirischen durchaus einen
wichtigen Stellenwert beimiflt. Nun mag dieser Befund vis-a-vis der
verbreiteten Einschitzung Descartes’ als Prototyp eines Rationalisten
vielleicht iiberraschen; und vielleicht mag er manch einem gar die
Gretchen-Frage entlocken, ob Descartes wirklich Empirist sei oder
nicht. Auf der anderen Seite macht die Auffassung, da Erfahrung
(etwa im Sinne von E.) den Stein des AnstoBes wissenschaftlicher
Titigkeit bildet, nicht einmal einen Empiristen zum Empiristen; und
das <Eingestdndnis», wonach in zahlreichen Fillen ohne Erfahrung (im
Sinne von E, und E¢) Erkenntnis nicht wissenschaftliche Erkenntnis
sein kann, 146t auch einen hartgesottenen Rationalisten nicht iiber
Nacht zum Empiristen werden. Es scheint, dal die Antwort auf die
Gretchen-Frage weniger zum Verstéindnis Descartes’ beitrégt als
vielmehr in eine Diskussion dariiber miindet, wie sinnvoll die Be-
zeichnungen <Rationalismus> und <Empirismus> letztlich sind.?

26 Fiir Hinweise und Verbesserungsvorschldge danken wir Alex Burri.

52



	Empirisches bei Descartes

