Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 55 (1996)

Artikel: "Se détacher des sens" : sur la fonction des sensations dans
I'épistémologie cartésienne

Autor: Perler, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-882973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-882973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 55/96

DOMINIK PERLER

« Se détacher des sens »
Sur la fonction des sensations
dans I’épistémologie cartésienne

I

Le projet épistémologique présenté dans les Méditations semble
étre motivé par une attitude critique, voire méme hostile au sujet des
sensations. Dans ’abrégé de cette ceuvre, Descartes annonce qu’il
veut préparer «vn chemin tres-facile pour accolitumer nostre esprit a
se détacher des sens»'. Ce n’est qu’en se détachant ou méme en
s’abstenant des sensations qu’on peut éviter les erreurs et obtenir une
connaissance certaine et indubitable de la réalité.

Face a cette affirmation claire et catégorique, il n’est point sur-
prenant que la critique des sensations ait souvent été identifiée comme
un des points les plus importants des Méditations. Car c’est dans cette
critique que se montrent deux traits caractéristiques du projet
cartésien:

Premiérement, la critique des sensations sert de point de départ
pour la réfutation d’une forme de scepticisme? Descartes montre a
I’aide de plusieurs exemples classiques que les sens nous donnent des
informations diverses et souvent contradictoires : une tour apparait
ronde si on la voit & distance, mais carrée si on la voit de prés; un

1 ATIX-1, p. 9. Toutes les références aux textes de Descartes se rapportent aux
(Euvres de Descartes, éd. par CH. ADAM et P. TANNERY (= AT), nouvelle
présentation, Paris 1982-1991.

2 Il s’agit, bien entendu, seulement d’une forme de scepticisme qui est d’ori-
gine antique. Dans la Premiére Méditation, Descartes présente encore deux
autres formes plus radicales : I’hypothése du songe et celle du malin génie. Le
fait que Descartes introduise ces autres formes montre qu’il ne se contente
pas de renouveler le scepticisme antique ; cf. M. BURNYEAT, «Idealism and
Greek Philosophy : What Descartes Saw and Berkeley Missed », Philoso-
phical Review 91 (1982), p. 3-40. Pour une analyse soigneuse des différentes
formes, cf. M. D. WILSON, Descartes, Londres & New York, 1978, ch. 1.



baton apparait rompu s’il est immergé dans 1’eau, mais intact s’il est
sorti de 1’eau, etc.® Tous ces exemples montrent qu’il y a souvent un
conflit entre les différentes informations des sens. Aussi longtemps
que nous disposons seulement de ces informations, nous pouvons
seulement dire comment les objets nous apparaissent dans différentes
situations, mais pas comment ils sont en réalité. C’est justement pour
échapper a cette forme de scepticisme que Descartes exige qu’on «se
détache des sens». Il faut, a son avis, aller au-dela des informations
des sens et trouver un critére purement intellectuel qui nous permette
de dire comment les objets sont, non seulement comment ils nous
apparaissent.

Deuxiémement, la critique des sensations sert aussi de point de
départ pour une défense de la nouvelle physique. Si I’on se base sur
les informations des sens on risque, selon Descartes, d’attribuer aux
objets matériels des propriétés qui sont, en réalité, seulement des
sensations en nous. On risque, par exemple, d’attribuer au morceau de
cire des propriétés telles que la couleur, 1’odeur et la saveur®. Mais si
on «se détache des sens », on arrive a comprendre que le morceau de
cire n’a que des propriétés géométriques et que nous avons fausse-
ment identifié des sensations en nous avec des propriétés de ce corps.

Etant donné le role important que la critique des sensations joue
dans la réfutation du scepticisme et dans la défense de la nouvelle
physique, il n’est guére étonnant que des commentateurs modernes ne
voient qu’une théorie négative des sensations chez Descartes’. Ainsi
Bernard Williams affirme que Descartes aspire a écarter les sensations
de son «enquéte pure» et a établir une position épistémologique qui
part d’'une «conception absolue de la réalité »5. C’est-a-dire que
Descartes adopte une position épistémologique selon laquelle toute
connaissance de la réalité doit €tre une connaissance qui n’inclut

3 Cf. Med. 1 (AT VI, p. 18), Med. VI (AT VII, p. 76), Resp. VI (AT VII,
p. 438-439).

4 Cf. Med. 11 (AT VII, p. 30-32).

5 Par exemple M. D. WILSON, «Descartes on Sense and “Resemblance” », in:
Reason, Will, and Sensation. Studies in Descartes’ Metaphysics, €d. par
J. COTTINGHAM, Oxford, 1994, p. 213: «In fact these passages [sc. des
passages provenant des Méditations] [...] seem to convey a largely negative
and purgative approach to sense experience : only when we have accepted the
view of the senses as thoroughly and systematically “deceptive” are we in a
position to make advances in physics [...] »

6 Cf. B. WILLIAMS, Descartes. The Project of Pure Enquiry, Harmondsworth,
1978, p. 65-67 et p. 245-249.

10



aucun élément subjectif. Une connaissance véritable et indubitable
doit nous présenter la réalité¢ d’un point de vue objectif: telle qu’elle
est en soi, et non pas telle qu’elle nous apparait d’un point de vue
subjectif :
«If knowledge is what it claims to be, then it is knowledge of a reality
which exists independently of that knowledge, and indeed (except for
the special case where the reality known happens itself to be some
psychological item) independently of any thought or experience. Know-
ledge is of what is there anyway. »’

Il va de soi qu’il n’y a pas de place pour les sensations dans une
telle conception absolue. Car les sensations sont justement ce qui nous
ameéne A donner une description subjective de la réalité : telle qu’elle
nous apparait dans différentes situations oll nous sommes en contact
sensoriel avec elle.

L’interprétation de Bernard Williams peut sans doute se réclamer
d’une certaine base textuelle, pourvu qu’on se concentre uniquement
sur les Méditations. Or, j’aimerais montrer que la situation est diffé-
rente si I’on tient compte des écrits scientifiques antérieurs (La Diop-
trique et Le Monde) et postérieurs (les Principes de la Philosophie et
les Passions de I’Ame) aux Méditations. Dans ces écrits, Descartes ne
se propose pas de critiquer ou méme d’écarter les sensations, mais
plut6t de critiquer et de corriger une fausse théorie des sensations. Il
me semble indispensable de bien saisir cette critique pour qu’on
puisse comprendre comment il faut, selon lui, « se détacher des sens ».

Pour montrer cela, je proceéderai en trois étapes. Dans la premiere,
je me concentrerai sur la fausse théorie que Descartes attaque et j’ana-
lyserai quelques aspects fondamentaux de sa propre théorie (section
IT). Dans la seconde, j’évaluerai les fonctions positives que Descartes
attribue aux sensations dans le cadre de son projet épistémologique
(section III). Dans la troisi€éme, je reviendrai a I’interprétation de
Williams et j’essayerai de montrer comment elle doit étre complétée
et corrigée si 1’on tient compte des fonctions positives des sensations
(section III).

I

Dans ses écrits scientifiques qui précédent les Méditations, surtout
dans La Dioptrique et dans Le Monde, Descartes discute en détail

7 Cf. WILLIAMS, op. cit., p. 64.

11



certaines théories traditionelles de la perception et les soumet a une
critique profonde. La théorie dominante, qu’il identifie avec la théorie
aristotélico-scolastique?, explique la perception d’un objet matériel
comme Suit :

Un objet matériel a une multitude de propriétés sensibles, parmi
lesquelles se trouvent la couleur et la chaleur, aussi bien que la largeur
et 1a hauteur. Lorsque nous sommes en contact sensoriel avec un tel
objet, ses propriétés nous sont transmises a 1’aide de certaines entités,
des «espéces intentionelles » (species intentionales)®. Ces entités s’im-
priment sur nos organes sensoriels, excitent nos nerfs et causent la
formation de petites images dans notre cerveau. Dés que nous dispo-
sons de telles images intérieures, nous sommes capables d’avoir une
perception de I’objet. Nous n’avons alors qu’a nous rendre compte de
la parfaite ressemblance entre 1’image intérieure et 1’objet extérieur.

Descartes attaque surtout trois points de cette théorie :

Tout d’abord, cette théorie part d’une fausse conception de 1’objet
matériel. Un tel objet n’a pas une multitude de propriétés sensibles,
mais uniquement des propriétés géométriques et kinématiques. Si I’on
suppose que la couleur et la chaleur sont des propriétés réelles de
1’objet, on lui attribue de prime abord des propriétés qui sont unique-
ment en nous, les sujets percevants; on prend faussement les sen-
sations causées en nous pour des propriétés causantes dans 1’objet.

Deuxi¢mement, cette théorie part aussi d’une fausse conception
du contact sensoriel. Un tel contact ne consiste pas dans la transmis-
sion d’entités obscures, mais dans 1’excitation des nerfs corporels,
c’est-a-dire dans un processus purement mécanique. Comparant les
nerfs avec des «petits filets»"!, Descartes dit que le fait d’exciter les
nerfs n’est rien d’autre que le fait de tirer ces petits filets; plus les

8 Cette théorie se trouve surtout chez des auteurs scolastiques tardifs, par
exemple chez Eustachius a Sancto Paulo. Descartes avait 1’intention de
commenter et de réfuter la Summa philosophiae quadripartita d’Eutachius en
détail, comme il annonce dans ia lettre 8 Mersenne du 22 décembre 1641 (AT
III, p. 470). Il faut pourtant noter que Descartes donne une description
simplifiée et souvent polémique (cf. la lettre a Ciermans du 23 mars 1638,
AT II, p. 74) de la théorie scolastique de la perception. Pour une analyse
soigneuse de cette théorie, cf. G. C. HATFIELD & W. EPSTEIN, « The Sensory
Core and the Medieval Foundations of Early Modern Perceptual Theory »,
Isis 70 (1979), p. 363-384.

9 Cf. Dioptrique 1 (AT VI, p. 85).

10 Cf. Traité de la Lumiére, ch. 1 (AT XI, p. 3-6).

11 Cf. Traité de ' Homme (AT XI, p. 141-142).

12



nerfs sont excités par un objet matériel, plus fortement les filets sont
tirés. Il ne faut donc postuler aucune entité spéciale pour expliquer le
contact sensoriel.

Finalement, cette théorie suppose illégitimement qu’il y a des
images dans notre cerveau, a savoir de petites copies intérieures qui
ressemblent parfaitement aux objets extérieurs. Descartes formule un
argument empirique aussi bien qu’un argument théorique contre
I’existence de telles images.

D’un point de vue empirique, il est complétement superflu de
postuler des images intérieures. Car dés que les organes sensoriels
sont excités par des objets extérieurs, cette excitation est transmise au
cerveau a I’aide des «petits filets ». Et puisque ces filets sont connec-
tés avec la superficie interne du cerveau, tout changement des filets a
pour conséquence un changement des pores sur la superficie du
cerveau : plus les filets sont tirés, plus ces pores s’ouvrent. Ce change-
ment des pores, a son tour, a pour conséquence un changement des
«esprits animaux» (des petites particules corporelles) dans le cer-
veau: plus les pores s’ouvrent, plus d’esprits animaux entrent dans le
cerveau. La quantité de ces esprits indique le degré d’excitation des
organes sensoriels. Dans tout ce processus mécanique, aucune image
n’est formée.

D’un point de vue théorique, il n’est pas seulement superflu, mais
méme erroné de postuler des images intérieures. Il est inconcevable
que, par une pure excitation des organes sensoriels, une image pour-
rait se former, ressemblant parfaitement a 1’objet extérieur. Car le
cerveau n’est pas un tableau sur lequel on pourrait peindre avec des
couleurs. Et méme s’il y avait une telle image, sa présence ne garan-
tirait pas qu’il puisse y avoir une perception de 1’objet extérieur. Il
faudrait, dit Descartes, qu’il y ait « d’autres yeux en nostre cerueau »'2
qui regardent I’image intérieure. Mais bien siir, nous ne disposons pas
de tels yeux internes, mais uniquement (i) d’organes sensoriels (parmi
eux les yeux externes) qui sont excités et (ii) du cerveau auquel
I’excitation est transmise.

Pour ces raisons, empiriques aussi bien que théoriques, Descartes
rejette la thése selon laquelle la perception des objets matériels exige
qu’il y ait des images intérieures ressemblant a ces objets :

12 Dioptrique VI (AT VI, p. 130).

13



«II faut au moins que nous remarquions qu’il n’y a aucunes images qui
doiuent en tout resembler aux obiets qu’elles representent : car autrement
il n’y auroit point de distinction entre 1’obiet & son image »".

L’argument empirique que Descartes apporte pour critiquer la
théorie des images est, bien entendu, dépassé et, vu dans une perspec-
tive du XXe siécle, il est apparemment faux. Les nerfs ne sont pas
excités de la méme facon qu’on tire de petits filets; 1’explication
mécanique doit étre remplacée par une explication biochimique. De
méme, le cerveau ne fonctionne pas comme une petite boite dont
certaines pores s’ouvrent et se ferment suivant I’excitation des nerfs;
I’explication mécanique doit de nouveau étre remplacée par une
explication biochimique. Face a cette insuffisance du modele méca-
niste, peu de commentateurs récents se sont intéressés a 1’argu-
mentation de Descartes'. Or, je crois qu’il faut bien distinguer le c6té
empirique de son argumentation du c6té théorique. Méme si du c6té
empirique ’argumentation s’avere étre fausse, elle contient trois
points importants et toujours valides du cdté théorique.

(1) Descartes réussit a montrer que le recours a des images
intérieures n’explique pas le probleme de la perception, mais le
transpose seulement sur un autre niveau. Car la question initiale était :
comment faut-il expliquer la relation entre le sujet percevant et I’objet
extérieur? Si I’on introduit une image intérieure pour donner une
explication, on peut de nouveau demander: comment faut-il expliquer
la relation entre le sujet percevant et cette image intérieure? Pour
répondre a cette question, il y a deux possibilités. (i) Ou bien on
introduit encore une image, ressemblant a la premiére, et on se voit
confronté avec une autre relation a expliquer. Ainsi on tombe dans le
pi¢ge d’un «regressus ad infinitum » : pour chaque relation sujet-objet
a expliquer on postule une autre relation (sujet-image,, sujet-image,
etc.) qui doit étre expliquée. (ii) Ou bien on affirme que le sujet
percevant peut, d’une certaine maniere, regarder 1’image intérieure
avec des «yeux internes». Mais que seraient ces yeux internes, et
comment pourraient-ils contempler une image intérieure ? Descartes

13 Dioptrique IV (AT VI, p. 113); cf. aussi Dioptrique I (AT VI, p. 85).

14 Des exceptions notables sont G. HATFIELD, «Descartes’ Physiology and Its
Relation to His Psychology », in: The Cambridge Companion to Descartes,
éd. par J. COTTINGHAM, Cambridge 1992, p. 335-370; S. GAUKROGER,
Descartes. An Intellectual Biography, Oxford, 1995, p. 269-290.

14



dit a juste titre que de tels yeux sont une pure fiction's. Au lieu de
prétendre que des yeux internes contemplent une image intérieure, on
doit affirmer que les yeux extérieurs regardent 1’objet matériel. Autre-
ment dit : au lieu de recourir a une relation énigmatique entre les yeux
internes et 1’image intérieure, on devrait essayer d’éclairer la relation
réelle entre les yeux externes et 1’objet extérieur.

(2) En rejetant ’existence des yeux internes, Descartes évite aussi
une erreur que A. Kenny a appelée « the homunculus fallacy »*¢. Car si
'on affirme que ce sont des yeux internes qui regardent une image
intérieure, on abandonne la thése fondamentale selon laquelle c’est
I’homme percevant qui regarde des objets et qui gagne une connais-
sance. On affirme plutdt qu’a Iintérieur de I’homme percevant il y a
un «homunculus », doté de ses propres yeux. Mais ainsi on transpose
de nouveau le probléme initial sur un autre niveau. Au lieu d’expli-
quer comment 1’homme arrive & percevoir un objet, on postule
simplement un «homunculus » qui est censé percevoir.

(3) L’argumentation met aussi en évidence que 1’acceptation
d’images intérieures aboutit A un représentationalisme désastreux'.
_Car des qu’on affirme que le sujet percevant regarde seulement ces
Images a I’aide des «yeux internes », on doit concéder que le sujet n’a
aucun acces direct aux objets extérieurs. Il ne voit jamais ces objets,
mais arrive seulement 2 inférer leur existence en supposant qu’il y a
une cause externe pour les images intérieures — une cause a laquelle
les images ressemblent parfaitement. Puisque le sujet ne peut jamais
Voir les objets extérieurs indépendamment des images, et puisqu’il ne

15 Dioptrique VI (AT VI, p. 130): «Il ne se faut point toutesfois persuader, ainsi
que ie vous ay desia tantost assés fait entendre, que ce soit par le moyen de
cete resemblance qu’elle face que nous les [sc. les objets matériels] sentons,
comme s’il y auoit derechef d’autres yeux en nostre cerueau, auec lesquels
nous la pussions apercervoir ».

16 Cf. A. KENNY, «The Homunculus Fallacy», in: idem The Legacy of
Wingenstein, Oxford, 1984, p. 125-136.

17 Enrejettant ce représentationalisme désastreux sur le niveau purement corpo-
rel, Descartes ne rejette pas toute forme de représentationalisme. Sur le
niveau mental, il introduit des entités — 2 savoir les idées — qui servent a
représenter les objets extérieurs. Mais méme sur ce niveau il faut soigneu-
sement distinguer différentes formes de représentationalisme, comme j’ai
essayé de montrer dans « Spiegeln Ideen die Natur ? Zum Begriff der Repri-
sentation bei Descartes », Studia Leibnitiana 26 (1994), p. 187-209. L’anti-
représentationalisme perceptuel est bien mis en évidence par R. ARBINI,
«Did Descartes Have a Philosophical Theory of Sense Perception?»,
Journal of the History of Philosophy 21 (1983), p. 317-337.

15



peut jamais comparer les images avec les objets, il ne peut jamais €tre
sir que les images sont des copies entiérement correctes des objets
extérieurs. Il peut seulement supposer qu’il y a une ressemblance
parfaite entre images et objets.

C’est justement pour éviter un tel représentationalisme désastreux
que Descartes affirme qu’il n’y a aucune relation de similarité, mais
seulement une relation causale. 11 faut que 1’objet matériel cause une
certaine excitation ou stimulation dans le sujet pour qu’il puisse y
avoir une perception. Mais cette relation causale n’implique aucune
similarité entre sujet et objet, et elle n’implique pas non plus la forma-
tion d’entités internes a «contempler». C’est 1’objet matériel lui-
méme qui cause la perception et qui est I’objet immédiat du sujet
percevant.

Maintenant un probléme se pose. Jusqu’a présent nous avons
seulement vu que 1’excitation des nerfs aboutit & la formation de
différentes constellations d’«esprit animaux » dans le cerveau. Mais
comment se fait-il que 1’dme, qui est une substance immatérielle selon
Descartes, puisse avoir des sensations ou des perceptions sur la base
de ces constellations corporelles ? Quelle relation y a-t-il entre 1’ame
et les constellations corporelles ? Dans le Traité de I’ Homme on trou-
ve une réponse étonnante a cette question. Descartes dit que les con-
stellations d’esprits animaux ne sont rien d’autre que des « formes» ou
des «images » que 1’dme considere :

«Or, entre ces figures, ce ne sont pas celles qui s’impriment dans les
organes des sens exterieurs, ou dans la superficie interieure du cerueau,
mais seulement celles qui se tracent dans les esprits sur la superficie de
la glande H [sc la glande pinéale] [...] qui doiuent estre prises pour les
idées, c’est a dire pour les formes ou images que I’'ame raisonnable
considerera immediatement, lors qu’estant vnie a cette machine elle
imaginera ou sentira quelque objet. »18

Cette réponse est étonnante, parce que Descartes semble retomber
dans la théorie qu’il a vigoureusement critiquée dans d’autres passa-
ges, a savoir la théorie des images intérieures. Bien sir, il ne parle pas
d’images tout court, mais d’images formées par les esprits animaux.
Etant donné que ces esprits ne sont pas colorés, les images ne peuvent
pas non plus avoir des couleurs dans un sens littéral. Néanmoins,
Descartes affirme que 1’dme « considérera immédiatement» ces ima-

18 Traité de I' Homme (AT X1, p. 176-177); italiques de D. P.

16



ges®. Ne s’agit-il pas ici d’un retour, sous une forme camouflée, des
yeux internes qui regardent des images intérieures ?

Je crois que non, si on tient compte de 1’explication que Descartes
donne de ces « formes» ou «images ». Il dit explicitement qu’elles ne
sont pas du tout de petites copies ressemblant aux objets extérieurs :

«Or il faut que nous pensions tout le mesme des images qui se forment
en nostre cerueau, & que nous remarquions qu'’il est seulement question
de s¢avoir comment elles peuuent donner moyen a 1’ame de sentir toutes

les diuerses qualités des obiets ausquels elle se raportent, & non point
comment elles ont en soy leur resemblance. »*

Le point important est que les images dans le cerveau se distin-
guent uniquement par une certaine fonction: elles donnent moyen a
I'dme de sentir les diverses qualités des objets, c’est-a-dire qu’elles
signalent les qualités pergues sans pourtant leur ressembler. Descartes
met en évidence ce point dans les Regulae ot il explique la perception
des couleurs blanc, bleu et rouge en disant que 1’«image» pour le
blanc peut &tre représentée par une figure géométrique composée de
lignes droites, 1’« image » pour le bleu par une figure composée de
carrés, et I’«image » pour le rouge par une figure composée de trian-
gles™. Le point central est que la figure pour le blanc n’est pas blanche
et ne ressemble pas non plus 2 quelque chose de blanc. Elle est plutdt
un code pour le blanc. Pour chaque propriété pergue il y a un certain
code dans le cerveau; la sensation de différentes propriétés se
manifeste dans la formation de différents codes?. Ainsi, 1’«image »

19 Bien que Descartes appelle ces images «idées», elles ne sont pas identiques
avec les idées qui jouent un role décisif dans les Méditations. Car dans les
Méditations, les idées sont des entités mentales, tandis que dans les ceuvres
scientifiques il ne s’agit que d’entités corporelles. Dans une lettre 2 Mersenne
du juillet 1641, Descartes dit explicitement qu’il a élargi ’usage du mot
«idée» (AT III, p. 392-393): «Car ie n’appelle pas simplement du nom
d’idée les images qui sont depeintes en la fantaisie; au contraire, ie ne les
appelle point de ce nom, en tant qu’elles sont dans la fantaisie corporelle;
mais i’appelle generalement du nom d’idée tout ce qui est dans nostre esprit,
lors que nous conceuons vne chose, de quelque maniere que nous la conce-
uions. » Sur la distinction importante entre idées corporelles et mentales, cf.
M. COSTA, « What Cartesian Ideas Are Not», Journal of the History of Philo-
Sophy 21 (1983), p. 537-549, et E. MICHAEL & F.S. MICHAEL, « Corporeal
Ideas in Seventeenth-Century Psychology », Journal of the History of Ideas
50 (1989), p. 31-48.

20 Dioptrique IV (AT VI, p. 113),

21 Cf. Regulae ad directionem ingenii X1I (AT X, p. 413).

22 Bien siir, des propriétés telles que les couleurs ne sont pas des propriétés
réelles dans 1’objet matériel. Dans 1’objet il n’y a que certaines dispositions

17



formée dans le cerveau n’est rien d’autre qu’un code complexe qui se
compose de codes partiels pour chaque propriété percue®. Si nous
choisissons des lettres pour représenter les codes (Descartes lui-méme
compare les «images» a des signes linguistiques?), nous pouvons
dire : I’«image » cérébrale pour une tomate ronde, rouge est lisse est le
code ABC. Il y a une certaine correspondance entre ce code complexe
et la tomate pergue, car a chacune des trois propriétés pergues
correspond un des trois codes partiels. Mais il n’y a aucune
ressemblance entre le code complexe et la tomate pergue.

Il faut donc noter que Descartes utilise toujours la terminologie
traditionelle en parlant d’«images», mais qu’il transforme la signifi-
cation de cette terminologie en remplacant les images dans un sens
littéral (c’est-a-dire des entités picturales) par des images-codes. Ceci
apparait aussi dans la Dioptrique ou il compare la perception d’une
personne capable de voir a celle d’une personne aveugle®. Une per-
sonne aveugle sent les corps autour d’elle en les touchant avec un
biton et en constatant des résistances de différents degrés. Ainsi elle
est capable de distinguer les objets durs des objets mous, et elle peut
se faire une image de ces objets sans en avoir une image dans le sens
littéral. Elle s’en fait plutdt une image en décodant les différentes
résistances qu’elle constate. D’une maniére analogue, une personne
capable de voir ne forme pas une entité picturale, mais elle se fait une
image en interprétant les codes qu’elle regoit par le contact sensoriel
avec les objets. Ce décodage ne nécessite aucune image dans un sens
littéral.

Or, méme s’il n’y a aucune image ressemblant a 1’objet extérieur,
on peut toujours demander: comment se fait-il que le sujet percevant,

qui causent les sensations de couleurs. Mais dans ce passage des Regulae,
Descartes ne veut pas prouver ce point concernant la physique. S. Gaukroger
(op. cit., p. 164) a bien montré que ce passage a souvent été mal compris.
Descartes se propose plutot de montrer un point concernant la théorie de la
perception : le fait qu’il n’y ait pas d’images dans un sens littéral, mais
seulement des codes.

23 Dans les Regulae XII, Descartes ne parle que d’une «image » pour blanc ou
pour rouge, pas pour ce blanc ou ce rouge. C’est pourquoi il ne s’agit que de
codes pour des fypes, non pour des fokens.

24 CAf. Traité de la Lumiére, ch. 1 (AT XI, p. 4).

25 Cf. Dioptrique 1 et VI (AT VI, p. 85-86 et p. 135-137).

18



qui est une substance immatérielle selon Descartes®, puisse décoder
les images-codes dans le cerveau, qui sont apparemment des entités
matérielles? Descartes se contente de dire que les mouvements de ces
entités corporelles sont «institués de la Nature pour luy [a 1’esprit]
faire auoir de tels sentimens »*, mais il n’explique ni cette « institu-
tion » ni la relation causale entre le corps et 1’dme. C’est pourquoi on
peut toujours demander: quelle interaction doit avoir lieu entre le
corps et I’dme pour qu’il puisse y avoir une telle « institution» et, par
conséquent, un décodage des images-codes? C’est en fait une des
questions les plus ardemment débattues au XVIIe si¢cle et un des
problémes majeurs pour le cartésianisme®. Aussi longtemps qu’il
n’arrive pas A donner une explication de la relation entre le cerveau
matériel et I’Ame immatérielle, toute la théorie de la perception reste
insuffisante.

Mais je ne veux pas aborder maintenant ce probleme épineux®. Ce
qui importe ici, ¢’est le fait que dans toute sa théorie de la perception
Descartes rejette les images intérieures et qu’il rejette, par conséquent,
toute théorie qui explique les sensations par un modeéle de ressem-
blance. Selon lui, une explication correcte des sensations doit se baser
uniquement sur (i) une relation causale entre 1’objet matériel et le
sujet percevant et (ii) un processus de codage et décodage pour les
différentes qualités percues.

11 est indispensable de se rendre compte de cette critique profon-
de, formulée dans les écrits scientifiques, pour bien saisir le traitement
des sensations dans les Méditations®. En annongant un « détachement

26 Déja dans les écrits scientifiques, il affirme clairement que le sujet percevant
est I’dme, une substance mentale. Dioptrique IV (AT VI, 109): «On sgait
desia assés que c’est I’ame qui sent, & non le cors ».

27 Dioptrigue VI (AT VII, p. 130); cf. aussi ibid. p. 134-135. Pour une analyse
détaillée de ces passages, cf. M. D. WILSON, «Descartes on the Origin of
Sensation », Philosophical Topics 19 (1991), p. 293-323. Wilson montre que
Descartes donne des descriptions variées de la relation entre corps et esprit,
mais qu’il ne développe jamais une théorie unifiée. _

28 Cf. R. SPECHT, Commercium mentis et corporis. Uber Kausalvorstellungen
im Cartesianismus, Stuttgart-Bad Cannstatt, 1966; Causation in Early
Modern Philosophy. Cartesianism, Occasionalism, and Preestablished
Harmony, éd. par S. NADLER, University Park, PA, 1993.

29 Je le discute en détail dans mon étude Reprdsentation bei Descartes,
Frankfurt a. M. (sous presse), ch. 10-11.

30 1l est en fait indispensable de voir que les Méditations sont en plusieurs
points une continuation et élaboration du projet scientifique et pas seulement
un projet métaphysique ou épistémologique. Dans sa biographie intellectuel-

19



des sens», Descartes n’annonce pas une mise a 1’écart totale des
sensations. Il se propose plutdt de rejeter et d’écarter une fausse
théorie des sensations : la théorie postulant une ressemblance parfaite
entre les sensations et les objets extérieurs. Au début de la Troisiéme
Méditation il formule nettement son but :

« Or la principale erreur & la plus ordinaire qui s’y puisse rencontrer,

consiste en ce que ie iuge que les idées qui sont en moy, sont sembla-
bles, ou conformes a des choses qui sont hors de moy »3.

De méme il écrit dans les Principes de la Philosophie .

«Les seuls mouuemens qui se font dans le corps sont suffisans pour luy
faire auoir toutes sortes de pensées, sans qu’il soit besoin qu’il y ait en
eux aucune chose qui ressemble a ce qu’ils luy font conceuoir »*,

Ce n’est qu’en supprimant la fausse supposition d’une ressem-
blance qu’on peut se rendre compte que les sensations ne sont pas une
copie intérieure du monde extérieur, mais le résultat d’une relation
causale et aussi, a cause du décodage, le résultat d’une interprétation
du contact sensoriel avec ce monde.

I

Jusqu’a présent, il s’est avéré que Descartes combat une fausse
théorie des sensations en réclamant qu’il faut « se détacher des sens»,
mais il n’est pas encore apparu quel réle les sensations jouent dans
son propre projet épistémologique. On pourrait supposer qu’elles ne
jouent aucun réle, car ce sont justement les sensations qui sont a éviter
si on veut obtenir une connaissance certaine et indubitable du monde
matériel. Le rationalisme se distingue justement par le fait qu’il fonde
cette connaissance sur une base non sensorielle.

Or, je crois qu’une telle réponse est défectueuse. Une lecture
attentive des Méditations montre que Descartes attribue au moins
deux fonctions positives aux sensations.

le, S. Gaukroger (op. cit., surtout p. 6-8) critique 2 juste titre les interpréta-
tions qui présentent les Méditations comme une pi¢ce de philosophie «pure »,
sans aucune liaision avec des projets scientifiques. Pour I’arri¢re-plan scien-
tifique, cf. aussi D. GARBER, Descartes’ Metaphysical Physics, Chicago,
1992, ch. 2.

31 Med. I (AT IX-1, p. 29).

32 Princ. IV, art. 197 (AT IX-2, p. 315); italiques dans le texte. Cf. aussi Princ.
I, art. 70 (AT IX-2, p. 58).

20



La premiere fonction est formulée 2 la fin de la Deuxiéme et dans
la Sixiéme Méditation. Dans le fameux exemple du morceau de cire,
Descartes affirme qu’on doit appréhender ce morceau uniquement par
une « inspection de 1’esprit » si on veut obtenir une connaissance claire
et distincte®, Il semble a premiére vue, qu’il veuille défendre la thése
suivante: avec les sens, on appréhende seulement les propriétés
passageres (la couleur, 1’odeur etc.) qui ne nous permettent jamais
d’identifier et de réidentifier un objet. Car le morceau de cire est
jaune, dur, odorant, etc. avant qu’il ne soit approché du feu, et il perd
toutes ces propriétés apres. Il change donc ses propriétés sensorielles
d’un instant a I’autre. Pour identifier et réidentifier ce morceau, il faut
appréhender uniquement les propriétés qui ne dépendent nullement
d’un processus de transformation : les propriétés géométriques. Et ce
n’est qu’avec I’esprit qu’on peut les appréhender.

Une telle interprétation se base pourtant sur une lecture superfi-
cielle du texte. Descartes écrit ;

«Mais voicy que, cependant que ie parle, on ’aproche du feu: ce qui y
restoit de saueur s’exale, I’odeur s’éuanouit, sa couleur se cange, sa
figure se perde, sa grandeur augmente, il deuient liquide, il s’échauffe, a
peine le peut-on toucher, & quoy qu’on le frappe, il ne rendra plus aucun
son, »*

Descartes affirme évidemment que foutes les propriétés particu-
lieres changent, les propriétés géométriques (la figure, la grandeur
etc.) aussi bien que les propriétés telles que la saveur et I’odeur. Si
I'on veut identifier et réidentifier le morceau de cire, on ne peut donc
pas se baser sur des propriétés particulieres qui seraient stables. Et si
I’on aspire 2 appréhender ce morceau par une «inspection de 1’es-
prit», on ne peut guére aspirer & appréhender des propriétés géomé-
triques et particuliéres qui ne seraient pas passagéres; foutes les
propriétés particuliéres sont passageres.

A quoi donc sert 1I’opposition entre I’activité des sens et celle de
I’esprit? Pour répondre 2 cette question, il faut bien saisir le contexte

33 Cf. Med. 11 (AT IX-1, p. 25). Dans ce qui suit je me concentre seulement sur
quelques aspects de cet exemple complexe. Pour une analyse plus compré-
hensive, cf. B. WILLIAMS, op. cit., 213-230; M. D. WILSON, op. cit., p. 76-
88; J. BEYSSADE, «L’analyse du morceau de cire. Contribution a 1’étude des
“degrés du sens” dans la Seconde Méditation de Descartes », in: Sinnlichkeit
und Verstand in der deutschen und franzésischen Philosophie von Descartes
bis Hegel, éd. par H. WAGNER, Bonn, 1976, p. 9-25.

34 Med. 1 (AT IX-1, p. 23-24).

21



de la discussion sur le morceau de cire. Etant a la recherche d’une
connaissance indubitable, Descartes demande : comment faut-il que
j'appréhende ce morceau pour étre siir que je 1’appréhende unique-
ment avec ce qui appartient a sa nature, c’est-a-dire ce qui lui est
essentiel, et sans quoi il ne peut pas étre appréhendé ? C’est justement
pour répondre 2 cette question que Descartes différencie entre 1’acti-
vité des sens et celle de I’esprit. Avec les sens, on appréhende tout ce
qui est contingent et passager. Avec 1’esprit, par contre, on appréhen-
de seulement ce qui est essentiel pour un objet matériel: le fait d’avoir
une extension. Une telle appréhension est possible, selon Descartes,
parce que ’esprit seul est capable de comprendre que tout ce qui
tombe sous le concept d’un corps matériel tombe aussi sous le concept
d’extension. L’esprit, a la différence des sens, peut comprendre que la
prédication «x est un corps matériel » implique la prédication « x est
étendu ».

Cette thése qui est au centre de la physique cartésienne a des con-
séquences importantes. En affirmant qu’on doit appréhender un objet
matériel par une «inspection de 1’esprit», Descartes ne dit pas qu’on
doit ou qu’on peut appréhender un tel objet avec toutes ses propriétés
géométriques données dans une situation concrete. Il dit seulement
qu’on I’appréhende avec tout ce qui est essentiel a lui, parce qu’on ap-
préhende une certaine vérité conceptuelle®.

Une telle appréhension, évidemment trés limitée, est insuffisante
pour bitir un systéme de connaissances. Qui veut obtenir une con-
naissance du morceau de cire ne veut pas seulement savoir que c’est
un objet étendu, capable d’avoir une largeur, une longueur et une
hauteur en général. Il veut savoir, en plus, quelles sont sa largeur, sa
longueur et sa hauteur concrétes dans une situation donnée. C’est a ce
point que les sensations entrent en jeu. Car aprés avoir prouvé
I’existence d’un dieu vérace, Descartes réintroduit les sensations dans
la Sixieme Méditation®. 11 affirme qu’il peut se fier a ses sens, parce
que le dieu vérace lui a donnée une faculté perceptive qui est fiable

35 Ceci apparait dans les Sixiémes Réponses, ou Descartes dit (AT VII, p. 440/
IX-1, p. 239): «Examinant premierement les notions ou les idées que ie
trouuois en moy de chaque chose [...], ie reconnus qu’il n’y auoit rien qui
apartinst a la nature ou a I’essence du corps, sinon qu’il est vne substance
étendué€ en longueur, largeur & profondeur» Ce n’est donc pas en analysant
les corps matériels, mais la notion ou le concept d’un corps matériel que
Descartes a constaté que tout corps doit étre étendu.

36 Cf. Med. VI (AT VII, p. 77-80 / AT IX-1, p. 61-64).

22



dans la plupart des cas®. Et c’est grice a cette faculté qu’il peut
percevoir les propriétés particulieres des objets matériels.

I1 apparait donc que les sensations ont une fonction épistémique
non négligeable. Ce n’est qu’a 1’aide des sensations qu’on peut
connaitre les objets matériels tels qu’ils nous sont donnés avec leurs
propriétés géométriques concrétes. Et ce n’est qu’a 1’aide des sensa-
tions qu’on peut saisir des vérités de fait, par exemple, « Ce morceau
de cire a une telle longueur et une telle largeur». Bien sir, les
sensations ne sont pas toutes fiables. Méme aprés avoir établi la
garantie divine, il faut soigneusement distinguer entre deux types de
sensations : les unes nous permettent de former des idées claires et
distinctes (les idées représentant les propriétés géométriques telles que
la longueur et la largeur), les autres nous permettent seulement de
former des idées confuses et obscures (les idées de 1a chaleur ou de la
couleur®®). Mais si nous faisons cette distinction et si nous nous
limitons au premier type, nous pouvons et nous devons méme faire
usage des sensations. Car ce n’est qu’a 1’aide des sensations que nous
pouvons gagner une connaissance des objets avec leurs propriétés
géométriques dans une situation donnée.

Il me semble qu’il y a 1a une différence considérable entre la con-
ception absolue proposée par Williams et la conception exprimée dans
la Sixiéeme Méditation. Selon la conception absolue, il faudrait faire
abstraction de toute situation concréte et de toute sensation subjective.
Ainsi on gagnerait une connaissance des objets d’un point de vue
purement objectif. Descartes, par contre, n’aspire pas a établir un tel
point de vue objectif. Son but est plutot de trouver un fondement cer-
tain et indubitable pour le point de vue subjectif. Sa question princi-
pale est: comment puis-je étre siir que la connaissance que j’ai des

37 Bien sir, elle n’est pas fiable dans tous les cas. Des perceptions trompeuses
(par ex.: une tour carrée apparait ronde si elle est vue a distance) restent
toujours possibles. Descartes les mentionne explicitement dans Med. VI (AT
VII, p. 76 / AT IX-1, p. 61). Mais il prétend qu’elles peuvent étre corrigées
par des jugements intellectuels dés que nous disposons d’un critére de vérité ;
cf. Resp. VI (AT VII, p. 438-439 / AT IX-1, p. 237-238).

38 Descartes appelle ces idées « matériellement fausses » : elles nous induisent a
faire de faux jugements, a savoir des jugements sur certaines propriétés
réelles (par ex. la chaleur) dans les objets matériels, bien qu’il n’y ait pas de
telles propriétés. Cf. I’analyse détaillée de L. ALANEN, « Une certaine fausse-
té matérielle : Descartes et Arnauld sur 1’origine de 1’erreur dans la perception
sensorielle », in: Descartes. Objecter et répondre, €d. par J.-M. BEYSSADE et
J.-L. MARION, Paris, 1994, p. 205-230.

23



objets dans des situations concrétes est une connaissance certaine ?
Pour répondre a cette question, il cherche d’abord une garantie pour la
fiabilité des sens (la garantie divine) et retourne aprés aux sensations
qui lui donnent des informations sur les objets dans des situations
concretes. Il ne veut donc pas établir un point de vue objectif, mais
cherche plutdt une garantie pour la fiabilité de son point de vue sub-
jectif.

Dans la Sixiéeme Méditation, Descartes élucide encore une autre
fonction des sensations. Dans un passage célébre il dit:

«La nature m’enseigne aussi par ces sentimens de douleur, de faim, de
soif, &c., que ie ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu’vn
pilote en son nauire, mais, outre cela, que ie luy suis conioint tres-étroi-
tement & tellement confondu & meslé, que ie compose comme vn seul
tout auec luy. »*

Malgré la distinction réelle entre corps et esprit, ces deux sub-
stances ne forment pas seulement un aggrégat, mais une union étroite.
Cette union ne se manifeste ni dans les états purement corporels (par
exemple, les excitations des nerfs) ni dans les états purement mentaux
(par exemple, les idées mathématiques), mais dans les sensations. Ce
sont les sensations qui font, pour ainsi dire, le pont entre le corps et
I’esprit, parce qu’elles se composent toujours de deux éléments:
(1) des processus corporels (I’excitation des nerfs et la formation
d’une «image » dans le cerveau) et (2) des idées dans 1’esprit, causées
par les processus corporels.

Le fait que les sensations soient I’élément unissant le corps avec
’esprit se manifeste aussi dans la description des trois degrés du sens
que Descartes donne dans les Sixiémes Réponses. 11 dit que le premier
degré ne consiste que dans 1’excitation des organes sensoriels par des
objets extérieurs, a savoir dans un processus purement corporel. Plus
important est le deuxieme degré :

«Le second contient tout ce qui resulte immediatement en 1’esprit, de ce
qu’il est vny a I’organe corporel ainsi meu & disposé par ses obiets; &
tels sont les sentimens de la douleur, du chatouillement, de 1a faim, de la
soif, des couleurs, des sons, des saueurs, des odeurs, du chaud, du froid,
& autres semblables, que nous auons dit, dans la sixiéme Meditation,

prouenir de I’vnion & pour ainsi dire du mélange de 1’esprit auec le
corps. »%

39 Med. VI (AT IX-1, p. 64).
40 Resp. VI (AT IX-1, p. 236).

24



Le troisi¢eme degré finalement comprend tous les jugements que
nous portons sur les objets percus dés que nous avons des sensations.
(Ces jugements sont, bien entendu, a distinguer des jugements pure-
ment intellectuels qui portent sur des objets mathématiques ou sur
d’autres essences pures.)

Cette classification de trois degrés se base apparemment sur une
distinction de trois domaines différents et de trois activités différentes.
Elle peut schématiquement étre représentée comme suit :

domaine : activité :
Premier degré : corps excitation des organes
Second degré : corps et esprit formation des sensations
Troisiéme degré : esprit formation des jugements

C’est justement le deuxieme degré qui est le lien entre le corps et
I’esprit. Si nous n’avions pas de sensations, nous ne pourrions pas
nous rendre compte que nous sommes des unités complexes qui se
composent d’un corps et d’un esprit*.

Or, on pourrait objecter qu’une telle caractérisation des sensations
n’est pas suffisante pour parler d’un rdle épistémique. Les passages
cités montrent seulement que les sensations jouent un certain rdle
pragmatique ; elles nous rendent attentifs a 1’union entre corps et
esprit. Mais elles ne semblent avoir aucun contenu cognitif et, par
conséquent, elles n’ont aucune importance dans 1’établissement d’un
systéme cognitif.

Cette objection, formulée par des commentateurs récents*?, n’est
pourtant pas convaincante. Car en disant que c’est grice aux sensa-
tions «que ie ne suis pas seulement logé dans mon corps, ainsi qu’vn

41 A part les sensations, les émotions servent aussi a ce but; pour une discussion
cf. D. PERLER, « Cartesische Emotionen», in: Descartes nachgedacht, éd. par
A. KEMMERLING et H.-P. SCHUTT, Frankfurt a. M., 1996, p. 51-79.

42 G. HATFIELD, «The Senses and the Fleshless Eyes», in: Essays on Des-
cartes’ Meditations, éd. par A. Oksenberg RORTY, Berkeley, Los Angeles &
Londres, 1986, p. 56: « The senses are demoted from chief stewards of know-
ledge [...] to a more mundane, pragmatic function as navigational guides and
arbiters of immediate bodily benefits and harms [...] » et M. D. WILSON,
Descartes on Sense and “Resemblance” , p. 210: « The senses seem to be
limited to the role of preserving the mind-body union, by alerting us to what
is good or bad for us — considered as embodied beings — in the environment. »

25



pilote en son nauire »*, Descartes assigne une fonction épistémique
aux sensations: les sensations me rendent capable de sentir mon corps
comme quelque chose qui m’est subjectivement donné, et non pas
comme quelque chose qui est objectivement inspecté, de la fagon
qu’un pilote inspecte son navire. Grice aux sensations, j’ai un acces
épistémique tout particulier 2 mon corps et a tout ce qui affecte mon
corps. Expliquons ce point important.

Si j’avais un accés purement objectif a mon corps, je devrais
évaluer mes sensations en disant: «Je constate d’une part une excita-
tion des organes sensoriels dans mon corps, qui est un processus
purement mécanique et qui peut €tre décrite d’une maniére objective.
Un médecin ou une autre personne inspectant mon corps peut avoir le
méme acceés a ce processus ou méme un meilleur accés que moi.
D’autre part, je constate une certaine idée dans mon esprit, qui peut
aussi étre décrite d’une maniere objective. Si quelqu’un — peut-€tre un
ange — pouvait inspecter mon esprit, cet observateur pourrait avoir un
acces a cette idée aussi bien que moi.» C’est justement cette thése
d’un acces objectif que Descartes rejette. Méme si un ange pouvait
inspecter mon corps et mon esprit, il ne pourrait jamais avoir la
sensation telle que je 1’ai*. Il gagnerait seulement une description
objective, mais jamais 1’expérience subjective qui est inéliminable et
irréductible a une description objective.

Il me semble que c’est cette fonction épistémique, une fonction
fondamentale, que Descartes assigne aux sensations. La fonction prag-
matique n’en est qu’une conséquence. Car, dit-il, dés que j’ai une
sensation (par exemple une douleur), et dés que je me rends compte
qu’elle concerne mon corps & moi, je commence a faire des démar-
ches pour combattre la cause extérieure qui est nuisible pour mon
corps®. Mais bien siir, ces démarches pragmatiques présupposent le
fait que j’éprouve la douleur comme une sensation 2 moi et non pas
comme un fait a inspecter. Si cette expérience subjective me man-

43 Cf. supra note 39.

44 Dans une lettre & Regius du janvier 1642 (AT III, p. 493), Descartes rejette
explicitement une comparaison du sujet ayant des sensations avec un ange:
«Si enim Angelus corpori humano inesset, non sentiret vt nos, sed tantum
perciperet motus qui causarentur ab obiectis externis, & per hoc a vero homi-
ne distingueretur. » Le point important est le contraste entre le fait d’éprouver
des sensations (« sentire ») et celui de faire une observation (« observare »).

45 Cf. Med. VI (AT VII, p. 81 / AT IX-1, p. 64).

26



quait, je n’aurais pas de motivation pour me mettre immédiatement a
combattre la cause nuisible.

On pourrait pourtant objecter qu’il ne s’agit toujours pas d’une
véritable fonction épistémique. Car, dans le cadre du projet cartésien,
seul ce qui est clair et distinct peut assumer une telle fonction.
Acquérir une connaissance certaine et indubitable signifie toujours,
pour Descartes, acquérir une connaissance basée sur des idées claires
et distinctes. Tout ce qui est obscur et confus, par contre, ne peut
jamais fournir une véritable connaissance et doit étre écarté. Or, dans
la Sixiéeme Méditation, Descartes dit explicitement que «cette percep-
tion des sens est fort obscure & confuse en plusieurs choses »#. 1l
apparait donc que les sensations sont a écarter.

Cette objection n’a, de nouveau, pas de force, parce qu’elle ne
tient pas compte d’une distinction subtile :

« Mais, afin que nous puissions distinguer icy ce qu’il y a de clair en nos
sentimens d’auec ce qui est obscur, nous remarquerons..., en premier
lieu, que nous connoissons clairement & distinctement la douleur, la
couleur, & les autres sentimens, lors que nous les considerons simple-
ment comme... des pensées ; mais que, quand nous voulons juger que la
couleur, que la douleur, &c., sont des choses qui subsistent hors de
nostre pensée, nous ne conceuons en aucune fagon quelle chose c’est que
cette couleur, cette douleur, &c. »*

Dans ce passage, Descartes met en évidence la distinction suivan-
te. Aussi longtemps que nous nous limitons a considérer les sensations
comme des expériences subjectives, elles sont claires et distinctes.
Ainsi la sensation d’une douleur ou d’une chaleur est claire, distincte
et hors de doute aussi longtemps que nous I’acceptons telle qu’elle
nous est subjectivement donnée. Lorsqu’une personne éprouve une
douleur, elle ne peut pas douter du pur fait qu’elle I’éprouve avec une
certaine qualité. Mais dés que nous considérons la sensation comme
une entité qui représente quelque chose, nous tombons dans 1’erreur.
Car une sensation telle que la douleur est confuse et obscure et ne
représente aucune chose et aucune propriété réelle dans une chose
extérieure®. Il peut méme y avoir une telle sensation sans qu’il y ait

46 Med. VI (AT IX-1, p. 63).

47 Princ. 1, art. 68 (AT IX-2, p. 56); points de suspension et italiques dans le
texte.

48 C’est une des raisons principales pour lesquelles Descartes attribue une
«fausseté matérielle» aux sensations: elles nous induisent a faire de faux
jugements, & savoir des jugements sur certaines causes (par ex. la froideur ou
la chaleur) dans les objets matériels, bien qu’il n’y ait pas de telles causes et

27



une cause extérieure, comme 1’exemple de la douleur-fantdme mon-
tre®, et sans qu’une cause soit représentée. Mais ceci n’empéche pas
que la sensation soit claire est distincte en tant qu’expérience sub-
jective.

En appelant les sensations « obscures et confuses », Descartes ne
s’attaque donc qu’a un aspect des sensations, a savoir leur contenu
représentatif*®, Il met en évidence que le fait que les sensations soient
causées par quelque chose et qu’elles soient présentes d’une maniere
subjective n’implique nullement qu’elles représentent leur cause
d’une maniere claire et distincte. Mais Descartes ne rejette pas leur
caractere d’expériences subjectives. Au contraire, il souligne ce carac-
tere important et le considere comme quelque chose d’indispensable
dans son épistémologie.

IV

Jespere qu’il est devenu clair que les sensations jouent un réle
important dans 1’épistémologie cartésienne. En postulant qu’il faut
«se détacher des sens », Descartes n’exige pas qu’on s’abstienne des
sensations. Il exige plutdt qu’on s’abstienne d’une fausse théorie des
sensations (a savoir celle qui les explique a ’aide d’un modgle pictu-
ral) et qu’on prenne garde a ne pas se baser sur les sensations avant
qu’on ait une garantie pour la fiabilité des sens et avant qu’on ait
distingué entre le caractere subjectif et le caractere représentatif (qui
est souvent obscur et confus) des sensations.

Face a ce résultat, il faut revenir a 1’interprétation de Williams,
brie¢vement introduite au début de cet exposé, avec une attitude criti-
que. Le projet cartésien ne consiste pas dans 1’établissement et 1’éla-
boration d’une «conception absolue de la réalité »*'. Certes, Descartes
aspire a libérer nos connaissances des erreurs des sens. Et certes, il

bien que rien ne soit représenté. Cf. 1’analyse détaillée de L. ALANEN, art.
cit., p. 205-230.

49 Cf. Med. VI (AT IX-1, p. 61).

50 Ceci ce montre aussi dans sa discussion de la «fausseté matérielle » (cf. AT
VII, p. 43-44 et 206-207). Les sensations sont matériellement fausses, parce
qu’elles ont un contenu représentatif trompeur qui nous induit a faire de faux
jugements. Cf. M. D. WILSON, «Descartes on the Representationality of
Sensation », in: Central Themes in Early Modern Philosophy, éd. par J. A.
COVER / M. KULSTAD, Indianapolis & Cambridge, 1990, p. 1-22.

51 Cf. supranote 6.

28



aspire a trouver un fondement certain et indubitable pour nos connais-
sances. Vu dans cette perspective, son point de départ peut étre
caractéris€ comme inspiré d’une « conception absolue» ou «objecti-
ve». Mais ce point de départ ne signifie pas que tout le projet carté-
sien se limite a une « conception absolue ». Car apres avoir trouvé un
fondement certain et indubitable pour nos connaissances, Descartes
réintroduit les sensations et leur attribue deux fonctions centrales :
(i) elles nous rendent capables de comprendre des vérités de fait en
nous donnant un acces aux propriétés concrétes des objets matériels et
(ii) elles nous permettent d’avoir un accés subjectif a notre corps.
C’est avant tout la deuxieéme fonction qui montre que le projet
cartésien s’oppose a une conception exclusivement objective. Ce
projet se caractérise plutdt par la coexistence de deux perspectives. Il
faut, selon Descartes, adopter un point de vue objectif pour obtenir
une connaissance du monde matériel tel qu’il est — un monde qui
consiste uniquement de corps avec des propriétés géométriques et
kinématiques. Mais en méme temps, il faut aussi adopter un point de
vue subjectif pour obtenir une connaissance de nos expériences
subjectives et, par conséquent, pour nous rendre compte de 1’unité
entre corps et esprit. Ce point de vue subjectif n’est ni éliminable ni
réductible au point de vue objectif. L’établissement d’un systéme
compréhensif de connaissances nécessite qu’on tienne compte des
deux points de vue, tout en distinguant soigneusement 1’un de 1’autre.
La coexistence de ces deux points de vue met en évidence qu’on
ne peut guere caractériser le projet cartésien comme 1’enquéte d’une
«conception absolue » du monde. Je crois qu’il faut plut6t le rappro-
cher du projet défendu par Thomas Nagel dans la discussion actuelle :
un projet qui inclut les points de vue objectif et subjectif dans un
systéme compréhensif sans éliminer ou réduire le point de vue
subjectif. Nagel critique les tentations de réduction comme suit:
«In the pursuit of this goal, however, even at its most successful, some-
thing will inevitably be lost. If we try to understand experience from an
objective viewpoint that is distinct from that of the subject of the expe-
rience, then even if we continue to credit its perspectival nature, we will
not be able to grasp its most specific qualities unless we can imagine
them subjectively. [...] Since this is so, no objective conception of the
mental world can include it all. »%2

Descartes pourrait parfaitement souscrire a cette critique. Car le
fait qu’il commence son projet avec ce qui est objectivement donné a

52 TH. NAGEL, The View from Nowhere, New York & Oxford, 1986, p. 25.

29



’esprit ne signifie pas que tout son projet se réduit a une conception
objective. Descartes se propose plutot de trouver d’abord un fonde-
ment de la connaissance pour pouvoir ériger un systéme cognitif qui
inclut les connaissances basées sur les sens aussi bien que celles
basées sur I’esprit. L’épistémologie cartésienne n’est point un systéme
qui écarte les sens, mais un systéme qui essaye d’expliquer comment,
sur une base rationaliste, 1’esprit et les sens peuvent nous fournir des
connaissances.

30



	"Se détacher des sens" : sur la fonction des sensations dans l'épistémologie cartésienne

