Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 54 (1995)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Peter Schulthess : Sein, Signifikation und Erkenntnis bei Wilhelm von Ockham.
Akademie-Verlag. Berlin 1992. XII + 322 S. (D. Perler). — Ueberweg, Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Band 2 (in
zwei Halbbénden) : Frankfreich / Niederlande. Hrsg. von Jean-Pierre Schobinger.
Basel : Schwabe Verlag 1993 (A. Rust). — Friedrich Wilhelm Joseph Schelling :
Historisch-kritische Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kommission der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften herausgegeben von Hans Michael Baum-
gartner, Wilhelm G. Jacobs und Hermann Krings. Reihe 1 : Werke. Ergidnzungs-
band zu Werke Band 5 bis 9. Wissenschaftshistorischer Bericht zu Schellings
naturphilosophischen Schriften 1797-1800. Theorien der Chemie von Manfred
Durner. Magnetismus, Elektrizitit, Galvanismus von Francesco Moiso. Physio-
logische Theorien von Jorg Jantzen. Frommann-Holzboog Stuttgart 1994. 845
Seiten (W. Bonsiepen). — Clotilde Calabi : The Choosing Mind and the Judging
Will, An Analysis of Attention, Editions Peter Lang, Berne, 1994 (R. Glauser). —
Michel Cornu : Une Pensée de I’entre-deux. L’Age d’Homme (Essais), Lausanne
1994, 152 pages (Alexandre Schild). — Gabrielle Dufour-Kowalska, Caspar Da-
vid Friedrich: aux sources de I'imaginaire romantique, Lausanne, L’Age
d’homme, 1992, 49, fig., 25 dessins, 143 pages (Jan Marejko). — Rolf Kiihn,
Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens-phidnomenologie absoluter
Subjektivitit als Affektivitat, Freiburg/ Miinchen, Verlag Karl Alber, 1992, 640
pages. Michel Henry, Radikale Lebensphidnomenolgie. Ausgewihlte Studien zur
Phinomenologie, Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 1992, 352 pages (G.
Dufour-Kowalska). — W. Chr. Zimmerli/V.M. Brennecke (Ed.), Technikverant-
wortung in der Unternehmenskultur. Von theoretischen Konzepten zur prak-
tischen Umsetzung. Stuttgart (Schiffer-Poeschel Verlag) 1994 (C. Miiller).

Peter Schulthess : Sein, Signifikation und Erkenntnis bei Wilhelm von
Ockham. Akademie-Verlag. Berlin 1992. XII + 322 S.

Wer sich mit Ockhams theoretischer Philosophie beschaftigt, muss sich mit ei-
nem grundsitzlichen methodischen Problem auseinandersetzen. Aus welcher Per-
spektive soll diese theoretische Philosophie gelesen und interpretiert werden ? Ist
sie primdr als ein ontologisches Programm, als ein logisch-semantisches Pro-
gramm oder als ein Hilfsmittel fiir ein theologisches Programm zu verstehen ?
Schulthess plédiert fiir die erste Option. Es zeige sich ndmlich, « dass die grundle-
gende Disziplin der theoretischen Philosophie fiir Ockham eben die Ontologie
ist » (S. viii). Diese Disziplin ist allerdings eng mit anderen verkniipft, insbeson-
dere mit der Semantik und der Erkenntnistheorie. Ockhams Grundthese, dass die
res singularis die einzige existierende Entitét ist, wirft ndmlich die Fragen auf,
wie denn diese Entitédt durch verschiedene Arten von sprachlichen Ausdriicken
bezeichnet und wie sie erkannt werden kann.

In einer ausfiihrlichen, dusserst griindlichen Arbeit widmet sich Schulthess
eingehend diesen Fragen. Dazu kniipft er beim zentralen Begriff der significatio

283



an. Unter der significatio ist namlich nicht — wie die meisten Interpreten anneh-
men — lediglich eine Bezeichnung oder Referenz zu verstehen, sondern immer
auch ein Erkennen oder Reprisentieren des Einzeldings. Der Autor untersucht zu-
nichst die Definition und Ordnung der significatio (Kap. 1) sowie die Auswir-
kungen der significatio-Theorie auf das Problem der Préddikation und der
Pridikabilien (Kap. 2). Danach stellt er ausfiihrlich das ontologische Programm
des Singularismus vor (Kap. 3). Ausgehend von diesem Programm erortert er die
Fragen, wie Singuldres (Kap. 4) und wie Allgemeines (Kap. 5) erkannt werden
kann. Schliesslich behandelt er die Frage, wie denn Ockhams angeblicher Nomi-
nalismus angesichts des Singularismus zu verstehen ist (Kap. 6).

Die reichhaltige, in vielen Details subtile Studie erlaubt keine kurze Zusam-
menfassung. Ich beschrinke mich darauf, auf einige zentrale, innovative Thesen
des Autors hinzuweisen und danach zwei Punkte kritisch zu beleuchten.

Eine erste zentrale These betrifft das Verhiltnis von Ontologie und Sprachphi-
losophie. Schulthess betont, dass Ockhams Signifikationstheorie keineswegs ein
Mittel zur Uberwindung der Ontologie darstellt. Ockham gehe es nicht — wie etwa
den Neo-Positivisten des 20. Jahrhunderts — darum, ausschliesslich logisch-se-
mantische Studien zu betreiben. « Versuche, Ockhams Philosophie etwa einen
rein logischen Standpunkt anzudichten, sind meines Erachtens verfehlt. » (S. vi)
Der Autor bestreitet deshalb, dass bei Ockham ein lin guistic turn vorliegt (S. 278,
294). Die Analyse der Dinge werde nicht durch eine Analyse der Sprache ersetzt.
Vielmehr versuche Ockham zu zeigen, wie durch unterschiedliche Signifikations-
weisen unterschiedliche Bezugnahme auf Dinge — und zwar ausschliesslich auf
Einzeldinge — mdglich ist. Zwar haben schon verschiedene iltere Arbeiten (z.B.
von P. Vignaux und C. Bérubé) auf den zentralen Stellenwert der These, dass nur
Bezugnahme auf Singuldres moglich ist, hingewiesen. Doch Schulthess weist die-
sen Stellenwert ausfiihrlich nach, indem er sidmtliche Signifikationsweisen sorg-
faltig untersucht und dabei besonders der konnotativen Signifikation Aufmerk-
samkeit schenkt (S. 27-31).

Doch wie begriindet Ockham die grundlegende These, jedes Signifikat sei ein
Einzelding ? In der Beantwortung dieser Frage liegt eine weitere innovative Lei-
stung von Schulthess’ Studie. Der Autor weist iiberzeugend nach, dass Ockham
eine Unterscheidung zwischen singuldren und allgemeinen Dingen ablehnt, weil
er das Paar singulir/allgemein bloss als eine Gegeniiberstellung per praedicatio-
nem sive significationem versteht (S. 133). Ein Ding kann entweder diskret (z.B.
durch < Sokrates ») oder konfus (z.B. durch < Mensch ») bezeichnet werden, in je-
dem Fall wird aber ein Einzelding bezeichnet. Zudem lehnt Ockham die scotisti-
sche Formaldistinktion zwischen allgemeiner Natur und singulirem Gegenstand
ab. Wenn es eine allgemeine Natur gibe, miisste sie entweder real oder lediglich
begrifflich vom Singuliren distinkt sein; beides ist jedoch nicht moglich. Daher
gilt : « Das Seiende ist von sich her als es selbst, als res, realiter indivisum und
dann auch als es selbst realiter distinkt von allem anderen. » (S. 139)

Als besonders interessant und innovativ erachte ich Schulthess’ Nachweis,
dass Ockham seine Singularismus-These durch eine kritische Auseinandersetzung
mit der Tradition erarbeitet. Ockham stellt diese These nicht willkiirlich auf, er
begriindet sie auch nicht voluntaristisch-theologisch, wie einige Interpreten an-
nehmen (in der neueren Forschung z.B. P. Alféri, Guillaume d’Ockham. Le singu-
lier, Paris 1989, 108). Vielmehr gelangt er aufgrund seiner Signifikations- und

284



Distinktionstheorie, die er von derjenigen der Tradition (Boethius, Thomas von
Aquin, Duns Scotus) abgrenzt, zur Singularismus-These.

Nun mochte ich zwei Punkte etwas niher betrachten, die mir problematisch
scheinen. Schulthess betont immer wieder, dass Ockham die These ablehnt, unter-
schiedliche Termini wiirden unterschiedliche Arten von Dingen bezeichnen :
« Die Verschiedenheit des priadikativen Logos liegen nicht auf der Ebene der Si-
gnifikate begriindet — alle sind unstrukturierte res singulares —, sondern der ver-
schiedenen Signifikation. » (S. 96) Zur Erkldarung der Priddikation < Sokrates ist
weiss > muss also nicht angenommen werden, dass zwei verschiedene Entititen
oder Seinsweisen existieren. Vielmehr geniigt es zu sagen : In dieser Priddikation
stehen « Sokrates » und < weiss » fiir denselben Gegenstand. Es liegen allerdings
zwei unterschiedliche Signifikationsweisen vor, denn « Sokrates > ist ein absoluter
Terminus und bezeichnet nichts als Sokrates, « weiss » hingegen ist ein konnota-
tiver Terminus und bezeichnet primér den Triger der Weisse sowie sekundir die
Weisse. Dabei handelt es sich jedoch nur um eine individuelle Weisse, so dass zur
Erklarung der Préddikation nur zwei individuelle Entitédten erforderlich sind.

Heisst dies nun, wie Schulthess behauptet, dass die Signifikate unstrukturierte
res singulares sind und dass somit die ontologisch differenten Signifikate « einge-
ebnet » (S. 106) werden ? Mir scheint, man muss hier genau zwischen zwei Be-
hauptungen unterscheiden, nimlich der Behauptung (i), dass die Signifikate sin-
guldre Entititen sind, und der Behauptung (ii), dass die Signifikate unstrukturiert
sind. Der ersten Behauptung ist zweifellos zuzustimmen; Ockham lehnt jede Art
von allgemeinen Entitdten ab. Die zweite Behauptung ist jedoch nicht iiberzeu-
gend, denn Ockham unterscheidet zwischen zwei Arten von singulédren Entitéten :
Substanzen und Qualitidten. Obwohl beide singuldr sind, sind sie nicht unstruk-
turiert. Substanzen sind jene unabhingigen singuléren res, in denen andere singu-
ldre res — genau die Qualititen — inhérieren konnen. Qualitdten hingegen sind jene
abhingigen singuldren res, die in anderen singuldren res — genau in den Sub-
stanzen — inhédrieren konnen. Auch Schulthess weist auf dieses Inhdrenzverhiltnis
hin : « Das metaphysische Verhiltnis zwischen den Elementen von Ss(P) [d.h. den
res, die sekundér durch den Pridikatsausdruck signifiziert werden; D.P.] und S(S)
[d.h. den res, die durch den Subjektsausdruck signifiziert werden; D.P.] kann
beispielsweise ein solches der Inhérenz sein oder etwa eine reale Relation. » (S.
112; siehe auch das Schema S. 111) Wenn eine Inhédrenzrelation vorliegt, haben
die Relata offensichtlich eine bestimmte Struktur und verhalten sich asymme-
trisch zueinander : Das eine Relatum kann nur das sein, worin etwas inhériert, das
andere Relatum hingegen nur das, was in etwas inhiriert. Diese Asymmetrie ist
ein entscheidender Grund dafiir, dass Ockham die zehn traditionellen Kate gorien
auf genau zwei Kategorien von res singulares reduziert. Wiren die res vollkom-
men unstrukturiert, wie Schulthess annimmt, miisste Ockham konsequenterweise
eine Reduktion auf nur eine Kategorie vornehmen.

Die Asymmetrie scheint mir noch in einer weiteren Hinsicht entscheidend zu
sein. Wenn die Signifikate unstrukturiert wiren, konnte man sich fragen, warum
Ockham den konnotativen Terminus < weiss > mit der Umschreibung < etwas, das
Weisse hat » oder < etwas, das durch Weisse bestimmt ist » erkldrt (vgl. Summa
Logicae 1, cap. 10; opera philosophica I, 36). Er konnte ja ebensogut < Weisse, die
etwas hat > oder « Weisse, die durch etwas bestimmt ist » sagen, wenn er nur be-
haupten mochte, dass zwei unstrukturierte singuldre res miteinander verbunden
sind. Aber offensichtlich sagt er, dass die beiden res eine bestimmte Struktur auf-

285



weisen und daher auch auf eine bestimmte Weise miteinander verbunden sind.
Die eine res (Substanz) ist Triager der anderen (Qualitit), und nicht etwa umge-
kehrt.

Um Missverstidndnisse zu vermeiden, ist sogleich zu betonen, dass das Trager-
sein seitens der Substanz und das In-etwas-sein seitens der Qualitdt natiirlich
nicht etwas ist, was zusitzlich zur Substanz und zur Qualitét existiert. Es handelt
sich dabei nur um Relationen, und jede Relation ist realiter nichts anderes als ihre
Relata. Das Triger-sein und das In-etwas-sein sind auch nicht Seinsmodi, die —
wie einige Modisten behaupteten — irgendwie von der Substanz und der Qualitét
unterschieden werden konnten. Fiir Ockham gibt es keine solchen Modi, wie
Schulthess zu Recht immer wieder unterstreicht. Trotzdem darf nicht iibersehen
werden, dass die beiden Kategorien Substanz und Qualitit eine bestimmte Struk-
tur haben. Nur diese Struktur erlaubt es uns, bei einem Terminus wie < weiss > ei-
ne Unterscheidung zwischen primidrem und sekundidrem Signifikat zu treffen und
— das ist hier entscheidend — iiberhaupt zu wissen, was das primére und was das
sekundire Signifikat ist.

Ein zweites Problem betrifft das Erkennen des Allgemeinen. Schulthess be-
tont, « dass das abstrahere nicht ein Akt des Vergleichens, sich Ausrichtens auf
ein Universale ist, sondern ein blosses Entlassen, Weglassen, Verabschieden (di-
mittere). » (S. 230) Der Abstraktionsvorgang ist nicht auf ein intentionales Wir-
ken des Intellekts, sondern auf eine operatio der Natur zuriickzufiihren (S. 235).
Diese Erkldrung scheint mir zwar den Texten angemessen, die Schulthess als Be-
lege anfiihrt, sie lasst jedoch ein wichtiges Problem unberiicksichtigt. Nehmen wir
beispielsweise den weissen Sokrates und den weissen Platon und fragen wir, wie
wir die Relation der Ahnlichkeit abstrahieren konnen. Indem wir uns nur auf die
notitiae incomplexae vom weissen Sokrates und vom weissen Platon konzentrie-
ren und alles andere einfach unberiicksichtigt lassen, lautet Schulthess’ Antwort
(S. 242). Doch wie wissen wir, was wir unberiicksichtigt lassen sollen ? Sokrates
und Platon haben ja zahlreiche Eigenschaften, von denen die einen dhnlich und
die anderen unihnlich sind. Wie wissen wir, dass wir aus der Menge von Eigen-
schaften genau das Weiss-sein herausgreifen sollen, ohne all die Eigenschaften,
die Sokrates und Platon haben, miteinander zu vergleichen ? Oder im Hinblick auf
unsere Kenntnis gefragt: Wie wissen wir, dass wir genau die notitiae incomple-
xae vom weissen (nicht etwa vom alten, kleinen usw.) Sokrates und vom weissen
(nicht etwa vom jungen, grossen usw.) Platon herausgreifen sollen, ohne dass wir
eine aktive Tatigkeit des Sortierens, Vergleichens oder Wihlens ausiiben ?

Natiirlich stimmt es, wie Schulthess betont (S. 242), dass die Ahnlichkeit ge-
miss Ockham eine reale Relation ist und nicht einfach eine vom Intellekt geschaf-
fene Relation. Diese Erkldrung l0st aber nicht das Ritsel, dass der Intellekt zu-
nichst feststellen muss, dass iiberhaupt eine solche reale Relation vorhanden ist.
Und dies kann er nur feststellen, indem er die zahlreichen notitiae incomple xae,
die er von Sokrates und Platon hat, miteinander vergleicht und jene ausscheidet,
die fiir das Abstrahieren der Ahnlichkeitsrelation nicht relevant sind.

Hat Ockham das Problem iibersehen, dass eine aktive Komponente erforder-
lich ist ? Nicht ganz, so scheint mir. Wer ndmlich die Ahnlichkeitsrelation abstra-
hiert, muss einen Satz der Form « a steht in Ahnlichkeit zu & » bilden. Und fiir die
Bildung eines jeden Satzes ist eine Willenstitigkeit erforderlich. Ockham behaup-
tet, « dass die Ursache dafiir, dass eher ein wahrer als ein falscher Satz gebildet
wird, eher ein bejahender als ein verneinender, der Wille ist; denn der Wille will

286



den einen bilden und den anderen nicht. » (Quaestiones variae, q. 5; opera philo-
sophica VIII, 170) Der Wille ist also dafiir verantwortlich, dass ich den wahren
Satz < Der weisse (nicht etwa der alte oder kleine) Sokrates steht in Ahnlichkeit
zum weissen (nicht etwa zum jungen oder grossen) Platon > bilde.

Im Hinblick auf diese Willenstitigkeit wiirde ich die These modifizieren, die
Schulthess im Schlusskapitel vertritt. Er wendet sich gegen jene Interpreten (z.B.
K. Bannach), die Ockham einen Subjektivismus unterstellen und behaupten, der
Intellekt erzeuge gleichsam als autonomes Subjekt Begriffe. Demgegeniiber be-
tont Schulthess (S. 284ff.), dass gemiss Ockham die Begriffsbildung nichts an-
deres als ein passives Empfangen ist. Die res wirken durch eine natiirliche Kausa-
litdt auf den Intellekt ein und erzeugen in ithm Verstehensakte. Hier sind zwei
Fragen zu unterscheiden : Wenn wir fragen, wie gemiss Ockham die inkomplexen
Verstehensakte entstehen, so ist eine subjektivistische Interpretation in der Tat
verfehlt. Die einzelnen Begriffe entstehen durch eine natiirliche Kausalitdt. Wenn
wir hingegen fragen, wie gemiss Ockham die komplexen Verstehensakte entste-
hen, so muss die aktive Willenstitigkeit beriicksichtigt werden. Der Wille spielt
bei der Bildung von Sitzen eine wesentliche Rolle. Im Hinblick auf das Erkennt-
nisproblem ist genau die zweite Fragestellung zentral. Es gilt ndmlich nicht ein-
fach zu erkldren, wie wir eine Kenntnis von Inkomplexem haben (z.B. eine
Kenntnis von Sokrates oder von Weisse). Vielmehr gilt es zu erkldren, wie wir er-
kennen kénnen, dass sich Inkomplexes in bestimmter Weise zueinander verhilt
(z.B. dass Sokrates weiss ist). Und genau dieser zweiten Erkldrung widmet sich
Ockham eingehend, indem er die Bildung von Sitzen erklért.

Schulthess’ anti-subjektivistische Interpretation scheint mir genau jenen Punkt
zu wenig zu betonen, den friihere Interpreten teilweise iiberbetont haben : die ak-
tive Rolle des Erkennenden. Der erkennende Intellekt ist bei Ockham einerseits
nicht das autonome, begriffbildende Subjekt im modernen Sinn, andererseits aber
auch nicht der blosse Rezipient von Eindriicken. Im Erkennenden werden zwar
passiv inkomplexe Verstehensakte verursacht, doch der Erkennende verkniipft
die se aktiv zu wahren oder falschen mentalen Sitzen. Wiire alles durch eine natiir -
liche Kausalitét verursacht und hitte der Erkennende eine rein passive Funktion,
wiirde sich gar nicht das Problem stellen, dass auch falsche Sitze gebildet werden
konnen.

Meine kritischen Bemerkungen verdeutlichen, so hoffe ich, dass Schulthess’
Studie eine dusserst anregende Arbeit ist, die zu einer eingehenden Auseinander-
setzung mit Ockhams theoretischer Philosophie anspornt. Die zahlreichen techni-
schen Ausdriicke, die sich eng am Original orientieren, die Formalisierungen und
die mit lateinischen Zitaten durchsetzten Erkldrungen verleihen dem Buch einen
scholastischen Charakter und eine « miihselige Sprache » (S. ix), deren sich der
Autor durchaus bewusst ist. Die historische Genauigkeit und die philologische
Niichternheit haben aber den Vorteil, dass sie primir die Texte in den Vor-
dergrund stellen. Schulthess zeigt, wie innovativ Ockhams Signifikationstheorie
in zahlreichen Punkten ist und wie sehr sie dazu anregt, iiber die gegenseitige Ab-
hidngigkeit ontologischer, erkenntnistheoretischer und semantischer Probleme
nach zudenken. Dominik Perler (Gottingen)

287



Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des
17. Jahrhunderts. Band 2 (in zwei Halbbinden) : Frankfreich / Niederlande. Hrsg.
von Jean-Pierre Schobinger. Basel : Schwabe Verlag 1993.

Dieser Band des vollig neu bearbeiteten Ueberweg ist der dritte dieses monu-
mental angelegten Werkes und zugleich der zweite unter der Herausgeberschaft
von Jean-Pierre Schobinger (bereits erschienen : 17. Jh. Band 3 : England, 1988).
Die Darstellung der Philosophie im 17. Jh. im franzosisch-niederldndischen Raum
beginnt mit der Darstellung der Schulphilosophie in den beiden Lindern und folgt
damit dem schon im England-Band verfolgten Schema. Damit erhilt der Leser
einen Einblick, der fiir diese Philosophiegeschichte gleichermassen kennzeich-
nend wie einmalig ist. Die ausholende Darstellung des « philosophischen Alltags »
ermoglicht eine Wiirdigung der hervorragenden Leistungen, die iiber die Schul-
philosophie hinausgehen. Das zweite Kapitel stellt die Rechtsphilosophie des Hu-
go Grotius dar (Hans-Peter Schneider). Das Kapitel wirkt etwas verloren zwi-
schen der Darstellung der Schulphilosophie (1. Kapitel) und der darauffolgenden
Darstellung der Philosophen, die das offentliche Bild der Philosophie geprégt ha-
ben. Der Herausgeber verweist im Vorwort auf die Fragwiirdigkeit des Linder-
prinzips in diesem speziellen Fall.

Das dritte Kapitel (« Humanisten, Weltméinner, Moralisten ») bringt eine Dar-
stellung von Stromungen, die iiber den Spezialistenkreis hinaus wohl wenig be-
kannt aber gerade deswegen von besonderem Interesse sind. Die Darstellung etwa
der Humanisten legt wohl zu Recht mehr Gewicht auf die damalige Bedeutung
dieser Stromung als auf die Darstellung ihrer systematischen Gehalte. Die eigens
dargestellte Theorie der Honnéteté und die Theorie der Leidenschaften und des
Geschmacks konnten ebensogut in einer Sittengeschichte stehen. Doch diese
Breite der Darstellung der damaligen Geisteswelt — und nicht bloss der bedeuten -
den philosophischen Leistungen — charakterisiert diesen Band ebensosehr wie den
schon erwihnten England-Band (etwa mit der Darstellung des Puritanismus oder
der Bohme-Rezeption) und gibt dem Gesamtunternehmen seine eigenwillige Pra-
gung. Die Aufarbeitung dieser Stromungen sowie der Schulphilosophie stellen ei-
ne einzigartige Leistung dar.

Die Darstellung der wichtigen philosophischen Figuren im 17. Jh. muss aber
ebenfalls als sehr gegliickt betrachtet werden. Es ist dem Herausgeber gelungen,
einige der bedeutendsten Spezialisten fiir die entsprechenden Philosophen zu ge-
winnen. Der Materialismusspezialist Olivier Bloch stellt Pierre Gassendi und
seine Schiiler dar (Kap. 4). Die Descartes-Spezialistin Genevi¢ve Rodis-Lewis
stellt Descartes und den Cartesianismus in Frankreich dar. Aus ihrer Feder
stammt aber auch die Darstellung von Malebranche und die Auseinandersetzun-
gen zwischen seinen Anhidngern und Gegnern (Kap. 8.). Auch in den andern Ka-
piteln ist ersichtlich, dass kein Ubersetzungsaufwand gescheut wurde, wenn es
darum ging, erstklassige Kenner als Mitarbeiter zu gewinnen. Den eigentlichen
Schwerpunkt des ersten Halbbandes bildet die Darstellung von Descartes und des
Cartesianismus in Frankreich und Holland. Auch hier wird man das Léanderprin-
zip bedauern konnen, das eine umfassende Darstellung des Cartesianismus auch
in andern Lindern in andere Bénde verbannt.

Im zweiten Halbband besonders erwihnenswert ist die Darstellung des Auf-
bruchs der Wissenschaft in Frankreich (Kap. 7). Neben der Académie royale des
sciences werden zahlreiche andere wissenschaftliche Akademien und Gelehrten-
zirkel dargestellt, die damals eine ganz andere Bedeutung hatten als die wissen-

288



schaftlichen Gesellschaften in unserer Zeit. Wissenschaft hatte damals einen aner-
kannten Unterhaltungswert und war kulturell noch bestens integriert. Von einer
grundsétzlichen Spannung zwischen Philosophie und Wissenschaft kann noch
nicht die Rede sein, vielmehr jedoch von einer Spannung zwischen Philosophie
und Theologie. Das betrifft nicht nur die Darstellung der Spannungen im Zusam-
menhang des Cartesianismus, sondern auch der Hugenottischen Denker im Exil,
denen ein eigenes Kapitel gewidmet ist (Kap. 11).

Die Darstellung der grossen Philosophen des 18. Jh. zeichnet sich durch die
Einbettung ihres Denkens in das weitere geistige Umfeld aus. So geht der aus-
filhrlichen Darstellung Spinozas die Darstellung von sechs weiteren portugie-
sisch-jiidischen Intellektuellen in Amsterdam voran. Da jedoch in fast allen Fillen
keine Werke von Bedeutung mehr vorliegen, bleibt diese Einbettung einzig fiir
die spannungsvolle Beziehung dieser Juden zur eingesessenen jiidischen Gemein-
de von Interesse.

Die personenbezogenen Artikel bieten eine Darstellung der Primirliteratur,
eine Biographie, eine Werkbeschreibung, eine Doxographie und eine Wirkungs-
geschichte. Dieses Schema ermoglicht eine schnelle Orientierung in einem Werk,
das insgesamt eher als Nachschlagewerk daherkommt denn als ein « Lesebuch ».
Insgesamt handelt es sich bei diesem Werk (wie bei den bereits erschienenen
Bénden) um ein Werk von Spezialisten fiir Spezialisten. Die kritische, systemati-
sche Priifung der philosophischen Lehren der dargestellten Autoren gehort nicht
zum Programm dieser Philosophiegeschichte. Das mag das Fehlen eines Sach-
registers erkldren, das fiir das Verfolgen systematischer Fragestellungen in einem
so eminent akademischen Werk unabdingbar ist. Die reinen Philosophiehistoriker
werden sich dagegen an einem nahezu hundert Seiten starken Personenregister
schnell vergewissern konnen, wie viel Bedeutung ihren bevorzugten Autoren zu-
gemessen wird. Alois Rust (Ziirich)

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling : Historisch-kritische Ausgabe. Im Auf-
trag der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften
herausgegeben von Hans Michael Baumgartner, Wilhelm G. Jacobs und Hermann
Krings. Reihe 1 : Werke. Ergdnzungsband zu Werke Band 5 bis 9. Wissenschafts-
historischer Bericht zu Schellings naturphilosophischen Schriften 1797-1800.
Theorien der Chemie von Manfred Durner. Magnetismus, Elektrizitit, Galvanis-
mus von Francesco Moiso. Physiologische Theorien von Jorg Jantzen. From-
mann-Holzboog Stuttgart 1994, 845 Seiten.

Der vorliegende Ergidnzungsband der historisch-kritischen Schelling-Ausgabe
stellt in ausfiihrlichen Einzelzusammenfassungen die naturwissenschaftliche Li-
teratur des 18. Jahrhunderts dar, deren Kenntnis allererst ein sinnvolles Studium
der naturphilosophischen Schriften Schellings der Jahre 1797-1800 moglich
macht. Die von Schelling benutzte zeitgendssische Literatur wird geméss den
Prinzipien der historisch-kritischen Ausgabe in den erklirenden Anmerkungen
zitiert. Dies kann aber immer nur partiell, bezogen auf die von Schelling zitierten
Stellen geschehen. Der grossere wissenschaftsgeschichtliche Zusammenhang der
uns heute kaum noch bekannten naturwissenschaftlichen Literatur des 18. Jahr-
hunderts kommt dabei nicht in den Blick. Es ist deshalb in diesem Fall ein sehr
sinnvolles, wenn auch aus dem iiblichen Rahmen einer Edition herausfallendes

289



Unternehmen, die betreffende Literatur in ihrem Gesamtzusammenhang darzu-
stellen.

Wie die Verfasser betonen, geht es nicht um eine « Interpretation der Schel-
lingschen Naturphilosophie, sondern die Darstellung naturwissenschaftlicher und
medizinischer Erklirungsmodelle, die im Kontext der frithen Naturphilosophie
Schellings von grundlegender Bedeutung sind » (XI11). Dass nicht die gesamte
Literatur behandelt werden konnte, ergibt sich. Es wurden die Werke herangezo-
gen, die mehr oder weniger unmittelbar fiir Schellings Naturphilosophie relevant
sind. Da sich Schelling wenig mit der eigentlichen Physik, d.h. Mechanik und
Astronomie, beschiftigt hat, eriibrigte sich hierfiir ein wissenschaftshistorischer
Uberblick. Damit wird eine berechtigte, jedoch einschneidende Eingrenzung vor-
genommen. Auch beriicksichtigen die Verfasser nur die Literatur, die fiir die na-
turphilosophischen Schriften Schellings bis 1800 von Bedeutung sein konnte, da
Schellings Naturphilosophie danach auf die empirischen Wissenschaften wenig
Bezug nimmt. Die Verfasser verzichten darauf, die naturwissenschaftliche Ter-
minologie des 18. Jahrhunderts in die heutige Fachsprache zu iibersetzen, geben
jedoch Hinweise auf weiterfithrende Sekundarliteratur. Auf Texte Schellings wird
nicht verwiesen; dies ist Sache der betreffenden noch zu publizierenden Einzel-
bande der Ausgabe, die zu ihrer Entlastung auf den vorliegenden Ergédnzungsband
verweisen konnen.

Der Band enthilt eine Darstellung der Theorien der Chemie (von M. Durner),
der Theorien des Magnetismus, der Elektrizitdt und des Galvanismus (F. Moiso)
sowie der physiologischen Theorien (J. Jantzen). M. Durner geht zunéchst auf die
Anfinge der Chemie als Wissenschaft ein, behandelt dann die Theorien des che-
mischen Prozesses, der Verbrennung, der Gasarten und des Wassers. Abschlies-
send folgt eine Darstellung der chemischen Nomenklatur der Zeit. Naturgemiss
steht im Zentrum dieser Abschnitte die Ablosung der phlogistischen Chemie G.E.
Stahls durch die Sauerstoffchemie Lavoisiers. Dessen neue Chemie wurde nicht
sofort uneingeschréankt iibernommen; man war vielmehr bemiiht, Vermittlungs-
theorien zwischen der alten und neuen Theorie zu entwickeln. Die verschiedenen
Positionen standen ausserdem unter dem Einfluss kontrarer Erkldrungsmodelle
der chemischen Verbindungen - des atomistischen und dynamischen. Das atomi-
stische Modell setzte sich schliesslich bei J. Dalton gegen das dynamische, das
auf Newtons Kriftephysik und Kants Naturphilosophie zuriickgeht, durch. In F.
Moisos Darstellung der Theorien des Magnetismus, der Elektrizitit und des Gal-
vanismus nimmt die Geschichte der Elektrizitit einen breiten Raum ein. Moiso
zeigt im einzelnen die Bedeutung von B. Franklins Theorie auf, nach der positive
und negative Elektrizitdt durch Anhdufung und Beraubung eines natiirlichen
Vorrats an elektrischem Feuer entsteht. Franklins Theorie erméglichte erstmals
eine einheitliche Behandlung von magnetischen und elektrischen Phinomenen, da
die Elektrizitatsformen nicht mehr an bestimmte Stoffe gebunden sind. Aepinus
fiihrte Franklins Theorie im Sinne einer Mathematisierung der Elektrizititslehre
weiter, die dann von Coloumb und Poisson fortgefiihrt wurde. Elektrische und
chemische Theorien verbanden sich Ende des 18. Jahrhunderts. Diese Entwick-
lung war bereits in Boerhaaves Deutung der Elektrizitdt als Feuer angelegt, dridng-
te sich dann durch die beobachtete Verwandtschaft zwischen Elektrizitit, Wirme,
Licht und chemischer Zerlegung immer mehr auf. Allerdings ermoglichte erst
Voltas Entdeckung der sogenannten elektrogalvanischen Sdule im Jahre 1800 die
Entstehung einer eigentlichen Elektrochemie. Moisos und Durners Darstellungen

290



iiberschneiden sich hier bei der Behandlung der Entwicklung der Elektrizitits-
lehre und der Chemie notgedrungen. J. Jantzen geht in seinem Uberblick iiber die
Physiologie des 18. Jahrhunderts auf die Theorien der Irritabilitdt und Sensibilitit,
der Lebenskraft, der Reproduktion und Regeneration ein. Die von A. v. Haller ini-
tiierte Untersuchung der Grundfunktionen des Organismus Sensibilitit und Irri-
tabilitét - ermoglichte zwar eine genauere Beschreibung des Organismus, konnte
aber vitalistische Interpretationen nicht ausschliessen. Die Frage, ob eine eigene,
liber die physikalisch-chemischen Prozesse des Organismus hinausgehende Le-
benskraft angenommen werden miisse, begegnete auch in den von Moiso behan-
delten Diskussionen iiber die Ursache der galvanischen bzw. tierischen Elek-
trizitdt. Von solchen eher philosophischen Fragen suchte sich der Arzt J. Brown
fernzuhalten. Seine sehr einflussreiche, auch von Schelling rezipierte Erregungs-
theorie des Organismus wollte er in den Dienst einer praktischen Medizin gestellt
schen. In den ontogenetischen und phylogenetischen Fragen konkurrierten Prd-
formations- und Epigenesistheorie. Letztere wurde von J. Blumenbach vertreten,
der Kant beeinflusste und dessen Schiiler C.F. Kielmeyer fiir Schellings Natur-
philosophie von Bedeutung wurde.

Die Verfasser haben in ihren detaillierten Darstellungen den Inhalt zahlreicher,
heute kaum noch allgemein zuginglicher Werke des 17. und 18. Jahrhunderts zu-
sammengefasst und thematisch erhellend zusammen gestellt. Die Bibliographie,
zu der allerdings auch ausgewihlte Sekundérliteratur gehort, umfasst 1544 Titel,
jeweils versehen mit Verweisen auf die Seiten des vorliegenden Bandes, wo auf
das betreffende Werk Bezug genommen wird. Sehr niitzlich ist ebenfalls das
Sach- und Personenregister (mit Angabe der Lebensdaten).

Wolfgang Bonsiepen (Bochum)

Clotilde Calabi: The Choosing Mind and the Judging Will, An Analysis of
Attention, Editions Peter Lang, Berne, 1994.

Ce livre porte principalement sur la nature et des fonctions de 1’attention. Son
but central est de déterminer la nature et les roles de 1’attention dans deux
contextes globaux complémentaires : (1) dans le contexte du « projet cognitif »,
c’est-a-dire un ensemble d’opérations mentales composant un processus com-
plexe devant aboutir 2 une connaissance, a un jugement supposé vrai ; et (2) dans
le contexte du processus délibératif précédant I’action et se terminant 2 la décision
ou au choix. Mais ce n’est la que le but central de I’étude. Car I’auteur dépasse ce
but dans la mesure o elle étudie également les formes pathologiques et déviantes
de I’attention, qui ne sont pas normalement présentes dans ces deux contextes, ou
du moins, qui ne sont pas nécessaires a leur réussite. C’est ainsi qu’elle traite des
formes pathologiques que sont I’atrophie de I’attention (par exemple, la disper-
sion) et son hypertrophie (par exemple, la concentration excessive), ainsi que la
forme déviante qu’est la distraction. Afin de réaliser son but central, Mme Calabi
est amenée 2 analyser |’attention, aussi bien d’un point de vue phénoménologique
que d’un point de vue conceptuel, par rapport a la trés grande diversité de facul-
tés, d’opérations, et d’€tats mentaux qui sont ordinairement mis en oeuvre dans
les deux contextes mentionnés. C’est ainsi qu’elle aborde les rapports de I’atten-
tion avec :

a) la perception (chez James, les Gestaltistes, Wittgenstein et Wollheim)

b) I’'imagination (chez James, Husserl, Sartre et Ryle)

291



c) la conception intellectuelle (chez Descartes)

d) la délibération (chez St Thomas et Descartes)

e) le jugement (chez St Thomas, Descartes, Spinoza, James, Husserl et
Reinach)

f) 1a conscience, la réflexion et la conscience de soi (chez Descartes et Leibniz)

g) la mémoire (chez Leibniz)

h) la volonté (chez St Thomas, Descartes, James et Stumpf)

i) les émotions et le plaisir (chez Aristote, Leibniz, Husserl, Stumpf, Scheler et
Stein)

Pour effectuer une analyse exacte des rapports de 1’attention avec un champ
d’épisodes (états, événements et processus) mentaux et cognitifs si vaste, il faut
un instrument adéquat. L’auteur construit le sien en introduisant une série de dis-
tinctions importantes concernant 1’attention. Celle-ci peut étre : dispositionnelle
ou occurrente ; ponctuelle ou possédant une certaine durée ; active ou passive ;
cognitive ou non cognitive ; volontaire ou involontaire ; soumise a la volonté ou
non ; spontanée, provoquée ou contrainte ; sensorielle ou conceptuelle ; exercée
avec ou sans effort. L’usage fin et perspicace du grand nombre des différentes
combinaisons possibles de ces catégories, et d’autres encore, permet a Mme
Calabi de mettre en lumiére la riche variété des phénomenes d’attention, ainsi
qu’une échelle continue des différents degrés de I’attention. Certes, il n’est pas
possible de traiter de maniere exhaustive, ni de maniere également approfondie,
du rdle de I’attention par rapport a chacun des domaines mentionnés [a) — i)].
Mais I’auteur fait au moins une incursion pertinente, toujours convaincante, dans
chacun d’eux. C’est dire qu’elle réussit & mettre en évidence de maniére le plus
souvent subtile et nuancée la complexité et I’'importance, parfois insoupgonnées,
des multiples fonctions de 1’attention pour la quasi-totalité du champ de la
psychologie philosophique, et pour une partie du champ traditionnel de la théorie
de la connaissance. Ne serait-ce que pour cette seule raison, nous avons affaire a
une contribution philosophique trés intéressante. Il y a encore d’autres raisons
pour saluer ce travail, notamment le fait que I’auteur écrit de maniére a rendre sa
recherche passionnante. J’ai trouvé qu’il est difficile de s’arréter de la lire.

Qu’en est-il de la méthode suivie par Mme Calabi ? Elle comporte deux
aspects conjointement développés et articulés I’un par rapport a I’autre. Un aspect
de sa méthode releéve de I’histoire de la philosophie ; 1’autre est strictement philo-
sophique, argumentatif. En simplifiant quelque peu, on pourrait tenter de caracté-
riser ’articulation des deux aspects de la maniere suivante. La démarche
historique de I’auteur consiste a étudier dans son contexte systématique propre
une théorie d’un philosophe passé qui porte sur 1’attention et/ou un des thémes
connexes [cf. a) —1)] ; elle discute quelques interprétations rivales et défend celle
qui lui parait la meilleure avec les outils habituels des historiens de la philosophie.
Mais ensuite, adoptant une perspective proprement philosophique, elle donne des
arguments pour ou contre la vérité de la théorie qu’elle a interprétée. Le champ
historique parcouru de la sorte est trés vaste, puisqu’il va de Descartes a la philo-
sophie contemporaine, aussi bien analytique que phénoménologique, avec deux
exceptions ponctuelles : Aristote (sur le plaisir) et St Thomas (sur la délibération).
Bien qu’on apprenne beaucoup sur I’histoire du probléme de I’attention, le
résultat auquel aboutit I’auteur n’est pas une histoire de ce probléme. Son but
central est celui — strictement philosophique — que nous indiquions plus haut en
tout premier lieu. C’est dire que I’aspect de sa méthode relevant de 1’histoire de la

292



philosophie est au service de la construction d’une théorie philosophique de
I’attention. Cette double démarche permet a Mme Calabi de situer précisément la
théorie de 1’attention qu’elle propose par rapport aux théories importantes du
passé et du présent.

On trouve, notamment, quatre théses générales défendues avec vigueur et
clarté. Les lignes argumentatives visant a établir ces théses servent de fils con-
ducteurs a travers le livre entier. Premiérement, Mme Calabi estime qu’il existe
dans I’histoire de la philosophie, de Descartes a nos jours, deux théories rivales de
’attention. L’une, largement développée par Descartes, considére 1’attention
comme un acte cognitif sui generis, analogue a un faisceau lumineux mental
volontairement dirigeable et focalisable. L’auteur argumente pour montrer que
cette théorie est fausse, méme si, reconnait-elle, elle cadre bien avec la description
phénoménologique qu’on pourrait donner de certains cas particuliers d’attention.
L’autre théorie, dite « adverbiale », qui est défendue par Mme Calabi, considére
1’attention comme une modification déterminée, essentiellement polymorphe et
parasitaire, de certaines activités humaines (cognitives ou non, mentales ou non).
La défense adéquate de cette théorie est nécessaire, aussi, 4 1’argumentation
devant aboutir a une seconde theése, plus spécifique que la précédente.

Cette seconde thése — qui s’enracine dans un examen des rapports entre atten-
tion, activité et plaisir chez Aristote et Leibniz — affirme qu’une des formes de
1’attention est une sensation émotionnelle (« emotional sensation ») et une sensa-
tion conative (« conative sensation »), et affirme que 1’attention, qua sensation
émotionnelle, est identique a une sorte de plaisir : il s’agirait donc d’un seul et
méme sentiment vital (« vital feeling »).

Une troisieme thése importante s’articule sur la critique que fait 1’auteur de la
conception cartésienne du jugement. Elle montre qu’il est impossible de défendre
le jugement comme acte ou mode de la volonté, ainsi que le voulait Descartes,
méme si on entend par la que I’affirmation et la négation, étant des volitions, ne
seraient pas soumis a la volonté. Mme Calabi défend une position différente, 2
savoir que le jugement est identique a une décisiordl y a également une quatrié-
me thése générale, négative, qui ne fait pas I’objet d’une argumentation particu-
liere, mais qui s’impose clairement 4 titre de corollaire une fois déterminées la
nature et les fonctions de 1’attention dans les deux contextes globaux mentionnés.
C’est que I’histoire de la philosophie est traversée par une idée fausse, que
I’auteur considére comme un mythe, suivant laquelle il y a une primauté du théo-
rique et du cognitif sur le pratique, le volitif et I’affectif ; une prééminence de la
perception et de la pensée sur la volonté et les émotions. On doit convenir
qu’avec le livre de Mme Calabi cette idée est sérieusement mise en question. En
fait, la mise en question n’est pas originale en elle-méme. L’auteur ne le prétend
d’ailleurs nullement, puisqu’elle dit que Husserl et Heidegger avaient déja pris
cette direction. Elle aurait pu mentionner aussi, bien avant eux, Kant et Nietzsche.
Ce qui est original, c’est la maniére dont Mme Calabi parvient a rejeter 1’'idée de
la primauté du théorique et du cognitif : par une analyse précise du rdle de I’atten-
tion dans le projet cognitif. Une démarche de ce type, rigoureusement menée,
comme c’est le cas ici, pourrait s’avérer plus convaincante par rapport au rejet du
mythe que certaines déclarations emphatiques de 1’un ou 1’autre de ses pré-
décesseurs. Richard Glauser (Neuchatel)

293



Michel Cornu: Une Pensée de I’entre-deux. L’Age d’Homme (Essais),
Lausanne 1994, 152 pages.

Dans ce livre — son quatrieme, aprés Kierkegaard et la Communication de
Iexistence, Existence et séparation, Patience du détachement (tous parus a L' Age
d’Homme) —, Michel Cornu entreprend de rapporter la pensée a ce qui la précede
(nous citons ici en italiques et sans guillemets), la provoque et établit ainsi sa
limite, délimite son site. Mais pareille démarche ne saurait, a 1’évidence, étre le
fait de la seule pensée, i. e. de quelque «pensée pure », qui pourrait en effet —
comme c’est emblématiquement le cas de la pensée absolue que congoit Hegel —
ne jamais rencontrer aucune limite de ce genre. Ce ne peut étre le fait que de celui
qui pense, soit de I’homme lui-méme en tant que cet €tre pensant individuel et
concret, irréductible a quelque essence ou concept, déchiré entre 1’idéal et le réel,
que Kierkegaard a appelé [’existant. C’est pourquoi I’ouvrage de Michel Cornu a,
dans son ensemble, le caractére d’une description de [’expérience existentielle
forcément individuelle, et pour tout dire solitaire, a la faveur de laquelle I’existant
peut étre conduit a reconnaitre les limites et, partant, le lieu véritable de sa propre
pensée ; description qui sonne d’ailleurs parfois comme un récit, voire comme une
confession, ou le langage et le style concourent justement a rendre, autant que
possible, cette expérience telle qu’elle peut étre vécue de I'intérieur.

A suivre I’A., il apparait que cette expérience est engagée par I’épreuve du
mal, qui est sans doute une des premiéres provocations a penser — non pas la
premiére, dans la mesure ol il en est au moins une autre, plus originelle encore,
que I’existant ne saura toutefois reconnaitre qu’apres avoir éprouvé ce mal dans
toute sa radicalité. En se présentant a la pensée qu’il suscite ainsi comme un pur
et simple non-sens a surmonter, le mal est une question qui interpelle. Question,
qui plus est, dont I’existant hérite aujourd’hui, dans cette modernité désenchantée
qui vient aprés I’ Aufklirung et Nietzsche, sur le fond d’une crise propre a
désespérer la pensée de la résoudre a la maniére d’un simple probléme. Cette
crise, toutefois, est justement ce qui peut permettre a I’existant d’éprouver le mal
comme ce mal radical — en ce qu’il nous atteint a la racine méme de notre exister
— qu’avec Philippe Nemo (Job et I'Exces du Mal), I’ A. appelle également mal en
exces — en ce qu'il nous « excéde », tombe sur nous qui sommes alors impuissants,
et de s’ouvrir par 1a-méme a ce qui peut engager sa pensée sur une autre voie que
celle qu’a suivie la pensée traditionnelle, tant philosophique que théologique. Il
reste que le mal radical n’est rien dont I’existant doive et puisse méme décider de
faire I’expérience : c’est lui qui nous prend, écrit ’A., on y est engouffré —
expérience a chaque fois unique, au demeurant, dont certains existants se verront
peut-étre épargnés. Ce dont il s’agit est alors « seulement » de pouvoir I’endurer
sans faux-fuyant, et c’est dire : non pas de le supporter, de s’y résigner, et encore
moins de s’en accommoder, bref, non pas de le surmonter, en lui trouvant quelque
remeéde, compensation ou consolation — autant de maniéres de I’oublier, de s’en
détourner, de le fuir —, mais bien de le traverser, sans aucune assurance d’en
pouvoir sortir et surtout de pouvoir ainsi éviter d’y retomber.

Traversées est précisément le titre de la premiere partie de I’ouvrage, ou I’A.
va devoir s’appuyer sur Chestov, Kierkegaard et surtout le Livre de Job, ainsi que
sur la musique (Schubert, Schumann, Schnittke), pour tenter de décrire malgré
tout une expérience du mal en exceés qui, & son extréme, conduit pourtant
I’existant a I’ aphasie, a I’ hébétude ou se tait toute parole, et ne peut vraiment se
dire que dans [’aprés-coup, et encore : par fragments seulement. Cette expérience

294



se présente alors comme une descente, a l’abime, par étapes, au cours de laquelle
I’existant, accablé par la perte — perte des proches, de 1’aimé(e), de 1’affection, de
I’honneur, de la santé ; et, comme dit Kierkegaard, il peut aussi avoir tout perdu,
celui qui ne possédait que peu de choses —, perd également, une a une, toutes les
certitudes et les croyances qui étaient les siennes jusque-la. Il reconnait comme
autant d’illusions la prétention de la pensée traditionnelle, métaphysique, a établir
des principes et des causes ou des fondements, a appréhender I’origine et la fin, 2
donner ou au moins dégager un sens, la prétention de la morale traditionnelle a
maitriser le mal par I'interdit et celle, corrélative, de se libérer du mal en le
choisissant en une transgression de ce méme interdit, ses propres prétentions a
I’innocence alors que par sa vie méme, il contribue au déploiement des forces de
mort, mais aussi la prétention (celle des amis de Job) & établir des responsabilités,
a trouver dans quelque faute sinon la cause et ’explication, du moins la
justification du mal. Il découvre I’absurde, et jusqu’a 1’absurdité de Celui qu’on
nomme « Dieu », source de tout ce qui existe et donc aussi du mal cosmique. 1l
connait enfin le désespoir, que le suicide, bien loin de pouvoir y remédier, ne
ferait que confirmer, et plus terrible encore la désespérance : rencontre avec un
Dieu « pervers » qui nous a condamné a mort avant méme notre naissance, échec
de ce que 'on croyait étre la foi.

Pourtant, ainsi livré a la souffrance — que dit le cycle Winterreise de Schubert
et Miiller — et, au-dela de ce qui, dans cette souffrance, est encore sentiment de
perte et attente, a la douleur qui, sans objet, plonge le sujet dans le non-étre au
point qu’il ne puisse pas méme la ressentir — ce que dit la musique de Schumann
—, I’existant peut apprendre et, dans [’apres-coup, savoir la félure, la faille
constitutive de son étre, comme la vanité de toute tentative de la combler et méme
de la comprendre, de I’expliquer ou de lui trouver un sens. Il est alors amené 2
faire le deuil de ce qui, jusqu’alors, avait été entendu par philosophie : un
universel dévoilé par la pensée, une raison critique capable de se critiquer elle-
méme, ou encore la possibilité, pour la pensée toujours, de se constituer en
nihilisme, en pure déconstruction de la tradition. Et pour autant qu’il ait encore
I’énergie de ne pas renier son expérience du mal radical, ni de s’y complaire en
sombrant dans 1’irrationalisme, le pessimisme ou le dolorisme, il peut s’engager,
existentiellement toujours, et dans le tremblement, sur une autre voie, voie ouverte
par une parole premiére qu’avec Maurice Bellet (Le Point critique, La Voie,
L’Immense, etc.), I’ A. pense sous le nom de cet inaugural qui, en tant que ce qui
donne pouvoir de penser, peut permettre, a qui se met a son écoute, de renouer
avec la pensée par-dela I’expérience du mal en exces, et somme toute grice 2 elle
— tel étant I’enjeu de cette seconde partie de 1’ouvrage, intitulée Cheminements,
ol I’A. se fait également accompagner par Marie Balmary, Leszek Kolakowski,
Eugen Drewermann, Jacques Ellul et Hans Jonas, entre autres.

Ni impératif, ni parole de I’€tre au sens de Heidegger, I’inaugural ou parole
premiére dit le don, don de la vie comme don a partager, qui donne a I’existant le
pouvoir de dire « Je » et de reconnaitre le « Tu », et don de I'amour, qui est vie et
donne vie, amour tout uniment spirituel et charnel ol [’existant se découvre en
son incarnation — cet amour qui se peut s’entendre dans le quatriéme mouvement
de la 7¢ symphonie de Beethoven et que chante le Et incarnatus est de la Messe en
si de Bach. L’inaugural, toutefois, ne vient en rien abolir I’insoutenable, |'excés
du mal. Mais 1’écoute de I’inaugural fait découvrir a I’existant que si le mal est
radical et mortel, il n’est pas originel. L’inaugural est de I’ordre de la promesse,

295



promesse d’amour. Et il est en avant de 1’existant dans la mesure méme ou il est,
en arriere de lui, le don d’amour qui lui donne le pouvoir de s’ouvrir a cette
promesse. En quoi il ne lui donne donc pas tant des racines lui permettant de se
fixer que des jambes lui permettant de passer, de traverser le mal, les angoisses,
les forces de mort, bref : de devenir. Plus précisément, il éveille en qui se met a
son écoute une confiance nouvelle, inaugurale d’un vivre différent ; ce qu’on
appelle, traditionnellement, la foi ; confiance dont le noyau [...] est une personne,
reconnue pour le Christ, incarnation de ’amour. Et c’est ainsi que [’inaugural,
don de parole d’amour qui vient justifier la vie comme bonne, sans que d’autres
Justifications ne soient encore nécessaires, va permettre a la pensée de se situer
en un autre lieu, soit précisément dans !’entre-deux, entre 1’'inaugural, d’une part,
et le mal radical, d’autre part. Pensée de l'entre-deux qui est appelée a se déployer
a égale distance du rationalisme et de l’irrationalisme, du fidéisme et de la
doctrine théologique traditionnelle, du criticisme de I’ Aufkldrung et du nihilisme.
Pensée a vrai dire en exode et, en tant que d’emblée en relation parce qu’instituée
par le don et la promesse d’amour, pensée de I’Alliance, pensée prophétique en ce
sens. Mais aussi pensée critique, radicalement critique en ce qu’elle se déploie
alors sans plus étre oublieuse de ce qui I’excede. Et pensée au plus proche du réel,
qui n’est autre que la dimension tragique de |’homme. Pensée, enfin, capable de
fidélité a autrui, nonobstant les trahisons qu’elle peut justement lui pardonner
dans la mesure méme ot elle le regoit, et sa liberté avec lui, comme un don.
Alexandre Schild (Lausanne)

Gabrielle Dufour-Kowalska, Caspar David Friedrich: aux sources de
I’imaginaire romantique, Lausanne, L’ Age d’homme, 1992, 49, fig., 25 dessins,
143 pages.

Dans son ouvrage sur le développement d’une nouvelle sensibilité artistique
apres la Révolution scientifique du XVII¢ siécle, Majorie Nicolson écrivait que
«I’esthétique de I’infini fut transférée de 1’immensité divine sur 1’espace cos-
mique tout d’abord, puis sur la nature elle-méme (montagne, océans, étoiles). »
(Mountain Gloom and Mountain Glory : The Development of the Aesthetics of the
Infinite, Ithaca, Cornell University Press, 1959, p. 273, 323) Transfert lourd de
conséquences puisqu’en donnant au visible le caracteére de I’infini, on risquait de
réduire I’un a I’autre. L’histoire de 1’art en Occident illustre bien les dilemmes nés
de ce transfert : pour faire vite, on pourrait réduire cette histoire a un puissant
mouvement d’expansion de I’ame qui vise d’abord a trouver dans la nature visible
I’infini qu’elle trouvait autrefois dans la contemplation de I’invisible, puis qui, au
vingtieéme siecle, détruit cette représentation de la nature parce qu’elle n’y a pas
trouvé cet infini. Autrement dit, entre le XVII€ siecle et le XX€ siécle, on se pré-
cipite dans un premier temps vers la chair du monde pour trouver 1’absolu qu’on
ne percoit plus dans 1’au-dela, puis on mutile cette chair lorsqu’on s’apergoit
qu’elle n’accorde pas les extases recherchées. Toutefois, entre ces deux extrémes,
on trouve des tentatives originales qui, sans €tre tout a fait étrangéres a ce
mouvement d’expansion et de destruction, sont si subtiles qu’elles ne peuvent y
étre réduites. C’est dans cette subtilité que s’inscrit I’ceuvre de Caspar David
Friedrich comme le montre un ouvrage remarquable de Gabrielle Dufour-
Kowalska : Caspar David Friedrich : aux sources de l'imaginaire romantique.

296



Selon cet auteur, il ne s’agit pas, pour Caspar David Friedrich, de trouver
I’'infini dans la nature, ni de rejeter la nature pour mieux trouver I’infini. Ou
encore, la question n’est pas de faire un joli tableau de la mer pour que son bel
infini soit inscrit sur la toile, mais de faire un tableau tel de la mer qu’en con-
templant ce tableau le spectateur soit amené jusqu’a ce point ou il sera comme
aspire par I’infini métaphysique qui soutient invisiblement 1’apparent infini de la
mer. Avec beaucoup d’acuité, Gabrielle Dufour-Kowalska remarque que 1’infini
de la mer, chez Friedrich, « se referme sur soi, ne s’étale pas, ne s’exhibe pas,
parce qu’il est un infini symbolique » (p.86). Ce peintre était obsédé par le désir
de peindre jusqu’a ce point extréme ou il n’y a plus rien a peindre, par le désir de
«conduire le regard a la frontiére du néant » (p. 91). Caspar David Friedrich
voulait faire passer les hommes d’un espace visible ol les choses se donnent a
nous dans la juxtaposition de leur inertie, & un « espace sans étendue » ot se trou-
ve niée toute relation d’extériorité entre les étres et les choses. Porter ces étres et
ces choses jusqu’a cette lumiére cosmique ou ils communient profondément entre
eux, exige ascese, dépouillement et, surtout, reconquéte d’un art symbolique en
peinture.

Cette reconquéte passe par le recours a ce que Gabrielle Dufour-Kowalska
appelle des éléments réducteurs. Friedrich « affaiblit la diversité des qualités
sensibles » pour nous faire traverser les apparences (sans les dissoudre toutefois)
et nous ramener ainsi a un « état d’€tre élémentaire. » Ces éléments réducteurs
sont les suivants :

— La NUEE qui « irréalise » le réel et nous prépare a recevoir un monde
transfiguré annongant la gloire de 1’au-dela (p. 69).

— La NEIGE qui, comme 1’observe Gabrielle Dufour-Kowalska en une belle
formule, nous fait comprendre que la solitude, chez Friedrich, n’est pas « un état
d’ame, mais 1’dme elle-méme » (p. 74).

— La NUIT dont le role n’est pas de néantiser le réel, mais d aider 1’ceil
intérieur a faire surgir ’invisible dans le visible. D’ol I’étrange lumiére qui
baigne des tableaux tels que Port au clair de lune ou La Mer au clair de lune. La
réalité n’est pas engloutie dans les ténébres, mais transfigurée : le peintre a réussi,
selon la formule de Friedrich lui-méme, 2 faire « monter au jour ce qu’il a vu dans
la nuit » (p. 80).

— La MER, symbole d’une plénitude ontologique, parce qu’elle « repose en soi
et n’a besoin de rien d’autre que soi » (p.82). La mer aide le peintre a procéder
non pas a une idéalisation du visible mais a une époché (p. 85) du visible (Ce
n’est pas inconsidérément que Gabrielle Dufour-Kowalska use de ce terme puis-
qu’elle a écrit un livre sur I’'un des plus profonds disciples de Husserl en France :
Michel Henry, Un philosophe de la vie et de la praxis, Paris, Vrin, 1980). Autre-
ment dit, la mer permet de suspendre la perception de la réalité pour inscrire cette
réalité non pas dans la subjectivité d’une perception particuliére mais, au con-
traire, dans la subjectivité d’une perception originaire et universelle.

— La ROCHE, enfin, qui évoque « le néant de toute chose visible et une plé-
nitude irreprésentable ».

Par 1’emploi de tous ces éléments réducteurs, Caspar David Friedrich retrouve
le chemin d’un véritable art symbolique ol, toute perspective tendant a s’effacer
(p. 116), les rapports d’extériorité disparaissent au profit d’une vision cosmique
de I’univers. Gabrielle Dufour-Kowalska insiste & plusieurs reprises sur ce désir,
chez Friedrich, de « réduire I’espace, d’en limiter 1’extension » (p.116). Rien ne

297



permet mieux la réalisation de ce désir que 1’effacement ou I’atténuation de la
perspective. Alors le regard, bloqué si 1’on peut dire, est forcé de voir les choses
mémes, au lieu de les inscrire dans une juxtaposition indéfinie et aplatissante.
Voir ainsi les choses, ce n’est pas les dépouiller de I’infini qui les habite mais, au
contraire, les rattacher au vrai infini apres les avoir soustraite au faux infini d’un
espace indéfiniment ouvert qui les annihilait au lieu de les transfigurer. Rien ne
montre mieux ce processus que le plus célebre tableau de Caspar David
Friedrich : Les blanches falaises de Riigen. Contempler ce tableau, c’est bien con-
templer !’infini de la mer, mais comme notre regard est forcé de plonger vers le
bas des falaises, cette mer parait monter a la verticale pour nous empécher de
nous perdre dans une fausse infinité horizontale. Il y a de I’infini, parce qu’il y a
cette mer dont on ne peut voir le terme, mais c’est un infini qui, loin de dissoudre
les objets comme tout infini spatial, les anime de I’intérieur pour les réinscrire
dans le mysteére divin.

A ce point, on songe aux célébres discussions du moyen 4ge sur Dieu et
I’infini. Pour saint Thomas, « Tout infini était imparfait » parce que 1’idée d’infini
impliquait celle d’inachevement, d’imperfection. Dés lors, Dieu « ne pouvait étre
infini » (« Omne infinitum est imperfectum... Sed Deus est perfectissimus. Ergo
non est infinitus. » Summa theologica, 12, q. 7, a. 1). Et pourtant il I’était tout de
méme d’une certaine maniére... peut-étre un peu comme 1’infini des tableaux de
Caspar David Friedrich qui est fini par la cloture dans laquelle il s’inscrit. Les
blanches falaises de Riigen ferment 1’horizon pour mieux I’ouvrir a Dieu ! Il y a la
toute une problématique qui a été oubliée aujourd’hui mais qui était encore bien
vivante en Allemagne a I’époque méme ou peignait Caspar David Friedrich. On
pense ici a Franz von Baader pour qui 1’infini de I’amour divin ne s’exprimait pas
en brisant ou en dissolvant les étres et les choses (comme le fait I’infini spatial),
mais en les pénétrant d’un spiritus subtil dans I’attente de temps meilleurs (Voir
Antoine Faivre, Accés de ['ésotérisme occidental, Paris, Gallimard, 1986. p. 316).
D’une certaine maniere, cette formule résume 1’effort de Caspar David Friedrich.

On pourrait reprocher a Gabriel Dufour-Kowalska de ne pas assez prendre en
ligne de compte le climat intellectuel dans lequel baigne Caspar David Friedrich
et notamment, de ne pas se référer a un Franz von Baader. On la sent soucieuse de
se concentrer essentiellement sur 1’ceuvre de Friedrich et d’éviter les digressions
philosophiques que cet ceuvre peut stimuler. Une telle attitude est une vertu pour
tous ceux qui veulent approfondir cet ceuvre, mais c’est un peu frustrant pour
ceux qui restent fascinés par la Naturphilosophie allemande.

Cela dit, I’ouvrage de Gabriel Dufour-Kowalska est roboratif en ce qu’il nous
arrache aux interminables et monotones analyses sur le point de vue d’un auteur,
sur sa sensibilité particuliere, sur ses gofits et ses couleurs. Aux sources de
l'imaginaire romantique reprend le flambeau d’une tradition de pensée dans
laquelle la philosophie et les arts ne sont pas seulement 1’expression d’une sub-
jectivité particuliére, mais aussi I’occasion d’une communion ou, tout au moins,
d’une mise en rapport avec 1’au-dela du particulier. Caspar David Friedrich est
certainement au tout premier rang de ces peintres qui sont beaucoup plus que des
objets de musée parce qu’ils restaurent en nous le sens d’un monde habite par
I’infini et non pas seulement posé dans I’absurdité d’un cosmos infini, homogene
et isotrope. Jan Marejko (Geneve)

298



Rolf Kiihn, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphinome-
nologie absoluter Subjektivitit als Affektivitit, Freiburg/ Miinchen, Verlag
Karl Alber, 1992, 640 pages.

Michel Henry, Radikale Lebensphinomenolgie. Ausgewihlte Studien zur
Phinomenologie, Freiburg/Miinchen, Verlag Karl Alber, 1992, 352 pages.

L’étude monumentale de R.K. sur Michel Henry constitue la premiére présen-
tation de ce philosophe en Allemagne. Elle ne se limite pas a I’exposé des prin-
cipale theses de la philosophie de M. Henry, mais elle s’efforce de restituer selon
I’ordre des raisons la série logique des concepts fondateurs, en remontant
jusqu’au fondement ultime qui les justifie. Ce fondement n’est rien d’autre que le
principe de toute genése ontophénoménologique : ’essence de la phénoménalité,
la source de toute expérience en général. Cette remontée vers 1’originaire — la
révélation principielle et absolue, selon Henry — dirige, dans 1’interprétation de
R.K., le développement d’une pensée qui, au fil des pages, devient insensiblement
la sienne. La mise en évidence de la rationalité du systeme philosophique de
M. Henry est une des exigences de I’auteur, qui a senti sans doute I’importance de
cet aspect de la philosophie de la vie et de I’affectivité — une philosophie sans
rapport avec le vitalisme et étrangere a toute vision romantique de 1’existence (cf.
p- 583). Reconduire & un domaine d’origine qui échappe a la pensée et au langage,
ne veut pas dire céder a I'irrationnel. « Zu einem Teil des Reichtums der
Henryschen Lebensphidnomenologie gehort es zweifellos, die Immanenz oder
Innerlichkeit mit streng begrifflichen Mitteln aus dem Verdacht der Obskuritiit
und der verbalen Emphase betreffs der Natur des «inneren Menschen »
herausgefiihrt zu haben » (p. 557). Le privilege dont jouissent chez M. Henry des
philosophes comme Schopenhauer ou Nietzsche (cf. M. Henry, Généalogie de la
psychanalyse, 1985, et R K., V, 2 et 3) ne signifie rien d’autre que le primat de la
vie sur la pensée, de la praxis sur la théorie, de la vérité concréte sur la vérité ab-
straite, primat qui constitue un des axes fondamentaux de la réflexion de 1’auteur.

Reconstituer I’édifice de la pensée de M. Henry n’est possible cependant que
dans la mesure ol I’on en posseéde le principe d’unité. La philosophie de
M. Henry est une philosophie de I'immanence. C’est par 1a qu’elle se définit, en
elle-méme et par rapport a la tradition philosophique occidentale avec laquelle
elle prétend rompre radicalement. Le concept d’immanence commande la critique
systématique de cette tradition, qui n’a cessé a travers la philosophie moderne,
post-moderne et contemporaine (et a partir de sa source grecque) de promouvoir
la transcendance, la structure fondamentale de la science du monde, comme le
fondement ultime de la réalité. Tradition qui mérite le titre de monisme onto-
logique (cf. II, 1 et passim) parce qu’elle affirme I’existence exclusive de ce qui
se montre dans la « lumiere de I’extériorité », c’est-a-dire dans le champ du savoir
— parce qu’elle refuse I’existence a cela seul pourtant qui mérite le nom de 1’étre :
a la vie, ’essence invisible, recueillie en elle-méme, dans la souffrance et la joie
de sa propre parousie.

Le concept d’immanence est tellement central, les questions qu’il pose telle-
ment cruciales, que 1’auteur, aprés avoir procédé a sa geneése au début de son
livre, éprouve le besoin d’y revenir et lui consacre toute un paragraphe dans le
dernier chapitre (cf. VIII, 1). R.K. établit I’essence immanente dans sa radicalité,
c’est-a-dire dans son hétérogénéité a toute transcendance, a 1’horizon de visibilité
de I’étant comme 2 I’objectivité de la pensée. Il ne s’agit pas cependant de dépas-
ser les limites de 1’expérience, mais d’en saisir au contraire la possibilité en

299



mettant au jour un mode de réception de I’étre capable d’accomplir la manifes-
tation absolue, fondatrice de toute manifestation. Selon R.K., 1a question de 1’étre
de la phénoménalité en général se trouve posée pour la premiere fois chez
M. Henry. Pour la premiére fois, aussi bien, la transcendance qui structure le
domaine du savoir se trouve disqualifiée comme principe universel de toute
révélation. A I'intérieur et au-dela de la transcendance s’annonce un ordre d’étre
et de révélation qui n’est plus soumis aux normes abstraites de la science, mais a
la 1égalité ontologique de la vie et de son propre savoir.

On peut se demander cependant pourquoi, depuis la parution de L’essence de
la manifestation, les lecteurs de M. Henry n’ont cessé d’achopper au concept
d’immanence et I’ont considéré le plus souvent comme irrecevable. L’ auteur nous
répond au niveau le plus profond, suivant ’exemple de M. Henry qui, dés son
premier ouvrage, répondait a ses futurs détracteurs par un argument de nature
strictement ontologique (cf. L’essence de la manifestation, 11, p. 488-489 et R.K.,
VIII, 1). L’immanence radicale parait inadmissible parce qu’elle se dérobe
nécessairement a la pensée, mais plus essentiellement & [’intérieur de la pensée,
comme ’essence qui la précéde et qui la fonde. « La pensée porte en elle I’essen-
ce qu’elle nie, dit M. Henry,... le contenu de la négation demeure énigmatique
quant a son origine » (Ibid., p. 488). « En principe, écrit R.K., I'immanence con-
formément a son absolue auto-compréhension, ne saurait €tre mise en question
par I’irréalité phénoménologique de quelque transcendance théorique que ce soit,
car il ne s’agit pas d’une opposition triviale entre 1’affectivité subjective et
I’intelligence objective. Bien plus, la certitude affective est une certitude phéno-
ménologique, de sorte que toute compréhension est affective par nature. » (p. 559)

Qu’est-ce que I’immanence qui est au centre de la pensée de M. Henry ? Rien
d’autre que la vie intérieure qui constitue I’étre de I’ego et qui détermine la tota-
lité¢ de ses conditions psycho-physiques. Le titre de 1’ouvrage — Leiblichkeit als
Lebendigkeit — énonce les deux concepts d’une thématique fondamentale, a la fois
double et une, en indiquant leur articulation. Le concept henryen de corps ne se
comprend qu’a partir de I’essence originaire de la phénoménalité, c’est-a-dire de
I’étre de 1’ego. Fondée dans 1’auto-affection transcendantale, la corporéité humai-
ne se présente comme une réalité apriorique, elle-méme transcendantale. Le corps
humain est un vivant de nature subjective et affective. R.K. suggére ainsi que la
philosophie de la corporéité chez M. Henry n’est pas une simple philosophie du
corps (comme c’est le cas chez un C. Bruaire par exemple). C’est une philosophie
de la Leiblichkeit comme détermination fondamentale de 1’ego. Bien plus qu’une
vie biologique, ou méme psycho-physique, la vie corporelle participe de 1’étre
originaire de la subjectivité et c’est comme telle qu’elle détermine toutes nos
expériences. Pour R.K. la corporéité est bien un concept primordial au sens propre
du terme. C’est aussi a partir de la vie et de son auto-affection essentielle qu’il
convient de définir le statut de notre corps. Si celui-ci occupe une place centrale
dans la totalité du réel, il ne constitue pas pour autant une détermination ultime de
la réalité humaine. R.K. sur ce point nous restitue le remarquable équilibre d’une
pensée qui revalorise le corps sans le sacraliser. Pour n’étre pas cette « chose »,
cet étant parmi d’autres, que la tradition séparait du moi, le corps subjectif et
vivant n’est cependant qu’une modalité de la vie de la subjectivité et n’en saurait
épuiser toutes les possibilités. Le concept henryen de corps subjectif représente un
principe fondamental qui s’impose dans tous les domaines de I’expérience —
métaphysique et religieux, éthique ou artistique, socio-politique, psychologique,

300



etc... Et c’est une raison de plus pour R.K. (dont les intéréts s’étendent aux scien-
ces humaines et notamment a la psychologie) de lui accorder une place privi-
légiée.

On retrouvera ’essentiel de cette véritable somme qu’est I’ouvrage de R.K.
dans son Introduction au recueil des textes de M. Henry, qu’il a choisis et traduits,
et qui ont été publiés sous le titre : Radikale Lebensphdnomenologie. Ces textes
permettront aux lecteurs-philosophes de langue allemande de se familiariser avec
les principaux theémes de la pensée de M. Henry — de la question de la méthode
phénoménologique au probléme de I’expérience d’autrui et de ma relation a Dieu ;
de la problématique socio-politique a la thématique de 1’ Art.

G. Dufour-Kowalska (Genéve)

W. Chr. Zimmerli/V.M. Brennecke (Ed.), Technikverantwortung in der Un-
ter nehmenskultur. Von theoretischen Konzepten zur praktischen Umsetzung.
Stutt gart (Schéffer-Poeschel Verlag) 1994.

Der Sammelband vereint iiberarbeitete Vortrage einer Tagung des Vereins
Deutscher Ingenieure (VDI) von 1991 und thematisch ergidnzende Aufsitze, die
das Problem der Technikfolgenverantwortung nicht nur interdisziplindr (der Band
versammelt Arbeiten von Philosophen, Ingenieuren, Okonomen und Soziologen),
sondern auch im Schnittpunkt von Theorie (Technikverantwortung) und prakti-
scher Umsetzung in Unternehmen (Unternehmenskultur) zu behandeln verspre-
chen. An Grundlagenarbeiten zum Thema Technikverantwortung bringt der Band
nichts Neues. Das philosophische Problem einer moralischen Verantwortung von
— oder besser in — Institutionen bleibt unterbelichtet trotz der Beitrige von Zim-
merli (er versucht eine Art Unternehmens-Kommunitarismus), Lenk (Institu-
tionen hitten eine individuenanaloge, sekundire Verantwortung, blieben aber auf
eine primire, individuelle angewiesen) und Hubig (er unterscheidet zwischen
liber- und unterinstitutionalisierten Gesellschaftssegmenten). Das bleibt freilich
ohne Konsequenzen, weil die Autoren der anderen Fachrichtungen die Frage einer
moralischen Verantwortung ohnehin nicht aufgreifen (konnen). Was den Philoso-
phen als «autonome Selbstbindung» (Zimmerli) vorschwebt, wird von den
Ingenieuren und Okonomen als heteronome Zumutung an die Unternehmen rezi-
piert und nur auf dem Umweg iiber verdnderte gesellschaftliche Rahmenbe-
dingung fiir das generell marktstrategische Verhalten der Unternehmen hand-
lungsrelevant. Moralische Verantwortlichkeit wird also nicht «umgesetzt». Eine
anspruchs volle moralische Verantwortung wiirde ein Unternehmen sofort konkur-
renzunfahig machen (Steger). Sie bedarf also des Umwegs und des Niederschlags
in den Konsumenten-, Mitarbeiter- und Gesellschaftserwartungen an die Unter-
nehmen. Und erst die Antizipation und das Umgehen mit diesen Erwartungen ist
fiir die Unternehmen eine Herausforderung und wird zur Frage der internen
Organisationsstrukturen und Managementtechniken. Ein Unternehmen wird also
keine Verantwortung anerkennen, sondern es erkennt, so es kann, Akzeptanz-
probleme in der Gesellschaft (Sommerlatte). Technikverantwortung ist so, das
wird dem Leser schnell deutlich, nicht jener im Vorwort angekiindigte Zielpunkt
der Unternehmenskultur oder der Erfolgsfaktor, sondern nur ein Anwendungsfeld
neuer Management- und Organisationstheorien, die sich generell mit dem «Uber-
leben» von Unternehmen in schnell wandelnden «Umwelten» beschiftigen. Die
bei den meisten Autoren hiufigen Anleihen bei systemtheoretischen Konzepten

301



und deren Jargon dienen dabei oft gerade einer Entlastung von Verantwortung.
Was die neue Unternehmenskultur sein soll, wird begrifflich nicht deutlich und ist
allenfalls negativ zu bestimmen als all jenes in der Unternehmenspolitik, das nicht
allein dem Imperativ der Konkurrenzfdhigkeit folgt, dieser dann aber doch wie-
der, indirekt, zugute kommen soll. Sie konvergiert bei den meisten Autoren in ei-
ner unspezifischen Erweiterung der internen und externen Kommunikation und
einer Erhdhung der Lernbereitschaft. Techniknédher und der Fragestellung wohl
angemessener ist der Ansatz bei der Innovationstétigkeit und -richtung der Tech-
nik (Danielmeyer) und der Unabsehbarkeit von deren gesellschaftlichen Wirkun-
gen (v. Ettingshausen) sowie die neue Forschungsrichtung der Technik genese
(Dierkes/Marz). Hier ist vorderhand noch keine Losung des Problems der Tech-
nikverantwortung zu erwarten, aber doch mehr Aussicht auf eine Klarung. Der
Sammelband ist fiir den Leser v.a. deshalb interessant, weil er anhand der aus der
Unternehmenspraxis und -theorie stammenden Aufsitze sehen kann, was die Her-
aus geber offenbar nicht haben sehen wollen, dass ndmlich das Problem der Tech-
nikfolgen verantwortung nicht unternehmens- oder wirtschaftsintern zu 16sen ist,
sondern nur politisch-gesellschaftlich, und deshalb wohl auch nicht nach dem Pa-
radigma individueller moralischer Verantwortung. Christian Miiller (Basel)

302



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

