
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Peter Schulthess : Sein, Signifikation und Erkenntnis bei Wilhelm von Ockham.
Akademie-Verlag. Berlin 1992. XII + 322 S. (D. Perler). — Ueberweg, Grundriss
der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jahrhunderts. Band 2 (in
zwei Halbbänden) : Frankfreich / Niederlande. Hrsg. von Jean-Pierre Schobinger.
Basel : Schwabe Verlag 1993 (A. Rust). — Friedrich Wilhelm Joseph Schelling :

Historisch-kritische Ausgabe. Im Auftrag der Schelling-Kommission der
Bayerischen Akademie der Wissenschaften herausgegeben von Hans Michael
Baumgartner, Wilhelm G. Jacobs und Hermann Krings. Reihe 1 : Werke. Ergänzungsband

zu Werke Band 5 bis 9. Wissenschaftshistorischer Bericht zu Schellings
naturphilosophischen Schriften 1797-1800. Theorien der Chemie von Manfred
Durner. Magnetismus, Elektrizität, Galvanismus von Francesco Moiso.
Physiologische Theorien von Jörg Jantzen. Frommann-Holzboog Stuttgart 1994. 845
Seiten (W. Bonsiepen). — Clotilde Calabi : The Choosing Mind and the Judging
Will, An Analysis of Attention, Editions Peter Lang, Berne, 1994 (R. Glauser). —
Michel Cornu : Une Pensée de l'entre-deux. L'Âge d'Homme (Essais), Lausanne
1994, 152 pages (Alexandre Schild). — Gabrielle Dufour-Kowalska, Caspar David

Friedrich : aux sources de l'imaginaire romantique, Lausanne, L'Age
d'homme, 1992, 49, fig., 25 dessins, 143 pages (Jan Marejko). — Rolf Kühn,
Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebens-phänomenologie absoluter
Subjektivität als Affektivität, Freiburg/ München, Verlag Karl Alber, 1992, 640
pages. Michel Henry, Radikale Lebensphänomenolgie. Ausgewählte Studien zur
Phänomenologie, Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 1992, 352 pages (G.
Dufour-Kowalska). — W. Chr. Zimmerli/V.M. Brennecke (Ed.), Technikverantwortung

in der Unternehmenskultur. Von theoretischen Konzepten zur
praktischen Umsetzung. Stuttgart (Schäffer-Poeschel Verlag) 1994 (C. Müller).

Peter Schulthess : Sein, Signifikation und Erkenntnis bei Wilhelm von
Ockham. Akademie-Verlag. Berlin 1992. XII + 322 S.

Wer sich mit Ockhams theoretischer Philosophie beschäftigt, muss sich mit
einem grundsätzlichen methodischen Problem auseinandersetzen. Aus welcher
Perspektive soll diese theoretische Philosophie gelesen und interpretiert werden Ist
sie primär als ein ontologisches Programm, als ein logisch-semantisches
Programm oder als ein Hilfsmittel für ein theologisches Programm zu verstehen
Schulthess plädiert für die erste Option. Es zeige sich nämlich, « dass die grundlegende

Disziplin der theoretischen Philosophie für Ockham eben die Ontologie
ist » (S. viii). Diese Disziplin ist allerdings eng mit anderen verknüpft, insbesondere

mit der Semantik und der Erkenntnistheorie. Ockhams Grundthese, dass die
res singularis die einzige existierende Entität ist, wirft nämlich die Fragen auf,
wie denn diese Entität durch verschiedene Arten von sprachlichen Ausdrücken
bezeichnet und wie sie erkannt werden kann.

In einer ausführlichen, äusserst gründlichen Arbeit widmet sich Schulthess
eingehend diesen Fragen. Dazu knüpft er beim zentralen Begriff der significatio

283



an. Unter der significatio ist nämlich nicht - wie die meisten Interpreten annehmen

- lediglich eine Bezeichnung oder Referenz zu verstehen, sondern immer
auch ein Erkennen oder Repräsentieren des Einzeldings. Der Autor untersucht
zunächst die Definition und Ordnung der significatio (Kap. 1) sowie die Auswirkungen

der significatio-Theorie auf das Problem der Prädikation und der
Prädikabilien (Kap. 2). Danach stellt er ausführlich das ontologische Programm
des Singularismus vor (Kap. 3). Ausgehend von diesem Programm erörtert er die
Fragen, wie Singuläres (Kap. 4) und wie Allgemeines (Kap. 5) erkannt werden
kann. Schliesslich behandelt er die Frage, wie denn Ockhams angeblicher
Nominalismus angesichts des Singularismus zu verstehen ist (Kap. 6).

Die reichhaltige, in vielen Details subtile Studie erlaubt keine kurze
Zusammenfassung. Ich beschränke mich darauf, auf einige zentrale, innovative Thesen
des Autors hinzuweisen und danach zwei Punkte kritisch zu beleuchten.

Eine erste zentrale These betrifft das Verhältnis von Ontologie und Sprachphilosophie.

Schulthess betont, dass Ockhams Signifikationstheorie keineswegs ein
Mittel zur Überwindung der Ontologie darstellt. Ockham gehe es nicht - wie etwa
den Neo-Positivisten des 20. Jahrhunderts - darum, ausschliesslich logisch-semantische

Studien zu betreiben. « Versuche, Ockhams Philosophie etwa einen
rein logischen Standpunkt anzudichten, sind meines Erachtens verfehlt. » (S. vi)
Der Autor bestreitet deshalb, dass bei Ockham ein linguistic turn vorliegt (S. 278,
294). Die Analyse der Dinge werde nicht durch eine Analyse der Sprache ersetzt.
Vielmehr versuche Ockham zu zeigen, wie durch unterschiedliche Signifikationsweisen

unterschiedliche Bezugnahme auf Dinge - und zwar ausschliesslich auf
Einzeldinge - möglich ist. Zwar haben schon verschiedene ältere Arbeiten (z.B.
von P. Vignaux und C. Bérubé) auf den zentralen Stellenwert der These, dass nur
Bezugnahme auf Singuläres möglich ist, hingewiesen. Doch Schulthess weist diesen

Stellenwert ausführlich nach, indem er sämtliche Signifikationsweisen
sorgfältig untersucht und dabei besonders der konnotativen Signifikation Aufmerksamkeit

schenkt (S. 27-31).
Doch wie begründet Ockham die grundlegende These, jedes Signifikat sei ein

Einzel ding In der Beantwortung dieser Frage liegt eine weitere innovative
Leistung von Schulthess' Studie. Der Autor weist überzeugend nach, dass Ockham
eine Unterscheidung zwischen singulären und allgemeinen Dingen ablehnt, weil
er das Paar singulär/allgemein bloss als eine Gegenüberstellung per praedicatio-
nem sive significationem versteht (S. 133). Ein Ding kann entweder diskret (z.B.
durch < Sokrates >) oder konfus (z.B. durch < Mensch >) bezeichnet werden, in
jedem Fall wird aber ein Einzelding bezeichnet. Zudem lehnt Ockham die scotisti-
sche Formaldistinktion zwischen allgemeiner Natur und singulärem Gegenstand
ab. Wenn es eine allgemeine Natur gäbe, müsste sie entweder real oder lediglich
begrifflich vom Singulären distinkt sein; beides ist jedoch nicht möglich. Daher
gilt : « Das Seiende ist von sich her als es selbst, als res, realiter indivisum und
dann auch als es selbst realiter distinkt von allem anderen. » (S. 139)

Als besonders interessant und innovativ erachte ich Schulthess' Nachweis,
dass Ockham seine Singularismus-These durch eine kritische Auseinandersetzung
mit der Tradition erarbeitet. Ockham stellt diese These nicht willkürlich auf, er
begründet sie auch nicht voluntaristisch-theologisch, wie einige Interpreten
annehmen (in der neueren Forschung z.B. P. Alféri, Guillaume d'Ockham. Le singulier,

Paris 1989, 108). Vielmehr gelangt er aufgrund seiner Signifikations- und

284



Distinktionstheorie, die er von derjenigen der Tradition (Boethius, Thomas von
Aquin, Duns Scotus) abgrenzt, zur Singularismus-These.

Nun möchte ich zwei Punkte etwas näher betrachten, die mir problematisch
scheinen. Schulthess betont immer wieder, dass Ockham die These ablehnt,
unterschiedliche Termini würden unterschiedliche Arten von Dingen bezeichnen :

« Die Verschiedenheit des prädikativen Logos liegen nicht auf der Ebene der
Signifikate begründet - alle sind unstrukturierte res singulares -, sondern der
verschiedenen Signifikation.» (S. 96) Zur Erklärung der Prädikation < Sokrates ist
weiss > muss also nicht angenommen werden, dass zwei verschiedene Entitäten
oder Seinsweisen existieren. Vielmehr genügt es zu sagen : In dieser Prädikation
stehen < Sokrates > und < weiss > für denselben Gegenstand. Es liegen allerdings
zwei unterschiedliche Signifikationsweisen vor, denn < Sokrates > ist ein absoluter
Terminus und bezeichnet nichts als Sokrates, < weiss > hingegen ist ein konnota-
tiver Terminus und bezeichnet primär den Träger der Weisse sowie sekundär die
Weisse. Dabei handelt es sich jedoch nur um eine individuelle Weisse, so dass zur
Erklärung der Prädikation nur zwei individuelle Entitäten erforderlich sind.

Heisst dies nun, wie Schulthess behauptet, dass die Signifikate unstrukturierte
res singulares sind und dass somit die ontologisch differenten Signifikate « eingeebnet

» (S. 106) werden Mir scheint, man muss hier genau zwischen zwei
Behauptungen unterscheiden, nämlich der Behauptung (i), dass die Signifikate
singulare Entitäten sind, und der Behauptung (ii), dass die Signifikate unstrukturiert
sind. Der ersten Behauptung ist zweifellos zuzustimmen; Ockham lehnt jede Art
von allgemeinen Entitäten ab. Die zweite Behauptung ist jedoch nicht überzeugend,

denn Ockham unterscheidet zwischen zwei Arten von singulären Entitäten :

Substanzen und Qualitäten. Obwohl beide singulär sind, sind sie nicht unstrukturiert.

Substanzen sind jene unabhängigen singulären res, in denen andere singulare

res - genau die Qualitäten - inhärieren können. Qualitäten hingegen sind jene
abhängigen singulären res, die in anderen singulären res - genau in den
Substanzen - inhärieren können. Auch Schulthess weist auf dieses Inhärenzverhältnis
hin ; « Das metaphysische Verhältnis zwischen den Elementen von Ss(P) [d.h. den

res, die sekundär durch den Prädikatsausdruck signifiziert werden; D.P.] und S(S)
[d.h. den res, die durch den Subjektsausdruck signifiziert werden; D.P.] kann
beispielsweise ein solches der Inhärenz sein oder etwa eine reale Relation. » (S.
112; siehe auch das Schema S. 111) Wenn eine Inhärenzrelation vorliegt, haben
die Relata offensichtlich eine bestimmte Struktur und verhalten sich asymmetrisch

zueinander : Das eine Relatum kann nur das sein, worin etwas inhäriert, das
andere Relatum hingegen nur das, was in etwas inhäriert. Diese Asymmetrie ist
ein entscheidender Grund dafür, dass Ockham die zehn traditionellen Kategorien
auf genau zwei Kategorien von res singulares reduziert. Wären die res vollkommen

unstrukturiert, wie Schulthess annimmt, müsste Ockham konsequenterweise
eine Reduktion auf nur eine Kategorie vornehmen.

Die Asymmetrie scheint mir noch in einer weiteren Hinsicht entscheidend zu
sein. Wenn die Signifikate unstrukturiert wären, könnte man sich fragen, warum
Ockham den konnotativen Terminus < weiss > mit der Umschreibung < etwas, das
Weisse hat > oder < etwas, das durch Weisse bestimmt ist > erklärt (vgl. Summa
Logicae I, cap. 10; opera philosophica I, 36). Er könnte ja ebensogut < Weisse, die
etwas hat > oder < Weisse, die durch etwas bestimmt ist > sagen, wenn er nur
behaupten möchte, dass zwei unstrukturierte singulare res miteinander verbunden
sind. Aber offensichtlich sagt er, dass die beiden res eine bestimmte Struktur auf-

285



weisen und daher auch auf eine bestimmte Weise miteinander verbunden sind.
Die eine res (Substanz) ist Träger der anderen (Qualität), und nicht etwa umgekehrt.

Um Missverständnisse zu vermeiden, ist sogleich zu betonen, dass das Trägersein

seitens der Substanz und das In-etwas-sein seitens der Qualität natürlich
nicht etwas ist, was zusätzlich zur Substanz und zur Qualität existiert. Es handelt
sich dabei nur um Relationen, und jede Relation ist realiter nichts anderes als ihre
Relata. Das Träger-sein und das In-etwas-sein sind auch nicht Seinsmodi, die -
wie einige Modisten behaupteten - irgendwie von der Substanz und der Qualität
unterschieden werden könnten. Für Ockham gibt es keine solchen Modi, wie
Schulthess zu Recht immer wieder unterstreicht. Trotzdem darf nicht übersehen
werden, dass die beiden Kategorien Substanz und Qualität eine bestimmte Struktur

haben. Nur diese Struktur erlaubt es uns, bei einem Terminus wie < weiss > eine

Unterscheidung zwischen primärem und sekundärem Signifikat zu treffen und

- das ist hier entscheidend - überhaupt zu wissen, was das primäre und was das
sekundäre Signifikat ist.

Ein zweites Problem betrifft das Erkennen des Allgemeinen. Schulthess
betont, « dass das abstrahere nicht ein Akt des Vergleichens, sich Ausrichtens auf
ein Universale ist, sondern ein blosses Entlassen, Weglassen, Verabschieden (di-
mittere). » (S. 230) Der Abstraktionsvorgang ist nicht auf ein intentionales Wirken

des Intellekts, sondern auf eine operatio der Natur zurückzuführen (S. 235).
Diese Erklärung scheint mir zwar den Texten angemessen, die Schulthess als
Belege anführt, sie lässt jedoch ein wichtiges Problem unberücksichtigt. Nehmen wir
beispielsweise den weissen Sokrates und den weissen Piaton und fragen wir, wie
wir die Relation der Ähnlichkeit abstrahieren können. Indem wir uns nur auf die
notitiae incomplexae vom weissen Sokrates und vom weissen Piaton konzentrieren

und alles andere einfach unberücksichtigt lassen, lautet Schulthess' Antwort
(S. 242). Doch wie wissen wir, was wir unberücksichtigt lassen sollen Sokrates
und Piaton haben ja zahlreiche Eigenschaften, von denen die einen ähnlich und
die anderen unähnlich sind. Wie wissen wir, dass wir aus der Menge von
Eigenschaften genau das Weiss-sein herausgreifen sollen, ohne all die Eigenschaften,
die Sokrates und Piaton haben, miteinander zu vergleichen Oder im Hinblick auf
unsere Kenntnis gefragt : Wie wissen wir, dass wir genau die notitiae incomplexae

vom weissen (nicht etwa vom alten, kleinen usw.) Sokrates und vom weissen
(nicht etwa vom jungen, grossen usw.) Pia ton herausgreifen sollen, ohne dass wir
eine aktive Tätigkeit des Sortierens, Vergleichens oder Wählens ausüben

Natürlich stimmt es, wie Schulthess betont (S. 242), dass die Ähnlichkeit
gemäss Ockham eine reale Relation ist und nicht einfach eine vom Intellekt geschaffene

Relation. Diese Erklärung löst aber nicht das Rätsel, dass der Intellekt
zunächst feststellen muss, dass überhaupt eine solche reale Relation vorhanden ist.
Und dies kann er nur feststellen, indem er die zahlreichen notitiae incomplexae,
die er von Sokrates und Piaton hat, miteinander vergleicht und jene ausscheidet,
die für das Abstrahieren der Ähnlichkeitsrelation nicht relevant sind.

Hat Ockham das Problem übersehen, dass eine aktive Komponente erforderlich

ist Nicht ganz, so scheint mir. Wer nämlich die Ähnlichkeitsrelation abstrahiert,

muss einen Satz der Form < a steht in Ähnlichkeit zu b > bilden. Und für die
Bildung eines jeden Satzes ist eine Willenstätigkeit erforderlich. Ockham behauptet,

« dass die Ursache dafür, dass eher ein wahrer als ein falscher Satz gebildet
wird, eher ein bejahender als ein verneinender, der Wille ist; denn der Wille will

286



den einen bilden und den anderen nicht. » (Quaestiones variae, q. 5; opera philo-
sophica VIII, 170) Der Wille ist also dafür verantwortlich, dass ich den wahren
Satz < Der weisse (nicht etwa der alte oder kleine) Sokrates steht in Ähnlichkeit
zum weissen (nicht etwa zum jungen oder grossen) Piaton > bilde.

Im Hinblick auf diese Willenstätigkeit würde ich die These modifizieren, die
Schulthess im Schlusskapitel vertritt. Er wendet sich gegen jene Interpreten (z.B.
K. Bannach), die Ockham einen Subjektivismus unterstellen und behaupten, der
Intellekt erzeuge gleichsam als autonomes Subjekt Begriffe. Demgegenüber
betont Schulthess (S. 284ff.), dass gemäss Ockham die Begriffsbildung nichts
anderes als ein passives Empfangen ist. Die res wirken durch eine natürliche Kausalität

auf den Intellekt ein und erzeugen in ihm Verstehensakte. Hier sind zwei
Fragen zu unterscheiden : Wenn wir fragen, wie gemäss Ockham die inkomplexen
Verstehensakte entstehen, so ist eine subjektivistische Interpretation in der Tat
verfehlt. Die einzelnen Begriffe entstehen durch eine natürliche Kausalität. Wenn
wir hingegen fragen, wie gemäss Ockham die komplexen Verstehensakte entstehen,

so muss die aktive Willenstätigkeit berücksichtigt werden. Der Wille spielt
bei der Bildung von Sätzen eine wesentliche Rolle. Im Hinblick auf das

Erkenntnisproblem ist genau die zweite Fragestellung zentral. Es gilt nämlich nicht
einfach zu erklären, wie wir eine Kenntnis von Inkomplexem haben (z.B. eine
Kenntnis von Sokrates oder von Weisse). Vielmehr gilt es zu erklären, wie wir
erkennen können, dass sich Inkomplexes in bestimmter Weise zueinander verhält
(z.B. dass Sokrates weiss ist). Und genau dieser zweiten Erklärung widmet sich
Ockham eingehend, indem er die Bildung von Sätzen erklärt.

Schulthess' anti-subjektivistische Interpretation scheint mir genau jenen Punkt
zu wenig zu betonen, den frühere Interpreten teilweise überbetont haben : die
aktive Rolle des Erkennenden. Der erkennende Intellekt ist bei Ockham einerseits
nicht das autonome, begriffbildende Subjekt im modernen Sinn, andererseits aber
auch nicht der blosse Rezipient von Eindrücken. Im Erkennenden werden zwar
passiv inkomplexe Verstehensakte verursacht, doch der Erkennende verknüpft
diese aktiv zu wahren oder falschen mentalen Sätzen. Wäre alles durch eine natürliche

Kausalität verursacht und hätte der Erkennende eine rein passive Funktion,
würde sich gar nicht das Problem stellen, dass auch falsche Sätze gebildet werden
können.

Meine kritischen Bemerkungen verdeutlichen, so hoffe ich, dass Schulthess'
Studie eine äusserst anregende Arbeit ist, die zu einer eingehenden Auseinandersetzung

mit Ockhams theoretischer Philosophie anspornt. Die zahlreichen technischen

Ausdrücke, die sich eng am Original orientieren, die Formalisierungen und
die mit lateinischen Zitaten durchsetzten Erklärungen verleihen dem Buch einen
scholastischen Charakter und eine « mühselige Sprache » (S. ix), deren sich der
Autor durchaus bewusst ist. Die historische Genauigkeit und die philologische
Nüchternheit haben aber den Vorteil, dass sie primär die Texte in den
Vordergrund stellen. Schulthess zeigt, wie innovativ Ockhams Signifikationstheorie
in zahlreichen Punkten ist und wie sehr sie dazu anregt, über die gegenseitige
Abhängigkeit ontologischer, erkenntnistheoretischer und semantischer Probleme
nachzudenken. Dominik Perler (Göttingen)

287



Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des
17. Jahrhunderts. Band 2 (in zwei Halbbänden) : Frankreich / Niederlande. Hrsg.
von Jean-Pierre Schobinger. Basel : Schwabe Verlag 1993.

Dieser Band des völlig neu bearbeiteten Ueberweg ist der dritte dieses
monumental angelegten Werkes und zugleich der zweite unter der Herausgeberschaft
von Jean-Pierre Schobinger (bereits erschienen : 17. Jh. Band 3 : England, 1988).
Die Darstellung der Philosophie im 17. Jh. im französisch-niederländischen Raum
beginnt mit der Darstellung der Schulphilosophie in den beiden Ländern und folgt
damit dem schon im England-Band verfolgten Schema. Damit erhält der Leser
einen Einblick, der für diese Philosophiegeschichte gleichermassen kennzeichnend

wie einmalig ist. Die ausholende Darstellung des « philosophischen Alltags »

ermöglicht eine Würdigung der hervorragenden Leistungen, die über die Schul-
philosophie hinausgehen. Das zweite Kapitel stellt die Rechtsphilosophie des Hugo

Grotius dar (Hans-Peter Schneider). Das Kapitel wirkt etwas verloren
zwischen der Darstellung der Schulphilosophie (1. Kapitel) und der darauffolgenden
Darstellung der Philosophen, die das öffentliche Bild der Philosophie geprägt
haben. Der Herausgeber verweist im Vorwort auf die Fragwürdigkeit des Länderprinzips

in diesem speziellen Fall.
Das dritte Kapitel (« Humanisten, Weltmänner, Moralisten ») bringt eine

Darstellung von Strömungen, die über den Spezialistenkreis hinaus wohl wenig
bekannt aber gerade deswegen von besonderem Interesse sind. Die Darstellung etwa
der Humanisten legt wohl zu Recht mehr Gewicht auf die damalige Bedeutung
dieser Strömung als auf die Darstellung ihrer systematischen Gehalte. Die eigens
dargestellte Theorie der Honnêteté und die Theorie der Leidenschaften und des
Geschmacks könnten ebensogut in einer Sittengeschichte stehen. Doch diese
Breite der Darstellung der damaligen Geisteswelt - und nicht bloss der bedeutenden

philosophischen Leistungen - charakterisiert diesen Band ebensosehr wie den
schon erwähnten England-Band (etwa mit der Darstellung des Puritanismus oder
der Böhme-Rezeption) und gibt dem Gesamtunternehmen seine eigenwillige
Prägung. Die Aufarbeitung dieser Strömungen sowie der Schulphilosophie stellen eine

einzigartige Leistung dar.
Die Darstellung der wichtigen philosophischen Figuren im 17. Jh. muss aber

ebenfalls als sehr geglückt betrachtet werden. Es ist dem Herausgeber gelungen,
einige der bedeutendsten Spezialisten für die entsprechenden Philosophen zu
gewinnen. Der Materialismusspezialist Olivier Bloch stellt Pierre Gassendi und
seine Schüler dar (Kap. 4). Die Descartes-Spezialistin Geneviève Rodis-Lewis
stellt Descartes und den Cartesianismus in Frankreich dar. Aus ihrer Feder
stammt aber auch die Darstellung von Malebranche und die Auseinandersetzungen

zwischen seinen Anhängern und Gegnern (Kap. 8.). Auch in den andern
Kapiteln ist ersichtlich, dass kein Übersetzungsaufwand gescheut wurde, wenn es
darum ging, erstklassige Kenner als Mitarbeiter zu gewinnen. Den eigentlichen
Schwerpunkt des ersten Halbbandes bildet die Darstellung von Descartes und des
Cartesianismus in Frankreich und Holland. Auch hier wird man das Länderprinzip

bedauern können, das eine umfassende Darstellung des Cartesianismus auch
in andern Ländern in andere Bände verbannt.

Im zweiten Halbband besonders erwähnenswert ist die Darstellung des
Aufbruchs der Wissenschaft in Frankreich (Kap. 7). Neben der Académie royale des
sciences werden zahlreiche andere wissenschaftliche Akademien und Gelehrten-
zirkel dargestellt, die damals eine ganz andere Bedeutung hatten als die wissen-

288



schaftlichen Gesellschaften in unserer Zeit. Wissenschaft hatte damals einen
anerkannten Unterhaltungswert und war kulturell noch bestens integriert. Von einer
grundsätzlichen Spannung zwischen Philosophie und Wissenschaft kann noch
nicht die Rede sein, vielmehr jedoch von einer Spannung zwischen Philosophie
und Theologie. Das betrifft nicht nur die Darstellung der Spannungen im
Zusammenhang des Cartesianismus, sondern auch der Hugenottischen Denker im Exil,
denen ein eigenes Kapitel gewidmet ist (Kap. 11).

Die Darstellung der grossen Philosophen des 18. Jh. zeichnet sich durch die
Einbettung ihres Denkens in das weitere geistige Umfeld aus. So geht der
ausführlichen Darstellung Spinozas die Darstellung von sechs weiteren
portugiesisch-jüdischen Intellektuellen in Amsterdam voran. Da jedoch in fast allen Fällen
keine Werke von Bedeutung mehr vorliegen, bleibt diese Einbettung einzig für
die spannungsvolle Beziehung dieser Juden zur eingesessenen jüdischen Gemeinde

von Interesse.
Die personenbezogenen Artikel bieten eine Darstellung der Primärliteratur,

eine Biographie, eine Werkbeschreibung, eine Doxographie und eine
Wirkungsgeschichte. Dieses Schema ermöglicht eine schnelle Orientierung in einem Werk,
das insgesamt eher als Nachschlagewerk daherkommt denn als ein « Lesebuch ».

Insgesamt handelt es sich bei diesem Werk (wie bei den bereits erschienenen
Bänden) um ein Werk von Spezialisten für Spezialisten. Die kritische, systematische

Prüfung der philosophischen Lehren der dargestellten Autoren gehört nicht
zum Programm dieser Philosophiegeschichte. Das mag das Fehlen eines
Sachregisters erklären, das für das Verfolgen systematischer Fragestellungen in einem
so eminent akademischen Werk unabdingbar ist. Die reinen Philosophiehistoriker
werden sich dagegen an einem nahezu hundert Seiten starken Personenregister
schnell vergewissern können, wie viel Bedeutung ihren bevorzugten Autoren
zugemessen wird. Alois Rust (Zürich)

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling : Historisch-kritische Ausgabe. Im Auftrag

der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der Wissenschaften
herausgegeben von Hans Michael Baumgartner, Wilhelm G. Jacobs und Hermann
Krings. Reihe 1 : Werke. Ergänzungsband zu Werke Band 5 bis 9. Wissenschafts-
historischer Bericht zu Schellings naturphilosophischen Schriften 1797-1800.
Theorien der Chemie von Manfred Durner. Magnetismus, Elektrizität, Galvanis-
mus von Francesco Moiso. Physiologische Theorien von Jörg Jantzen. From-
mann-Holzboog Stuttgart 1994. 845 Seiten.

Der vorliegende Ergänzungsband der historisch-kritischen Schelling-Ausgabe
stellt in ausführlichen Einzelzusammenfassungen die naturwissenschaftliche
Literatur des 18. Jahrhunderts dar, deren Kenntnis allererst ein sinnvolles Studium
der naturphilosophischen Schriften Schellings der Jahre 1797-1800 möglich
macht. Die von Schelling benutzte zeitgenössische Literatur wird gemäss den

Prinzipien der historisch-kritischen Ausgabe in den erklärenden Anmerkungen
zitiert. Dies kann aber immer nur partiell, bezogen auf die von Schelling zitierten
Stellen geschehen. Der grössere wissenschaftsgeschichtliche Zusammenhang der
uns heute kaum noch bekannten naturwissenschaftlichen Literatur des 18.
Jahrhunderts kommt dabei nicht in den Blick. Es ist deshalb in diesem Fall ein sehr

sinnvolles, wenn auch aus dem üblichen Rahmen einer Edition herausfallendes

289



Unternehmen, die betreffende Literatur in ihrem Gesamtzusammenhang
darzustellen.

Wie die Verfasser betonen, geht es nicht um eine « Interpretation der Schel-
ling sehen Naturphilosophie, sondern die Darstellung naturwissenschaftlicher und
medizinischer Erklärungsmodelle, die im Kontext der frühen Naturphilosophie
Schellings von grundlegender Bedeutung sind » (Xlll). Dass nicht die gesamte
Literatur behandelt werden konnte, ergibt sich. Es wurden die Werke herangezogen,

die mehr oder weniger unmittelbar für Schellings Naturphilosophie relevant
sind. Da sich Schelling wenig mit der eigentlichen Physik, d.h. Mechanik und
Astronomie, beschäftigt hat, erübrigte sich hierfür ein wissenschaftshistorischer
Überblick. Damit wird eine berechtigte, jedoch einschneidende Eingrenzung
vorgenommen. Auch berücksichtigen die Verfasser nur die Literatur, die für die
naturphilosophischen Schriften Schellings bis 1800 von Bedeutung sein konnte, da
Schellings Naturphilosophie danach auf die empirischen Wissenschaften wenig
Bezug nimmt. Die Verfasser verzichten darauf, die naturwissenschaftliche
Terminologie des 18. Jahrhunderts in die heutige Fachsprache zu übersetzen, geben
jedoch Hinweise auf weiterführende Sekundärliteratur. Auf Texte Schellings wird
nicht verwiesen; dies ist Sache der betreffenden noch zu publizierenden Einzelbände

der Ausgabe, die zu ihrer Entlastung auf den vorliegenden Ergänzungsband
verweisen können.

Der Band enthält eine Darstellung der Theorien der Chemie (von M. Durner),
der Theorien des Magnetismus, der Elektrizität und des Galvanismus (F. Moiso)
sowie der physiologischen Theorien (J. Jantzen). M. Durner geht zunächst auf die
Anfänge der Chemie als Wissenschaft ein, behandelt dann die Theorien des
chemischen Prozesses, der Verbrennung, der Gasarten und des Wassers. Abschliessend

folgt eine Darstellung der chemischen Nomenklatur der Zeit. Naturgemäss
steht im Zentrum dieser Abschnitte die Ablösung der phlogistischen Chemie G.E.
Stahls durch die Sauerstoffchemie Lavoisiers. Dessen neue Chemie wurde nicht
sofort uneingeschränkt übernommen; man war vielmehr bemüht, Vermittlungstheorien

zwischen der alten und neuen Theorie zu entwickeln. Die verschiedenen
Positionen standen ausserdem unter dem Einfluss konträrer Erklärungsmodelle
der chemischen Verbindungen - des atomistischen und dynamischen. Das atomi-
stische Modell setzte sich schliesslich bei J. Dalton gegen das dynamische, das

auf Newtons Kräftephysik und Kants Naturphilosophie zurückgeht, durch. In F.

Moisos Darstellung der Theorien des Magnetismus, der Elektrizität und des
Galvanismus nimmt die Geschichte der Elektrizität einen breiten Raum ein. Moiso
zeigt im einzelnen die Bedeutung von B. Franklins Theorie auf, nach der positive
und negative Elektrizität durch Anhäufung und Beraubung eines natürlichen
Vorrats an elektrischem Feuer entsteht. Franklins Theorie ermöglichte erstmals
eine einheitliche Behandlung von magnetischen und elektrischen Phänomenen, da
die Elektrizitäts formen nicht mehr an bestimmte Stoffe gebunden sind. Aepinus
führte Franklins Theorie im Sinne einer Mathematisierung der Elektrizitäts lehre
weiter, die dann von Coloumb und Poisson fortgeführt wurde. Elektrische und
chemische Theorien verbanden sich Ende des 18. Jahrhunderts. Diese Entwicklung

war bereits in Boerhaaves Deutung der Elektrizität als Feuer angelegt, drängte
sich dann durch die beobachtete Verwandtschaft zwischen Elektrizität, Wärme,

Licht und chemischer Zerlegung immer mehr auf. Allerdings ermöglichte erst
Voltas Entdeckung der sogenannten elektrogalvanischen Säule im Jahre 1800 die
Entstehung einer eigentlichen Elektrochemie. Moisos und Durners Darstellungen

290



überschneiden sich hier bei der Behandlung der Entwicklung der Elektrizitäts-
lehre und der Chemie notgedrungen. J. Jantzen geht in seinem Überblick über die
Physiologie des 18. Jahrhunderts auf die Theorien der Irritabilität und Sensibilität,
der Lebenskraft, der Reproduktion und Regeneration ein. Die von A. v. Haller
initiierte Untersuchung der Grundfunktionen des Organismus Sensibilität und
Irritabilität - ermöglichte zwar eine genauere Beschreibung des Organismus, konnte
aber vitalistische Interpretationen nicht ausschliessen. Die Frage, ob eine eigene,
über die physikalisch-chemischen Prozesse des Organismus hinausgehende
Lebenskraft angenommen werden müsse, begegnete auch in den von Moiso behandelten

Diskussionen über die Ursache der galvanischen bzw. tierischen
Elektrizität. Von solchen eher philosophischen Fragen suchte sich der Arzt J. Brown
fernzuhalten. Seine sehr einflussreiche, auch von Schelling rezipierte Erregungstheorie

des Organismus wollte er in den Dienst einer praktischen Medizin gestellt
sehen. In den ontogenetischen und phylogenetischen Fragen konkurrierten
Präformations- und Epigenesistheorie. Letztere wurde von J. Blumenbach vertreten,
der Kant beeinflusste und dessen Schüler C.F. Kielmeyer für Schellings
Naturphilosophie von Bedeutung wurde.

Die Verfasser haben in ihren detaillierten Darstellungen den Inhalt zahlreicher,
heute kaum noch allgemein zugänglicher Werke des 17. und 18. Jahrhunderts zu-
sammengefasst und thematisch erhellend zusammengestellt. Die Bibliographie,
zu der allerdings auch ausgewählte Sekundärliteratur gehört, umfasst 1544 Titel,
jeweils versehen mit Verweisen auf die Seiten des vorliegenden Bandes, wo auf
das betreffende Werk Bezug genommen wird. Sehr nützlich ist ebenfalls das
Sach- und Personenregister (mit Angabe der Lebensdaten).

Wolfgang Bonsiepen (Bochum)

Clotilde Calabi : The Choosing Mind and the Judging Will, An Analysis of
Attention, Editions Peter Lang, Berne, 1994.

Ce livre porte principalement sur la nature et des fonctions de l'attention. Son
but central est de déterminer la nature et les rôles de l'attention dans deux
contextes globaux complémentaires : (1) dans le contexte du « projet cognitif»,
c'est-à-dire un ensemble d'opérations mentales composant un processus
complexe devant aboutir à une connaissance, à un jugement supposé vrai ; et (2) dans
le contexte du processus délibératif précédant l'action et se terminant à la décision
ou au choix. Mais ce n'est là que le but central de l'étude. Car l'auteur dépasse ce
but dans la mesure où elle étudie également les formes pathologiques et déviantes
de l'attention, qui ne sont pas normalement présentes dans ces deux contextes, ou
du moins, qui ne sont pas nécessaires à leur réussite. C'est ainsi qu'elle traite des
formes pathologiques que sont l'atrophie de l'attention (par exemple, la dispersion)

et son hypertrophie (par exemple, la concentration excessive), ainsi que la
forme déviante qu'est la distraction. Afin de réaliser son but central, Mme Calabi
est amenée à analyser l'attention, aussi bien d'un point de vue phénoménologique
que d'un point de vue conceptuel, par rapport à la très grande diversité de facultés,

d'opérations, et d'états mentaux qui sont ordinairement mis en oeuvre dans
les deux contextes mentionnés. C'est ainsi qu'elle aborde les rapports de l'attention

avec :

a) la perception (chez James, les Gestaltistes, Wittgenstein et Wollheim)
b) l'imagination (chez James, Husserl, Sartre et Ryle)

291



c) la conception intellectuelle (chez Descartes)
d) la délibération (chez St Thomas et Descartes)
e) le jugement (chez St Thomas, Descartes, Spinoza, James, Husserl et

Reinach)
f) la conscience, la réflexion et la conscience de soi (chez Descartes et Leibniz)
g) la mémoire (chez Leibniz)
h) la volonté (chez St Thomas, Descartes, James et Stumpf)
i) les émotions et le plaisir (chez Aristote, Leibniz, Husserl, Stumpf, Scheler et

Stein)
Pour effectuer une analyse exacte des rapports de l'attention avec un champ

d'épisodes (états, événements et processus) mentaux et cognitifs si vaste, il faut
un instrument adéquat. L'auteur construit le sien en introduisant une série de
distinctions importantes concernant l'attention. Celle-ci peut être : dispositionnelle
ou occurrente ; ponctuelle ou possédant une certaine durée ; active ou passive ;

cognitive ou non cognitive ; volontaire ou involontaire ; soumise à la volonté ou
non ; spontanée, provoquée ou contrainte ; sensorielle ou conceptuelle ; exercée
avec ou sans effort. L'usage fin et perspicace du grand nombre des différentes
combinaisons possibles de ces catégories, et d'autres encore, permet à Mme
Calabi de mettre en lumière la riche variété des phénomènes d'attention, ainsi
qu'une échelle continue des différents degrés de l'attention. Certes, il n'est pas
possible de traiter de manière exhaustive, ni de manière également approfondie,
du rôle de l'attention par rapport à chacun des domaines mentionnés [a) - i)].
Mais l'auteur fait au moins une incursion pertinente, toujours convaincante, dans
chacun d'eux. C'est dire qu'elle réussit à mettre en évidence de manière le plus
souvent subtile et nuancée la complexité et l'importance, parfois insoupçonnées,
des multiples fonctions de l'attention pour la quasi-totalité du champ de la
psychologie philosophique, et pour une partie du champ traditionnel de la théorie
de la connaissance. Ne serait-ce que pour cette seule raison, nous avons affaire à

une contribution philosophique très intéressante. Il y a encore d'autres raisons

pour saluer ce travail, notamment le fait que l'auteur écrit de manière à rendre sa
recherche passionnante. J'ai trouvé qu'il est difficile de s'arrêter de la lire.

Qu'en est-il de la méthode suivie par Mme Calabi Elle comporte deux
aspects conjointement développés et articulés l'un par rapport à l'autre. Un aspect
de sa méthode relève de l'histoire de la philosophie ; l'autre est strictement
philosophique, argumentatif. En simplifiant quelque peu, on pourrait tenter de caractériser

l'articulation des deux aspects de la manière suivante. La démarche
historique de l'auteur consiste à étudier dans son contexte systématique propre
une théorie d'un philosophe passé qui porte sur l'attention et/ou un des thèmes
connexes [cf. a) - i)] ; elle discute quelques interprétations rivales et défend celle
qui lui paraît la meilleure avec les outils habituels des historiens de la philosophie.
Mais ensuite, adoptant une perspective proprement philosophique, elle donne des

arguments pour ou contre la vérité de la théorie qu'elle a interprétée. Le champ
historique parcouru de la sorte est très vaste, puisqu'il va de Descartes à la
philosophie contemporaine, aussi bien analytique que phénoménologique, avec deux
exceptions ponctuelles : Aristote (sur le plaisir) et St Thomas (sur la délibération).
Bien qu'on apprenne beaucoup sur l'histoire du problème de l'attention, le
résultat auquel aboutit l'auteur n'est pas une histoire de ce problème. Son but
central est celui - strictement philosophique - que nous indiquions plus haut en
tout premier lieu. C'est dire que l'aspect de sa méthode relevant de l'histoire de la

292



philosophie est au service de la construction d'une théorie philosophique de
l'attention. Cette double démarche permet à Mme Calabi de situer précisément la
théorie de l'attention qu'elle propose par rapport aux théories importantes du
passé et du présent.

On trouve, notamment, quatre thèses générales défendues avec vigueur et
clarté. Les lignes argumentatives visant à établir ces thèses servent de fils
conducteurs à travers le livre entier. Premièrement, Mme Calabi estime qu'il existe
dans l'histoire de la philosophie, de Descartes à nos jours, deux théories rivales de

l'attention. L'une, largement développée par Descartes, considère l'attention
comme un acte cognitif sui generis, analogue à un faisceau lumineux mental
volontairement dirigeable et focalisable. L'auteur argumente pour montrer que
cette théorie est fausse, même si, reconnaît-elle, elle cadre bien avec la description
phénoménologique qu'on pourrait donner de certains cas particuliers d'attention.
L'autre théorie, dite « adverbiale », qui est défendue par Mme Calabi, considère
l'attention comme une modification déterminée, essentiellement polymorphe et

parasitaire, de certaines activités humaines (cognitives ou non, mentales ou non).
La défense adéquate de cette théorie est nécessaire, aussi, à l'argumentation
devant aboutir à une seconde thèse, plus spécifique que la précédente.

Cette seconde thèse - qui s'enracine dans un examen des rapports entre attention,

activité et plaisir chez Aristote et Leibniz - affirme qu'une des formes de

l'attention est une sensation émotionnelle (« emotional sensation ») et une sensation

conative (« conative sensation»), et affirme que l'attention, qua sensation
émotionnelle, est identique à une sorte de plaisir : il s'agirait donc d'un seul et
même sentiment vital (« vital feeling »).

Une troisième thèse importante s'articule sur la critique que fait l'auteur de la
conception cartésienne du jugement. Elle montre qu'il est impossible de défendre
le jugement comme acte ou mode de la volonté, ainsi que le voulait Descartes,
même si on entend par là que l'affirmation et la négation, étant des volitions, ne
seraient pas soumis à la volonté. Mme Calabi défend une position différente, à

savoir que le jugement est identique à une décisioill y a également une quatrième
thèse générale, négative, qui ne fait pas l'objet d'une argumentation particulière,

mais qui s'impose clairement à titre de corollaire une fois déterminées la
nature et les fonctions de l'attention dans les deux contextes globaux mentionnés.
C'est que l'histoire de la philosophie est traversée par une idée fausse, que
l'auteur considère comme un mythe, suivant laquelle il y a une primauté du théorique

et du cognitif sur le pratique, le volitif et l'affectif ; une prééminence de la
perception et de la pensée sur la volonté et les émotions. On doit convenir
qu'avec le livre de Mme Calabi cette idée est sérieusement mise en question. En
fait, la mise en question n'est pas originale en elle-même. L'auteur ne le prétend
d'ailleurs nullement, puisqu'elle dit que Husserl et Heidegger avaient déjà pris
cette direction. Elle aurait pu mentionner aussi, bien avant eux, Kant et Nietzsche.
Ce qui est original, c'est la manière dont Mme Calabi parvient à rejeter l'idée de
la primauté du théorique et du cognitif : par une analyse précise du rôle de l'attention

dans le projet cognitif. Une démarche de ce type, rigoureusement menée,
comme c'est le cas ici, pourrait s'avérer plus convaincante par rapport au rejet du

mythe que certaines déclarations emphatiques de l'un ou l'autre de ses
prédécesseurs. Richard Glauser (Neuchâtel)

293



Michel Cornu : Une Pensée de l'entre-deux. L'Âge d'Homme (Essais),
Lausanne 1994, 152 pages.

Dans ce livre - son quatrième, après Kierkegaard et la Communication de
l'existence, Existence et séparation, Patience du détachement (tous parus à L'Âge
d'Homme) -, Michel Cornu entreprend de rapporter la pensée à ce qui la précède
(nous citons ici en italiques et sans guillemets), la provoque et établit ainsi sa
limite, délimite son site. Mais pareille démarche ne saurait, à l'évidence, être le
fait de la seule pensée, i. e. de quelque «pensée pure », qui pourrait en effet -
comme c'est emblématiquement le cas de la pensée absolue que conçoit Hegel -
ne jamais rencontrer aucune limite de ce genre. Ce ne peut être le fait que de celui
qui pense, soit de l'homme lui-même en tant que cet être pensant individuel et
concret, irréductible à quelque essence ou concept, déchiré entre l'idéal et le réel,
que Kierkegaard a appelé l'existant. C'est pourquoi l'ouvrage de Michel Cornu a,
dans son ensemble, le caractère d'une description de l'expérience existentielle
forcément individuelle, et pour tout dire solitaire, à la faveur de laquelle l'existant
peut être conduit à reconnaître les limites et, partant, le lieu véritable de sa propre
pensée ; description qui sonne d'ailleurs parfois comme un récit, voire comme une
confession, où le langage et le style concourent justement à rendre, autant que
possible, cette expérience telle qu'elle peut être vécue de l'intérieur.

À suivre l'A., il apparaît que cette expérience est engagée par l'épreuve du
mal, qui est sans doute une des premières provocations à penser - non pas la
première, dans la mesure où il en est au moins une autre, plus originelle encore,
que l'existant ne saura toutefois reconnaître qu'après avoir éprouvé ce mal dans
toute sa radicalité. En se présentant à la pensée qu'il suscite ainsi comme un pur
et simple non-sens à surmonter, le mal est une question qui interpelle. Question,
qui plus est, dont l'existant hérite aujourd'hui, dans cette modernité désenchantée

qui vient après l'Aufklärung et Nietzsche, sur le fond d'une crise propre à

désespérer la pensée de la résoudre à la manière d'un simple problème. Cette
crise, toutefois, est justement ce qui peut permettre à l'existant d'éprouver le mal
comme ce mal radical - en ce qu'il nous atteint à la racine même de notre exister

- qu'avec Philippe Nemo (Job et l'Excès du Mal), l'A. appelle également mal en
excès - en ce qu 'il nous « excède », tombe sur nous qui sommes alors impuissants,
et de s'ouvrir par là-même à ce qui peut engager sa pensée sur une autre voie que
celle qu'a suivie la pensée traditionnelle, tant philosophique que théologique. Il
reste que le mal radical n'est rien dont l'existant doive et puisse même décider de
faire l'expérience: c'est lui qui nous prend, écrit l'A., on y est engouffré -
expérience à chaque fois unique, au demeurant, dont certains existants se verront
peut-être épargnés. Ce dont il s'agit est alors « seulement » de pouvoir l'endurer
sans faux-ftiyant, et c'est dire : non pas de le supporter, de s'y résigner, et encore
moins de s'en accommoder, bref, non pas de le surmonter, en lui trouvant quelque
remède, compensation ou consolation - autant de manières de l'oublier, de s'en
détourner, de le fuir -, mais bien de le traverser, sans aucune assurance d'en
pouvoir sortir et surtout de pouvoir ainsi éviter d'y retomber.

Traversées est précisément le titre de la première partie de l'ouvrage, où l'A.
va devoir s'appuyer sur Chestov, Kierkegaard et surtout le Livre de Job, ainsi que
sur la musique (Schubert, Schumann, Schnittke), pour tenter de décrire malgré
tout une expérience du mal en excès qui, à son extrême, conduit pourtant
l'existant à V aphasie, à Y hébétude où se tait toute parole, et ne peut vraiment se
dire que dans Taprès-coup, et encore : par fragments seulement. Cette expérience

294



se présente alors comme une descente, à l'abîme, par étapes, au cours de laquelle
l'existant, accablé par la perte - perte des proches, de l'aimé(e), de l'affection, de
l'honneur, de la santé ; et, comme dit Kierkegaard, il peut aussi avoir tout perdu,
celui qui ne possédait que peu de choses -, perd également, une à une, toutes les
certitudes et les croyances qui étaient les siennes jusque-là. Il reconnaît comme
autant d'illusions la prétention de la pensée traditionnelle, métaphysique, à établir
des principes et des causes ou des fondements, à appréhender l'origine et la fin, à

donner ou au moins dégager un sens, la prétention de la morale traditionnelle à

maîtriser le mal par l'interdit et celle, corrélative, de se libérer du mal en le
choisissant en une transgression de ce même interdit, ses propres prétentions à

l'innocence alors que par sa vie même, il contribue au déploiement des forces de

mort, mais aussi la prétention (celle des amis de Job) à établir des responsabilités,
à trouver dans quelque faute sinon la cause et l'explication, du moins la
justification du mal. Il découvre l'absurde, et jusqu'à l'absurdité de Celui qu'on
nomme « Dieu », source de tout ce qui existe et donc aussi du mal cosmique. Il
connaît enfin le désespoir, que le suicide, bien loin de pouvoir y remédier, ne
ferait que confirmer, et plus terrible encore la désespérance : rencontre avec un
Dieu « pervers » qui nous a condamné à mort avant même notre naissance, échec
de ce que l'on croyait être la foi.

Pourtant, ainsi livré à la souffrance - que dit le cycle Winterreise de Schubert
et Müller - et, au-delà de ce qui, dans cette souffrance, est encore sentiment de

perte et attente, à la douleur qui, sans objet, plonge le sujet dans le non-être au
point qu'il ne puisse pas même la ressentir - ce que dit la musique de Schumann

-, l'existant peut apprendre et, dans l'après-coup, savoir la fêlure, la faille
constitutive de son être, comme la vanité de toute tentative de la combler et même
de la comprendre, de l'expliquer ou de lui trouver un sens. Il est alors amené à

faire le deuil de ce qui, jusqu 'alors, avait été entendu par philosophie : un
universel dévoilé par la pensée, une raison critique capable de se critiquer elle-
même, ou encore la possibilité, pour la pensée toujours, de se constituer en
nihilisme, en pure déconstruction de la tradition. Et pour autant qu'il ait encore
l'énergie de ne pas renier son expérience du mal radical, ni de s'y complaire en
sombrant dans l'irrationalisme, le pessimisme ou le dolorisme, il peut s'engager,
existentiellement toujours, et dans le tremblement, sur une autre voie, voie ouverte
par une parole première qu'avec Maurice Bellet (Le Point critique, La Voie,
L'Immense, etc.), l'A. pense sous le nom de cet inaugural qui, en tant que ce qui
donne pouvoir de penser, peut permettre, à qui se met à son écoute, de renouer
avec la pensée par-delà l'expérience du mal en excès, et somme toute grâce à elle

- tel étant l'enjeu de cette seconde partie de l'ouvrage, intitulée Cheminements,
où l'A. se fait également accompagner par Marie Balmary, Leszek Kolakowski,
Eugen Drewermann, Jacques Ellul et Hans Jonas, entre autres.

Ni impératif, ni parole de l'être au sens de Heidegger, l'inaugural ou parole
première dit le don, don de la vie comme don à partager, qui donne à l'existant le
pouvoir de dire « Je » et de reconnaître le « Tu », et don de l'amour, qui est vie et
donne vie, amour tout uniment spirituel et charnel où l'existant se découvre en

son incarnation - cet amour qui se peut s'entendre dans le quatrième mouvement
de la 7e symphonie de Beethoven et que chante le Et incarnatus est de la Messe en
si de Bach. L'inaugural, toutefois, ne vient en rien abolir l'insoutenable, l'excès
du mal. Mais l'écoute de l'inaugural fait découvrir à l'existant que si le mal est
radical et mortel, il n 'est pas originel. L'inaugural est de l'ordre de la promesse.

295



promesse d'amour. Et il est en avant de l'existant dans la mesure même où il est,
en arrière de lui, le don d'amour qui lui donne le pouvoir de s'ouvrir à cette
promesse. En quoi il ne lui donne donc pas tant des racines lui permettant de se

fixer que des jambes lui permettant de passer, de traverser le mal, les angoisses,
les forces de mort, bref : de devenir. Plus précisément, il éveille en qui se met à

son écoute une confiance nouvelle, inaugurale d'un vivre différent ; ce qu'on
appelle, traditionnellement, la foi ; confiance dont le noyau [...] est une personne,
reconnue pour le Christ, incarnation de l'amour. Et c'est ainsi que l'inaugural,
don de parole d'amour qui vient justifier la vie comme bonne, sans que d'autres
justifications ne soient encore nécessaires, va permettre à la pensée de se situer
en un autre lieu, soit précisément dans l'entre-deux, entre l'inaugural, d'une part,
et le mal radical, d'autre part. Pensée de l'entre-deux qui est appelée à se déployer
à égale distance du rationalisme et de l'irrationalisme, du fidéisme et de la
doctrine théologique traditionnelle, du criticisme de 1'Aufklärung et du nihilisme.
Pensée à vrai dire en exode et, en tant que d'emblée en relation parce qu'instituée
par le don et la promesse d'amour, pensée de l'Alliance, pensée prophétique en ce
sens. Mais aussi pensée critique, radicalement critique en ce qu'elle se déploie
alors sans plus être oublieuse de ce qui l'excède. Et pensée au plus proche du réel,
qui n'est autre que la dimension tragique de l'homme. Pensée, enfin, capable de

fidélité à autrui, nonobstant les trahisons qu'elle peut justement lui pardonner
dans la mesure même où elle le reçoit, et sa liberté avec lui, comme un don.

Alexandre Schild (Lausanne)

Gabrielle Dufour-Kowalska, Caspar David Friedrich : aux sources de
l'imaginaire romantique, Lausanne, L'Age d'homme, 1992, 49, fig., 25 dessins,
143 pages.

Dans son ouvrage sur le développement d'une nouvelle sensibilité artistique
après la Révolution scientifique du XVIIe siècle, Majorie Nicolson écrivait que
«l'esthétique de l'infini fut transférée de l'immensité divine sur l'espace
cosmique tout d'abord, puis sur la nature elle-même (montagne, océans, étoiles). »
(Mountain Gloom and Mountain Glory : The Development of the Aesthetics of the
Infinite, Ithaca, Cornell University Press, 1959, p. 273, 323) Transfert lourd de
conséquences puisqu'en donnant au visible le caractère de l'infini, on risquait de
réduire l'un à l'autre. L'histoire de l'art en Occident illustre bien les dilemmes nés
de ce transfert : pour faire vite, on pourrait réduire cette histoire à un puissant
mouvement d'expansion de l'âme qui vise d'abord à trouver dans la nature visible
l'infini qu'elle trouvait autrefois dans la contemplation de l'invisible, puis qui, au
vingtième siècle, détruit cette représentation de la nature parce qu'elle n'y a pas
trouvé cet infini. Autrement dit, entre le XVIIe siècle et le XXe siècle, on se
précipite dans un premier temps vers la chair du monde pour trouver l'absolu qu'on
ne perçoit plus dans l'au-delà, puis on mutile cette chair lorsqu'on s'aperçoit
qu'elle n'accorde pas les extases recherchées. Toutefois, entre ces deux extrêmes,
on trouve des tentatives originales qui, sans être tout à fait étrangères à ce
mouvement d'expansion et de destruction, sont si subtiles qu'elles ne peuvent y
être réduites. C'est dans cette subtilité que s'inscrit l'œuvre de Caspar David
Friedrich comme le montre un ouvrage remarquable de Gabrielle Dufour-
Kowalska : Caspar David Friedrich : aux sources de l'imaginaire romantique.

296



Selon cet auteur, il ne s'agit pas, pour Caspar David Friedrich, de trouver
l'infini dans la nature, ni de rejeter la nature pour mieux trouver l'infini. Ou
encore, la question n'est pas de faire un joli tableau de la mer pour que son bel
infini soit inscrit sur la toile, mais de faire un tableau tel de la mer qu'en
contemplant ce tableau le spectateur soit amené jusqu'à ce point où il sera comme
aspire par l'infini métaphysique qui soutient invisiblement l'apparent infini de la
mer. Avec beaucoup d'acuité, Gabrielle Dufour-Kowalska remarque que l'infini
de la mer, chez Friedrich, « se referme sur soi, ne s'étale pas, ne s'exhibe pas,
parce qu'il est un infini symbolique » (p.86). Ce peintre était obsédé par le désir
de peindre jusqu'à ce point extrême ou il n'y a plus rien à peindre, par le désir de

«conduire le regard à la frontière du néant» (p. 91). Caspar David Friedrich
voulait faire passer les hommes d'un espace visible où les choses se donnent à

nous dans la juxtaposition de leur inertie, à un « espace sans étendue » où se trouve

niée toute relation d'extériorité entre les êtres et les choses. Porter ces êtres et
ces choses jusqu'à cette lumière cosmique où ils communient profondément entre
eux, exige ascèse, dépouillement et, surtout, reconquête d'un art symbolique en
peinture.

Cette reconquête passe par le recours à ce que Gabrielle Dufour-Kowalska
appelle des éléments réducteurs. Friedrich « affaiblit la diversité des qualités
sensibles » pour nous faire traverser les apparences (sans les dissoudre toutefois)
et nous ramener ainsi à un « état d'être élémentaire. » Ces éléments réducteurs
sont les suivants :

- La NUÉE qui « irréalise » le réel et nous prépare à recevoir un monde
transfiguré annonçant la gloire de l'au-delà (p. 69).

- La NEIGE qui, comme l'observe Gabrielle Dufour-Kowalska en une belle
formule, nous fait comprendre que la solitude, chez Friedrich, n'est pas « un état
d'âme, mais l'âme elle-même » (p. 74).

- La NUIT dont le rôle n'est pas de néantiser le réel, mais d'aider l'œil
intérieur à faire surgir l'invisible dans le visible. D'où l'étrange lumière qui
baigne des tableaux tels que Port au clair de lune ou La Mer au clair de lune. La
réalité n'est pas engloutie dans les ténèbres, mais transfigurée : le peintre a réussi,
selon la formule de Friedrich lui-même, à faire « monter au jour ce qu'il a vu dans
la nuit » (p. 80).

- La MER, symbole d'une plénitude ontologique, parce qu'elle « repose en soi
et n'a besoin de rien d'autre que soi » (p.82). La mer aide le peintre à procéder
non pas à une idéalisation du visible mais à une épochè (p. 85) du visible (Ce
n'est pas inconsidérément que Gabrielle Dufour-Kowalska use de ce terme
puisqu'elle a écrit un livre sur l'un des plus profonds disciples de Husserl en France :

Michel Henry, Un philosophe de la vie et de la praxis, Paris, Vrin, 1980). Autrement

dit, la mer permet de suspendre la perception de la réalité pour inscrire cette
réalité non pas dans la subjectivité d'une perception particulière mais, au
contraire, dans la subjectivité d'une perception originaire et universelle.

- La ROCHE, enfin, qui évoque « le néant de toute chose visible et une
plénitude irreprésentable ».

Par l'emploi de tous ces éléments réducteurs, Caspar David Friedrich retrouve
le chemin d'un véritable art symbolique où, toute perspective tendant à s'effacer
(p. 116), les rapports d'extériorité disparaissent au profit d'une vision cosmique
de l'univers. Gabrielle Dufour-Kowalska insiste à plusieurs reprises sur ce désir,
chez Friedrich, de « réduire l'espace, d'en limiter l'extension » (p. 116). Rien ne

297



permet mieux la réalisation de ce désir que l'effacement ou l'atténuation de la
perspective. Alors le regard, bloqué si l'on peut dire, est forcé de voir les choses
mêmes, au lieu de les inscrire dans une juxtaposition indéfinie et aplatissante.
Voir ainsi les choses, ce n'est pas les dépouiller de l'infini qui les habite mais, au
contraire, les rattacher au vrai infini après les avoir soustraite au faux infini d'un
espace indéfiniment ouvert qui les annihilait au lieu de les transfigurer. Rien ne
montre mieux ce processus que le plus célèbre tableau de Caspar David
Friedrich : Les blanches falaises de Rügen. Contempler ce tableau, c'est bien
contempler l'infini de la mer, mais comme notre regard est forcé de plonger vers le
bas des falaises, cette mer paraît monter à la verticale pour nous empêcher de

nous perdre dans une fausse infinité horizontale. Il y a de l'infini, parce qu'il y a

cette mer dont on ne peut voir le terme, mais c'est un infini qui, loin de dissoudre
les objets comme tout infini spatial, les anime de l'intérieur pour les réinscrire
dans le mystère divin.

A ce point, on songe aux célèbres discussions du moyen âge sur Dieu et
l'infini. Pour saint Thomas, « Tout infini était imparfait » parce que l'idée d'infini
impliquait celle d'inachèvement, d'imperfection. Dès lors, Dieu « ne pouvait être
infini » (« Omne infinitum est imperfectum... Sed Deus est perfectissimus. Ergo
non est infinitus. » Summa theologica, Ia, q. 7, a. 1). Et pourtant il l'était tout de
même d'une certaine manière... peut-être un peu comme l'infini des tableaux de

Caspar David Friedrich qui est fini par la clôture dans laquelle il s'inscrit. Les
blanches falaises de Rügen ferment l'horizon pour mieux l'ouvrir à Dieu II y a la
toute une problématique qui a été oubliée aujourd'hui mais qui était encore bien
vivante en Allemagne à l'époque même où peignait Caspar David Friedrich. On
pense ici à Franz von Baader pour qui l'infini de l'amour divin ne s'exprimait pas
en brisant ou en dissolvant les êtres et les choses (comme le fait l'infini spatial),
mais en les pénétrant d'un spiritus subtil dans l'attente de temps meilleurs (Voir
Antoine Faivre, Accès de l'ésotérisme occidental, Paris, Gallimard, 1986. p. 316).
D'une certaine manière, cette formule résume l'effort de Caspar David Friedrich.

On pourrait reprocher à Gabriel Dufour-Kowalska de ne pas assez prendre en
ligne de compte le climat intellectuel dans lequel baigne Caspar David Friedrich
et notamment, de ne pas se référer à un Franz von Baader. On la sent soucieuse de

se concentrer essentiellement sur l'œuvre de Friedrich et d'éviter les digressions
philosophiques que cet œuvre peut stimuler. Une telle attitude est une vertu pour
tous ceux qui veulent approfondir cet œuvre, mais c'est un peu frustrant pour
ceux qui restent fascinés par la Naturphilosophie allemande.

Cela dit, l'ouvrage de Gabriel Dufour-Kowalska est roboratif en ce qu'il nous
arrache aux interminables et monotones analyses sur le point de vue d'un auteur,
sur sa sensibilité particulière, sur ses goûts et ses couleurs. Aux sources de

l'imaginaire romantique reprend le flambeau d'une tradition de pensée dans
laquelle la philosophie et les arts ne sont pas seulement l'expression d'une
subjectivité particulière, mais aussi l'occasion d'une communion ou, tout au moins,
d'une mise en rapport avec l'au-delà du particulier. Caspar David Friedrich est
certainement au tout premier rang de ces peintres qui sont beaucoup plus que des

objets de musée parce qu'ils restaurent en nous le sens d'un monde habite par
l'infini et non pas seulement posé dans l'absurdité d'un cosmos infini, homogène
et isotrope. Jan Marejko (Genève)

298



RolfKühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit. Michel Henrys Lebensphänome-
nologie absoluter Subjektivität als Affektivität, Freiburg/ München, Verlag
Karl Alber, 1992, 640 pages.
Michel Henry, Radikale Lebensphänomenolgie. Ausgewählte Studien zur
Phänomenologie, Freiburg/München, Verlag Karl Alber, 1992, 352 pages.

L'étude monumentale de R.K. sur Michel Henry constitue la première présentation

de ce philosophe en Allemagne. Elle ne se limite pas à l'exposé des

principale thèses de la philosophie de M. Henry, mais elle s'efforce de restituer selon
l'ordre des raisons la série logique des concepts fondateurs, en remontant
jusqu'au fondement ultime qui les justifie. Ce fondement n'est rien d'autre que le
principe de toute genèse ontophénoménologique : l'essence de la phénoménalité,
la source de toute expérience en général. Cette remontée vers l'originaire - la
révélation principielle et absolue, selon Henry - dirige, dans l'interprétation de

R.K., le développement d'une pensée qui, au fil des pages, devient insensiblement
la sienne. La mise en évidence de la rationalité du système philosophique de

M. Henry est une des exigences de l'auteur, qui a senti sans doute l'importance de

cet aspect de la philosophie de la vie et de l'affectivité - une philosophie sans

rapport avec le vitalisme et étrangère à toute vision romantique de l'existence (cf.
p. 583). Reconduire à un domaine d'origine qui échappe à la pensée et au langage,
ne veut pas dire céder à l'irrationnel. « Zu einem Teil des Reichtums der
Henryschen Lebensphänomenologie gehört es zweifellos, die Immanenz oder
Innerlichkeit mit streng begrifflichen Mitteln aus dem Verdacht der Obskurität
und der verbalen Emphase betreffs der Natur des «inneren Menschen»
herausgeführt zu haben » (p. 557). Le privilège dont jouissent chez M. Henry des

philosophes comme Schopenhauer ou Nietzsche (cf. M. Henry, Généalogie de la
psychanalyse, 1985, et R.K., V, 2 et 3) ne signifie rien d'autre que le primat de la
vie sur la pensée, de la praxis sur la théorie, de la vérité concrète sur la vérité
abstraite, primat qui constitue un des axes fondamentaux de la réflexion de l'auteur.

Reconstituer l'édifice de la pensée de M. Henry n'est possible cependant que
dans la mesure où l'on en possède le principe d'unité. La philosophie de
M. Henry est une philosophie de l'immanence. C'est par là qu'elle se définit, en
elle-même et par rapport à la tradition philosophique occidentale avec laquelle
elle prétend rompre radicalement. Le concept d'immanence commande la critique
systématique de cette tradition, qui n'a cessé à travers la philosophie moderne,
post-modeme et contemporaine (et à partir de sa source grecque) de promouvoir
la transcendance, la structure fondamentale de la science du monde, comme le
fondement ultime de la réalité. Tradition qui mérite le titre de monisme
ontologique (cf. II, 1 et passim) parce qu'elle affirme l'existence exclusive de ce qui
se montre dans la « lumière de l'extériorité », c'est-à-dire dans le champ du savoir

- parce qu'elle refuse l'existence à cela seul pourtant qui mérite le nom de l'être :

à la vie, l'essence invisible, recueillie en elle-même, dans la souffrance et la joie
de sa propre parousie.

Le concept d'immanence est tellement central, les questions qu'il pose tellement

cruciales, que l'auteur, après avoir procédé à sa genèse au début de son
livre, éprouve le besoin d'y revenir et lui consacre toute un paragraphe dans le
demier chapitre (cf. VIII, 1). R.K. établit l'essence immanente dans sa radicalité,
c'est-à-dire dans son hétérogénéité à toute transcendance, à l'horizon de visibilité
de l'étant comme à l'objectivité de la pensée. Il ne s'agit pas cependant de dépasser

les limites de l'expérience, mais d'en saisir au contraire la possibilité en

299



mettant au jour un mode de réception de l'être capable d'accomplir la manifestation

absolue, fondatrice de toute manifestation. Selon R.K., la question de l'être
de la phénoménalité en général se trouve posée pour la première fois chez
M. Henry. Pour la première fois, aussi bien, la transcendance qui structure le
domaine du savoir se trouve disqualifiée comme principe universel de toute
révélation. A l'intérieur et au-delà de la transcendance s'annonce un ordre d'être
et de révélation qui n'est plus soumis aux normes abstraites de la science, mais à

la légalité ontologique de la vie et de son propre savoir.
On peut se demander cependant pourquoi, depuis la parution de L'essence de

la manifestation, les lecteurs de M. Henry n'ont cessé d'achopper au concept
d'immanence et l'ont considéré le plus souvent comme irrecevable. L'auteur nous
répond au niveau le plus profond, suivant l'exemple de M. Henry qui, dès son
premier ouvrage, répondait à ses futurs détracteurs par un argument de nature
strictement ontologique (cf. L'essence de la manifestation, II, p. 488-489 et R.K.,
VIII, 1). L'immanence radicale paraît inadmissible parce qu'elle se dérobe
nécessairement à la pensée, mais plus essentiellement à l'intérieur de la pensée,
comme l'essence qui la précède et qui la fonde. « La pensée porte en elle l'essence

qu'elle nie, dit M. Henry,... le contenu de la négation demeure énigmatique
quant à son origine » (Ibid., p. 488). « En principe, écrit R.K., l'immanence
conformément à son absolue auto-compréhension, ne saurait être mise en question
par l'irréalité phénoménologique de quelque transcendance théorique que ce soit,
car il ne s'agit pas d'une opposition triviale entre l'affectivité subjective et
l'intelligence objective. Bien plus, la certitude affective est une certitude
phénoménologique, de sorte que toute compréhension est affective par nature. » (p. 559)

Qu'est-ce que l'immanence qui est au centre de la pensée de M. Henry Rien
d'autre que la vie intérieure qui constitue l'être de l'ego et qui détermine la totalité

de ses conditions psycho-physiques. Le titre de l'ouvrage - Leiblichkeit als
Lebendigkeit - énonce les deux concepts d'une thématique fondamentale, à la fois
double et une, en indiquant leur articulation. Le concept henryen de corps ne se

comprend qu'à partir de l'essence originaire de la phénoménalité, c'est-à-dire de

l'être de l'ego. Fondée dans l'auto-affection transcendantale, la corporéité humaine

se présente comme une réalité apriorique, elle-même transcendantale. Le corps
humain est un vivant de nature subjective et affective. R.K. suggère ainsi que la
philosophie de la corporéité chez M. Henry n'est pas une simple philosophie du

corps (comme c'est le cas chez un C. Bruaire par exemple). C'est une philosophie
de la Leiblichkeit comme détermination fondamentale de l'ego. Bien plus qu'une
vie biologique, ou même psycho-physique, la vie corporelle participe de l'être
originaire de la subjectivité et c'est comme telle qu'elle détermine toutes nos
expériences. Pour R.K. la corporéité est bien un concept primordial au sens propre
du terme. C'est aussi à partir de la vie et de son auto-affection essentielle qu'il
convient de définir le statut de notre corps. Si celui-ci occupe une place centrale
dans la totalité du réel, il ne constitue pas pour autant une détermination ultime de
la réalité humaine. R.K. sur ce point nous restitue le remarquable équilibre d'une
pensée qui revalorise le corps sans le sacraliser. Pour n'être pas cette « chose »,
cet étant parmi d'autres, que la tradition séparait du moi, le corps subjectif et
vivant n'est cependant qu'une modalité de la vie de la subjectivité et n'en saurait
épuiser toutes les possibilités. Le concept henryen de corps subjectif représente un
principe fondamental qui s'impose dans tous les domaines de l'expérience -
métaphysique et religieux, éthique ou artistique, socio-politique, psychologique.

300



etc... Et c'est une raison de plus pour R.K. (dont les intérêts s'étendent aux sciences

humaines et notamment à la psychologie) de lui accorder une place
privilégiée.

On retrouvera l'essentiel de cette véritable somme qu'est l'ouvrage de R.K.
dans son Introduction au recueil des textes de M. Henry, qu'il a choisis et traduits,
et qui ont été publiés sous le titre : Radikale Lebensphänomenologie. Ces textes
permettront aux lecteurs-philosophes de langue allemande de se familiariser avec
les principaux thèmes de la pensée de M. Henry - de la question de la méthode
phénoménologique au problème de l'expérience d'autrui et de ma relation à Dieu ;

de la problématique socio-politique à la thématique de l'Art.
G. Dufour-Kowalska (Genève)

W. Chr. Zimmerli/V.M. Brennecke (Ed.), TechnikVerantwortung in der Unter

nehmenskultur. Von theoretischen Konzepten zur praktischen Umsetzung.
Stuttgart (Schäffer-Poeschel Verlag) 1994.

Der Sammelband vereint überarbeitete Vorträge einer Tagung des Vereins
Deutscher Ingenieure (VDI) von 1991 und thematisch ergänzende Aufsätze, die
das Problem der Technikfolgenverantwortung nicht nur interdisziplinär (der Band
versammelt Arbeiten von Philosophen, Ingenieuren, Ökonomen und Soziologen),
sondern auch im Schnittpunkt von Theorie (Technikverantwortung) und praktischer

Umsetzung in Unternehmen (Unternehmenskultur) zu behandeln versprechen.

An Grundlagenarbeiten zum Thema Technikverantwortung bringt der Band
nichts Neues. Das philosophische Problem einer moralischen Verantwortung von
— oder besser in — Institutionen bleibt unterbelichtet trotz der Beiträge von Zim-
merli (er versucht eine Art Unternehmens-Kommunitarismus), Lenk (Institutionen

hätten eine individuenanaloge, sekundäre Verantwortung, blieben aber auf
eine primäre, individuelle angewiesen) und Hubig (er unterscheidet zwischen
über- und unterinstitutionalisierten Gesellschaftssegmenten). Das bleibt freilich
ohne Konsequenzen, weil die Autoren der anderen Fachrichtungen die Frage einer
moralischen Verantwortung ohnehin nicht aufgreifen (können). Was den Philosophen

als «autonome Selbstbindung» (Zimmerli) vorschwebt, wird von den
Ingenieuren und Ökonomen als heteronome Zumutung an die Unternehmen rezipiert

und nur auf dem Umweg über veränderte gesellschaftliche Rahmenbedingung

für das generell marktstrategische Verhalten der Unternehmen
handlungsrelevant. Moralische Verantwortlichkeit wird also nicht «umgesetzt». Eine
anspruchsvolle moralische Verantwortung würde ein Unternehmen sofort
konkurrenzunfähig machen (Steger). Sie bedarf also des Umwegs und des Niederschlags
in den Konsumenten-, Mitarbeiter- und Gesellschaftserwartungen an die
Unternehmen. Und erst die Antizipation und das Umgehen mit diesen Erwartungen ist
für die Unternehmen eine Herausforderung und wird zur Frage der internen
Organisationsstrukturen und Managementtechniken. Ein Unternehmen wird also
keine Verantwortung anerkennen, sondern es erkennt, so es kann, Akzeptanzprobleme

in der Gesellschaft (Sommerlatte). Technikverantwortung ist so, das

wird dem Leser schnell deutlich, nicht jener im Vorwort angekündigte Zielpunkt
der Unternehmens kultur oder der Erfolgsfaktor, sondern nur ein Anwendungsfeld
neuer Management- und Organisationstheorien, die sich generell mit dem «Uberleben»

von Unternehmen in schnell wandelnden «Umwelten» beschäftigen. Die
bei den meisten Autoren häufigen Anleihen bei systemtheoretischen Konzepten

301



und deren Jargon dienen dabei oft gerade einer Entlastung von Verantwortung.
Was die neue Unternehmenskultur sein soll, wird begrifflich nicht deutlich und ist
allenfalls negativ zu bestimmen als all jenes in der Unternehmenspolitik, das nicht
allein dem Imperativ der Konkurrenzfähigkeit folgt, dieser dann aber doch wieder,

indirekt, zugute kommen soll. Sie konvergiert bei den meisten Autoren in
einer unspezifischen Erweiterung der internen und externen Kommunikation und
einer Erhöhung der Lernbereitschaft. Techniknäher und der Fragestellung wohl
angemessener ist der Ansatz bei der Innovationstätigkeit und -richtung der Technik

(Danielmeyer) und der Unabsehbarkeit von deren gesellschaftlichen Wirkungen

(v. Ettingshausen) sowie die neue Forschungsrichtung der Technikgenese
(Dierkes/Marz). Hier ist vorderhand noch keine Lösung des Problems der
Technikverantwortung zu erwarten, aber doch mehr Aussicht auf eine Klärung. Der
Sammelband ist für den Leser v.a. deshalb interessant, weil er anhand der aus der
Unternehmenspraxis und -theorie stammenden Aufsätze sehen kann, was die
Herausgeber offenbar nicht haben sehen wollen, dass nämlich das Problem der
Technikfolgenverantwortung nicht Unternehmens- oder wirtschaftsintern zu lösen ist,
sondern nur politisch-gesellschaftlich, und deshalb wohl auch nicht nach dem
Paradigma individueller moralischer Verantwortung. Christian Müller (Basel)

302


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

