
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Arbeit und Selbstverwirklichung

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

ANNEMARIE PIEPER

Arbeit und Selbstverwirklichung

Jene Tätigkeit, die wir als Arbeit bezeichnen, hat seit jeher einen
ambivalenten Charakter : Zum einen verstehen wir darunter die
alltägliche Fron, die wir um unseres Lebensunterhalts willen auf uns zu
nehmen gezwungen sind. Zum anderen gilt uns Arbeit als eine
sinnvolle Tätigkeit, die nicht nur unter zeitlich-quantitativem, sondern
auch unter qualitativem Gesichtspunkt einen wesentlichen Teil
unseres Lebensinhalts ausmacht. Diese beiden gegensätzlichen Emotionen

- Frust und Lust der Arbeit - spiegeln ziemlich genau das antike
Verständnis der menschlichen Praxis wider. Der griechische Bürger
arbeitete nicht ; Arbeit war des freien Mannes nicht würdig. Nur die
Nichtfreien, die Sklaven mussten arbeiten, d.h. die ihnen von einem
Herrn befohlenen Tätigkeiten im Haus und auf dem Feld ausführen.
Ihnen oblagen in der Regel schwere körperliche Verrichtungen ;

versagten ihnen die Kräfte, zog dies harte Strafen und Züchtigungen nach
sich.

Ihre Herren lagen nun derweil keineswegs auf der faulen Haut,
nur dass ihre Tätigkeiten nicht unter dem Namen Arbeit firmierten ;

ihre Leistungen waren keine opera servilia, sondern opera liberalia :

frei gewählte, unabhängige Weisen der Beschäftigung in niemandes
Diensten. Daher hiessen diese nicht Arbeit, sondern Kunst : techne.
Darunter fielen sowohl die schönen Künste als auch die Wissenschaften,

doch nicht weniger die Staatskunst, die Feldherrenkunst, die
Kunst der Haushaltsführung und die handwerklichen Künste. Im
Unterschied zur Arbeit ist die Kunst eine schöpferische Tätigkeit, und
der auf diese Weise Tätige handelt nicht in fremdem Auftrag, sondern
nach freier Entscheidung.

Zwischen diesen beiden Polen schwankt auch heute noch häufig
unsere Einschätzung der Arbeit. Der Lohnabhängige - und das sind
heute die meisten Arbeiter, Angestellten, Beamten - sieht sich oft in
der Situation des ausgebeuteten Sklaven, der für andere schuftet,
deren Reichtum er zu mehren hilft, ohne selber angemessen am Gewinn
beteiligt zu sein. Überdies empfindet er seine Tätigkeit - insbesondere
in der technisch-industriellen Produktion - oft als eintönig und wür-

269



delos, da alle Kreativität durch immer wieder gleiche mechanische
Abläufe und Handgriffe abgetötet wird. Schon Friedrich Schiller
klagte, dass dem modernen Menschen die Totalität des Charakters
abhanden gekommen sei, weil ihm im Unterschied zum Griechen keine

ausgewogene, gleichmässige Bildung aller seiner Fähigkeiten zuteil
wird. « Jene Polypennatur der griechischen Staaten, wo jedes
Individuum eines unabhängigen Lebens genoss und, wenn es not tat, zum
Ganzen werden konnte, machte jetzt einem kunstreichen Uhrwerke
Platz, wo aus der Zusammenstückelung unendlich vieler, aber lebloser
Teile ein mechanisches Leben im Ganzen sich bildet. Auseinandergerissen

wurden jetzt der Staat und die Kirche, die Gesetze und die
Sitten ; der Genuss wurde von der Arbeit, das Mittel vom Zweck, die

Anstrengung von der Belohnung geschieden. Ewig nur an ein einzelnes

kleines Bruchstück des Ganzen gefesselt, bildet sich der Mensch
selbst nur als Bruchstück aus ; ewig nur das eintönige Geräusch des

Rades, das er umtreibt, im Ohre, entwickelt er nie die Harmonie seines

Wesens. »'

Der Mensch, durch die Maschine oder maschinenähnliche
Verrichtungen zum Roboter degradiert, ist nur noch ein Rädchen im
Produktionsablauf, den er als ganzen nicht zu überblicken und nur noch
aus seiner eng umgrenzten Optik wahrzunehmen vermag. Er
funktioniert in einem grösseren, durch unsichtbare Mächte gesteuerten
Getriebe und wird dadurch selber zu einem Maschinenteil. Damit hat
sich die Auffassung von der Arbeit als Sklavendienst noch verschärft,
insofern an die Stelle eines Herrn aus Fleisch und Blut die anonyme
Maschine getreten ist, deren reibungslosen Abläufen sich der Mensch
anzupassen hat. Obwohl er aufgrund seines Einsatzes am Endprodukt
beteiligt ist, ist seine Tätigkeit dennoch keine eigentlich produktive,
und eben deshalb befriedigt sie ihn nicht. Albert Camus hat bereits
1951 darauf hingewiesen, dass zuerst die Arbeitsteilung und dann die
Anwendung der Maschine es ist, « die den Arbeiter entmenschlicht »2.

Doch, so meint er, habe es keinen Sinn, « die Technik umstürzen zu
wollen. Das Zeitalter des Spinnrads ist vorbei, der Traum von einer
handwerklichen Kultur ist eitel. Die Maschine ist nur in ihrer heutigen
Anwendungsart schlecht. Man muss ihre Wohltaten annehmen, selbst
wenn man ihre Verheerungen ablehnt. Der Lastwagen, der Tag und

1 F. SCHILLER, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 6. Brief,
Stuttgart 1975, S. 20.

2 A. CAMUS, Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969, S. 165.

270



Nacht von seinem Fahrer gelenkt wird, demütigt diesen nicht, der ihn
in- und auswendig kennt und mit Liebe und Erfolg benützt. Die wahre
und unmenschliche Masslosigkeit liegt in der Aufteilung der Arbeit.
Vor lauter Masslosigkeit wird eines Tages eine Maschine mit hundert
Arbeitsgängen, von einem einzigen Menschen betreut, einen einzigen
Gegenstand herstellen. Dieser Mensch wird, auf einer anderen Ebene,
teilweise die Schöpferkraft wiedergewinnen, die er als Handwerker
besass. Der anonyme Produzent nähert sich dann dem Schöpfer. »3

Die Frage ist demnach die, wie es gelingt, mechanische
Arbeitsprozesse so zu gestalten, dass die individuellen schöpferischen Kräfte
nicht brachliegen, sondern für beide Seiten nutzbringend einfliessen
können. Gemeint sind nicht nur Arbeiten am Fliessband, sondern eben

jene eintönigen, sich zur Routine verselbständigenden Abläufe, die in
fast allen Berufen aus Gründen der Effizienz ihren Platz haben. Selbst

Denkvollzüge funktionieren manchmal mechanisch, ja die Tätigkeiten
des Gehirns als solche können als ein Automatismus empfunden werden,

der sich scheinbar ohne Zutun des Denkenden von selbst abspult.
Davon sind keineswegs bloss die Lohnabhängigen betroffen, sondern
auch die Selbständigen, die häufig um ihre Unabhängigkeit beneidet
werden. Auch bei ihnen herrscht alles andere als eitel Kreativität in
dem Sinn, dass sich ihre Arbeit im Planen, Entwerfen und Hervorbringen

von immer Neuem erschöpft. Wer je die Verzweiflung des

Schriftstellers vor dem leeren Blatt Papier, des Bildhauers vor dem
unbehauenen Marmorblock erlebt hat, weiss, dass auch dort die Lust
mit dem Frust verbunden ist. Sobald dann die Idee gezündet hat,
wechseln innerhalb des Ausführungsprozesses Phasen des Sichselbst -
machens der Sache mit solchen der kritischen Revision ab, wobei
jeweils die Arbeitsdisziplin den Fortgang der Arbeit bestimmt.

Wahrscheinlich gibt es keine Arbeit, die nur Lust ist, obwohl die
meisten sicher bereit sind, ein grosses Mass an Frust auf sich zu
nehmen, wenn entweder die Kasse stimmt oder das Ansehen wächst. Die
Lust des Erfolgs überwiegt dann die aufzuwendenden Mühen und
Plagen. Doch nichts ist schlimmer, als sich umsonst angestrengt zu
haben. Eine sinnlose Tätigkeit wäre eine solche, die entweder ihre
Produkte zerstört und damit sich selbst durchstreicht oder eine solche,
die ihr Ziel nicht zu erreichen vermag. Zwei Beispiele aus der
griechischen Mythologie sollen dies verdeutlichen. Penelope, die Gattin
des Odysseus, hielt sich während der zwanzigjährigen Abwesenheit

3 Ebenda, S. 239.

271



ihres Mannes die Schar der Freier dadurch vom Hals, dass sie vorgab,
zuerst ein Leichentuch für ihren Schwiegervater Laertes fertigstellen
zu müssen, bevor sie eine neue Verbindung eingehen könne. Aber
dieses Tuch wurde nie fertig, weil sie am Abend das am Tag gewebte
Stück Stoff wieder auftrennte. Betrachtet man nur diese Tätigkeit des

Webens und Wiederauftrennens für sich allein, so erscheint sie als
eine völlig widersinnige Beschäftigung, da sie das hergestellte
Produkt in einer gegenläufigen Bewegung immer wieder auf Null
reduziert und somit nie an ihr Ziel gelangt. Nimmt man jedoch den
Kontext hinzu, so wird diese an sich selber sinnlose Arbeit zu einem
Ausdruck von Treue, die dieses Tun im Dienst einer Hinhaltetaktik als

etwas Sinnvolles ausweist, denn nun ist ja nicht das fertige Leichentuch

das Ziel, sondern die Überbrückung der Zeit bis zur Heimkehr
des geliebten Mannes.

Das andere Beispiel ist Sisyphos, der den Tod in Ketten legte, um
den Menschen Unsterblichkeit zu ermöglichen. Dafür wurde er von
den Göttern grausam bestraft. Er sollte in alle Ewigkeit einen schweren

Felsblock einen Berg hinauf wälzen, darum wissend, dass es ihm
nie gelingen würde, den Stein am Herunterrollen vom Gipfel zu
hindern. Kann man sich eine sinnlosere Tätigkeit vorstellen als diese
Wir wissen zwar aus eigener Erfahrung, dass unsere Anstrengungen
nicht immer von Erfolg gekrönt werden, dass im Gegenteil das
gesteckte Ziel oft verfehlt wird. Dennoch lassen wir es meistens auf
einen zweiten oder dritten Versuch ankommen, weil wir wissen, dass
nicht immer alles gleich auf Anhieb glückt. Aber wenn wir von
vornherein wüssten, dass das einzige uns vorgegebene Ziel für uns
prinzipiell unerreichbar ist und wir uns trotzdem an ihm abarbeiten
müssen, wäre die Situation hoffnungslos. Wie soll ein Mensch in
auswegloser Lage ohne Sinn leben Auch bei diesem Beispiel
verändert sich wie schon bei Penelope die Beurteilung der Tätigkeit
durch den Kontext. Camus hat in seiner Version des Mythos von
Sisyphos zu zeigen versucht, dass die Sinnlosigkeit des qualvollen
und doch völlig nutzlosen Steinewälzens aus der Vergeblichkeit der
Bemühung um ein Verbleiben des Felsbrockens auf dem Gipfel des

Berges resultiert. Wenn dieses Ziel unerreichbar ist, muss man nach
Camus die Perspektive wechseln, um zu einer anderen
Zielbestimmung zu kommen. « Heutzutage arbeitet der Werktätige sein
Leben lang unter den gleichen Bedingungen (wie Sisyphos), und sein
Schicksal ist genauso absurd. Tragisch ist es aber nur in den wenigen
Augenblicken, in denen der Arbeiter zum Bewusstsein seiner selbst

272



gelangt. »4 Die Lage ist verzweifelt, und der Mensch ist ohnmächtig,
da er die Bedingungen seines Existierens nicht verändern kann.
Dennoch gibt es einen Ausweg, den Camus am Schicksal des Sisyphos
exemplifiziert. « Es gibt kein Schicksal, das durch Verachtung nicht
überwunden werden kann. »5 Sisyphos leugnet die Götter, die ihm ein
so unmenschliches, eines Gottes nicht würdiges Los auferlegt haben.

Mit den Göttern leugnet er auch jegliche aussermenschliche
Sinninstanz. Als Sinnschöpfer kommt nur der Mensch in Frage, der sich
selbst sein Ziel setzt. Dieses Ziel sieht er nicht mehr am Ende des

Weges, sondern im Gehen des Weges. Anders gesagt : Der Sinn der
Arbeit liegt nicht mehr in der Herstellung eines Produkts, sondern im
Vollzug der Arbeit. Sisyphos will nun gar nicht mehr, dass der Stein
eines Tages oben liegenbleibt, weil er sich damit seines eigenen, von
ihm selbst gesetzten Ziels berauben würde. Denn sein Wälzen des
Steins dient ja gerade einer Zurschaustellung seiner Verachtung der
Götter, die ihn in seinem Selbstwert vernichten wollten und nun in
bezug auf ihre sinn stiftende Kompetenz negiert werden. « Ich verlasse

Sisyphos am Fusse des Berges Seine Last findet man immer wieder.
Nur lehrt Sisyphos uns die grössere Treue, die die Götter leugnet und
die Steine wälzt. Auch er findet, dass alles gut ist. Dieses Universum,
das nun keinen Herrn mehr kennt, kommt ihm weder unfruchtbar
noch wertlos vor. Jedes Gran dieses Steins, jeder Splitter dieses
durchnächtigten Berges bedeutet für ihn eine ganze Welt. Der Kampf gegen
Gipfel vermag ein Menschenherz auszufüllen. Wir müssen uns
Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen. »6

Kehren wir nach diesem Ausflug in die griechische Mythologie in
die Gegenwart zurück. Wir haben gesagt, dass alle Arten von Arbeit,
die aufgrund ihrer Monotonie einerseits, ihrer Abhängigkeit von
Arbeitgebern andererseits sklavenähnliche opera servilia sind, häufig
als unbefriedigend empfunden werden, weil sie keinen Raum für
Kreativität lassen. Daher blicken diejenigen, die solche Arbeiten
verrichten müssen, manchmal neidisch auf die sogenannten Geistesarbeiter,

die selbst dann, wenn sie im Dienst eines Herrn stehen, ihre
Tätigkeit abwechslungsreich und bis zu einem gewissen Grad
selbständig gestalten können. Andererseits entwickelt sich aber zugleich
auch eine Art Stolz bei denen, die unter Einsatz ihrer körperlichen

4 A. CAMUS, Der Mythos von Sisyphos, Reinbek 1959, S. 99.
5 Ebd.
6 Ebd., S. 101.

273



Kraft Schwerarbeit leisten. Als Arbeit im eigentlichen Sinn gilt ihnen
nur das, was sie selber tun, wohingegen sie Geistesarbeit nicht als
solche anerkennen. Dies bringt die Geistesarbeiter immer wieder unter
Legitimationsdruck, und sie wehren sich, indem sie umgekehrt
körperliche Arbeit als minderwertig hinstellen, weil dabei die geistigen
Fähigkeiten, durch die sich der Mensch als Mensch auszeichnet,
verkümmerten.

Am meisten beneidet werden in der Regel von beiden Seiten die
Freiberufler, denn sie sind ihre eigenen Herren, können sich geistig
und körperlich betätigen nach Massgabe ihrer Kreativität, tragen
allerdings auch das volle Risiko dafür, dass sie gleichsam ihr Hobby
zum Beruf gemacht haben und dadurch ein Höchstmass an Selbstentfaltung

und Selbstverwirklichung erfahren. Das Beispiel der
freiberuflich Tätigen, insbesondere der produzierende und reproduzierende

Künstler, das von den meisten Menschen als ein erstrebenswertes
Ideal betrachtet wird, macht deutlich, dass wir eine Arbeit, die wir um
ihrer selbst willen tun, am höchsten schätzen, denn dort fallen all die
Zwänge weg, die Arbeit sonst als lästige Pflicht erscheinen lassen, als
eine Tätigkeit, die man zum Zweck des Broterwerbs ausübt und nicht
deshalb, weil sie einem Spass macht. Dort jedoch, wo Arbeit zum
Selbstzweck wird, bekommt sie eine andere Qualität, weil die
Ressource Mensch nicht im Dienst eines fremden oder notwendigen Ziels
ihres Kraftpotentials beraubt wird, sondern gerade im Akt der
Ausschöpfung sich zugleich wieder erfüllt. Kreativität ist Verausgabung
und Erfüllung in einem. Vorbild hierfür ist der göttliche Schöpfungsakt,

der als eine Selbstveräusserung der Fülle in Gott gedeutet werden
kann, bei welcher Gott keinen Substanzverlust erleidet, insofern das

geschaffene Kunstwerk, die Welt, Anlass für eine unvergleichliche
Befriedigung über das Geleistete ist. « Und Gott sab, dass es gut war »,
so heisst es im Schöpfungsbericht des Alten Testaments.

Nun gilt es jedoch, einem Missverständnis vorzubeugen, das sich
aus der Idealbeschreibung von Arbeit als Selbstzweck ergeben könnte,
denn auch der sogenannte Workaholic ist ja einer, der um der Arbeit
willen arbeitet. Aber, und das ist der entscheidende Unterschied, er
arbeitet wie unter einem Zwang, weil er von der Arbeit nicht mehr
lassen kann. Arbeit ist in dem Fall wie eine Droge, nach der man
süchtig ist, so dass man, anstatt sein Metier zu beherrschen, von
diesem beherrscht wird. Was fehlt, ist die Distanz zur Arbeit, die nur
durch Freiheit gewonnen wird. In der Bibel heisst es, dass Gott nach

Fertigstellung seines Werkes eine Ruhepause einlegte. « Also waren

274



Himmel und Erde geschaffen..., so dass Gott am siebenten Tage sein
Werk vollendet hatte, das er gemacht, und dass er am siebenten Tage
von all seinen Werken ruhte, die er gemacht. Und Gott segnete den
siebenten Tag und heiligte ihn, weil er an demselben ruhte von all
seinem Werk, das Gott schuf » (Gen. 2, 1-3). Wenn schon ein allmächtiges

Wesen einer schöpferischen Pause bedarf, um sich zu rekreieren,
um wieviel mehr ist dies eine Notwendigkeit für ein endliches Wesen,
das den verbrauchten Kräften die Möglichkeit geben muss, sich zu
erneuern, und das den Wert seiner Arbeit aus einer gewissen Distanz
erst einzuschätzen vermag.

Auch wenn es zutrifft, was eine Reihe von Sprichwörtern uns
suggeriert, nämlich dass Arbeit einen Wert darstellt - « Arbeit macht
das Leben süss », « Arbeit schändet nicht » ; « Wer nicht arbeitet, soll
auch nicht essen » -, darf man darüber nicht vergessen, dass es weder
sinnvoll noch nützlich ist, ohne Unterbrechung zu arbeiten. Das
Ausruhen Gottes von der Arbeit am siebenten Tag ist ein Hinweis darauf,
dass auch die menschliche Arbeit, selbst wenn sie im Idealfall um
ihrer selbst willen erfolgt, durch Ruhepausen unterbrochen werden
muss, wenn ihre Qualität erhalten oder gar gesteigert werden soll. In
diesen Pausen soll etwas ganz anderes getan werden, als was in der
Arbeitszeit vonnöten ist. Das sogenannte Freizeitvergnügen resultiert
in der Regel daraus, dass einer sich im Sinne eines Ausgleichs mit
dem Gegenteil von dem beschäftigt, was er sonst tut. Der Geistesarbeiter

z. B., dessen Bewegung sich meistens darin erschöpft, dass er
seine kleinen grauen Zellen auf Trab hält, wird sich körperlich
betätigen wollen, indem er etwa im Sport durch physische Anstrengungen

ein Gleichgewicht zwischen Körper und Seele herstellt. Wer
im Beruf körperlich schwer arbeiten muss, wird umgekehrt eine
gewisse Beschaulichkeit in seiner Freizeit vorziehen, um sich zu
regenerieren und seine brachliegenden geistigen Kräfte zu mobilisieren.

Die beste Erholung vom Arbeitsstress scheint mir jedoch das

Spiel zu bieten. Auch Spielen ist eine Tätigkeit, und zwar eine spezifisch

menschliche Tätigkeit. Tiere spielen nicht, es sei denn, wir
übertragen angesichts bestimmter Verhaltensweisen von Tieren - etwa
wenn wir junge Hunde herumbalgen oder Delphine sich im Wasser
tummeln sehen - unseren Begriff vom Spielen auf diese Verhaltensweisen.

Auch einen Gott können wir uns nicht als spielend vorstellen,
es sei denn, wir meinen damit eine ausgezeichnete Form von
Kreativität. Das Spiel der Tiere bleibt unterhalb des Menschlichen, denn
Tiere spielen bewusstlos, d.h. indem sie spielen, wissen sie nicht dar-

275



um, dass sie spielen. Das Spiel Gottes übersteigt das Menschliche,
insofern Gott mit höchster Bewusstheit unmittelbar schöpferisch tätig
ist und in dieser Tätigkeit vollkommen aufgeht. Daher spielt auch
Gott nicht im eigentlichen Sinn. Nur der Mensch vermag zu spielen,
insofern er mit Bewusstsein spielt, ohne im Spiel vollkommen
aufzugehen. Denn der Mensch hat, wie wir bereits gesehen haben, noch
andere Tätigkeiten zu verrichten, darunter solche, die es ihm allererst
ermöglichen, zu spielen. Der Mensch kann erst dann anfangen zu
spielen, wenn die elementaren menschlichen Bedürfnisse befriedigt
sind. Um diese befriedigen zu können, muss er arbeiten. Erst nachdem

er einen gewissen Überfluss erarbeitet hat, kann er sich eine
Verschnaufpause gönnen, in der er im Sinne von Arbeit untätig ist, die
dadurch gewonnene Zeit aber mit einer anderen Art von Tätigkeit
ausfüllen kann. Aristoteles hat diesen der Arbeit abgetrotzten
Freiraum mitsamt der neugewonnenen Zeit als Musse bezeichnet. Solange
der Mensch alle seine Anstrengungen darauf verwenden muss, um zu
überleben, solange die Existenznot ihn ununterbrochen zur Arbeit
zwingt, bleibt für Mussestunden keine Zeit. Erst mit dem Aufkommen
grösserer, arbeitsteiliger Gesellschaften, in denen jeder mehr produzierte,

als er für den eigenen Gebrauch benötigte, und den Überschuss

gegen Dinge eintauschte, die er nicht selber produzierte, entstanden
für den einzelnen kleine Freiräume, in denen er von der Arbeit befreit
war. Aufgrund der Tauschmöglichkeit von Waren musste niemand
mehr selbst alles zum Leben Nötige herbeischaffen, sondern konnte
sich auf eine bestimmte Arbeit spezialisieren und diese so weit
perfektionieren, dass er damit in kürzerer Zeit seinen Lebensunterhalt
bestreiten konnte und auf diese Weise gleichsam einen Zeitüberfluss
gewann, die Musse eben. In den Mussestunden konnte er sich
Tätigkeiten hingeben, die ganz neue und andere Bedürfnisse
befriedigten, geistige Bedürfnisse, von denen er nichts wusste, solange er
die ganze Zeit brauchte, um seine Körperkräfte aufs äusserste

anzuspannen, und die Ruhepausen ausschliesslich zur körperlichen
Entspannung und Regeneration benötigte. In den Zeiten der Musse
hingegen konnte er sich mit Dingen beschäftigen, die nicht unmittelbar

zweckgebunden oder nützlich waren. Er beobachtete z.B. die
Natur oder machte sich Gedanken über Gott und seine Mitmenschen.
Je differenzierter eine Gesellschaft wurde, und je effizienter die
Arbeitsprozesse sich gestalteten, desto mehr konnte sie sich sich den
Luxus der Musse leisten, bis sie schliesslich sogar eine eigene Klasse
von Menschen ganz von der körperlichen Arbeit befreien konnte. Die

276



Philosophen waren gewissermassen die ersten Müssiggänger von
Berufs wegen. Sie bekamen das Lebensnotwendige aus dem von den
Bauern und Handwerkern erzielten Überfluss und revanchierten sich
mit ihren geistigen und kulturellen Produkten, die sie durch Unterricht
und Lehre weiter vermittelten. Die antiken Philosophen waren noch
Naturwissenschaftler und Geisteswissenschaftler in einer Person, und

man könnte ihre Tätigkeit durchaus als Spielen charakterisieren. Sie
überliessen sich nämlich dem Spiel ihrer Gedanken, indem sie etwa
die Natur beobachteten, gewisse Regelmässigkeiten im kosmischen
Geschehen feststellten und diese zu erklären versuchten. Auch das

Experimentieren mit der Natur hat etwas Spielerisches, insofern die
Reaktion der Natur auf bestimmte Fragen, die der wissbegierige
Mensch an sie richtet, ausprobiert wird, d.h. er denkt sich gleichsam
Spielregeln aus, vermittels deren er die Natur zum Mitspieler zu
gewinnen trachtet. Die Natur spielt mit, wenn sie sich tatsächlich an
die experimentell unterstellten Regeln hält. Auf diese Weise fanden
die alten Naturphilosophen spielerisch vieles über die Bewegungen
der Himmelsgestirne, der Elemente des Weltalls, der Prozesse des
Entstehens und Vergehens und dergleichen mehr heraus. Aber sie
liessen ihre Gedanken auch in anderen Lebensbereichen spielen,
indem sie nach dem Wesen des Menschen, nach dem Verhältnis der
Menschen untereinander und nach dem Göttlichen fragten. Auch hier
konstruierten sie in Gedankenexperimenten Spielregeln in Form von
Prinzipien, durch die etwas Abstrakt-Unsinnliches begriffen werden
sollte : z.B. die Seele des Menschen, die Sittlichkeit einer Lebensform,
die göttliche Vernunft etc.

Das Spiel, so wie z.B. Sokrates es exemplarisch betrieben hat,
indem er auf den Markt ging, um die jungen Leute in höchst spitzfindigen

Dialogen in seine Gedankenspiele hineinzuziehen und sie pro-
vokativ dazu zu bewegen, von ihrer eigenen Vernunft spielerisch
Gebrauch zu machen, das Spiel also ist im Unterschied zur Arbeit eine
Tätigkeit, die ihr Ziel nicht ausserhalb ihrer selbst, sondern in sich
selbst hat. Man arbeitete nicht um der Arbeit willen, sondern um seine
Existenz zu fristen und um Tauschgüter zu erzeugen, durch die man
sich all das beschaffte, was man zusätzlich braucht. Die Arbeit war
demnach nicht Selbstzweck, sondern Mittel zum Zweck des Lebens,
schliesslich des Gutlebens. Das Spiel hingegen erfolgte stets um
seiner selbst willen ; es hat sein Ziel in sich selbst : Gespielt wird um
des Spielens willen, so wie man musiziert um des Musizierens willen.

277



Hier berührt sich also das Spiel mit der idealen Arbeit : der Tätigkeit
des Künstlers.

In diesem weiten Sinn von Spielen wurde das Spiel in Gestalt von
Philosophie, Wissenschaft und Kunst als eine Tätigkeit, die nicht
Arbeit war im ursprünglichen Sinn, Teil einer Lebensform, in welcher
das Geistige gegenüber dem nur Nützlichen ein eigenes Gewicht
erhielt. Diese Herkunft des Spiels aus der der Arbeit abgetrotzten Musse
macht auch die Ambivalenz und die unterschiedlichen Beurteilungen
des Spiels im weiteren und engeren Sinn heute verständlich. Wer
spielt, entspannt sich und regeneriert seine seelischen Kräfte, sagen
die einen. Die anderen dagegen halten das Spielen für eine nutzlose
Zeitverschwendung, die man allenfalls kleinen Kindern zubilligen
kann, insofern diese noch nicht imstande sind, sich sinnvoll zu
beschäftigen. Auch die Reichen, die mit ihrer Zeit nichts Besseres

anzufangen wissen, spielen, und über ihre Spiele, die letztlich nur
dazu dienen, die Zeit totzuschlagen, berichten die Illustrierten teils
neidisch, teils abschätzig. Obwohl mittlerweile der Freizeitwert
hochgehalten wird, werden von vielen auch die Hobbies und Urlaubsgenüsse

nach ihrem Nutzen ausgewählt, d.h. man beschäftigt sich mit
einer Sache nicht mehr um ihrer selbst willen, sondern weil man sich
dadurch etwas anderes erhofft : Der eine liest die neuesten Romane,
um in seinem Bekanntenkreis demonstrieren zu können, wie gross
seine literarische Bildung ist. Ein anderer joggt Tag für Tag und legt
sich anschliessend unter die Höhensonne, um seinen Mitmenschen
einen sportlichen, vor Gesundheit strotzenden Körper vorzuführen. Diese

Beispiele, die für viele stehen, zeigen, dass das Spielen
missverstanden wird nach Analogie mit der Arbeit, die etwas Nützliches
hervorbringt. So gesehen hat das Spiel seinen Zweck nicht mehr in
sich selbst, sondern wird Mittel zu einem nicht durch das Spiel selbst

gesetzten Zweck, der unter dem Gesichtspunkt der Nützlichkeit
beurteilt wird.

Die geschilderte Ambivalenz des Spiels zieht sich sogar durch die
Wissenschaften hindurch. Die Wissenschaften wurden, wie wir gesehen

haben, ursprünglich um ihrer selbst willen betrieben : Die alten
Philosophen wollten nichts anderes als die Wahrheit über das Weltall,
inklusive die Menschen und Götter, herausfinden - auch wenn das
Wissen der Wahrheit von keinem unmittelbaren Nutzen schien. Heute
sind es vor allem die Geisteswissenschaften, deren Nutzen von
Mitgliedern der Gesellschaft gelegentlich in Zweifel gezogen wird. Dass
man ein Gemälde betrachten und analysieren kann, einfach weil es

278



schön ist ; dass man ein Gedicht zu interpretieren, einen Roman einem
Autor zuzuschreiben, eine bestimmte historische Epoche in ihren
sozialen und politischen Zusammenhängen zu überblicken versteht, das

alles hat keinen unmittelbar messbaren Nutzen. Selbst die
Naturwissenschaften entfernen sich unter dem Druck der Gesellschaft immer
weiter von ihrem ursprünglichen Ziel : die Natur zu erforschen, um
die Wahrheit über sie herauszufinden. Naturwissenschaftliche
Grundlagenforschung wird heutzutage weitgehend unter dem Gesichtspunkt
des gesellschaftlichen Nutzens betrieben ; die modernen Technologien
machen deutlich, dass denjenigen Forschungsprojekten in den
Naturwissenschaften der Vorrang zuerkannt wird, die technisch verwertbar
sind. Dass dieser Nutzen wiederum höchst ambivalent ist, wird uns
trotz der unbe zweifelbaren Vorteile und Erleichterungen durch die
Technik angesichts der modernen Waffensysteme und der
Gentechnologie, um nur zwei Beispiele zu nennen, immer bewusster. Das
Fazit, das wir aus dem Abstecher in die heutige Zeit ziehen können,
lautet : In einer Leistungsgesellschaft, in der nur die nützliche
Leistung zählt, können wir es uns anscheinend nicht mehr leisten, zu
spielen. Spielen bedeutet in allen menschlichen Bereichen eine
unnütze Vergeudung von Zeit, die man mit sinnvolleren Beschäftigungen

zubringen sollte, wobei eine solche Beschäftigung in dem
Mass als sinnvoller gilt, als sie sich dem Modell der Arbeit qua
Leistung annähert. Niemand traut sich mehr so recht, um des Spiels
willen zu spielen, und so verlernen wir es immer mehr, unsere kreativen

Kräfte zu fördern. Dass dies eine Verarmung des Menschlichen
mit sich bringt, wird noch einmal durch Friedrich Schiller bezeugt,
wenn er ausführt : « der Mensch spielt nur, wo er in der vollen
Bedeutung des Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er
spielt. »7

Wie sich gezeigt hat, sind die Aspekte, unter denen sich jene
Tätigkeit, die wir als Arbeit bezeichnen, betrachten lässt, vielfältig und
komplex. Arbeit dient ebensosehr der Existenzsicherung und
Selbsterhaltung wie der Erzeugung von industriellen Produkten und
Kulturgütern. Arbeit ist Leistung und Selbstverwirklichung. Arbeit ist
Last und Lust, eingebunden in ein Prozessspektrum, das sowohl
anthropologischen wie technischen, ökonomischen, politischen, sozialen
und juristischen Faktoren untersteht, die der einzelne an seinem
Arbeitsort nur partiell zu durchschauen vermag. Trotzdem erwachsen

7 A.a.O., 15. Brief, S. 63.

279



ihm im Zusammenhang mit seiner Arbeit Verpflichtungen, denen er
gewissenhaft nachzukommen hat. Wenn wir von Arbeitsmoral oder
Berufsethos sprechen, meinen wir damit, das s der Wert, den unsere
Arbeit hat und für den wir einen Lohn, ein Gehalt, eine Gage, ein
Honorar erhalten, auch tatsächlich erbracht wird. Fleiss, Disziplin,
Tüchtigkeit, Effizienz, Sorgfalt, Fehlerfreiheit, Sparsamkeit, Korrektheit

- dies sind unter anderem Tugenden, durch die sich qualifizierte
Arbeit auszeichnet. Daneben werden noch gute charakterliche
Eigenschaften erwartet, die zu einem optimalen Arbeitsklima beitragen und
daher vor allem in der Teamarbeit zum guten gemeinschaftlichen
Gehngen beitragen.

Die Arbeitsmoral ist nicht eine besondere Moral, sondern sie
umfasst Normen und Wertvorstellungen, die auch für andere
Lebensbereiche gelten. So muss ich mich z.B. auch als Autofahrer korrekt
und diszipliniert im Strassenverkehr verhalten, soll ich meinen Haushalt

effizient in Schuss halten, die Kinder sorgfältig erziehen, mit meinem

Budget sparsam umgehen usf. Überall dort also, wo mir
Verantwortung übertragen ist, erwachsen mir Pflichten, die in den
verschiedenen Anwendungsbereichen unterschiedliche Anforderungen an
mich stellen. Entsprechend haben sich in der Arbeitswelt eine Reihe

von Standesethiken herausgebildet, in denen die jeweilige Berufsmoral

auf einem grundlegenden Prinzip beruht. So hat sich z.B. der
Arzt gemäss dem Hippokratischen Eid dem Ethos des Helfens
verpflichtet, und alle seine Bemühungen gelten der Erhaltung und
Wiederherstellung der Gesundheit seiner Patienten. Der Richter hat für die
Gerechtigkeit Sorge zu tragen und muss sich darum kümmern, dass
den Angeklagten ein fairer Prozess im Rahmen der Rechtsordnung
gemacht wird. Analog hat der Koch eine lukullische wie auch eine

Hygieneverpflichtung, der Landwirt eine ökologische Verpflichtung
gegenüber Boden, Vieh und Verbraucher usf. Alle diese zur
Arbeitsmoral und zum Standesethos gehörenden Pflichten verweisen auf
die Berufsehre, die zum Ausdruck bringt, dass man etwas kann in
seinem Metier und sich dessen bewusst ist.

Die Arbeitsmoral macht die Arbeit zu einer typisch menschlichen
Angelegenheit. Zwar sprechen wir auch vom Bienenfleiss oder
bewundern die Ameisen wegen ihrer Koordinationsfähigkeiten, aber
Tiere folgen ihrem Instinkt ; sie arbeiten nicht nach selbst gesetzten
Zielen und Zwecken. Daher vermögen sie ihrer Tätigkeit auch keinen
Wert oder gar eine Würde zuzuschreiben. Wer arbeitet, arbeitet auch
an sich selbst und bringt damit das Wesen des Menschen, seine Hu-

280



manität zur Erscheinung, indem er das, was den Menschen zum
Menschen macht - Verstand, Vernunft, Urteilskraft und Mitleid - in
sämtlichen Lebensbereichen nach bestem Wissen und Gewissen einsetzt.

Wir leben nicht mehr im Paradies ; die Bürde der Arbeit, die uns
infolge der Vertreibung aus dem Paradies auferlegt wurde, bedingt,
dass wir im Schweisse unseres Angesichts unser Brot essen müssen.
Offenbar haben Adam und Eva im Garten Eden nicht gearbeitet, sie
brauchten sich des vorhandenen Überflusses nur zu bedienen, ohne
sich dafür anstrengen zu müssen. Vielleicht haben sie aus schierer
Langeweile vom Baum der Erkenntnis gegessen, weil sie sich nach
einer sinnvollen Beschäftigung sehnten. Wie dem auch sein mag - wir
können und wollen uns ein Leben ohne Arbeit nicht vorstellen. Auch
wenn in Phasen der Erschöpfung die Fata Morgana eines
Schlaraffenlandes, in dem man untätig auf der faulen Haut liegt, sich die
gebratenen Tauben ins Maul fliegen lässt und dem blossen Genuss

hingegeben ist, etwas Verführerisches hat, würde doch niemand im
Ernst eine solche Lebensform auf Dauer für sich wünschen. Da wir,
wie Nietzsche sarkastisch bemerkte im « Zeitalter der < Arbeit >

(leben), will sagen : der Hast, der unanständigen und schwitzenden
Eilfertigkeit »\ mit dem Effekt, dass wir daraus keinen Gewinn ziehen -
« Die Posse vieler Arbeitsamen. - Sie erkämpfen durch ein Uebermass

von Anstrengung sich freie Zeit und wissen nachher nichts mit ihr
anzufangen, als die Stunden abzuzählen, bis sie abgelaufen sind. »9 -,
ist es umso wichtiger, ein Gleichmass zu finden zwischen Arbeit und
Freizeit. Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt. Deshalb
gilt es soviel Spielerisches wie möglich in die Arbeit zu integrieren,
um der kreativen Gestaltung des Arbeitsprozesses willen. Desto grösser

wird auch die Freude an der Arbeit sein und die Befriedigung, die
sie verschafft.

8 F. NIETZSCHE: « Morgenröthe », in: Sämtliche Werke, Kritische Studienaus¬
gabe (KSA), München 1980, Bd. 3, S. 17.

9 F. NIETZSCHE: « Menschliches, Allzumenschliches », in: KSA, Bd. 2, S. 400.

281




	Arbeit und Selbstverwirklichung

