Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Arbeit und Selbstverwirklichung
Autor: Pieper, Annemarie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 54/95

ANNEMARIE PIEPER
Arbeit und Selbstverwirklichung

Jene Tatigkeit, die wir als Arbeit bezeichnen, hat seit jeher einen
ambivalenten Charakter : Zum einen verstehen wir darunter die all-
tagliche Fron, die wir um unseres Lebensunterhalts willen auf uns zu
nehmen gezwungen sind. Zum anderen gilt uns Arbeit als eine sinn-
volle Tatigkeit, die nicht nur unter zeitlich-quantitativem, sondern
auch unter qualitativem Gesichtspunkt einen wesentlichen Teil un-
seres Lebensinhalts ausmacht. Diese beiden gegensitzlichen Emotio-
nen — Frust und Lust der Arbeit — spiegeln ziemlich genau das antike
Verstiandnis der menschlichen Praxis wider. Der griechische Biirger
arbeitete nicht ; Arbeit war des freien Mannes nicht wiirdig. Nur die
Nichtfreien, die Sklaven mussten arbeiten, d.h. die ihnen von einem
Herrn befohlenen Titigkeiten im Haus und auf dem Feld ausfiihren.
Ihnen oblagen in der Regel schwere korperliche Verrichtungen ; ver-
sagten ihnen die Krifte, zog dies harte Strafen und Ziichtigungen nach
sich.

Ihre Herren lagen nun derweil keineswegs auf der faulen Haut,
nur dass ihre Tatigkeiten nicht unter dem Namen Arbeit firmierten ;
ihre Leistungen waren keine opera servilia, sondern opera liberalia :
frei gewdhlte, unabhéingige Weisen der Beschiftigung in niemandes
Diensten. Daher hiessen diese nicht Arbeit, sondern Kunst : techne.
Darunter fielen sowohl die schonen Kiinste als auch die Wissenschaf-
ten, doch nicht weniger die Staatskunst, die Feldherrenkunst, die
Kunst der Haushaltsfiihrung und die handwerklichen Kiinste. Im Un-
terschied zur Arbeit ist die Kunst eine schopferische Titigkeit, und
der auf diese Weise Titige handelt nicht in fremdem Auftrag, sondern
nach freier Entscheidung.

Zwischen diesen beiden Polen schwankt auch heute noch héufig
unsere Einschidtzung der Arbeit. Der Lohnabhingige — und das sind
heute die meisten Arbeiter, Angestellten, Beamten — sieht sich oft in
der Situation des ausgebeuteten Sklaven, der fiir andere schuftet, de-
ren Reichtum er zu mehren hilft, ohne selber angemessen am Gewinn
beteiligt zu sein. Uberdies empfindet er seine Titigkeit — insbesondere
in der technisch-industriellen Produktion — oft als einténig und wiir-

269



delos, da alle Kreativitit durch immer wieder gleiche mechanische
Abldufe und Handgriffe abgetotet wird. Schon Friedrich Schiller
klagte, dass dem modernen Menschen die Totalitédt des Charakters ab-
handen gekommen sei, weil ihm im Unterschied zum Griechen keine
ausgewogene, gleichméssige Bildung aller seiner Fahigkeiten zuteil
wird. «Jene Polypennatur der griechischen Staaten, wo jedes Indi-
viduum eines unabhingigen Lebens genoss und, wenn es not tat, zum
Ganzen werden konnte, machte jetzt einem kunstreichen Uhrwerke
Platz, wo aus der Zusammenstiickelung unendlich vieler, aber lebloser
Teile ein mechanisches Leben im Ganzen sich bildet. Auseinander-
gerissen wurden jetzt der Staat und die Kirche, die Gesetze und die
Sitten ; der Genuss wurde von der Arbeit, das Mittel vom Zweck, die
Anstrengung von der Belohnung geschieden. Ewig nur an ein einzel-
nes kieines Bruchstiick des Ganzen gefesselt, bildet sich der Mensch
selbst nur als Bruchstiick aus ; ewig nur das einténige Gerdusch des
Rades, das er umtreibt, im Ohre, entwickelt er nie die Harmonie sei-
nes Wesens. »'

Der Mensch, durch die Maschine oder maschinendhnliche Ver-
richtungen zum Roboter degradiert, ist nur noch ein Rddchen im Pro-
duktionsablauf, den er als ganzen nicht zu {iberblicken und nur noch
aus seiner eng umgrenzten Optik wahrzunehmen vermag. Er funk-
tioniert in einem grosseren, durch unsichtbare Méachte gesteuerten Ge-
triebe und wird dadurch selber zu einem Maschinenteil. Damit hat
sich die Auffassung von der Arbeit als Sklavendienst noch verschirft,
insofern an die Stelle eines Herrn aus Fleisch und Blut die anonyme
Maschine getreten ist, deren reibungslosen Abldufen sich der Mensch
anzupassen hat. Obwohl er aufgrund seines Einsatzes am Endprodukt
beteiligt ist, ist seine Titigkeit dennoch keine eigentlich produktive,
und eben deshalb befriedigt sie ihn nicht. Albert Camus hat bereits
1951 darauf hingewiesen, dass zuerst die Arbeitsteilung und dann die
Anwendung der Maschine es ist, « die den Arbeiter entmenschlicht »2.
Doch, so meint er, habe es keinen Sinn, « die Technik umstiirzen zu
wollen. Das Zeitalter des Spinnrads ist vorbei, der Traum von einer
handwerklichen Kultur ist eitel. Die Maschine ist nur in ihrer heutigen
Anwendungsart schlecht. Man muss ihre Wohltaten annehmen, selbst
wenn man ihre Verheerungen ablehnt. Der Lastwagen, der Tag und

| F. SCHILLER, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, 6. Brief,
Stuttgart 1975, S. 20.
2 A. CAMUS, Der Mensch in der Revolte, Reinbek 1969, S. 165.

270



Nacht von seinem Fahrer gelenkt wird, demiitigt diesen nicht, der ihn
in- und auswendig kennt und mit Liebe und Erfolg beniitzt. Die wahre
und unmenschliche Masslosigkeit liegt in der Aufteilung der Arbeit.
Vor lauter Masslosigkeit wird eines Tages eine Maschine mit hundert
Arbeitsgingen, von einem einzigen Menschen betreut, einen einzigen
Gegenstand herstellen. Dieser Mensch wird, auf einer anderen Ebene,
teilweise die Schopferkraft wiedergewinnen, die er als Handwerker
besass. Der anonyme Produzent nihert sich dann dem Schopfer. »*
Die Frage ist demnach die, wie es gelingt, mechanische Arbeits-
prozesse so zu gestalten, dass die individuellen schopferischen Krifte
nicht brachliegen, sondern fiir beide Seiten nutzbringend einfliessen
konnen. Gemeint sind nicht nur Arbeiten am Fliessband, sondern eben
jene eintonigen, sich zur Routine verselbstindigenden Ablaufe, die in
fast allen Berufen aus Griinden der Effizienz ihren Platz haben. Selbst
Denkvollziige funktionieren manchmal mechanisch, ja die Tatigkeiten
des Gehirns als solche konnen als ein Autocmatismus empfunden wer-
den, der sich scheinbar ohne Zutun des Denkenden von selbst abspult.
Davon sind keineswegs bloss die Lohnabhingigen betroffen, sondern
auch die Selbstindigen, die hdufig um ihre Unabhingigkeit beneidet
werden. Auch bei ihnen herrscht alles andere als eitel Kreativitit in
dem Sinn, dass sich ihre Arbeit im Planen, Entwerfen und Hervor-
bringen von immer Neuem erschopft. Wer je die Verzweiflung des
Schriftstellers vor dem leeren Blatt Papier, des Bildhauers vor dem
unbehauenen Marmorblock erlebt hat, weiss, dass auch dort die Lust
mit dem Frust verbunden ist. Sobald dann die Idee geziindet hat,
wechseln innerhalb des Ausfiihrungsprozesses Phasen des Sichselbst-
machens der Sache mit solchen der kritischen Revision ab, wobel je-
weils die Arbeitsdisziplin den Fortgang der Arbeit bestimmit.
Wahrscheinlich gibt es keine Arbeit, die nur Lust ist, obwohl die
meisten sicher bereit sind, ein grosses Mass an Frust auf sich zu neh-
men, wenn entweder die Kasse stimmt oder das Ansehen wichst. Die
Lust des Erfolgs liberwiegt dann die aufzuwendenden Miihen und Pla-
gen. Doch nichts ist schlimmer, als sich umsonst angestrengt zu
haben. Eine sinnlose Titigkeit wire eine solche, die entweder ihre
Produkte zerstort und damit sich selbst durchstreicht oder eine solche,
die thr Ziel nicht zu erreichen vermag. Zwei Beispiele aus der grie-
chischen Mythologie sollen dies verdeutlichen. Penelope, die Gattin
des Odysseus, hielt sich wihrend der zwanzigjihrigen Abwesenheit

3 Ebenda, S. 239.

271



ihres Mannes die Schar der Freier dadurch vom Hals, dass sie vorgab,
zuerst ein Leichentuch fiir ihren Schwiegervater Laertes fertigstellen
zu miissen, bevor sie eine neue Verbindung eingehen konne. Aber
dieses Tuch wurde nie fertig, weil sie am Abend das am Tag gewebte
Stiick Stoff wieder auftrennte. Betrachtet man nur diese Tatigkeit des
Webens und Wiederauftrennens fiir sich allein, so erscheint sie als
eine vollig widersinnige Beschiftigung, da sie das hergestellte Pro-
dukt in einer gegenldufigen Bewegung immer wieder auf Null re-
duziert und somit nie an ihr Ziel gelangt. Nimmt man jedoch den
Kontext hinzu, so wird diese an sich selber sinnlose Arbeit zu einem
Ausdruck von Treue, die dieses Tun im Dienst einer Hinhaltetaktik als
etwas Sinnvolles ausweist, denn nun ist ja nicht das fertige Leichen-
tuch das Ziel, sondern die Uberbriickung der Zeit bis zur Heimkehr
des geliebten Mannes.

Das andere Beispiel ist Sisyphos, der den Tod in Ketten legte, um
den Menschen Unsterblichkeit zu ermoéglichen. Dafiir wurde er von
den Goéttern grausam bestraft. Er sollte in alle Ewigkeit einen schwe-
ren Felsblock einen Berg hinauf wilzen, darum wissend, dass es ihm
nie gelingen wiirde, den Stein am Herunterrollen vom Gipfel zu
hindern. Kann man sich eine sinnlosere Tatigkeit vorstellen als diese ?
Wir wissen zwar aus eigener Erfahrung, dass unsere Anstrengungen
nicht immer von Erfolg gekront werden, dass im Gegenteil das ge-
steckte Ziel oft verfehlt wird. Dennoch lassen wir es meistens auf ei-
nen zweiten oder dritten Versuch ankommen, weil wir wissen, dass
nicht immer alles gleich auf Anhieb gliickt. Aber wenn wir von vorn-
herein wiissten, dass das einzige uns vorgegebene Ziel fiir uns prin-
zipiell unerreichbar ist und wir uns trotzdem an ihm abarbeiten
miissen, wire die Situation hoffnungslos. Wie soll ein Mensch in
auswegloser Lage ohne Sinn leben? Auch bei diesem Beispiel
verdndert sich wie schon bei Penelope die Beurteilung der Tatigkeit
durch den Kontext. Camus hat in seiner Version des Mythos von
Sisyphos zu zeigen versucht, dass die Sinnlosigkeit des qualvollen
und doch vollig nutzlosen Steinewélzens aus der Vergeblichkeit der
Bemiihung um ein Verbleiben des Felsbrockens auf dem Gipfel des
Berges resultiert. Wenn dieses Ziel unerreichbar ist, muss man nach
Camus die Perspektive wechseln, um zu einer anderen Zielbe-
stimmung zu kommen. « Heutzutage arbeitet der Werktitige sein
Leben lang unter den gleichen Bedingungen (wie Sisyphos), und sein
Schicksal ist genauso absurd. Tragisch ist es aber nur in den wenigen
Augenblicken, in denen der Arbeiter zum Bewusstsein seiner selbst

272



gelangt. »* Die Lage ist verzweifelt, und der Mensch ist ohnmaéchtig,
da er die Bedingungen seines Existierens nicht verdndern kann. Den-
noch gibt es einen Ausweg, den Camus am Schicksal des Sisyphos
exemplifiziert. « Es gibt kein Schicksal, das durch Verachtung nicht
iiberwunden werden kann. »° Sisyphos leugnet die Gotter, die ihm ein
so unmenschliches, eines Gottes nicht wiirdiges Los auferlegt haben.
Mit den Gottern leugnet er auch jegliche aussermenschliche Sinn-
instanz. Als Sinnschopfer kommt nur der Mensch in Frage, der sich
selbst sein Ziel setzt. Dieses Ziel sieht er nicht mehr am Ende des
Weges, sondern im Gehen des Weges. Anders gesagt: Der Sinn der
Arbeit liegt nicht mehr in der Herstellung eines Produkts, sondern im
Vollzug der Arbeit. Sisyphos will nun gar nicht mehr, dass der Stein
eines Tages oben liegenbleibt, weil er sich damit seines eigenen, von
ihm selbst gesetzten Ziels berauben wiirde. Denn sein Wilzen des
Steins dient ja gerade einer Zurschaustellung seiner Verachtung der
Gotter, die ihn in seinem Selbstwert vernichten wollten und nun in
bezug auf ihre sinnstiftende Kompetenz negiert werden. « Ich verlasse
Sisyphos am Fusse des Berges ? Seine Last findet man immer wieder.
Nur lehrt Sisyphos uns die grossere Treue, die die Gotter leugnet und
die Steine wilzt. Auch er findet, dass alles gut ist. Dieses Universum,
das nun keinen Herrn mehr kennt, kommt ihm weder unfruchtbar
noch wertlos vor. Jedes Gran dieses Steins, jeder Splitter dieses durch-
nédchtigten Berges bedeutet fiir ihn eine ganze Welt. Der Kampf gegen
Gipfel vermag ein Menschenherz auszufiillen. Wir miissen uns
Sisyphos als einen gliicklichen Menschen vorstellen. »

Kehren wir nach diesem Ausflug in die griechische Mythologie in
die Gegenwart zuriick. Wir haben gesagt, dass alle Arten von Arbeit,
die aufgrund ihrer Monotonie einerseits, ihrer Abhédngigkeit von
Arbeitgebern andererseits sklavendhnliche opera servilia sind, hiufig
als unbefriedigend empfunden werden, weil sie keinen Raum fiir
Kreativitit lassen. Daher blicken diejenigen, die solche Arbeiten ver-
richten miissen, manchmal neidisch auf die sogenannten Geistesar-
beiter, die selbst dann, wenn sie im Dienst eines Herrn stehen, ihre
Tétigkeit abwechslungsreich und bis zu einem gewissen Grad selb-
stindig gestalten konnen. Andererseits entwickelt sich aber zugleich
auch eine Art Stolz bei denen, die unter Einsatz ihrer korperlichen

4 A. CAMUS, Der Mythos von Sisyphos, Reinbek 1959, S. 99.
5 Ebd.
6 Ebd.,S. 101.

273



Kraft Schwerarbeit leisten. Als Arbeit im eigentlichen Sinn gilt ihnen
nur das, was sie selber tun, wohingegen sie Geistesarbeit nicht als
solche anerkennen. Dies bringt die Geistesarbeiter immer wieder unter
Legitimationsdruck, und sie wehren sich, indem sie umgekehrt kor-
perliche Arbeit als minderwertig hinstellen, weil dabet die geistigen
Fahigkeiten, durch die sich der Mensch als Mensch auszeichnet, ver-
kiimmerten.

Am meisten beneidet werden in der Regel von beiden Seiten die
Freiberufler, denn sie sind ihre eigenen Herren, konnen sich geistig
und korperlich betidtigen nach Massgabe ihrer Kreativitit, tragen al-
lerdings auch das volle Risiko dafiir, dass sie gleichsam ihr Hobby
zum Beruf gemacht haben und dadurch ein Hochstmass an Selbstent-
faltung und Selbstverwirklichung erfahren. Das Beispiel der frei-
beruflich Tatigen, insbesondere der produzierende und reproduzieren-
de Kiinstler, das von den meisten Menschen als ein erstrebenswertes
Ideal betrachtet wird, macht deutlich, dass wir eine Arbeit, die wir um
ihrer selbst willen tun, am hochsten schitzen, denn dort fallen all die
Zwinge weg, die Arbeit sonst als ldstige Pflicht erscheinen lassen, als
eine Tatigkeit, die man zum Zweck des Broterwerbs ausiibt und nicht
deshalb, weil sie einem Spass macht. Dort jedoch, wo Arbeit zum
Selbstzweck wird, bekommt sie eine andere Qualitit, weil die Res-
source Mensch nicht im Dienst eines fremden oder notwendigen Ziels
thres Kraftpotentials beraubt wird, sondern gerade im Akt der Aus-
schopfung sich zugleich wieder erfiillt. Kreativitit ist Verausgabung
und Erfiillung in einem. Vorbild hierfiir ist der gottliche Schopfungs-
akt, der als eine Selbstverdusserung der Fiille in Gott gedeutet werden
kann, bei welcher Gott keinen Substanzverlust erleidet, insofern das
geschaffene Kunstwerk, die Welt, Anlass fiir eine unvergleichliche
Befriedigung iiber das Geleistete ist. « Und Gott sah, dass es gut war »,
so heisst es im Schopfungsbericht des Alten Testaments.

Nun gilt es jedoch, einem Missverstindnis vorzubeugen, das sich
aus der Idealbeschreibung von Arbeit als Selbstzweck ergeben konnte,
denn auch der sogenannte Workaholic ist ja einer, der um der Arbeit
willen arbeitet. Aber, und das ist der entscheidende Unterschied, er
arbeitet wie unter einem Zwang, weil er von der Arbeit nicht mehr
lassen kann. Arbeit ist in dem Fall wie eine Droge, nach der man
siichtig ist, so dass man, anstatt sein Metier zu beherrschen, von
diesem beherrscht wird. Was fehlt, ist die Distanz zur Arbeit, die nur
durch Freiheit gewonnen wird. In der Bibel heisst es, dass Gott nach
Fertigstellung seines Werkes eine Ruhepause einlegte. « Also waren

274



Himmel und Erde geschaffen..., so dass Gott am siebenten Tage sein
Werk vollendet hatte, das er gemacht, und dass er am siebenten Tage
von all seinen Werken ruhte, die er gemacht. Und Gott segnete den
siebenten Tag und heiligte ihn, weil er an demselben ruhte von all sei-
nem Werk, das Gott schuf » (Gen. 2, 1-3). Wenn schon ein allméch-
tiges Wesen einer schopferischen Pause bedarf, um sich zu rekreieren,
um wieviel mehr ist dies eine Notwendigkeit fiir ein endliches Wesen,
das den verbrauchten Kriften die Méglichkeit geben muss, sich zu er-
neuern, und das den Wert seiner Arbeit aus einer gewissen Distanz
erst einzuschétzen vermag.

Auch wenn es zutrifft, was eine Reihe von Sprichwortern uns
suggeriert, ndmlich dass Arbeit einen Wert darstellt — « Arbeit macht
das Leben siiss », « Arbeit schindet nicht » ; « Wer nicht arbeitet, soll
auch nicht essen » —, darf man dariiber nicht vergessen, dass es weder
sinnvoll noch niitzlich ist, ohne Unterbrechung zu arbeiten. Das Aus-
ruhen Gottes von der Arbeit am siebenten Tag ist ein Hinweis darauf,
dass auch die menschliche Arbeit, selbst wenn sie im Idealfall um ih-
rer selbst willen erfolgt, durch Ruhepausen unterbrochen werden
muss, wenn ihre Qualitédt erhalten oder gar gesteigert werden soll. In
diesen Pausen soll etwas ganz anderes getan werden, als was in der
Arbeitszeit vonnoten ist. Das sogenannte Freizeitvergniigen resultiert
in der Regel daraus, dass einer sich im Sinne eines Ausgleichs mit
dem Gegenteil von dem beschiftigt, was er sonst tut. Der Geistes-
arbeiter z. B., dessen Bewegung sich meistens darin erschopft, dass er
seine kleinen grauen Zellen auf Trab hilt, wird sich korperlich
betitigen wollen, indem er etwa im Sport durch physische Anstren-
gungen ein Gleichgewicht zwischen Korper und Seele herstellt. Wer
im Beruf korperlich schwer arbeiten muss, wird umgekehrt eine ge-
wisse Beschaulichkeit in seiner Freizeit vorziehen, um sich zu rege-
nerieren und seine brachliegenden geistigen Krifte zu mobilisieren.

Die beste Erholung vom Arbeitsstress scheint mir jedoch das
Spiel zu bieten. Auch Spielen ist eine Tatigkeit, und zwar eine spezi-
fisch menschliche Tétigkeit. Tiere spielen nicht, es sei denn, wir tiber-
tragen angesichts bestimmter Verhaltensweisen von Tieren — etwa
wenn wir junge Hunde herumbalgen oder Delphine sich im Wasser
tummeln sehen — unseren Begriff vom Spielen auf diese Verhaltens-
weisen. Auch einen Gott konnen wir uns nicht als spielend vorstellen,
es sel denn, wir meinen damit eine ausgezeichnete Form von Krea-
tivitdt. Das Spiel der Tiere bleibt unterhalb des Menschlichen, denn
Tiere spielen bewusstlos, d.h. indem sie spielen, wissen sie nicht dar-

275



um, dass sie spielen. Das Spiel Gottes iibersteigt das Menschliche, in-
sofern Gott mit hochster Bewusstheit unmittelbar schopferisch tatig
ist und in dieser Titigkeit vollkommen aufgeht. Daher spielt auch
Gott nicht im eigentlichen Sinn. Nur der Mensch vermag zu spielen,
insofern er mit Bewusstsein spielt, ohne im Spiel vollkommen auf-
zugehen. Denn der Mensch hat, wie wir bereits gesehen haben, noch
andere Titigkeiten zu verrichten, darunter solche, die es ihm allererst
ermoOglichen, zu spielen. Der Mensch kann erst dann anfangen zu
spielen, wenn die elementaren menschlichen Bediirfnisse befriedigt
sind. Um diese befriedigen zu konnen, muss er arbeiten. Erst nachdem
er einen gewissen Uberfluss erarbeitet hat, kann er sich eine
Verschnaufpause gonnen, in der er im Sinne von Arbeit untitig ist, die
dadurch gewonnene Zeit aber mit einer anderen Art von Tatigkeit
ausfiillen kann. Aristoteles hat diesen der Arbeit abgetrotzten Frei-
raum mitsamt der neugewonnenen Zeit als Musse bezeichnet. Solange
der Mensch alle seine Anstrengungen darauf verwenden muss, um zu
iiberleben, solange die Existenznot ihn ununterbrochen zur Arbeit
zwingt, bleibt fiir Mussestunden keine Zeit. Erst mit dem Aufkommen
grosserer, arbeitsteiliger Gesellschaften, in denen jeder mehr produ-
zierte, als er fiir den eigenen Gebrauch bendtigte, und den Uberschuss
gegen Dinge eintauschte, die er nicht selber produzierte, entstanden
fiir den einzelnen kleine Freiraume, in denen er von der Arbeit befreit
war. Aufgrund der Tauschmoglichkeit von Waren musste niemand
mehr selbst alles zum Leben Notige herbeischaffen, sondern konnte
sich auf eine bestimmte Arbeit spezialisieren und diese so weit perfek-
tionieren, dass er damit in kiirzerer Zeit seinen Lebensunterhalt be-
streiten konnte und auf diese Weise gleichsam einen Zeitiiberfluss
gewann, die Musse eben. In den Mussestunden konnte er sich
Tatigkeiten hingeben, die ganz neue und andere Bediirfnisse befrie-
digten, geistige Bediirfnisse, von denen er nichts wusste, solange er
die ganze Zeit brauchte, um seine Korperkrifte aufs dusserste anzu-
spannen, und die Ruhepausen ausschliesslich zur korperlichen Ent-
spannung und Regeneration bendtigte. In den Zeiten der Musse
hingegen konnte er sich mit Dingen beschiftigen, die nicht unmittel-
bar zweckgebunden oder niitzlich waren. Er beobachtete z.B. die
Natur oder machte sich Gedanken iiber Gott und seine Mitmenschen.
Je differenzierter eine Gesellschaft wurde, und je effizienter die
Arbeitsprozesse sich gestalteten, desto mehr konnte sie sich sich den
Luxus der Musse leisten, bis sie schliesslich sogar eine eigene Klasse
von Menschen ganz von der korperlichen Arbeit befreien konnte. Die

276



Philosophen waren gewissermassen die ersten Miissiggénger von Be-
rufs wegen. Sie bekamen das Lebensnotwendige aus dem von den
Bauern und Handwerkern erzielten Uberfluss und revanchierten sich
mit ihren geistigen und kulturellen Produkten, die sie durch Unterricht
und Lehre weiter vermittelten. Die antiken Philosophen waren noch
Naturwissenschaftler und Geisteswissenschaftler in einer Person, und
man konnte ihre Tétigkeit durchaus als Spielen charakterisieren. Sie
iberliessen sich ndmlich dem Spiel ihrer Gedanken, indem sie etwa
die Natur beobachteten, gewisse Regelmaissigkeiten im kosmischen
Geschehen feststellten und diese zu erkldren versuchten. Auch das
Experimentieren mit der Natur hat etwas Spielerisches, insofern die
Reaktion der Natur auf bestimmte Fragen, die der wissbegierige
Mensch an sie richtet, ausprobiert wird, d.h. er denkt sich gleichsam
Spielregeln aus, vermittels deren er die Natur zum Mitspieler zu
gewinnen trachtet. Die Natur spielt mit, wenn sie sich tatsdchlich an
die experimentell unterstellten Regeln hilt. Auf diese Weise fanden
die alten Naturphilosophen spielerisch vieles iiber die Bewegungen
der Himmelsgestirne, der Elemente des Weltalls, der Prozesse des
Entstehens und Vergehens und dergleichen mehr heraus. Aber sie
liessen ihre Gedanken auch in anderen Lebensbereichen spielen,
indem sie nach dem Wesen des Menschen, nach dem Verhiltnis der
Menschen untereinander und nach dem Géttlichen fragten. Auch hier
konstruierten sie in Gedankenexperimenten Spielregeln in Form von
Prinzipien, durch die etwas Abstrakt-Unsinnliches begriffen werden
sollte : z.B. die Seele des Menschen, die Sittlichkeit einer Lebensform,
die gottliche Vernunft etc.

Das Spiel, so wie z.B. Sokrates es exemplarisch betrieben hat,
indem er auf den Markt ging, um die jungen Leute in hochst spitzfin-
digen Dialogen in seine Gedankenspiele hineinzuziehen und sie pro-
vokativ dazu zu bewegen, von ihrer eigenen Vernunft spielerisch Ge-
brauch zu machen, das Spiel also ist im Unterschied zur Arbeit eine
Tatigkeit, die ihr Ziel nicht ausserhalb ihrer selbst, sondern in sich
selbst hat. Man arbeitete nicht um der Arbeit willen, sondern um seine
Existenz zu fristen und um Tauschgiiter zu erzeugen, durch die man
sich all das beschaffte, was man zusitzlich braucht. Die Arbeit war
demnach nicht Selbstzweck, sondern Mittel zum Zweck des Lebens,
schliesslich des Gutlebens. Das Spiel hingegen erfolgte stets um
seiner selbst willen ; es hat sein Ziel in sich selbst : Gespielt wird um
des Spielens willen, so wie man musiziert um des Musizierens willen.

277



Hier beriihrt sich also das Spiel mit der idealen Arbeit : der Tatigkeit
des Kiinstlers.

In diesem weiten Sinn von Spielen wurde das Spiel in Gestalt von
Philosophie, Wissenschaft und Kunst als eine Téatigkeit, die nicht Ar-
beit war im urspriinglichen Sinn, Teil einer Lebensform, in welcher
das Geistige gegeniiber dem nur Niitzlichen ein eigenes Gewicht er-
hielt. Diese Herkunft des Spiels aus der der Arbeit abgetrotzten Musse
macht auch die Ambivalenz und die unterschiedlichen Beurteilungen
des Spiels im weiteren und engeren Sinn heute verstiandlich. Wer
spielt, entspannt sich und regeneriert seine seelischen Krifte, sagen
die einen. Die anderen dagegen halten das Spielen fiir eine nutzlose
Zeitverschwendung, die man allenfalls kleinen Kindern zubilligen
kann, insofern diese noch nicht imstande sind, sich sinnvoll zu
beschiftigen. Auch die Reichen, die mit ihrer Zeit nichts Besseres
anzufangen wissen, spielen, und iiber ihre Spiele, die letztlich nur
dazu dienen, die Zeit totzuschlagen, berichten die Illustrierten teils
neidisch, teils abschitzig. Obwohl mittlerweile der Freizeitwert hoch-
gehalten wird, werden von vielen auch die Hobbies und Urlaubs-
geniisse nach ihrem Nutzen ausgewahlt, d.h. man beschiftigt sich mit
einer Sache nicht mehr um ihrer selbst willen, sondern weil man sich
dadurch etwas anderes erhofft: Der eine liest die neuesten Romane,
um in seinem Bekanntenkreis demonstrieren zu konnen, wie gross
seine literarische Bildung ist. Ein anderer joggt Tag fiir Tag und legt
sich anschliessend unter die Hohensonne, um seinen Mitmenschen ei-
nen sportlichen, vor Gesundheit strotzenden Korper vorzufiihren. Die-
se Beispiele, die fiir viele stehen, zeigen, dass das Spielen miss-
verstanden wird nach Analogie mit der Arbeit, die etwas Niitzliches
hervorbringt. So gesehen hat das Spiel seinen Zweck nicht mehr in
sich selbst, sondern wird Mittel zu einem nicht durch das Spiel selbst
gesetzten Zweck, der unter dem Gesichtspunkt der Niitzlichkeit
beurteilt wird.

Die geschilderte Ambivalenz des Spiels zieht sich sogar durch die
Wissenschaften hindurch. Die Wissenschaften wurden, wie wir gese-
hen haben, urspriinglich um ihrer selbst willen betrieben : Die alten
Philosophen wollten nichts anderes als die Wahrheit iiber das Weltall,
inklusive die Menschen und Gotter, herausfinden — auch wenn das
Wissen der Wahrheit von keinem unmittelbaren Nutzen schien. Heute
sind es vor allem die Geisteswissenschaften, deren Nutzen von Mii-
gliedern der Gesellschaft gelegentlich in Zweifel gezogen wird. Dass
man ein Gemailde betrachten und analysieren kann, einfach weil es

278



schon ist ; dass man ein Gedicht zu interpretieren, einen Roman einem
Autor zuzuschreiben, eine bestimmte historische Epoche in ihren so-
zialen und politischen Zusammenhingen zu iiberblicken versteht, das
alles hat keinen unmittelbar messbaren Nutzen. Selbst die Naturwis-
senschaften entfernen sich unter dem Druck der Gesellschaft immer
weiter von ihrem urspriinglichen Ziel : die Natur zu erforschen, um
die Wahrheit iiber sie herauszufinden. Naturwissenschaftliche Grund-
lagenforschung wird heutzutage weitgehend unter dem Gesichtspunkt
des gesellschaftlichen Nutzens betrieben ; die modernen Technologien
machen deutlich, dass denjenigen Forschungsprojekten in den Natur-
wissenschaften der Vorrang zuerkannt wird, die technisch verwertbar
sind. Dass dieser Nutzen wiederum hochst ambivalent ist, wird uns
trotz der unbezweifelbaren Vorteile und Erleichterungen durch die
Technik angesichts der modernen Waffensysteme und der Gen-
technologie, um nur zwei Beispiele zu nennen, immer bewusster. Das
Fazit, das wir aus dem Abstecher in die heutige Zeit ziehen konnen,
lautet : In einer Leistungsgesellschaft, in der nur die niitzliche Lei-
stung zdhlt, konnen wir es uns anscheinend nicht mehr leisten, zu
spielen. Spielen bedeutet in allen menschlichen Bereichen eine
unniitze Vergeudung von Zeit, die man mit sinnvolleren Beschif-
tigungen zubringen sollte, wobei eine solche Beschéftigung in dem
Mass als sinnvoller gilt, als sie sich dem Modell der Arbeit qua Lei-
stung anndhert. Niemand traut sich mehr so recht, um des Spiels
willen zu spielen, und so verlernen wir es immer mehr, unsere krea-
tiven Krifte zu fordern. Dass dies eine Verarmung des Menschlichen
mit sich bringt, wird noch einmal durch Friedrich Schiller bezeugt,
wenn er ausfiihrt : « der Mensch spielt nur, wo er in der vollen Be-
deutung des Worts Mensch ist, und er ist nur da ganz Mensch, wo er
spielt. »

Wie sich gezeigt hat, sind die Aspekte, unter denen sich jene Ta-
tigkeit, die wir als Arbeit bezeichnen, betrachten ldsst, vielfaltig und
komplex. Arbeit dient ebensosehr der Existenzsicherung und Selbst-
erhaltung wie der Erzeugung von industriellen Produkten und Kul-
turgiitern. Arbeit ist Leistung und Selbstverwirklichung. Arbeit ist
Last und Lust, eingebunden in ein Prozessspektrum, das sowohl an-
thropologischen wie technischen, 6konomischen, politischen, sozialen
und juristischen Faktoren untersteht, die der einzelne an seinem Ar-
beitsort nur partiell zu durchschauen vermag. Trotzdem erwachsen

7 A.a.Q., 15. Brief, S. 63.

279



ihm im Zusammenhang mit seiner Arbeit Verpflichtungen, denen er
gewissenhaft nachzukommen hat. Wenn wir von Arbeitsmoral oder
Berufsethos sprechen, meinen wir damit, dass der Wert, den unsere
Arbeit hat und fiir den wir einen Lohn, ein Gehalt, eine Gage, ein
Honorar erhalten, auch tatsdchlich erbracht wird. Fleiss, Disziplin,
Tiichtigkeit, Effizienz, Sorgfalt, Fehlerfreiheit, Sparsamkeit, Korrekt-
heit — dies sind unter anderem Tugenden, durch die sich qualifizierte
Arbeit auszeichnet. Daneben werden noch gute charakterliche Eigen-
schaften erwartet, die zu einem optimalen Arbeitsklima beitragen und
daher vor allem in der Teamarbeit zum guten gemeinschaftlichen Ge-
lingen beitragen.

Die Arbeitsmoral ist nicht eine besondere Moral, sondern sie
umfasst Normen und Wertvorstellungen, die auch fiir andere Lebens-
bereiche gelten. So muss ich mich z.B. auch als Autofahrer korrekt
und diszipliniert im Strassenverkehr verhalten, soll ich meinen Haus-
halt effizient in Schuss halten, die Kinder sorgfiltig erziehen, mit mei-
nem Budget sparsam umgehen usf. Uberall dort also, wo mir Verant-
wortung iibertragen ist, erwachsen mir Pflichten, die in den ver-
schiedenen Anwendungsbereichen unterschiedliche Anforderungen an
mich stellen. Entsprechend haben sich in der Arbeitswelt eine Reihe
von Standesethiken herausgebildet, in denen die jeweilige Berufs-
moral auf einem grundlegenden Prinzip beruht. So hat sich z.B. der
Arzt gemiss dem Hippokratischen Eid dem Ethos des Helfens ver-
pflichtet, und alle seine Bemiihungen gelten der Erhaltung und Wie-
derherstellung der Gesundheit seiner Patienten. Der Richter hat fiir die
Gerechtigkeit Sorge zu tragen und muss sich darum kiimmern, dass
den Angeklagten ein fairer Prozess im Rahmen der Rechtsordnung
gemacht wird. Analog hat der Koch eine lukullische wie auch eine
Hygieneverpflichtung, der Landwirt eine okologische Verpflichtung
gegeniiber Boden, Vieh und Verbraucher usf. Alle diese zur Ar-
beitsmoral und zum Standesethos gehorenden Pflichten verweisen auf
die Berufsehre, die zum Ausdruck bringt, dass man etwas kann in sei-
nem Metier und sich dessen bewusst ist.

Die Arbeitsmoral macht die Arbeit zu einer typisch menschlichen
Angelegenheit. Zwar sprechen wir auch vom Bienenfleiss oder be-
wundern die Ameisen wegen ihrer Koordinationsfihigkeiten, aber
Tiere folgen ihrem Instinkt ; sie arbeiten nicht nach selbst gesetzten
Zielen und Zwecken. Daher vermogen sie ihrer Titigkeit auch keinen
Wert oder gar eine Wiirde zuzuschreiben. Wer arbeitet, arbeitet auch
an sich selbst und bringt damit das Wesen des Menschen, seine Hu-

280



manitit zur Erscheinung, indem er das, was den Menschen zum Men-
schen macht — Verstand, Vernunft, Urteilskraft und Mitleid — in sdmt-
lichen Lebensbereichen nach bestem Wissen und Gewissen einsetzt.

Wir leben nicht mehr im Paradies ; die Biirde der Arbeit, die uns
infolge der Vertreibung aus dem Paradies auferlegt wurde, bedingt,
dass wir im Schweisse unseres Angesichts unser Brot essen miissen.
Offenbar haben Adam und Eva im Garten Eden nicht gearbeitet, sie
brauchten sich des vorhandenen Uberflusses nur zu bedienen, ohne
sich dafiir anstrengen zu miissen. Vielleicht haben sie aus schierer
Langeweile vom Baum der Erkenntnis gegessen, weil sie sich nach
einer sinnvollen Beschiftigung sehnten. Wie dem auch sein mag — wir
konnen und wollen uns ein Leben ohne Arbeit nicht vorstellen. Auch
wenn in Phasen der Erschopfung die Fata Morgana eines Schla-
raffenlandes, in dem man untétig auf der faulen Haut liegt, sich die
gebratenen Tauben ins Maul fliegen ldsst und dem blossen Genuss
hingegeben ist, etwas Verfiihrerisches hat, wiirde doch niemand im
Ernst eine solche Lebensform auf Dauer fiir sich wiinschen. Da wir,
wie Nietzsche sarkastisch bemerkte im « Zeitalter der < Arbeit > (le-
ben), will sagen : der Hast, der unanstidndigen und schwitzenden Eil-
fertigkeit »*, mit dem Effekt, dass wir daraus keinen Gewinn ziehen —
«Die Posse vieler Arbeitsamen. — Sie erkdmpfen durch ein Uebermass
von Anstrengung sich freie Zeit und wissen nachher nichts mit ihr
anzufangen, als die Stunden abzuzihlen, bis sie abgelaufen sind. »® —,
ist es umso wichtiger, ein Gleichmass zu finden zwischen Arbeit und
Freizeit. Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt. Deshalb
gilt es soviel Spielerisches wie moglich in die Arbeit zu integrieren,
um der kreativen Gestaltung des Arbeitsprozesses willen. Desto gros-
ser wird auch die Freude an der Arbeit sein und die Befriedigung, die
sie verschafft.

8 F. NIETZSCHE: « Morgenréthe », in: Sdmtliche Werke, Kritische Studienaus-
gabe (KSA), Miinchen 1980, Bd. 3, S. 17.
9 F. NIETZSCHE: « Menschliches, Allzumenschliches », in: KSA, Bd. 2, S. 400.

281






	Arbeit und Selbstverwirklichung

