
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Pragmatismus und Erziehung bei John Dewey

Autor: Rust, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

ALOIS RUST

Pragmatismus und Erziehung bei John Dewey

Dewey gehört zu den wenigen Philosophen, in deren Denken die
Erziehung eine zentrale Stellung einnimmt. Er hat mit Piaton gemeinsam,

dass seine Überlegungen zur Erziehung nicht eine blosse
Anwendung seiner Philosophie auf ein Spezialgebiet darstellen. Die
Thematisierung der Erziehung ist vielmehr ein wesentlicher Bestandteil
seiner Philosophie. Erziehung ist das Labor, in dem philosophische
Unterscheidungen konkret werden und der Erprobung ausgesetzt sind,
wie Dewey schreibt1.

Der zentrale Begriff der Deweyschen Philosophie ist der Begriff
der Erfahrung. Die innere Einheit von Philosophie und Erziehung
kann an diesem Begriff nachvollzogen werden. Da der Erfahrungsbegriff

Deweys spekulativ ist, wird die Verbindung zwischen
Pragmatismus und Erziehung häufig nicht gesehen, so dass Dewey
entweder als Theoretiker der Erziehung (bei Pädagogen) oder als Prag-
matist (bei Philosophen) bekannt ist. Im Ausgang von der Konzeption
der Erfahrung soll in diesem Aufsatz der innere Zusammenhang der
Erziehungskonzeption Deweys mit seinem Pragmatismus deutlich
gemacht werden.

1. Deweys pragmatischer Begriff der Erfahrung

Die Bedeutung des Erfahrungsbegriffs manifestiert sich in
zahlreichen Titeln von Büchern und Aufsätzen Deweys. Darunter sind
Experience and Nature, Art as Experience und Experience and
Education die bedeutendsten. Aber was meint Dewey mit diesem Begriff

1 Democracy and Education, Middle Works Vol. 9, Carbondale and Edwards -
ville (Southern Illinois Univ. Pr.) 1980, S. 339. Ich zitiere im folgenden
immer nach dieser Gesamtausgabe und gebe meine eigene Übersetzung. Die
folgenden Werke liegen gegenwärtig auch in deutscher Übersetzung vor :

Demokratie und Erziehung, Weinheim 1993, Die Erneuerung der Philosophie,

Hamburg 1989, Erziehung durch undfür Erfahrung, Stuttgart 1986 ; eine

Textsammlung zur Erziehung : Kunst als Erfahrung, Frankfurt 1980 und
angekündigt : Erfahrung und Natur, Frankfurt.

225



Es lassen sich eine Reihe von Merkmalen und Motiven unterscheiden,
die bei Dewey eng verwoben sind. Dewey hat seine Konzeption in
einer stetigen Auseinandersetzung mit der neuzeitlichen Tradition
entwickelt.

a. Der Mensch ist ein Element einer umfassenderen Totalität, der Natur.

Erfahrung ist die aktive Aneignung der für den Menschen
relevanten Züge dieser Totalität.

Nach Dewey ist Erfahrung eine primäre Totalität2. Diese umfasst
alle Prozesse der Erfahrung. « Sie schliesst ein, was Menschen tun und
erleiden, wonach sie streben, was sie lieben, glauben und erdulden
und auch wie die Menschen handeln und behandelt werden. »3 In dieser

ursprünglichen Totalität wird noch nicht zwischen subjektivem
Erleben und den Gegenständen der Erfahrung unterschieden. Nach
Dewey zeichnet es die empirische Methode aus, dass sie diese
ursprüngliche Totalität nicht von Anfang an in einzelne Faktoren
aufspaltet. Andere Denkrichtungen beginnen dagegen mit dem Resultat
von Reflexionen, in dem diese Totalität bereits in einzelne Faktoren
zerschnitten vorliegt.

Die gängigste derartige Faktorisierung dieser ursprünglichen Totalität

ist eine erkenntnistheoretisch orientierte. Dewey wendet sich
gegen diese vorschnelle Ausrichtung der Erfahrung auf Erkenntnis.
Denn zur Erfahrung in seinem Verständnis gehören auch Träumereien,

Hoffnungen und Wünsche. Zudem sind alle Möglichkeiten der
Einbildung ebenfalls ernst zu nehmen. Von Bedeutung sind aber auch
alle andern Erfahrungen. Dewey trägt viel dazu bei, die Wissenschaft
in ihrer Bedeutung nicht anderen Erfahrungsbereichen voranzustellen,
sondern ihnen zur Seite zu setzen4.

Die Erfahrung verändert sich mit den kulturellen Prozessen. Der
Prozess der Zivilisation führt nicht dazu, dass die Essenz der Dinge

2 Diese Konzeption trägt unverkennbar hegelianische Züge. Einer der wich¬
tigsten philosophischen Lehrer Deweys war G. S. Morris, ein Hegelianer.
Dewey hat sich jedoch schon früh konkreten sozialen Problemen zugewandt,
was graduell zu einer Ersetzung des idealistischen Elementes in diesem
Hegelianismus zugunsten eines Realismus und Pragmatismus führte. Die
hegelianische Auflösung aller abstrakten Entgegensetzungen, ihre funktionale Be-
zogenheit auf ein organisches Ganzes, blieb aber auch später das Markenzeichen

des Deweyschen Denkens.
3 Experience and Nature, Later Works Vol. 1, S. 18.
4 Er hat diesbezüglich viele Gemeinsamkeiten mit Paul Feyerabend, bei dem

das ebenfalls mit einer pädagogischen Absicht verbunden ist.

226



ans Licht gebracht wird. So kann die Gewinnung verschiedener
Metalle aus dem Eisenerz nicht in dieser Terminologie beschrieben werden.

Es handelt sich vielmehr um eine Ausdifferenzierung des Erzes
und gleichzeitig auch um eine Verfeinerung der Praktiken im Umgang
mit dem Erz. « Der Fortschritt der Mechanik hat die Ziele vervielfältigt

und ausdifferenziert ; er hat die Bedürfnisse und Befriedigungen
erhöht, und er hat die Mittel, diese zu erreichen, vervielfältigt und
ausdifferenziert. »5 Die Ausweitung der menschlichen Erfahrung ist
nach dieser Sichtweise nicht unbedingt eine Ausweitung der menschlichen

Erkenntnis. Freilich könnte man hier versucht sein zu
argumentieren, diese Ausdifferenzierungsprozesse hätten immerhin zur
Unterscheidung verschiedener Elemente geführt. Die Elemente wären

sozusagen die neuen Essenzen, die unabhängig von irgendwelchen
subjektiven Faktoren eine objektive Ordnung der Dinge markieren. Es

wäre tatsächlich unangebracht zu bezweifeln, dass sich innerhalb dieser

Perspektive der Indienststellung der Natur gewisse Züge der Welt
als elementarer erweisen. Dewey geht davon aus, dass sich diese
Perspektive im Lichte eines Interesses an einer effizienten Gestaltung der

Erfahrung ergibt. Die Perspektive des Handelns und der primären
Erfahrung in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit kann nicht der Perspektive
der Naturwissenschaften geopfert werden. Bestimmte mathematische
und logische Formen präsentieren sich in dieser wissenschaftlichen
Perspektive als fundamental. Doch dabei wird die natürliche Ordnung,
in der sich diese Formen aus der Entwicklung der Erfahrung ergeben,
umgestürzt. Das erfahrungsmässig Spätere erscheint als das ontolo-
gisch Ursprüngliche. Damit wird der Erfahrung eine wissenschaftliche
Metaphysik übergestülpt. Als Naturalist insistiert Dewey darauf, auf
diese metaphysische Hypostasierung physischer Entitäten zu verzichten

und die Wissenschaft als ein Gebilde im Kontext menschlicher
Handlungen zu begreifen.

In dieser Gegenüberstellung der primären Erfahrung zur Erfahrung,

wie sie in der Orientierung an den empirischen Wissenschaften
rein kognitiv verstanden wird, wird sichtbar, inwiefern der Naturalismus

Deweys sich von einem wissenschaftlich orientierten Naturalismus

unterscheidet, der für alle Phänomene grundsätzlich eine
naturwissenschaftliche Erklärung anstrebt. Die Pointe des Dewey sehen

Naturalismus liegt darin, dass die menschliche Existenz und die menschliche

Erfahrung als Prozess im Zusammenhang mit anderen natür-

5 Experience and Nature, a.a.O., S. 109.

227



lichen Prozessen verstanden wird. Die primäre Erfahrung lässt
Emotionen, Wünsche, Bewertungen ethischer und ästhetischer Natur
gleichursprünglich gelten wie kognitive Elemente.

Weil zur ursprünglichen Erfahrung nach Auffassung Deweys
nicht nur kognitiv erschlossene Gegenstände gehören sondern nebst
vielem anderem auch Wertungen, stellt sich für diese Form des

Naturalismus das Problem der Gewinnung von Werten aus Fakten
nicht, das sonst gegen naturalistische Konzeptionen vorgebracht wird.
Das Humesche Problem der Gewinnung von Werten aus Fakten ist
ihm vielmehr ein weiteres Indiz für die verkehrte Ordnung, in der
Erfahrung, auch moralische Erfahrung, auf dem Hintergrund der
kognitivistischen Ausrichtung des neuzeitlichen Erfahrungsbegriffs
gedacht wird.

b. Erkennen und Vorstellen sind Relationen innerhalb dieser Totalität.
Ihnen kommt gegenüber andern Relationen kein privilegierter Status

zu.

Erfahrung ist zunächst gar nicht ein kognitiver Vorgang sondern
eine Aktivität6. « Wenn intellektuelle Erfahrung und ihr Gegenstand
als primär genommen werden, dann ist das Band, das Erfahrung und
Natur verbindet, durchschnitten »7. Kognitive Erfahrung entsteht nach

Auffassung Deweys im Kontext natürlicher Prozesse, die selbst nicht
kognitiver Natur sind. Die Heraushebung kognitiver Prozesse und die

Unterordnung aller Momente der Wirklichkeit unter eine kognitiv
orientierte Subjekt-Objekt-Beziehung stellt eine Vorentscheidung dar,
die sich als neutral gibt, da sie ja allererst einen objektiven Blick
ermöglicht. Die Welt erscheint als Gesamtheit von Fakten unter dem
Aspekt ihrer Darstellbarkeit. Dewey vertritt dagegen die Auffassung,
dass es diese Unparteilichkeit des reinen Erkennens nicht gibt. « Das
Favorisieren der kognitiven Gegenstände und deren Eigenschaften auf
Kosten der Züge, die Begehren hervorrufen, die Handlungen
verlangen und die Leidenschaften hervorrufen, ist ein spezieller Fall
eines Prinzips der selektiven Betonung, das Parteilichkeit in die
Philosophie einführt. »8 Dewey kritisiert die Favorisierung kognitiver
Prozesse nicht als solche, sondern bloss weil sie sich ein überparteiliches

Gewand gibt. Die Erfahrung betont immer gewisse Aspekte

6 Democracy and Education, a.a.O., S. 279.
7 Experience and Nature, a.a.O, S. 29.
8 A.a.O., S. 31.

228



und stellt andere in den Hintergrund. Entscheidend ist jedoch die

Frage, ob man sich dabei bewusst bleibt, dass die jeweilige Sicht der

Dinge durch einen bestimmten Gesichtspunkt bestimmt ist und einem
bestimmten Zweck dient.

Für den neuzeitlichen Erfahrungsbegriff ist eine Hinordnung auf
Erkenntnis zentral. Eine Unterscheidung zwischen den Gegenständen,
wie sie an sich oder «wirklich» sind und wie sie in Erscheinung
treten, prägt in neuzeitlicher Perspektive jedoch nicht nur den Begriff
der Erkenntnis sondern auch den Begriff der Erfahrung. Als
Erfahrung wird nur das angesprochen, was zur Erkenntnis führt.
Sinneswahrnehmung und Emotionen werden in dieser Perspektive als

verworren betrachtet, solange sie nicht geklärt und gereinigt als
Formen des Erkennens hoffähig werden9.

Der neuzeitliche Erfahrungsbegriff zielt auf wissenschaftliche
Erkenntnis ab und ist durch das Bestreben nach Sicherung dieser
Erkenntnis bestimmt. Das Hauptargument gegen diesen Erfahrungsbegriff

lautet, dass Erfahrung auf diese Weise unerklärbar wird. Aus
der erkenntnistheoretischen Engführung heraus lässt sich die
Mannigfaltigkeit der Erfahrung nicht mehr zurückgewinnen. Der
umgekehrte Weg ist der natürliche : wir können die Züge der Dinge, für
die sich die Wissenschaften interessieren, durch Abstraktionen aus
Erfahrung gewinnen. Noch viel interessanter : wir können sagen, was
Erkenntnis im Kontext der primären Erfahrung bedeutet « nämlich die

Möglichkeit einer intelligenten Anordnung der Elemente des
Handelns und Erleidens. »10 Erkenntnis wird für die Kontrolle über die
Erfahrung wichtig. Das ist ohne Zweifel von grosser Bedeutung und es
ist daher nicht erstaunlich, dass Erfahrung im Zusammenhang einer
immer breiteren Kontrolle natürlicher Prozesse zunehmend als
Erkenntnis gedacht wird. Als das Reale gilt in dieser Perspektive das,

was sich in diesem Kontext der Organisation der Erfahrung als praktisch

relevant erweist. Die moderne Wissenschaft beruht auf der
Voraussetzung des Standpunkts der useful arts. « Metall kann zu tausenderlei

Verwendungen gebraucht werden, hingegen das rohe Erz kann
nur wegen der ästhetischen Qualitäten, die ihm gerade zukommen,
geschätzt oder gegen Wild oder einen Feind geschleudert werden. »"

9 A.a.O., S. 27.
10 A.a.O., S. 29.
11 A.a.O., S. 91.

229



c. Die Unterscheidung von Subjekt und Objekt ist erkenntnistheoretisch

motiviert und verliert ihren eminenten Status mit dem

Dahin/allen des Vorrangs des Erkennens.

Der neuzeitliche Vorrang des Erkennens führt zu einer weiteren
Faktorisierung der ursprünglichen Erfahrung : der Unterscheidung von
Subjekt und Objekt. Diese Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt ist bereits das Resultat einer Reflexion. Die Philosophie, die

von dieser Unterscheidung ausgeht, ist nicht in der Lage, diesen
Graben wieder zu schliessen. Erkennen und Repräsentieren sind
Relationen unter anderen natürlichen Relationen. Wie andere Relationen
erfüllen sie für den Organismus einen Zweck. Wenn Vorstellen an der
Idee einer abstrakten Wahrheit gemessen wird, geht dieser konkrete
Zusammenhang des Repräsentierens mit andern natürlichen
Relationen verloren und es ist nicht erstaunlich, dass es dann nicht mehr
gelingt, aus diesem abstrakten Erkennen Sinn zu machen.

Dewey will nicht den Sinn der Unterscheidung zwischen
erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt bestreiten. Sie ist seines
Erachtens aber nicht grundlegend, sondern stellt eine der bemerkenswerten

Errungenschaften dar, über die in einer naturgeschichtlichen
Thematisierung der Erfahrung zu berichten ist. Erst in dieser Trennung

entsteht der Mensch als Individuum, das sich von seiner Umwelt
abgrenzt und diese in seinen Dienst stellt. Doch dieses Individuum ist
nicht das abstrakte Subjekt, von dem in der neuzeitlichen Erkenntnistheorie

die Rede ist. Der Naturalismus wird mit der Anerkennung der
Bedeutung der Subjekt-Objekt-Spaltung nicht überwunden, sondern
die grundlegende Erfahrung um eine Dimension bereichert12. «
Erfahrung ist nicht ein Schleier, der den Menschen von der Natur
abtrennt»13. Was sich im Prozess der Erfahrung darstellt, die Natur,
besteht nicht aus einzelnen, objektivierbaren Substanzen, sondern aus
Ereignissen, die vielfältige Verknüpfungen aufweisen. Die primäre
Erfahrung ist daher als Prozess zu denken.

12 Diese Überlegungen finden sich bei Dewey im ersten Kapitel von Experience
and Nature, dem einleitenden Methodenkapitel.

13 Experience and Nature, a.a.O., S. 5.

230



d. Erfahrung ist ein Wachstumsprozess ; das ist nicht bloss als

Analogie zu verstehen. Dieses Wachstum kennt keine endgültige
Reifung.

Der neuzeitliche Erfahrungsbegriff ist statisch. Dem subjektiven,
privaten Bewusstsein steht die Welt der Gegenstände der Erfahrung
gegenüber. Doch nach der Auffassung Deweys ist die Erfahrung ein
Prozess, in dem sich unter anderem auch ein Selbst herausbildet, aber

immer nur im Prozess einer Auseinandersetzung mit andern
Prozessen. Dewey geht von einem Prozess der Entwicklung der
Erfahrung aus, der sowohl in der Individualentwicklung als auch in der

Entwicklung der Gattung durchschritten wird. Solange der Mensch
nicht unterscheidet und mit der Faktorisierung der ursprünglichen
Erfahrung beginnt, hat er keine Kontrolle über seine Erfahrungswelt.
« Es besteht kein Zweifel, dass der lange Zeitraum des Verweilens auf
einer niedrigen Stufe der Kultur weitestgehend daraus resultierte, dass

verfehlt wurde, den Menschen und seine Handlungen als eine
spezielle Art von Gegenstand zu bestimmen, der seine eigenen
charakteristischen Aktivitäten kennt, die angebbare Folgen zeitigen. »14 Die
Entwicklung der Subjektivität hat diesen wichtigen Schritt beinhaltet.
Damit wurde es nach Auffassung Deweys möglich, auch andere Dinge

in der Natur zu objektivieren und die Energien der Dinge für die
menschlichen Zwecke freizusetzen. Mit dem mind-body-Dualismus
wurde diese Ausdifferenzierung in eine Erstarrung geführt, die weitere

Entwicklung verunmöglicht.
Die Ausdifferenzierung hat eine zeitliche Dimension. Kindheit

und Erwachsenenalter sind Phasen in einer kontinuierlichen Entwicklung.

Weder ist das Erwachsenenalter das Ziel, auf das hin sich eine
im Kind angelegte Potentialität teleologisch entwickelt, noch ist die
Entwicklung eine mechanische Ausfaltung eines im Kind angelegten
Programmes15. Dewey wehrt sich dagegen, die Kindheit oder das
Erwachsenenalter abstrakt herauszugreifen um dann damit die anderen
Phasen im Prozess zu erklären. Stattdessen schlägt er vor, die
Entwicklung als eine Entwicklung der Erfahrung zu begreifen, und das

heisst als eine immer reichhaltigere Beziehung des Austausches des

einzelnen Organismus mit seiner Umwelt.

14 A.a.O., S. 22.
15 A.a.O., S. 210.

231



e. Es gibt keine primäre Erfahrung. Ausgangspunkt ist vielmehr die

für den jeweiligen Organismus gegenwärtige Erfahrung.

Wer sich vor dem Hintergrund der neuzeitlichen Tradition auf die

Philosophie Deweys einlässt, sieht sich mit der Frage konfrontiert, wie
Dewey mit dieser offensichtlich hochspekulativen aber von ihm als
höchst konkret gedachten Konzeption einer primären oder ursprünglichen

Erfahrung gegen eine ehrwürdige Tradition der Fundierung der
Erfahrung in der Reflexion auf die Möglichkeit der Erkenntnis
ankämpft. An die Deweysche Konzeption der Erfahrung richtet sich
daher die Frage, auf welche Weise sich diese Auszeichnung einer primären

Erfahrung rechtfertigen lasse. Sie als primär zu charakterisieren
kann nicht ohne weiteren Ausweis akzeptiert werden.

An dieser Stelle wird der Pragmatismus relevant. Denn im Kern
besagt dieser, dass es in der Philosophie gar keinen absoluten Anfang
gibt. Die primäre Erfahrung ist diejenige, mit der wir jeweils gerade
konfrontiert sind. Ausgangspunkt ist die Stelle, an der wir uns gerade
befinden. So haben wir von den Erfahrungen auszugehen, die wir
tatsächlich gemacht haben. Dieser Erfahrung kommt nicht eine
fundierende Bedeutung zu. Wir haben jedoch keine Alternative, als

von ihr auszugehen. In der weiteren Entwicklung der Erfahrung
kommt ihr kein besonderer Stellenwert zu.

Die Bestimmung der Erfahrung in der Neuzeit zielt auf die
Möglichkeit gesicherter wissenschaftlicher Erkenntnis ab und macht daher
den Anfang mit einfachen und gewissen Wahrheiten oder Elementen,
die in solchen Wahrheiten figurieren. Der Pragmatismus kennt keine
derartige Absicherung der Erkenntnis und der Wahrheit. Das heisst
aber nicht, wie oft angenommen wird, dass ihm Wahrheit und
Erkenntnis nichts bedeuten würden. Sie sind jedoch ein Resultat neben
andern. So wie die Erkenntnis nicht die einzige Dimension der
Erfahrung ist, so ist Wahrheit nicht das einzige Kriterium erfolgreicher
Erfahrung. Zum Naturalismus gehört ein Menschenbild, gemäss
welchem sich die menschliche Existenz nicht in der Erkenntnis erfüllt.

Im Folgenden sollen diese zunächst etwas abstrakt und
möglicherweise auch problematisch erscheinenden Überlegungen zum
Erfahrungsbegriff in ihrer Beziehung zur Erziehung verdeutlicht werden.

Wenn wir Dewey ernst nehmen, handelt es sich dabei nicht um
eine Anwendung dieser Gedanken, sondern um eine Konkretisierung.

232



2. Dewey und die zeitgenössische Debatte um die Erziehung

Wenn man die Bände der Dewey-Gesamtausgabe der Southern
Illinois University Press durchschaut, ist der Anteil der sozialphilosophischen,

sozialkritischen Schriften bestechend. Dewey hat sehr
viele kleinere Aufsätze für progressive, sozialreformerische
Zeitschriften verfasst. Unter diesen sozialphilosophischen Arbeiten nehmen

die Schriften zur Erziehung ohne Zweifel den bedeutendsten
Platz ein. Erziehung hat Dewey aber nie isoliert betrachtet. Vielmehr
sah er in ihr das grösste Potential für soziale Reformen. Die Schule
steht in einer Beziehung sowohl zu einer demokratischen Lebensform
als auch zur Wissenschaft. Die demokratische Gesellschaft, die
Dewey vorschwebte, ist eine Gesellschaft von vorurteilsfrei Forschenden.

Die Gemeinschaft der Wissenschaftler geht nicht von Absolutem
aus, sie forscht experimentell und hypothetisch. Diese Vorstellung
ersetzt eine ältere Konzeption der Wissenschaft, nach der die
Wissenschaftler Gesetze ausfindig machen und die Wissenschaft diese
Gesetze zu ihrem Gegenstand hat. Die Wissenschaft als Institution atmet
den Geist, den Dewey als Modell für die Gesellschaft insgesamt sah.

Die Schule selbst sah Dewey als eine demokratische Gemeinschaft16.

Deweys sozialreformerische Sicht der Schule stellt ihn einerseits
klar in den Kontext der damaligen Bemühungen zur Reform der
überkommenen Schule, die mit den Erfordernissen der industriellen
Gesellschaft nicht mehr zu vereinbaren war. Die Bildung, die sie

vermittelt, ist ohne Verständnis für die Belange der industriellen
Arbeitswelt. Allerdings gab es unter den sozialreformerischen Strömungen

ganz unterschiedliche Richtungen. Dewey hat seine Sicht der
Erziehung selbst als eine vermittelnde Position zwischen den Curri-
culum-orientierten Formalisten und der sogenannten Kind-orientierten
Reformpädagogik dargestellt17. Weil Dewey die Curriculum-orien-
tierte Pädagogik zum Teil mit den gleichen Überlegungen kritisierte
wie das auch die Reformpädagogik tat, wird er manchmal
fälschlicherweise dieser Richtung zugezählt. An der Curriculum-orientierten
Pädagogik kritisiert Dewey, dass es die Orientierung an einem ge-

16 Siehe ROBERT B. WESTBROOK, John Dewey and American Democracy,
Ithaca/London 1991, S. 191.

17 So in seiner Schrift « The Child and the Curriculum », The Middle Works
Vol. 2, S. 271-291.

233



schichtlich gewachsenen Lehrkanon verpasse, den Anschluss an die
Aktivitäten und Interessen der Kinder zu finden18.

Die Curriculum-orientierten Traditionalisten sahen die Aufgabe
der Erziehung in einer schrittweisen Aneignung der akkumulierten
Errungenschaften der Vergangenheit. Die Lerninhalte dominieren in
dieser Sichtweise den Lernprozess. Dewey kritisiert diese Ausrichtung

an den Inhalten als intellektualistisch. Das Kind ist nach dieser
Sichtweise gleichsam ein Behälter, der mit den kulturellen Errungenschaften

der Vergangenheit angefüllt werden muss. Für dieses
Unterrichtsziel muss man still sitzen. Gefragt ist ein Spitzen der Ohren und
des Bleistifts. Zucht und Ordnung sind nicht bloss äusserliche
Formen, sondern stehen in einem inneren Bezug zu einem an positivem
Wissen geprägten Erziehungsideal19.

Auf der Gegenseite, der Kind-orientierten Erziehung, vertrat
Stanley Hall als prominentes Mitglied der Herbart Society die
Auffassung, dass die Vermittlung von Stoff der natürlichen, ungehinderten

Entwicklung des Kindes untergeordnet werden müsse. Die
ursprünglichen Anlagen und Impulse des Kindes sind für diese Richtung

das A und das O der Pädagogik.
Dewey sieht in beiden Positionen richtige Elemente. Die philosophische

Aufgabe besteht darin, diese richtigen Element in beiden
Positionen von ihrer abstrakten Fixierung zu befreien und den Gegensatz

wieder in Fluss zu bringen. Der Gegensatz ist der Folgende : Die
grundlegenden Faktoren im Erziehungsprozess sind ein unreifes,
unentwickeltes Kind auf der einen Seite und die sozialen Ziele,
Bedeutungen und Werte der reifen Erfahrung der Erwachsenen auf der
anderen Seite20. Die beiden Gegenpositionen beharren blind auf einem
dieser beiden Elemente. Die Kind-orientierte Erziehung idealisiert die
gegenwärtigen Fähigkeiten und Möglichkeiten des Kindes. Die Curri-
culum-orientierte Erziehung sieht nur das künftige Ziel, auf das der
Erziehungsprozess hinführen soll.

18 Der Gegensatz zwischen den beiden Lagern kommt bereits im Titel seiner
Schrift « The Child and the Curriculum » zum Ausdruck.

19 Prominenter Vertreter dieser Richtung damals war WILLIAM TORREY HAR¬

RIS, ebenfalls Philosoph und Begründer des Journal of Speculative Philosophy.

Harris war zum Zeitpunkt des Erscheinens der Schriften von Dewey zur
Erziehung, die direkt auf diese Auseinandersetzung Bezug nahmen (The
School and Society, 1899, und «The Child and the Curriculum», 1902) U.S.
Commissioner of Education.

20 « The Child and the Curriculum », a.a.O., S. 273.

234



Der Gegensatz zwischen den beiden Positionen ist real. Die
Erfahrung des Kindes hat mit der im Curriculum geronnenen Erfahrung
wenig zu tun. « Das Kind lebt in einer in gewisser Weise engen Welt
persönlicher Kontakte. Dinge gelangen kaum in den Bereich seiner

Erfahrung, ohne dass sie in einem persönlichen und engen Sinn sein

eigenes Wohlbefinden oder das Wohlbefinden seiner Familie oder
Freunde berühren. Seine Welt ist eine Welt von Personen mit ihren
persönlichen Interessen und nicht ein Reich von Fakten und
Gesetzen. »21

Die an einem Curriculum ausgerichtete Schule dagegen stellt die
Welt ganz anders dar. Die Fakten und die Erfahrung werden nach
Gebieten organisiert und aufgeteilt, nach abstrakten, unpersönlichen
Gesichtspunkten. Die so organisierte Welt zu verstehen, erfordert die

Entwicklung ganz spezieller, intellektueller Interessen. Die objektive,
ideale Ordnung, die das Wissen im Curriculum aufweist, erfordert
eine Disziplinierung und Umbildung der Interessen des Kindes. « So

wie es insgesamt die Schwäche der alten Erziehung war, dass sie zu
verabscheuende Vergleiche zwischen der Unreife des Kindes und der
Reife der Erwachsenen anstellte und dabei die erstere als etwas
betrachtete, von dem man sich so schnell als möglich zu befreien habe,

so besteht bei der neuen Erziehung die Gefahr, dass sie die
gegenwärtigen Fähigkeiten und Interessen des Kindes als etwas von
endgültiger Bedeutung betrachtet. »22

Diese Darstellung der beiden Schulen ist natürlich eine Karri-
katur. Dewey ist sich bewusst, dass weder die traditionelle noch die
Reformschule strikte nach diesen Prinzipien strukturiert sind, welche
die Grundlage für die Auseinandersetzung um die Reformpädagogik
bilden. Was ist die Empfehlung Deweys Seiner Auffassung nach
kann es nicht darum gehen, den Gegensatz zwischen der Erfahrungswelt

des Kindes und der Welt der reifen Erfahrung der Erwachsenen
zu leugnen. Doch bei näherem Hinsehen ist der Graben nicht gar so

gross. Denn die Welt des Kindes enthält viele Elemente, die in der
curricularen Ordnung erscheinen. Überdies kennt das Kind auch viele
Interessen und Einstellungen, die zur Herausbildung dieser kulturellen
Gestaltungen im Curriculum geführt haben. In der Erziehung geht es

darum, an diese Elemente anzuknüpfen.

21 A.a.O., S. 274.
22 A.a.O., S. 280.

235



3. Deweys Verständnis der Erziehung

Für Dewey sind weder der gegenwärtige Zustand des Kindes,
noch der akkumulierte Wissensbestand der Menschheit Massstab für
die Erziehung. Das steht in Übereinstimmung mit dem oben (l.d.)
festgehaltenen Grundsatz, dass die Erfahrung insgesamt als Wachs-

tumsprozess zu verstehen ist, der keine endgültige Reifung kennt.
Erziehung soll diesen Wachstumsprozess fördern.

Erziehung in institutionalisierter Form wird nach Dewey deshalb

erforderlich, weil wir in einer komplexen Kultur leben. Wir können
nicht mehr davon ausgehen, dass wir die für die Gesellschaft erforderlichen

Kompetenzen nebenher erwerben wie das bei Sprechen und
Gehen der Fall ist. Die Erziehung hat aber nicht nur die Funktion, diese

notwendigen Fähigkeiten zu vermitteln, sondern auch dem Individuum

behilflich zu sein, seinen Platz in der Gesellschaft zu finden, an
dem es seine eigenen Fähigkeiten optimal entwickeln kann. Dewey
scheint hier von einer fragwürdigen HarmonievorStellung geleitet zu
sein, die besagt, dass der Platz, der für das Individuum optimal ist,
gleichzeitig auch der Allgemeinheit am meisten bringt. Das
Erziehungsziel wird daher in Beziehung zu den bestehenden Bedürfnissen
der Kultur bestimmt.

Gegen die Kind-zentrierte Richtung macht Dewey den Gesichtspunkt

geltend, dass jeder gegenwärtige Zustand als Übergang zu
verstehen ist. Das Kind kann seine eigene Lage selbst nicht
vollumfänglich verstehen, weil es über die Entwicklungsmöglichkeiten zu
wenig Bescheid weiss. Seine Entwicklungsmöglichkeiten sind von
gesellschaftlichen Faktoren mitbestimmt. Der scheinbare Konflikt
zwischen der Selbstverwirklichung des Kindes und der im Curriculum
niedergelegten sedimentierten gesellschaftlichen Erfahrung ist in
Wirklichkeit eine Spannung zwischen verschiedenen Stufen in der
Entwicklung der Erfahrung des Individuums. Es kann sich nicht um
einen Gegensatz handeln, da das Individuum seine Möglichkeiten nur
in der Gesellschaft realisieren kann23.

Es ist keineswegs so, dass im Laufe der Erziehung der Typ von
Erfahrung, der die Kindheit prägt, zum Verschwinden gebracht werden

soll. Das Wissen, welches das Curriculum bietet, ergänzt diese

Erfahrung mit einer Landkarte, auf der viele zusätzliche
Erfahrungsmöglichkeiten enthalten sind. Doch die darin sedimentierte kul-

23 Das entspricht der oben 1 .a.) entworfenen Konzeption der Erfahrung.

236



turelle Erfahrung darf nicht als ideale Struktur missverstanden werden,

die den notwendigen Horizont für alle künftige Erfahrung abgibt.
Das Ziel kann nicht darin bestehen, einmal gefundene Formen einfach
fortzuschreiben. Die blosse Gewohnheit reicht als Argument nicht
aus, um eine komplexe Ordnung auch künftigen Generationen
weiterzuvermitteln. Es muss vielmehr das Ziel sein, das, was Kultur
wertvoll macht, nämlich die Bereicherung der Erfahrung durch die
Bereitstellung von Entwicklungsmustern, lebendig zu erhalten.

In Übereinstimmung mit diesen Überlegungen definiert Dewey
Erziehung folgendermassen : « Erziehung ist die Rekonstruktion oder

Reorganisation der Erfahrung, die ihren Bedeutungsgehalt anreichert
und die Fähigkeit, den Kurs nachfolgender Erfahrung zu steuern,
erhöht. »24 Erziehung ist nach Dewey ein wesentliches Instrument, durch
welches sich die Gesellschaft die Fähigkeit erhält, die verschiedenen
aus differenzierten Bereiche der Erfahrung in einer arbeitsteiligen Kultur

in eine fruchtbare Auseinandersetzung zu bringen und damit zu
einer Verbesserung der Lebensbedingungen beizutragen. In dieser
Definition der Erziehung kommt der Anreicherung des Bedeutungsgehalts
der Erfahrung und die Fähigkeit, den Kurs der Erfahrung zu steuern,
die zentrale Stelle zu. Erfahrung umfasst alle Interaktionen physischer,

geistiger und sozialer Natur. Die Erfahrung des einzelnen Kindes

hat als Entwicklungshorizont die kollektive Erfahrung.

4. Demokratie und Erziehung

Die Entwicklung der Erfahrung als Ziel der Erziehung wird bei
Dewey immer im Kontext der tatsächlich vorhandenen sozialen Strukturen

gedacht. Der Gegensatz, der sich hinter den Schlagwörtern Kind
und Curriculum verbirgt, ist so gesehen auch ein Gegensatz zwischen
konservativer und liberaler oder libertärer Erziehung. Deweys
Konzeption ist weder konservativ, noch liberal. Sie ist nicht konservativ,
weil sie nicht einfach die angesammelten kulturellen Werte und

Erfahrungen vermitteln will, sie ist in einem bestimmten Sinn nicht
liberal, weil sie nicht von den Fähigkeiten und dem Potential des Kindes

ausgeht, unbesehen der gegebenen gesellschaftlichen Strukturen.

Dewey betrachtet das liberale Erziehungsideal, das am Individuum

und der Entwicklung seiner Fähigkeiten orientiert ist, als eine

24 Democracy and Education, The Middle Works Vol. 9, S. 82.

237



Abstraktion. Denn die Fähigkeiten gibt es seiner Auffassung nach
nicht im sozusagen luftleeren Raum. In einem frühen Artikel, den er
als sein pädagogisches Glaubensbekenntnis betitelt, charakterisiert er
den Erziehungsprozess mit einer psychologischen und einer
soziologischen Seite25. Auf der psychologischen Seite haben wir die
individuellen Fähigkeiten und Begabungen. Sie stellen den Ausgangspunkt

für alle erzieherischen Bemühungen dar. Doch nach Dewey
wissen wir nicht, was diese Anlagen bedeuten, bevor wir sie nicht in
ihr soziales Äquivalent umsetzen können. Den zentrale Einwand, der
sich gegen diese Sicht sogleich erhebt, hat Dewey selbst gesehen : « es

wird dringlich darauf verwiesen, dass die soziale Definition der
Erziehung als eine Anpassung an die Zivilisation aus ihr einen

erzwungenen und externen Prozess macht, der in einer Unterordnung
der Freiheit des Individuums unter einen vorausentworfenen sozialen
und politischen Status resultiert»26. Doch diese Kritik greift nach

Dewey nicht. Denn er ist, in Übereinstimmung mit dem eingangs
explizierten Erfahrungsbegriff, zutiefst überzeugt davon, dass sich die
Individualität, die erstrebenswert ist, nur in der Anreicherung im Kontext

der sozialen Erfahrung gewinnen lässt. Die persönliche und die
soziale Seite im Erziehungsprozess können zwar unterschieden, aber
nicht getrennt werden. Es ist ein Faktum, dass die Fähigkeit zum
Sprechen, die im Kleinkind da ist, nur im Hinblick auf künftige
soziale Kommunikation als Fähigkeit zum Sprechen gesehen werden
kann. Dewey denkt nicht daran, normative Richtlinien aufzustellen,
welche die Begabungen der Kinder im Vornherein in eine bestimmte
Richtung lenken. Dewey denkt in dem Sinne doch ganz klar liberal als
alle Bemühungen, die persönlichen Fähigkeiten im Hinblick auf die
sozialen, zivilisatorischen Gegebenheiten zu entwickeln, immer im
Dienste der Entwicklung der Erfahrung des Individuums stehen und
nicht im Dienst einer abstrakten sozialen Ordnung. Das Ziel der
Erziehung ist identisch mit dem Sinn des Soziallebens : die Erhöhung
und Bereicherung der Erfahrung. Dabei ist zu bedenken, dass Dewey
Erfahrung als eine Aktivität versteht. Die Erziehung zielt daher auf eine

Ausweitung der Handlungsmöglichkeiten ab.

Dewey ist sich im Klaren darüber, dass dieses Erziehungsziel eine

Wertung verschiedener Formen des sozialen Zusammenlebens
erforderlich macht. Allerdings beginnt Dewey an dieser Stelle nicht über

25 « My Pedagogic Creed », The Early Works Vol. 5, S. 84-95.
26 A.a.O., S. 85.

238



die ideale Gesellschaft, die über die Erziehung zu realisieren ist, zu
spekulieren. Als Pragmatist schlägt er vor, von der tatsächlich
gegebenen Gesellschaft auszugehen27. « Die Aufgabe besteht darin, die
wünschbaren Züge der aktual existierenden Formen des
Gemeinschaftslebens zu extrahieren und sie für eine Kritik der unerwünschten

Züge zu verwenden und Verbesserungen vorzuschlagen. »28 Kritik und

Verbesserung ist also möglich, ohne dass dazu ein absoluter Massstab

zur Verfügung steht. Dewey wird noch konkreter : « Nun finden wir in
jeder sozialen Gruppierung, selbst in einer Diebesbande, gemeinsam
verfolgte Interessen und wir finden ein gewisses Mass an Interaktion
und kooperativem Austausch mit andern Gruppierungen. Von diesen
zwei Zügen leiten wir unseren Massstab ab. Wie zahlreich und breit

gestreut sind die Interessen, die bewusst geteilt werden Wie
vollständig und frei ist der Austausch mit andern Gemeinschafts
formen?»29 Diese zwei Kriterien sprechen nicht nur gegen die Diebesbande,

sondern gegen alle Gesellschaftsformen, die durch künstliche
Klassengrenzen den freien Austausch behindern.

Dewey ist überzeugt, dass seine Kriterien eine bestimmte Form
der Gesellschaft favorisieren, nämlich die Demokratie. Demokratie
und Erziehung gehören zusammen. « Weil eine demokratische
Gesellschaft das Prinzip der äusseren Autorität zurückweist, muss sie
einen Ersatz in freiwilligen Dispositionen und Interessen finden :

Diese können nur durch Erziehung geschaffen werden. »30 Wie
Erziehung konkret aussieht, ist immer auch von der Beschaffenheit der

entsprechenden Gesellschaft bestimmt.

5. Der Lehrplan der Experimental School

Die Schule als Gemeinschaft muss sich selbst an den gleichen
Kriterien messen wie die Gesellschaft. Die Erziehung ist selbst eine
Form des Lebens und nicht eine blosse Vorbereitung auf künftiges
Leben31. Denn so wesentliche Dinge wie Interessen und soziale
Wahrnehmung können sich nur in einer entsprechenden sozialen
Umgebung entwickeln. Die Schule kann deswegen nicht als Vorbereitung

27 Vgl. oben (I.e.)
28 Democracy and Education, a.a.O., S. 88f.
29 A.a.O., S. 89.
30 A.a.O., S. 93.
31 « My Pedagogic Creed », S. 87.

239



auf das Leben verstanden werden, weil es nicht möglich ist, sozusagen
eine Erfahrung zu entwickeln, die aber noch nicht die echte Erfahrung
ist. Wenn versucht wird, nur vorbereitend Kompetenzen und
Erfahrungen zu vermitteln, müssen diese dem Kind fremd bleiben und zu
einer Entfremdung des Kindes beitragen. Die Schule soll das Kind
nicht von der Realität abschirmen, sondern seiner Realität voll
aussetzen. Der pragmatische Zug im Denken Deweys kommt hier zum
Tragen : die Erfahrung des Kindes ist die Erfahrung im Rahmen der

jeweiligen Gesellschaft, im Kontext der konkreten Bedingungen, unter

denen die Schule als Institution steht.

Dewey wollte diese Vorstellungen von der Erziehung an seiner
Experimental School an der University of Chicago erproben. Die
Auffassung, dass die Schule als Teilhabe des Einzelnen am sozialen Be-
wusstsein seiner Zeit zu verstehen sei, fand im Lehrplan mit so
einfachen Dingen wie der Beschaffung der Gegenstände des täglichen
Lebens und der Auseinandersetzung mit deren Herkunft und
Produktion seinen Niederschlag. Sehr viele Dinge wurden in der Experimental

School selbst hergestellt. So gehörte zum Lehrplan nicht nur
das Rechnen im konkreten Zusammenhang der Anschaffung des
Schul materials, sondern auch die Herstellung von Handtüchern und
anderen Haushaltsgegenständen. Das Jahr beginnt nach dem von
Dewey entworfenen Plan mit einer gemeinsamen Inspektion des

Schulgebäudes und der Anlagen, wobei Mängel festgestellt und
auszuführende Arbeiten projektiert werden. Die Kinder werden in
Arbeitsgruppen eingeteilt und die Aufgaben auf verschiedene Gruppen
aufgeteilt. Arithmetik wird im Kontext dieser Aktivitäten zum
Gegenstand. Eine bedeutende Rolle nahm in der Experimental School
oder Dewey-School, wie sie auch genannt wurde, das Kochen ein. Um
die Nahrung drehen sich viele Kulturtechniken, und die Thematisierung

der Herkunft und der Verarbeitungsstufen der Nahrungsmittel
eröffnet einen breiten Raum um die verschiedensten Verflechtungen
und Prozesse in Natur und Gesellschaft zu studieren.

Dewey war von seinem naturalistischen Ansatz her überzeugt,
dass die motorischen Aktivitäten den sensorischen vorausgehe. Aktivität

ist wichtiger als Rezeptivität. Dieser Vorzug des Handelns vor
dem passiven Aufnehmen soll allerdings nicht als abstrakte
Entgegensetzung verstanden werden. Die Aktivität schliesst selbst Rezeptivität

ein. Doch im Handeln ist die Rezeptivität nicht ein passives
Aufnehmen, als das sie seit Kant verstanden wird. Vielmehr ist sie ein
Moment in einem Handlungsbogen, in welchem die Wahrnehmungen

240



der Handlungsfolgen zu einer unmittelbaren Modifizierung nachfolgender

Handlungsabläufe führt.
Nach dem Begriff des Lernens, wie er in der curricularen

Auffassung präsent ist, lagert die Wahrheit sozusagen fertig zubereitet auf
einem Regal, und Lernen ist der Prozess des Aneignens dieser fertigen
Lehrgegenstände. Nach Deweys Auffassung ist Lernen primär eine
Aktivität. Wir haben kein Recht, irgend etwas Wissen zu nennen,
ausser unsere Aktivität hätte tatsächlich gewisse physische Veränderungen

in Gegenständen bewirkt, die den Auffassungen dieser Gegenstände

entspricht32.

6. Abschliessende Würdigung

Ist die Erziehungsphilosophie Deweys für uns heute bloss historisch

von Interesse oder stellt sie nach wie vor eine attraktive
Möglichkeit dar, über Erziehung nachzudenken Die Frage so zu stellen
könnte leicht den wesentlichen Punkt verpassen, nämlich die innere
Einheit von Philosophie und Erziehung bei Dewey.

Vieles, was Dewey an der neuzeitlichen Kultur und an der
philosophischen Thematisierung dieser Kultur kritisiert hatte, präsentiert
sich noch heute mehr oder weniger unverändert. Noch immer wird die
Erfahrung und die philosophische Konzeptualisierung der Erfahrung
von den zentralen Gegensätzen von Subjekt - Objekt geprägt, die
Dewey wieder in Fluss bringen wollte. Der Gegensatz zwischen einer
literarisch orientierten Kultur und der technisch-wissenschaftlichen
Kultur ist heute wohl noch ausgeprägter als um die Jahrhundertwende.
Das Ziel, die humanities in der Erziehung mit dem Studium der
Wissenschaften zu verbinden, bleibt aktuell.

Wie steht es mit dem philosophischen Projekt, das zu einer
Überwindung dieser Gegensätze führen soll Eine Konzeption der
Philosophie, welche so nahe an soziale Fragen anschliesst, wie das bei

Dewey der Fall war, ist heute selten. Die Auseinandersetzung mit
praktischen Fragen wird heute weitestgehend als Angelegenheit einer

Sonderdisziplin, der angewandten Ethik, gesehen. Hier ist wenig von
der spekulativen Gesamtsicht eines Dewey zu verspüren. Dewey hat
Ethik immer selbst als einen Aspekt in der Totalität der Erfahrung
einer Gemeinschaft verstanden, als die Regeln, die sich im Leben ei-

32 Democracy and Education, a.a.O., S. 348.

241



ner Gemeinschaft bewähren und die sich, wie die Erfahrung der
Gemeinschaft insgesamt, in ständiger Rekonstruktion befinden33.

Richard Rorty ist unter den heutigen Philosophen derjenige, der
am meisten Anleihen bei Dewey macht. Doch es ist fraglich, ob er
wirklich in der Lage ist, das Programm von Dewey fruchtbar
weiterzuentwickeln. Rorty klingt philosophisch ähnlich radikal wie Dewey.
Doch politisch-sozial ist er alles andere als radikal. Wo Dewey das

Ideal der wissenschaftlichen Forschung als Ideal für das Leben der
demokratischen Gemeinschaft insgesamt vorschwebt, finden wir bei
Rorty den Verweis auf die Ironie. Die Gemeinschaft der
Wissenschaftler ist für ihn bloss noch ein Modell für die menschliche Solidarität34.

Dewey und Rorty sehen das Ziel menschlicher Tätigkeit, auch
der Wissenschaft, in einer reichhaltigeren und besseren Betätigung.
Was bei Rorty jedoch völlig fehlt ist eine Umsetzung seiner
Vorstellungen von Demokratie und Solidarität in soziale Institutionen.
Demokratie und Solidarität werden im Kontrast zu totalitären
Denkformen angepriesen. Sie sind sozusagen das höchste Ideal, das in einer
sekulären Gesellschaft angestrebt werden kann. Das klingt defensiv.
Dewey glaubte an eine Weiterentwicklung der individuellen Erfahrung,

die wiederum in die Gesamtkultur einfliesst. Wo Dewey die
Gegensätze abbauen und in Fluss bringen wollte, scheint sich Rorty mit
einem Festhalten der relativen Gültigkeit der gegenteiligen Positionen
zu begnügen.

Aber man sollte den Gegensatz zwischen Dewey und Rorty nicht
überbetonen. Denn tatsächlich muss man schon bei Dewey festhalten,
dass die Bereicherung der Erfahrung als letztes Ziel der Erziehung
und der Demokratie seltsam dürftig wirkt, auch wenn es bei Dewey
mit einem ins Detail gehenden Engagement vorgetragen wird. Wie
soll die experimentell arbeitende wissenschaftliche Forschung als Modell

für das menschliche Leben in Gemeinschaft insgesamt als Modell
dienen, wenn das Ziel der Forschung sich gänzlich in dieser Aktivität
selbst erschöpft Wenn bei Rorty die Freiheit, in der diese Forschung
betrieben werden kann, den Ersatz für die Wahrheit darstellt, tritt eine

33 Für ein eher seltenes Beispiel einer gelungenen Dewey-Rezeption in der ethi¬
schen Diskussion siehe THOMAS M. ALEXANDER, « John Dewey and the Moral

Imagination : Beyond Putnam and Rorty toward a Postmodern Ethics »,
in : Transactions of the Charles S. Peirce Society 29 (1993), S. 369-400.

34 « Science as Solidarity », in : Objectivity, Relativism and Truth, Cambridge,
Cambridge Univ. Pr. 1987, S. 35-45.

242



Schwäche zu Tage, die wohl schon bei Dewey angelegt ist35. Es ist
Dewey, der als erster die Alternative zwischen Natur und Kommunikation

in aller Deutlichkeit gestellt und sich für den Primat der
Kommunikation entschieden hat36. Wenn man diesen Primat behauptet,

dann gibt es keine restringierenden Bedingungen für den Diskurs,
die nicht selbst im Diskurs gefunden werden. Das ist die Grundthese,
die Rorty mit Dewey teilt37. An dieser Stelle trennt sich der Pragmatismus

von Dewey vom Pragmatismus von Charles Peirce, für den die
Wahrheit etwas ist, das zwar nur im Diskurs gefunden werden kann,
gleichzeitig aber alle konkreten Diskurse transzendiert.

Für die Thematik der Erziehung ist dieser Unterschied relevant.
Es macht einen grossen Unterschied, ob man bloss faktische
Übereinstimmung sucht oder Wahrheit, ob man es für vorstellbar hält, dass in
einer bestimmten Frage alle übereinstimmen aber gleichwohl nicht im
Recht sind. Ungezwungene Übereinstimmung wird einem
Wissenschaftler nicht genügen. An dieser Stelle wird die Frage bedeutsam,
ob angesichts solcher Überlegungen die Modellierung von Erziehung
und Gesellschaft an der Wissenschaft fallengelassen werden sollte
oder ob die Ausrichtung an der Wahrheit ein direktes soziales
Äquivalent hat. Indem Dewey Erziehung und Demokratie eng aneinander
bindet, verfolgt er mit der schulischen Erziehung direkt sozial-
reformerische Zielsetzungen. Die vorausgesetzte Harmonie zwischen
den Interessen der Einzelnen und der Gesellschaft soll dabei
verhindern, dass die Interessen der Individuen den kollektiven Interessen
geopfert werden. Ein Grund, weshalb Rorty nicht mehr die sozial-
reformerischen Impulse von Dewey teilt, mag in einem Misstrauen
gegenüber solchen Harmonievorstellungen begründet sein. Dem wäre
zuzustimmen. Eine Alternative wäre aber wie schon angesprochen
eine Ablösung sozialreformerischer Ziele von der Schule als Institution.

Die liberale Tradition ist reichhaltig und kennt neben der
linksliberalen Harmonievostellung auch die radikale Trennung der
Erziehungsziele der Einzelnen von gesellschaftlichen Zielen.

Man mag hier einwenden, die Erziehungsziele könnten nicht im
leeren Raum entstehen. Dem ist beizupflichten. Auch wenn man die

35 Vgl. RICHARD Rorty, Contingency, Irony and Solidarity, Cambridge 1989,
S. xiii.

36 Experience and Nature, a.a.O., S. 132ff.
37 Bei Rorty findet sich das ausdrücklich in seinem Aufsatz « Pragmatism, Re¬

lativism and Irrationalism », in : ders., Consequences of Pragmatism,
Minneapolis 1982, S. 165.

243



Harmonievorstellung Deweys nicht so recht mittragen mag, heisst das

nicht, dass der Pragmatismus nicht eine taugliche Grundlage für das

Verständnis der Erziehung darstellt. Der Grundgedanke einer pragmatischen

Erziehungskonzeption besagt, dass Bildung den Einzelnen
nicht als Speichermedium für kulturelle Bedeutungen verwendet,
sondern ihn dazu befähigt, selbst an einer lebendigen Kultur gestaltend
teilzunehmen. Das Projekt einer pragmatischen Konzeption der Erziehung

bleibt aktuell, auch wenn einige Voraussetzungen dieser
Konzeption bei Dewey heute als fragwürdig erscheinen müssen.

244


	Pragmatismus und Erziehung bei John Dewey

