
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Il concetto gentiliano di educazione nazionale

Autor: Negri, Antimo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

ANTIMO NEGRI

II concetto gentiliano di educazione nazionale

Nell'ormai célébré, «bestemmiato e pianto » Discorso agli
Italiani, tenuto a Roma, in Campidoglio, il 23 giugno 1943, Giovanni
Gentile :

« Oh la insana furia dévastatrice che ha imperversato sulla bella Palermo,
perla del Mediterraneo, cuore generoso della eroica Sicilia. La notizia
dell'ultima spettacolosa e infame incursione sopra di essa mi giungeva
insieme con le bozze di un bellissimo libro, che ora si ristampa : Palermo
cento e più anni fa di Giuseppe Pitrè, del siciliano più amante della
Sicilia che ci sia mai stato, del più siciliano dei siciliani [...] che porto
alla patria comune l'ardore dei suoi entusiasmi, la tempra ferrea del suo
carattere, la fierezza della sua anima indomita, l'acutezza del suo
ingegno, e una grande fede nell'Italia madre »'.

Parlava, il siciliano e italiano Gentile, di una « madre Italia » che
usciva ormai inesorabilmente sconfitta da una guerra che non si
doveva fare, certamente non senza la profonda consapevolezza di
responsabilité morali e politiche, che non potevano non pesare anche

su di lui, una figura di primo piano, tuttavia ancora tutta da studiare in
quanto tale, di un regime che rivelava, proprio nella disfatta, le
malcelate carenze della sua ideologia illiberale ed incapace di coprire
le lacerazioni di un paese tutt'altro che saldamente fornito, come
voleva la retorica ufficiale più o meno romaneggiante, di una
« volontà sola », di un « cuore solo » ecc. E pure, parlandone, Gentile,

1 PC, II, 199-200. Sigle usate:
PC Politica e cultura, 2 voll., a cura di H.A. Cavallera, Le Lettere, Firenze
1990;
NSM La nuova scuola media, II ed. riv. e ampliata, a cura di H.A.
Cavallera, Le Lettere, Firenze 1988 ;

TCS II tramonto della cultura siciliana, II ed. riv. e ampliata, Sansoni,
Firenze 1963 ;

RE La riforma de11'educazione, V ed. riv., Sansoni, Firenze 1955 ;

GSS Genesi e struttura della società, Sansoni, Firenze 1946 ;

SPE Scritti pedagogici, II ed., Treves-Treccani-Tumminelli, Milano-Roma
1932;
SP= Sommario di pedagogia, 2 voll., V ed. riv., Sansoni, Firenze 1962 ;

PR - I Profeti del Risorgimento, Sansoni, III ed. riv., Firenze, 1944.

189



in quelle circostanze tragiche, ancora oggi indimenticabili, non sapeva
parlarne se non come délia « madré Italia ». Magari, curando, in ore
tutt'altro che propizie per gli « usi » culturali, la ristampa del libro del

conterraneo Pitrè, il « più siciliano dei siciliani », nondimeno non
chiuso in una « sicilitudine » (lo studio del folklore dell'isola)
indifferente ai destini délia « patria comune ».

Alio stesso Pitrè, Gentile, attentissimo ai fenomeni delle culture
regionali (basti pensare al suo magistrale Gino Capponi e la cultura
toscana nel secolo decimonono, 1922), dedica, circa venti anni prima
(1920), un saggio molto bello, in cui ne précisa l'immagine in questi
termini :

« Puö dirsi il più siciliano dei siciliani degli ultimi tempi, puo anche
dirsi, dal punto di vista del regionalismo, il meno siciliano dei siciliani di
tutti i tempi »2.

Certo, Pitrè, « il più siciliano dei siciliani », in quanto lo studioso
che elegge e quasi assolutizza come oggetto di studio le « tradizioni
popolari siciliane » ; ma, contemporaneamente, « dal punto di vista
regionalistico, il meno siciliano dei siciliani di tutti i tempi », lui
pronto ad accorrere ogni volta che la Sicilia fosse chiamata « a dar vita
alla cultura di questa nuova Italia» (TCS, 200). Di quale «nuova
Italia », poi Senza dubbio, anche délia « nuova Italia », délia quale
Benedetto Croce, ormai da anni (dal 1913, almeno, filosoficamente ;

dal 1924, almeno, politicamente e sul piano dell'amicizia) su posi-
zioni distanti da quelle di Gentile, traccia, per saggi, le grandi linee
délia letteratura (La leîteratura délia nuova Italia, 1914-1939) ; in una
parola, dell'Italia pervenuta all'unità, più diplomaticamente costruita,
nel 1870, per ciö stesso da fare, ancora, organica e vivente, posto che
si potesse fare di una costruzione diplomatica un organismo e darle
una vita (un motivo sul quale sarà necessario insistere), anche guar-
dando ai suoi inizi più « spirituali » (Albori délia nuova Italia, 1923).

Di questa «nuova Italia», sempre nel saggio su Pitrè, Gentile
finisce con l'affermare che, « al di sotto di tutte le differenze regionali,
era stata sempre una, se non d'arme, di lingua, d'altare, I di memorie,
di sangue e di cor ». Un'affermazione, è evidente, fatta nel ricordo del
Marzo 1821 di Alessandro Manzoni, il poeta ed anche uno dei « pro-
feti del Risorgimento », per dirla col titolo di un'altra significativa
opera di Gentile, che non aveva esitato ad affermare come, nel suo II
proclama di Rimini (aprile 1815), per amor di patria avesse commesso

2 TCS, 199.

190



il peggior delitto in cui puö incorrere un poeta, cioè quello di scrivere
un brutto verso : « Liberi non sarem se non siam uni ».

E' vero, tuttavia, che, nel ricordare Manzoni, Gentile ne tras-
figura, in sostanza, la nozione romantica di unità nazionale. L'Italia,
in quanto « una d'arme, di lingua, d'altare, I di memorie, di sangue e

di cor », resta, nella coscienza di Manzoni, un ideale da realizzare. La
situazione storica del nostro Paese, nei giorni in cui scrive Manzoni, è

ben quella che fa registrare « differenze regionali », se non « d'altare »,
certo « d'arme » e, più ancora, « di lingua » e « di memorie, di sangue e

di cor». Non c'è una Italia «una» prima e «al di sotto di tutte le
differenze regionali ». Storicamente, l'Italia «una» viene dopo ed
anche « al di sopra di tutte le differenze regionali ». Ma quale Italia
«una», poi? La risposta a questa domanda, quale si puo e si deve

porre, oggi, in un momento in cui agiscono forti spinte alla
disaggregazione politica del nostro paese (le tre Italie di certa
ideologia leghista), la risposta più decisa e meno equivoca è da
ritenersi quella data, all'immediato indomani délia raggiunta unità
politica del nostro Paese, da un altro dei grandi «profeti del
Risorgimento », il più caro a Gentile, Giuseppe Mazzini :

«Oggi noi rappresentiamo paghi o dolenti una menzogna d'Italia :

manca l'alito fecondatore di Dio, l'anima délia nazione »3.

In questa risposta, carica di amarezza e sfiducia, pesa la severa e

problematica idea che Mazzini ha délia nazione. Nello stesso 1871, è

proprio Gentile a ricordarlo (PR, 24), Mazzini puntualizza :

« La nazione non è territorio da farsi più forte aumentandone la vastità,
non un'agglomerazione d'uomini parlanti lo stesso idioma e retta
dall'iniziativa di un capo. Lingua, territorio, razza non sono che gli
indici délia nazione, mal fermi quando non sono collegati tutti e
richiedenti a ogni modo conferma dalla tradizione storica, dal lungo
sviluppo di una vita collettiva contrassegnati dagli stessi caratteri »4.

Su questa idea mazziniana di nazione, espressa più negativamente
che positivamente, ritornerà più volte Gentile. E' importante, ai fini
del tema che qui s'intende svolgere, che egli su di essa ritorni nel
primo (1919) dei « discorsi ai maestri di Trieste», intitolato La
nazionalità del sapere e délia scuola :

« E' la nazionalità la terra comune O il comune linguaggio O la vita
politica vissuta in comune O il cumulo delle memorie e delle tradizioni

3 Lettera a G. Ferretti del 25 agosto 1871.
4 Scritti editi e inediti, XVII, 164-165.

191



e dei costumi, onde tutto un popolo si specchia in un passato unico e in
esso, dovunque, ritrova se stesso O è la relazione, che stringe tutti gli
individui di una comunità in una compatta e salda compagine, asse-
gnando alla fede d'un popolo una missione e un'apostolato L'uno o
l'altro di questi elementi, o tutti insieme, sono stati a volta a volta affer-
mati e negati con egual ragione : poichè per ciascun di essi puö esser
vero e puo esser falso il dire che costituisca l'essenza caratteristica d'un
popolo e di una qualunque società storica. In verità, i detti elementi, ad
uno ad uno e nel loro insieme, possono avere un doppio significato ; e in
un significato sono contenuto accidentale della coscienza nazionale ;

laddove nell'altro, se c'entrano, vi rappresentano un elemento necessa-
rio, essenziale e immancabile. Possono cioè avere un valore puramente
naturale, e possono avere un valore morale o spirituale. La terra che ci
vide nascere, che ci nutri infanti e copre l'uno o l'altro dei nostri parenti,
i monti e le marine che chiudono e individuano questa terra, sono entità
naturali. Non l'uomo le ha fatte, e l'uomo non puo dirle sue, e legarvi la
sua esistenza. La stessa favella e la stessa religione, che vivono nello
spirito umano, possiamo bens! considerarle fatti naturali non meno degli
accidenti geografici con cui si circoscrive e rileva la terra di un popolo :

possiamo nella lingua vedere (almeno in astratto) la lingua che fu parlata
prima che noi nascessimo, e che parlarono i nostri maggiori, ora morti,
quando misera in essere questo patrimonio onde noi, venendo alia vita,
beneficiamo, al modo stesso che godiamo della luce e del calore del sole
largiti a noi da natura. E cosi taluni, anzi molti, concepiscono la
religione : qualche cosa che si eredita e si trova, ma non è frutto della nostra
fede operosa, e funzione della nostra attuale personalità »5.

Sulla stessa idea, sempre espressa più negativamente che positi-
vamente, ritorna ancora Gentile poco prima di morire :

« La nazione non è data dal suolo, né dalla vita comune e conseguente
comunanza di tradizioni, di costumi, linguaggio, religione, ecc. Tutto ciö
è la materia della nazione. La quale non sarà taie se non avrà la
coscienza di questa materia e non l'assumerà nella sua coscienza corne il
contenuto costitutivo della sua essenza spirituale ; e quindi non ne farà
oggetto della propria volontà. La quale volontà, nella sua concreta attua-
lità, è lo Stato : già costituito o da costituirsi ; e veramente in ogni caso
da costituire (conservare è un continuo costituire, un creare continuo).
Volontà »6.

Da richiamare l'attenzione su quel « conservare » come « continuo
costituire » o « creare continuo ». Un'espressione che si puö compren-
dere unicamente quando si ha dimestichezza con il lessico della
dialettica e, più esattamente, della dialettica hegeliana « riformata» da
Gentile, cioè di una dialettica che non consente di acquietarsi mai
nella presunzione che la nazione possa, ad un certo punto, costituire,

5 RE, 9-10.
6 GSS, 57.

192



un volta per sempre, definitivamente, un fatto e non un atto, avvertirsi
come una costruzione già avvenuta, una creazione già compiuta, e

non, appunto, un « continuo costituire », un « creare continuo », com-
portando, per ciö stesso, un'apertura sull'avvenire, sul futuro. Sempre
nel primo dei « discorsi ai maestri di Trieste », Gentile ribadisce :

«Per Giuseppe Mazzini la nazionalità dell'uomo non è la ricchezza
avita, ma conquista »7 ;

e précisa che è conquista anche nell'« unità delle sue parti ».
Sono pagine, queste di Gentile, dalle quali esce enormemente

complicata, fortemente problematizzata la nozione di unità nazionale.
Di questa unità concepita, naturalmente, anche come Stato. II filosofo
dell'« unità » è molto attento a non vederla realizzata in uno Stato
unitario solo diplomaticamente costruito. Anche violentemente co-
struito, a discapito delle differenze, soprattutto culturali e linguistiche,
regionali (e si puö pensare anche ad alcune « differenze » come quelle
economiche che oggi si avvertono non poco contrastanti tra il Nord e

il Sud del Paese). In un intervento del 1929 su La politica scolastica
del regime, Gentile :

«Organizzare lo Stato, non come forma estrinseca meccanicamente
imposta alla coscienza nazionale, ma come la stessa forma nativa di
questa coscienza, corne la stessa personalità reale ed attiva del popolo
italiano »8.

Lo « Stato corne forma estrinseca meccanicamente imposta alla
coscienza nazionale » richiama subito in mente la mazziniana « men-
zogna d'Italia », in cui « manca l'alito fecondatore di Dio », « l'anima
délia nazione ». L'Italia « una d'altare », « una di lingua », « una di
memorie, di sangue e di cor» di Manzoni «Menzogna», questa
Italia, « forma estrinseca meccanicamente imposta alla coscienza
nazionale», non «comunità» (si è visto ricorrere questo termine, di
schietto sapore antimeccanicistico, almeno se si ascolta il senso del
termine tönniesiano Gemeinschaft opposto al termine Gesellschaft),
non « organismo » (il termine ricorre nella citata lettera di Mazzini a

G. Ferretti) in cui tutti i membri concorrano effettivamente a rea-
lizzare vita nazionale. Gentile è, si, il filosofo dell'« unità », ma non di
un'« unità » mistica in cui anneghino le « differenze », corne pur si è

preteso da parte di studiosi più o meno ideologicamente ciechi e

lividi. La sua idea di « unità », infatti, è, si puö dire, biologica, orga-

7 RE, 12.
8 SPE, III, 443.

193



nicistica, non meccanicistica ; o, se si vuole, « spiritualistica », non
«materialistica». E, soprattutto, si tratta di un'idea di «unità» non
giocata teoreticamente a discapito delle « distinzioni », magari di
quelle «distinzioni» che non si blocchino in un'ignoranza o,
addirittura, in un'indifferenza reciproca. Né va trascurato che queste
« distinzioni » sono anche quelle culturali, « morali », linguistiche ecc.

Ritorna in mente, sviluppando queste argomentazioni da ultimo
squisitamente dialettiche, il Pitrè contemporaneamente « il più sicilia-
no dei siciliani » (lo studioso, mai uscito da Palermo, delle « tradizioni
culturali » de11'isola) e « il meno siciliano dei siciliani », capace di
andare oltre il punto di vista regionalistico.Non meno di Pitrè, Gentile
è, contemporaneamente, « il più siciliano dei siciliani » e « il meno
siciliano dei siciliani ».Anche quando si pone per espresso il problema
délia scuola, dell'istruzione e, soprattutto, dell'educazione.Questo
Gentile, impegnato a far valere 1'« unità » tanto più autentica quanto
meno trascura le « distinzioni » e a tener conto di queste a patto che

non si mostrino riottose a convergere, senza che essa si sovrapponga
loro meccanicamente, verso 1'«unità», lo si puö vedere in azione
quando getta le basi di una « pedagogia corne scienza filosofïca ».

***

Sulla configurazione teoretica, procurata dall'attualismo, délia
«pedagogia come scienza filosofica» pesa, continua a pesare, il
pregiudizio che faccia perdere alla pedagogia la sua specificità disci-
plinare. E' vero, tuttavia, che si tratta di una configurazione progettata
aderendo alio « spirito del tempo ». « Scienza filosofica » la pedagogia,
nella coscienza di Gentile, ma pur sempre una scienza che non intende
imprigionarsi nella beatitudine di un'esattezza che la faccia
intemporale ed astorica. « Scienza filosofica », per Gentile, ma non
una « scienza matematica ». Nel Sommario di pedagogia (1913-1914),
un'opera che spesso si ha avuto il torto di leggere non contestua-
lizzandola con l'intero délia costruzione teoretica dell'attualismo (il
« pedagogista » Gentile non si giustappone al « filosofo » Gentile), si

legge una pagina sulla scienza matematica alla quale si puo annettere
la grandissima importanza che ha solo se non si dimentica corne la
filosofia dell'atto occupi un posto notevolissimo anche nella epocale
vicenda délia affermazione délia « nuova scienza » fornita del più
ampio respiro antimeccanicistico ed antideterministico :

194



« La matematica è la scienza perfetta perché non suscettibile di corre-
zioni (almeno nelle conseguenze sistematiche dei suoi postulati) ; ed è

naturale, che il sapere scientifico desideri pervenire a una determina-
zione, che non sia più possibile né mutare né correggere.
È tuttavia qui da considerare che questo grandissimo pregio o privilegio
della matematica, è anche il suo gran difetto : esso è la divinità del
sapere, ma è anche la morte. Giacché il sapere vivo non è esatto : créa il
suo oggetto, ma per risolverlo nel soggetto, e procedere a una oggetti-
vazione ulteriore. Non finisce mai la sua giornata ; non dice mai
veramente : exegi monumentum. La sua vita appunto è tutta nel lavoro
con cui si innalza il monumento.
Tutta quanta la matematica si fonda su quel principio logico per cui ogni
cosa è uguale a se stessa : principio che vale appunto per le cose, non per
lo spirito. Il quale invece ha la legge opposta, che cioè esso non sia mai
pari a se stesso, cangiandosi, eterno Proteo, in mille guise, nella vita
autocreativa in cui esso propriamente consiste. La matematica, scienza
esatta, si détermina, abbiamo detto, per determinazioni immutabili. Pensare

eternamente la somma di due unità, è avere eternamente quel risul-
tato, senza possibilité di aumentarlo o diminuirlo menomamente. E in
cio sta il pregio della verità matematica. La quale perciö è come una
cosa, che non si muove, e perö non muta : morta, infeconda, arida, corne
un sasso. Un sasso (poiché la matematica è un'oggettivazione dell'Io)
che non è un sasso che l'Io incontri innanzi a sé, ma l'Io stesso fatto
sasso »9.

Ecco. La pedagogia, per Gentile, vuole essere una « scienza
ftlosofica », proprio perché non intende pietrificarsi dogmaticamente,
farsi o pretendersi cost esatta da perdere ogni fedeltà al tempo e alla
storia. Il sapere pedagogico attualistico non vuol essere un sapere
«divino» e, proprio perché «divino», «morto»; intende essere un
«sapere vivo » e quindi non esatto e, in quanto non « esatto », «stori-
co». Che se al centra di questo sapere si colloca, come puö e deve
collocarsi, la scuola, è evidente che lo stesso problema della scuola
non puö porsi che come problema storico Sta di fatto che come
problema « storico », per altro « storicamente » da risolvere, quello della
scuola, per Gentile, non puö non essere, anzi tutto, il problema della
scuola della « nuova Italia » o, per utilizzare ancora il titolo del primo
dei « discorsi ai maestri di Trieste », della « nazionalità della scuola ».

Si puö spiegare, per ciö stesso, come e perché, nell'intervento
sulla Politica scolastica del regime (1929) già preso in considera-
zione, facendo riferimento anche alla sua esperienza di ministro della
Pubblica Istruzione (ottobre 1922-luglio 1924), Gentile possa non
perdere di vista, ponendosi il problema di un' « educazione austera-

9 SP, H, 183.

195



mente patriottica », « l'insieme délia individualità storica nazionale ».

In termini che restano, fondamentalmente, pur sempre quelli di un
« educatore » che non elude, e non puo eludere, la lezione mazziniana
piena si sofferenza di fronte ad un' »unità » politica corne « forma
estrinseca meccanicamente imposta alla coscienza nazionale » :

«Questo sistema di idee tra lo scorcio del 1922 e il corso dell'anno
seguente rapidamente divenne sistema délia scuola italiana riformata
dalla base alla cima. Poche leggi, ma concatenate in una sintesi, in cui
ebbe disciplina e figura tutto l'essenziale délia scuola pubblica. Niente
relazioni, che ne commentassero le ragioni e le giustificassero, poiché
tutte le ragioni giustificative erano già mature negli intelletti dei
competenti, e dovevano soltanto maturare nelle risoluzioni dello Stato.
La scuola elementare aderente al sentimento, all'esperienza, aile ten-
denze, ai costumi, alla lingua, all'anima del popolo : religiosa insieme e

poetica, legata aile forme venerande delle credenze tradizionali ma
aperta e pronta alle suggestioni e ispirazioni délia poesia e dell'arte che

sorgono spontanée dalla psicologia più ingenua e sognante delle
moltitudini e dei fanciulli ; piantata, per cost dire, per lingua e folklore
nella terra a cui appartiene, nella regione in cui lingua e folklore hanno
le prime fattezze e una determinata configurazione ; e dal dialetto e dalla
cultura regionale docile ad espandersi nelle forme universali dello spirito
nazionale, in cui l'anima di ogni regione si apre a più ampio respiro »10.

Si accennava alle spinte disgregatrici che, nei nostri giorni più in
preda al « malor civile », minacciano, prendendo piede il « regiona-
lismo» più «materialistico», 1'«unità» politica del nostro Paese. E

non è che la preoccupazione per gli effetti devastanti di un « federa-
lismo» più becero quanto più egoisticamente particolaristico, sia
unicamente di una parte politica e sociale più nostalgica (posto che lo
sia ancora) di un regime irrecuperabile, condannato dalla storia. La
preoccupazione è anche di parti politiche e sociali che sembra vivano
ancora dell'idea ftssa dell'antifascismo. E' un fatto, comunque, che il
problema délia scuola italiana - e non solo il problema délia scuola
elementare - resta, anche in vista dell'avviata costruzione délia
Comunità Europea, quello di promuovere una « cultura regionale
docile ad espandersi nelle forme universali dello spirito nazionale ».
Da risolvere, questo problema, naturalmente salvaguardando le
culture regionali, ma non fino al punto da far sorgere steccati tra l'una e

l'ai tra, magari dando spazio ad una scuola che sia, ad esempio, scuola
solo dei lombardi e non anche dei siciliani, scuola dei piemontesi e

non anche dei napoletani. Nello stesso tempo si capisce, facendo agire

10 SPE, III, 444.

196



lo « spirito nazionale » come « spirito », appunto, non come « forma
estrinseca» destinata a produrre un'omologazione grigia ed indistinta
attraverso la quale esperienze, tendenze, costumi, tradizioni, lingue
perdano i colori délia loro più irriducibile « diversité ». Si tratta ancora
del problema della combinazione dialettica dell'«unité» e delle
« distinzioni » ; e va detto che, soprattutto nel nostra Paese, è problema
che puö in concreto risolversi - giammai una volta per sempre - non
« unificando » senza « distinguere » né « distinguendo » senza « unire ».

Certo, ci si puö, a questo punto, chiedere : problema di « educa-

zione nazionale » o di « istruzione pubblica » La dizione « educazione
nazionale » evoca fin troppo l'idea di uno « Stato pedagogo », tanto
più « totalitario » quanto meno conosce i « limiti » della sua « attivité ».

L'«educazione nazionale» facilmente si configura, piuttosto, come
«educazione statale». Ma è ovvio che c'è «educazione statale» ed

«educazione statale », come c'è Stato e Stato. Quando si tematizza il
concetto gentiliano di « educazione nazionale », facilmente configura-
bile corne « educazione statale », occorre, allora, ben vedere come
Gentile concepisce lo Stato o, più esattamente, lo Stato unitario
italiano. Uno « Stato etico », uno « Stato totalitario », quello concepito
da Gentile Grossa questione, non suscettibile di una soluzione séria,
finché ci si intestardisce a ritenere Gentile l'ideologo dello Stato
fascista come Stato « fatto » e, quindi, come « regime ». In vérité,
Gentile accede ben presto, sempre guardando al Risorgimento - se si
vuole anche al Risorgimento come « categoria » -, al convincimento
che « l'idea dello Stato sopravanza sempre il suo modo di esistere » o
che « lo Stato nella sua essenza spirituale è sempre e non è mai »

(GSS, 107). Si è detto, proprio mentre si cita dall'ultima sua opera,
che Gentile accede ben presto a questo convincimento. Ma è molto
importante, in questa circostanza discorsiva, che ad esso accéda

proprio per precisare la sua idea di uno Stato cui si fa competere il
diritto e il dovere di provvedere ad un « ordinamento scolastico ».

Allora, esprime il suo convincimento in questi termini :

« Dunque, lo Stato pedagogo - La scienza non distribuisce a bene-
placito province e principati ; ma riconosce la natura e quindi gli uffici
essenziali degli esseri. Lo Stato insegna perché è, e in quanto è spirito ;e

non puo insegnare altro che lo spirito ; quello spirito, che è assoluta
universalité, negazione di ogni arbitrio e volere naturale (individuale) »".

11 NSM, 17.

197



Si sta citando, si badi, da uno scritto pedagogico del 1902, L'unità
délia scuola media e la libertà degli studi.Uno scritto in cui si

svolgono considerazioni che ritorneranno costantemente nella
riflessione pedagogica di Gentile, anche del Gentile degli anni in cui
ricopre la carica di ministro délia Pubblica Istruzione, degli anni in
cui, in pieno regime fascista, attende alla fatica del più liberale
operatore culturale. E l'argomentazione più interessante è quella
relativa alla « libertà degli studi ». « Studi disinteressati, scientifici »,
dice anche Gentile (NSM, 24). Coltivati e coltivabili solo in una scuola

non messa immediatamente all'insegna del Non scholae, sed vitae
discimus, in una scuola nella quale i ragazzi siano prematuramente
assillati dal prepotente bisogno di inserirsi nei processi produttivi, di
essere « preparati direttamente alla vita sociale » (NSM, 24).

A che la scuola - in particolare la scuola secondaria - non si

avvilisca in questo ruolo ed unicamente in questo ruolo, a che essa

non cessi di essere scholé in cui si preparino i ragazzi agli « studi
disinteressati, scientifici », è chiamato a provvedere un « ordinamento
scolastico » dello Stato in quanto « spirito » o ubbidiente aile ragioni
dello « spirito » che, in quanto « assoluta nécessité », « non soggiace ai

bisogni o aile contingenze particolari ».

E' evidentissimo che, qui, Gentile opta per una scuola secondaria
elitaria, aristocratica :

«Gli studi secondari sono di lor natura aristocratici, nell'ottimo senso
déliaparola ; studi di pochi, dei migliori... Ora gli studi secondari per la
scienza sono quelli che lo spirito richiede che siano ; e, se cosi come
devono essere, non possono passare per democratici, peggio per la
democrazia »'2.

Ad evitare di prestare a questo Gentile un'attitudine espressa-
mente antidemocratica, quella stessa che poi gli si assegna in quanto
filosofo dell'« educazione nazionale » o dell'« educazione statale»
immediatamente risolubile in « educazione fascista », cosa del resto
avvenuta, bisogna stare attend a capire che, per lui, il « peggio per la
democrazia » vale, più propriamente, « peggio per la falsa democrazia

». Infatti, spiega :

«Ma la vera democrazia consiste nell'autonomia, nel trionfo dello
spirito, in ogni ordine di attività umana ; e coincide quindi con la vera e
buona aristocrazia. E perö gli schietti democratici debbono volere che gli
studi secondari siano accessibili a tutti, che abbiano da natura attitudini e
ingegno adeguati ; non si propongano finalité derivate da bisogni o da

12 NSM, 24.

198



aspirazioni di una od alcune classi sociali privilegiate ; siano istituiti, per
quanto sia necessario, a spese dello Stato ; non vengano ordinati da alcun
arbitrio di partiti o di scuole, ma derivati a norma scientifica dallo studio
genuino délia costituzione intima dello spirito umano. Cosi, devono
essere democratici oggi gli studi senza volgari preoccupazioni della
facilità e brevità necessarie a studi proprii del popolo. Chi ha gambe da
salire, saiga ; che si guadagna a distruggere le scale E pure, certi democratici

vorrebbero dar la scalata, facendo a meno di ogni sorta di scala
La scuola secondaria ha una sua propria natura, chiaramente e netta-
mente dérivante dalla sua finalité, che non è tanto astratta e teorica o
accademica, quanto potrebbe parère a chi rifugge per pigrizia mentale da
certe discussioni - Formare l'uomo Una cosa da nulla, di cui la demo-
crazia borghese e la proletaria, questa société tutta ferro e macchine,
capitale e proletari, e lotta di classi, e scienze sperimentali e positive,
non sa davvero che farsi. L'uomo Rettorica, poesia, metafîsica, utopia,
di chi non vive fra i suoi contemporanei, e non sente per tutto attorno a
sé il soffio della vita nuova ; e immagina e sogna ideali atti solo a creare
spostati e nevrastenici, in mezzo alla folla che s'affatica con l'ingegno e

la destrezza per le occorrenze economiche sempre più incalzanti.
L'uomo A che fame Oggi bisognano gli automi dell'industria e le
volpi del commercio ; le pecorelle dei partiti politici e della chiesa e i
famelici lupi delle amministrazioni e delle sacre gerarchie ; tutt'al più
qualche topo erudito da biblioteca e qualche ragno faticone intento a
tessere e ritessere le penelopee tele sociologiche »13.

La scuola secondaria non dev'essere quella che esige la « demo-
crazia borghese e la proletaria » o, senz'altro, « una société tutta ferro
e macchine, capitali, e proletari, e lotta di classi, e scienze sperimentali

e positive », bisognosa degli « automi dell'industria » e delle « vol-
pi del commercio ». O anche, quando si crede di essersi sbarazzati del
capitalismo più esoso e sostenuto, nonostante tutto il « ferro » e tutte le
«macchine», su un'organizzazione aliénante del lavoro e della
produzione, una société che, non potendo rinunciare a questa stessa

organizzazione, gestita dallo Stato capitalista, cade in ginocchio
dinanzi all'idolo dell'applicazione pratica del sapere e, per ciö stesso,
impegna la scuola nella responsabilité di fornire uomini subito
socialmente utilizzabili e le impone di buttare aile ortiche tutto ciö che
è, si presume che sia inutile ed inutilizzabile socialmente, anche la
poesia, anche l'arte, anche la filosofia.

Quest'ultima argomentazione è suggerita da un saggio gentiliano
del 1934, intitolato Economia ed etica. Si puö discutere quanto si

vuole la riduzione, pur non paradossale, in esso operata, del marxismo
ad un liberalismo che assume Y homo oeconomicus come l'uomo tout

13 NSM, 25.

199



court ; ma riesce non poco persuasiva la considerazione degli effetti,
sul piano délia cultura e délia scuola, in un Paese in cui il marxismo è

diventato leninismo ed anche stalinismo, di un vero e proprio credo in
una società bisognosa solo di « scienze sperimentali e positive », di
«automi dell'industria », di addetti disciplinati ai servizi richiesti da

un capitalismo di Stato. Scrive, allora, Gentile :

«Ci sono infatti concezioni oscure, buie, di questo mondo, in cui gli
uomini vivono, e che essi infatti vivendo creano. Concezioni, come
quella di Marx, rigorosamente economiche e quindi materialistiche :

dove tutto ciö che è umano è economico, e niente ha diritto all'esistenza
se non è utile. È il mondo che Lenin e, più spietato, Stalin si sforzano di
attuare con inumana violenza. E non leggiamo senza una stretta al cuore
le relazioni che ci vengono dai più intelligenti studiosi délia présente vita
russa e délia conformazione spirituale che l'educazione crudamente e
miseramente tecnica ed utilitaria è intenta a dare a quella gioventù. La
quale pare non abbia più generalmente altra norma di valutazione di
checchessia all'infuori di quella che si esprime nella domanda : - A che
serve
A che serve Dio A che serve la poesia La pura divina poesia, che

sgorga spontanea dal cuore degli uomini, e si leva alto e canta nel cielo
come l'allodola paga e felice del suo stesso canto A che serve la fami-
glia e quel tesoro impagabile d'affetto e d'intimità che essa promette e
dispensa agli animi raccolti in un amore degno délia costanza infinita
dello spirito fino alla morte e più in là A che serve la scienza pura, di
cui non si scorga l'applicazione pratica Rasi al suolo tutti i promettenti
germogli che cercano il cielo e gli apriranno incontro le corolle calde di
vita dei loro fiori, ridotto il mondo umano a una landa deserta, dove tutto
è da ricostruire, e nulla si vagheggia nei famosi « piani » che non sia utile
e possa perciö servire a qualunque cosa, l'uomo barcolla e cade
nell'abisso in cui si dibatte appena cessi di pensare e di trovare quindi un
senso alla vita. L'abisso dell'assurdo, che è nichilismo. Perché corne puo
aver significato una vita tutta tessuta di utilità, se manca il fine a cui
l'utile è mezzo Se manca l'uomo, con la sua natura spirituale, libera,
suprema e assoluta finalità dell'universo, la quale non deve servire
infatti più a nulla, poiché tutto ciö che è utile serve a lei ?»14

Naturalmente, non si vorrebbe affatto, oggi che l'ideologia comu-
nista è definitivamente caduta, ed anche quelli che più hanno creduto
al « socialismo reale » sembra si convertano sempre di più al culto
delle ragioni del capitalismo come unico modo scientifico di orga-
nizzare l'economia, prestare a queste parole un senso profetico e

strumentalizzarle per celebrare un tipo di società, quanto si vuole
democratica, nella quale, non meno che in quella comunista, « nulla si

vagheggia che non sia utile e possa perciö servire ». Resta, per altro,

14 PC, D, 131.

200



che, se queste parole, che costituiscono il nucleo centrale di un
discorso più articolato sul rapporto tra economia ed etica, la cui fonda-
zione è progettata anche anticrocianamente, hanno un senso nello
svolgimento del tema, è perché esse rinviano spontaneamente alio
scritto del 1902, in cui Gentile assegna alla scuola - nel caso speci-
fico, a quella secondaria - un ruolo per cosi dire extraeconomico ed

essenzialmente « spirituale », quello stesso che ne esclude la messa al

servizio passivo della « domanda » di una società ormai avviata a
celebrare lo « spirito del tempo » dell'industria e della tecnica.

Si capisce, intanto, che lo scritto del 1902, alla cui tesi centrale
Gentile rimane fedele fino in fondo, in una riflessione pedagogica che

si inscrive coerentemente nella costruzione teoretica dell'attualismo,
si spiega solo se lo si colloca, storicamente, come documento di una

presa di posizione antipositivistica. Questa è una posizione, si badi,
che si puö comprendere solo tenendo ben présente che, nell'assumerla

- con decisione, anche se non poco « inattualmente » (e quest'avverbio
risulterà ben chiarito in seguito) - Gentile è ancora vincolato alla
responsabilità della proposizione e della risoluzione del problema
dell ' « educazione nazionale ».

***

Vincolato, Gentile, a questa responsabilità, in un momento in cui
si pensa a costruire, a creare una « nuova Italia ». E' necessario, allora,
osservare che, restando vincolato a questa responsabilità, Gentile si

porta energicamente oltre la proposizione e la risoluzione del problema

della scuola progettate dal positivismo pedagogico. Lo stesso tema
dell'«unità della scuola media», e più ancora quello della « libertà
degli studi », egli tende a svolgere, quasi fosse già il filosofo dell'
«unità», contrastando una « distinzione» che i pedagogisti positivisti
ritengono necessaria. La « distinzione » operata, ad esempio, da
Aristide Gabelli, del quale egli cita, indirettamente (NSM, 1), un pas-
saggio fondamentale della Relazione sull'istruzione classica (1884) :

« La prima distinzione, già da tempo ammessa, tra la scuola classica e la
reale o la tecnica, che intacca il principio della scuola educativa comune,
non è che il cominciamento di un nuovo indirizzo, che potremmo
formulare : preparazione degli alunni a quegli studi ed a quegli esercizi,
in cui saranno occupati nella loro vita ».

« Distingue », Gabelli, tra « scuola classica » e « scuola reale o
tecnica»; e, «distinguendo», non sembra affatto nascondere la sua

201



propensione per il secondo tipo di scuola, come per quella in cui gli
alunni siano preparati a «quegli studi ed a quegli esercizi, in cui
saranno occupati nella loro vita ». Si, la « distinzione » è operata
all'insegna del non scholae, sed vitae discimus. Ma si tratta di vedere

se, in un'Italia solo diplomaticamente « fatta » o solo meccanicamente
costruita, alle prese con una serie di problemi di indole pratica (primo
tra tutti la piaga dell'analfabetismo), un «ordinamento scolastico»
non debba obbedire all'adagio latino, facendosi disciplinatamente
addetta, anzi tutto e soprattutto, a preparare uomini da inserire nella
concreta vita del Paese : tecnici specialisti e non umanisti, infermieri e

non poeti, esperti di agricoltura e non filosofi ecc. Questi uomini
sono, certo, quelli che si dicono « correnti » come si dice « corrente »

una moneta, quelli che si richiedono ad una scuola chiamata ad
ubbidire ai « dogmi dell'economia politica» o dell'economia di
mercato. Ne parlava Nietzsche nella sua conferenza di Basilea del
1872, intitolata Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten. Ne
parlava con disgusto, Nietzsche, in Svizzera, sub specie biennii, due
anni dopo il raggiungimento dell'unità politica del nostra Paese. Nel
quale si attende, lui che ha contatti con un circolo culturale italo-
tedesco di Firenze, fortuna in Italia. Una fortuna che, tuttavia, non ha
e non puo avere, in un Paese che ha, appunto, bisogno di « uomini
correnti ».

Non a caso si fa riferimento a questo Nietzsche. Anzi tutto, perché
si tratta di un Nietzsche che ha imparato da Mazzini - il « profeta del
Risorgimento » che si è detto più caro a Gentile, del resto al filosofo
tedesco più volte, sia pure impropriamente, anche per ciö che riguarda
le idee pedagogiche, accostato - a « vivere risolutamente, nella tota-
lità, nella pienezza, nella bellezza », secondo un'espressione di Goethe
che gli rimane impressa nella memoria.

E che cos'è, intanto, la Bildungsanstalt, da Nietzsche indicata
come la scuola in cui l'uomo deve esser formato » (Bildung vale
«formazione ») « nella totalità, nella pienezza, nella bellezza » Non è

azzardato affermare che essa trova corrispondenza nella « scuola »

gentilianamente concepita come quella che mira alla « formazione
dello spirito » : una scuola per ciö stesso sottratta al dovere, imposto
dall'esterno, di fornire immediatamente «uomini correnti», quegli
stessi uomini che pur sono necessari in un contesto sociale in cui,
predominando altresi il destino inevadibile della divisione del lavoro
(anche del lavoro intellettuale), si esige non tanto « formazione dello
spirito » quanto piuttosto « informazione professionale » (l'espressione

202



« formazione professionale », diffusamente usata oggi, è una contrad-
dizione in termini, la « formazione » accennando ad uno sviluppo
integrale délia personalità dell'alunno e la « professione » implicando
l'idea di una « specializzazione » indispensabile per giocare un
determinate ruolo nella società civile), determinata preparazione tecnica,
specializzazione civilmente disciplinata ed economicamente
spendibile.

A questa « professione », a questa preparazione, a questa specializzazione

deve provvedere la scuola che il positivista Gabelli dice
«reale o tecnica». Non c'è posto, per questa scuola, nella riflessione
del più « inattuale » (anche perché critico délia società industriale)
Nietzsche. Ma fino a che punto, anche quando maggiormente egli è

avvinto all'idea di una « educazione nazionale », per questa scuola non
c'è posto, fin dall'inizio, nella riflessione pedagogica di Gentile In
verità, la « distinzione » operata da Gabelli non è affatto rigettata dal
filosofo. Essa viene, piuttosto, vagliata non rinunciando al punto di
vista di una « formazione » per dir cosi aperta, segno di fedeltà al mo-
tivo di uno « spirito » che non puö essere obbligato a cessare di essere
tale dall'esterno, ad un punto di vista fatto prevalere, senza prepotenza
« idealistica », su quello di un'« informazione », nella quale non si puo
non leggere un limite, quanto si vuole « civilmente » esigito.
Criticamente vagliata, fin dall'inizio, si deve pur dire, e lungo i tor-
nanti di una teorizzazione coerente délia realtà « scolastica » e della
prassi di un indefesso operatore nel mondo della scuola, più volte
presa e ripresa in considerazione. Già nel saggio del 1902, Gentile :

« Formazione dello spirito, in generale, sono tutte le scuole ; ma solo la
primaria e la secondaria sono per la loro natura chiamate a formare lo
spirito preso nella sua integrità ; la prima per una formazione iniziale, la
seconda per una formazione compiuta (relativamente, s'intende). Esse
soltanto sono scuole generali. Le altre, tecniche, professionali o scienti-
fiche, son tutte speciali, e indirizzate ciascuna a svolgere una parte, un
momento singolo dello spirito. Di qui si vede la profonda differenza, a
cui tengo, tra scuola classica e scuola tecnica, per cui solo la prima è, a
mio avviso, vera scuola media o scuola di cultura generale ; laddove la
seconda inizia ed avvia quella specializzazione, che presuppone la
formazione generale dello spirito (arrestatasi, nel caso della scuola
tecnica, alia semplice istruzione elementare) »15.

Si privilégia, certo, la « scuola classica » corne quella in cui si
attende alla « formazione dello spirito ». Ma non si scaraventa fuori

15 NSM, 23.

203



dell'« ordinamento scolastico » la « scuola reale o tecnica», come
quella che deve provvedere alla « specializzazione ». In un denso

paragrafo del primo volume del Sommario di pedagogia, significati-
vamente intitolato II diritto della specializzazione :

« Nè si vuol già negare il diritto alia specializzazione delle scuole e perö
dei maestri. L'universalité dell'istruzione non è enciclopedia. Uno puö
saper moite cose, ed esser più unilaterale di chi ne sa bene una sola. La
specializzazione è carattere intrinseco della essenziale individualité dello
spirito. Chi sente, non puö sentire se non una sensazione ; chi pensa, non
puo pensare se non un solo pensiero. L'atto dello spirito è un atto unico
ancorché molteplice nel suo contenuto, in se stesso considerato. Ma in
quell'atto è tutto. Questo il punto che è d'uopo tenere ben fermo. Quan-
do io studio la grammatica, grammatica devo studiare : e non devo nè

pensare alla primavera che brilla pei campi, o al pasto che m'aspetta tra
qualche ora, o al romanzo che lessi ieri, o all'amico da cui mi divisi testé
e che mi aspetta questa sera. Ma la grammatica io non devo concepirla,
oltre che come il tutto di quel momento, come il tutto di tutta la vita
dello spirito »16.

La « vita dello spirito », questo è il punto, non si puö affatto
immaginare come quella che si esaurisce nella piccola o grande rete
« specialistica » nella quale pur ci si deve rinchiudere per poter
« servire » nella société civile. Se ne puö trarre anche la conclusione
che, per servire in questa société, bisogna vivere un momento della
« vita dello spirito » corne tutta la « vita dello spirito » ; ma è necessa-
rio che non manchi, nello « specialista » più civilmente impegnato, la
consapevolezza che la sua « specializzazione » è un momento e solo
un momento della « vita dello spirito ». La scuola vera è quella in cui
questa vita non trovi impedimento. Ma un impedimento essa trova in
una scuola in cui i protagonisti sono cost fortemente incalzati dal
bisogno di soddisfare bisogni pratici da sentirsi più o meno immedia-
tamente destinati a diventare « uomini correnti » e solo questi uomini.
La « liberté degli studi » è, anzi tutto, liberté dal bisogno di soddisfare
bisogni pratici. Di questa liberté devono godere soprattutto quanti
attendono a studi più propriamente scientifici. In una intervista
rilasciata a R.Schairer della «Frankfurter Zeitung» il 17 die. 1934
Gentile :

«La vera scienza, come l'arte, fiorisce lentamente nello spirito, e vuol
essere alimentata dalla pace della meditazione, non turbata dalle

16 SP, I, 191.

204



preoccupazioni materiali, dall'assillo, dalla fretta o della concorrenza,
dalla necessità di dedicare troppo tempo alle altre materie »17.

Si prépara lo spazio ad una scuola aristocratica, in cui i pauci quos
Juppiter amavit (un'espressione, questa, frequentemente usata da

Gentile) possano attendere in oziosa beatitudine, sgombra da

«preoccupazioni materiali» e libera dell'«assillo della fretta e della
concorrenza » Anche questo. Ma non alla maniera nietzscheana (Der
griechische Staat, 1873). La scuola « aristocratica» cui apre lo spazio
Gentile è - e questo è un punto da fermare con forza - fondamental-
mente, scuola « meritocratica ». Ed è per far valere fino in fondo il
principio della « meritocrazia » che la « distinzione » positivistica-
mente operata tra « scuola classica » e « scuola reale o tecnica » viene,
ad un più alto livello critico, ripresa, rigettando l'egalitarismo di una
democrazia falsa e bugiarda che, specialmente nel nostro Paese, ha,

quasi programmaticamente, con gravissimo pregiudizio della « gius-
tizia sociale », perduto di vista quei « meriti » personali che possono
misurarsi solo sulla base dell'individuazione e della valorizzazione di
attitudini e di vocazioni diverse. Il filosofo dell'« unità », ancora una
volta, non si mostra indifferente alle « distinzioni ». E, se questo non si

comprende, non si riesce neppure a comprendere 1' « ordinamento
scolastico » peculiarmente « classistico » che è al centro del pensiero
pedagogico gentiliano.

Su questo « ordinamento classistico », quale viene teoricamente
progettato e praticamente sostenuto da Gentile, non possono nascere
dubbi. Ancora nell'intervista citata :

« Io sono per una soluzione diversa : dividere la classe studentesca in due
catégorie, di cui la prima costituita da elementi selezionati, che offrano
garanzia di far buona prova nella camera degli studi severi ; gli altri, la
grande massa, dopo le elementari, dovrebbero venire diretti aile scuole
di avviamento con indirizzo pratico-artigiano »'8.

Il vero problema da porre e da risolvere per realizzare un giusto
« ordinamento scolastico » è quello di « selezionare » : tra quelli che

« offrano garanzia di far buona prova nella carriera degli studi severi »

e quelli che una siffatta garanzia non offrono. La « distinzione » tra
« scuola d'élite » e « scuola di massa » non si rovescia in una discrimi-
nazione socialmente estrinseca e, non da ultimo, ingiusta. Non si

perde mai di vista il principio della « libertà degli studi », della

17 PC, n, 292.
18 PC, n, 292.

205



« libertà di apprendere (Lehrfreiheit) », délia quale, già nel saggio del
1902, parla Gentile, discutendo con Michèle Kerbaker. A questi che
chiama in causa i goethiani Wilhelm Meisters Lehrjahre (1794-1796),
osserva :

«E perché non citare anche i Wilhelm Meisters Wanderjahre (1821-
1829), la oui pädagogische Provinz contiene tutta la parte principale del
pensiero pedagogico goethiano Il succo del quale consiste nella subor-
dinazione di ciö che egli dice Zufall des Lebens (gli accidenti délia vita)
alio Schicksal des Lebens (l'innata predisposizione individuale), per cui
tutta l'educazione deve mirare alio sviluppo delle speciali attitudini
native onde ogni individuo è dotato : costruire, egli dice, dal di dentro al
difuori »".

Goethe, il più grande esponente dell'« umanesimo borghese»
(Th. Mann), cioè di un umanesimo o di un neoumanesimo che non
célébra un « uomo intero » corne Schiller e non ne ha una patetica
nostalgia come Hölderlin, e se mai cede alle ragioni « civili » di Smith
o di Ferguson o anche dello stesso Hegel, dalle quali esce giustificato
Y homme fractionnaire di Rousseau e più o meno francamente respinta
l'immagine fourieriana del travail attrayant dilettantisticamente colti-
vato, ben conosce la necessità a che l'uomo ripieghi, ad un certo
punto, sulla scelta di una « unilateralità (Einseitigkeit) » professionale

- forse neppure una scelta - che ubbidisca non tanto immediatamente
agli « accidenti délia vita » quanto piuttosto alla « innata predisposizione

individuale ». Ubbidire al Zufall des Lebens puö significare
anche disubbidire ad una vocatio, (Calling, Beruf) che solo puö fare di
una « professione » (e sta di fatto che, nel lessico tedesco, Beruf vale
anche « professione »), un « destino » (Schicksal). Puö venire in mente,
allora, il più hegeliano imperativo di « ubbidire alia propria
professione come ad un destino» (Philosophische Propädeutik); o,
anche, il pindarico « diventa quel che sei » (Pitiche, II, 72), tanto caro
a Nietzsche più deciso a valorizzare la « natura » (il Natura nonfacit
saltus risulta molto odiato, in particolar modo, da certo egalitarismo
storicistico dell'uomo. E sono annotazioni, queste, quanto si vuole
dotte, ma importanti per comprendere il riferimento di Gentile a

Goethe, dal quale puo dirsi anche semplicemente che è sollecitato a
ritenere che, in una « provincia pedagogica » (nel caso specifico, la
« nuova Italia », come egli la immagina), la scuola non puö rinunciare
a « costruire dal di dentro al di fuori », cioè non partendo da una do-
manda esterna di una « informazione », anche di una « informazione »

19 NSM, 3.

206



alla quale si risponde unicamente perché spinti dagli « accidenti délia
vita », bensi partendo pur sempre « dal di dentro », cioè non disatten-
dendo alio Schicksal des Lebens.

Goethe preferisce un buon barbiere che, radendogli la barba, non
gli faccia maie, ad un pessimo poeta.Un buon barbiere si puö
ammettere che appartenga alla « grande massa » che, nel rispetto di
non trascurabili attitudini « naturali », non si presta alla « selezione »di

quegli « elementi » che « offrano garanzia di far buona prova di sè

nella carriera degli studi severi » (Gentile). Ma la « grande massa »

non necessariamente si intende come una massa damnaiionis di fronte
alla quale si levi, in maniera anche stupidamente orgogliosa, una élite
di scienziati, artisti, filosofi ecc. Anche la « massa » di quanti - se si

vuole, anche dei più - sono avviati a frequentare le « scuole reali o

tecniche » è riscattata ad una dignità tanto più grande quanto più
coloro che la costituiscono sono impegnati nel guadagno di una
« specializzazione » pratico-artigianale non dissonante dalla loro
vocazione più propria, ubbidendo alla quale come ad un « destino »,

svolgono un lavoro non meno gradevole di cui possano andare

orgogliosi.
La « scuola reale o tecnica » riesce non poco « nobilitata » dalla

riflessione pedagogica attualistica. Come quella in cui, « liberamente,
sottraendosi a ogni pregiudizio di dipendenza da estranei principi », si

preparano i giovani a svolgere una « determinata attività », anche
« esclusiva », proprio perché « divisa » o « specialistica » (Marx), ma
non per questo, quando sia bene intesa, meno « attività assoluta,
infïnita », volta a costruire un mondo delle cose o, anche, per la parte
che conviene a ciascuno, attraverso le « professioni » che sembrano le

più lontane dall'ideale délia Bildung, il « regno dell'uomo ».

La nozione di « regno dell'uomo » è, corne è noto, di Francesco
Bacone, filosofo délia « scienza industriale » (B. Farrington). Gentile,
nella formazione e nella costruzione teoretica del quale sono
determinanti gli studi umanistico-rinascimentali, la puo vedere anche

anticipatamente elaborata da pensatori come Marsilio Ficino, Pico
délia Mirandola e, soprattutto, come Giordano Bruno e Tommaso
Campanella. Espressioni di questa scienza sono, senza dubbio, quelle
forme di « pensiero tecnico » (Th. Litt) o, senz'altro, di « sapere tecni-
co » che è il sapere scientifico più « operativo » in senso weberiano.
Va aggiunto che una tale scienza trova un teorico ed un elogiatore nel
positivista europeo più emblematico e coerente : Augusto Comte. Si
accennava al fatto che Gentile vive nella stagione in cui si afferma la

207



« nuova scienza » più indirizzata in senso antipositivistico. Ma cio non
gli impedisce affatto di riconoscere le ragioni della concezione
positivistica della scienza, in particolare quando è concezione di una
scienza che si sa scienza di una parte, pur sempre da trascendere di
volta in volta, del mondo delle cose o degli uomini. E si puö ritenere
che Gentile tanto più puö riconoscerle quanto più si tenga conto del
fermo convincimento, da Comte espresso nella seconda lezione del
suo Cours de philosophie positive, che la conoscenza scientifica, quali
che siano i «servizi» che deve rendere ail'« industria », non puö
disobbedire, nel momento della sua genesi e della sua crescita, al suo

compito più proprio, quello di nascere e crescere, appunto, in piena
liberté dai bisogni pratici, dai bisogni che si fanno incalzanti in una
società « tutta macchine » e « tutta ferro ».

Anche una « scuola reale o tecnica », per quanto debba avviare i
giovani all'acquisto di un « sapere operativo» indispensabile per il
loro più o meno immediato inserimento nella vita civile, deve
conservare la sua liberté. Con indifferenza più o meno assoluta alla
« domanda » della stessa société civile In vérité, il tema della « liberté
degli studi » non è svolto da Gentile con tale indifferenza. Ed il posto
riservato alia « scuola reale o tecnica » nell'« ordinamento scolastico »,
come a quella in cui devono essere preparati giovani addetti al
conseguimento di una professionalité di più immediata utilité civile, è,

esso stesso, considerato in un quadro di più vasto respiro proble-
matico, giacché è quello che non la condiziona deterministicamente
alla « domanda » puramente o brutalmente « economica » della société
civile. In questo quadro anche la « scuola reale o tecnica » viene
inserita in una visione « idealistica » della vita facendo leva, appunto,
sulla nozione umanistico-rinascimentale del « regno dell'uomo » :

«Questo è il regno dell'uomo preconizzato dai pensatori all'inizio
dell'età modema : questa l'opéra, che il movimento scientifico, artistico,
religioso, non meno delle rivoluzioni politiche e delle riforme giuridiche
ed economiche, viene da tre secoli in qua attuando in tutto il mondo
civile. In questa concezione generale dell'uomo moderno anche la scuola
ha risentito, più o meno, le conseguenze del nuovo orientamento
spirituale ; e l'ideale dell'educazione, pur senza un programma generale,
che investisse la sostanza delle istituzioni educative, si è venuto
trasformando idealisticamente, anche per mezzo di quegli istituti, sorti
pel crescente sviluppo della vita industriale e la corrispondente compli-
cazione dei rapporti economici sociali avvenuta nel secolo scorso ;

malgrado sembri che col loro nome cotesti istituti avversino le tendenze
idealistiche della civiltà moderna. Accenno a quelle scuole tecniche o
reali, e industriali, e commerciali, le quali sono effettivamente governate

208



da una concezione realistica della vita ; ma di un realismo (si badi ai
nomi che, lungi dall'opporsi all'idealismo di cui parliamo e lungi dal
confondersi con quel realismo di cui abbiamo pure discorso, è la
dimostrazione più efficace dell'orientamento idealistico del nostro
tempo. Tali istituti infatti si inspirano evidentemente al concetto di un
sapere che accresca la potenza deH'uomo nel mondo, mettendolo in
grado di vincere gli ostacoli che la natura, non studiata e non conosciuta,
oppone al libero sviluppo della civiltà in generale e delle singole
personalità, in cui e per cui la civiltà si attua »20.

***

II « sapere che accresca la potenza dell'uomo nel mondo », quello
stesso sapere, acquistato in scuole, quelle « tecniche o reali », secondo

l'espressione che si è vista ricorrere nel testo citato di A. Gabeiii, o
«industriali e commerciali », avvertite, esse Stesse, come quelle che

non « avversano le tendenze idealistiche della civiltà moderna »,

almeno se l'idealismo deve intendersi come una filosofia che, anche

« praticamente », non lascia la natura (l'oggetto) in un rapporto di
trascendenza assoluta rispetto all'uomo (il soggetto) - è dato come un
« sapere operativo » attraverso il quale non viene mosso un attentate al

« libero sviluppo delle singole personalità ». Il « sapere operativo » puö
intendersi come una forma di lavoro. Di un lavoro, si capisce, che non
è solo manuale, se è un lavoro che non puö svolgersi indipenden-
temente dalla conoscenza della natura sulla quale si esercita. Il testo
gentiliano fatto intervenire è, si badi, del 1919. Del 15 gennaio 1922 è

il discorso inaugurale tenuto da Gentile alla Scuola di Cultura Sociale
del Comune di Roma, intitolato Lavoro e cultura. In esso, si guarda ad

una natura cost come esce trasfigurata dal lavoro dell'uomo che
costruisce il suo « regno ». E si riascolta Marsilio Ficino e Pico della
Mirandola, Giordano Bruno e Tommaso Campanella e anche un po'
Marx, che il giovanissimo Gentile ha studiato, un Marx che gli ha

insegnato a comprendere «l'attività umana sensibile», la «prassi»
dell'uomo », in forza della quale la natura non si puö concepire « solo
sotto la forma di oggetto » (Tesi su Feuerbach, I), quando si legge
della « nostra natura » :

« Quanta diversità I mari percorsi come i continenti, anzi i continenti
uniti attraverso i mari ; spianate o perforate le montagne per guisa che
non oppongano più ostacolo all'umano commercio. E non solo i mari,
ma l'aria e quasi il cielo invasi dall'uomo ; e la terra popolata di case, di

20 RE, 104.

209



pubblici edifici e di templi, di tutte le opere dell'arte. Ed è l'uomo
artefice possente di quest'enorme trasfigurazione... La natura si muta, si
estende, si prolunga, si trasforma in conseguenza del lavoro umano che
vi si immagazzina e materializza »21.

La natura non sarebbe diventata, non diventerebbe « nostra », se su

di essa non si fosse esercitato, non si esercitasse quel peculiare lavoro
che è il « sapere operativo », di un uomo che « arma la propria mano
délia potenza del pensiero » (FC, I, 244), di un uomo che svolge un
lavoro « investito e compenetrato dalla luce del pensiero », « illuminate

dal pensiero », « compenetrato di riflessione, di studio, di
pensiero» (FC, I, 244). Ed è cosa, si badi, detta in un « discorso pre-
fascista ai lavoratori di Roma » (cost suona il sottotitolo di Lavoro e

cultura), in cui permane la presa di posizione contro quanti hanno
« voluto parlare di lavoratori del pensiero che devono prendere posto
accanto ai lavoratori manuali », a favore « délia differenza fra la
dignità del lavoro propriamente detto e la dignità del pensiero », délia
« differenza fra il lavoro delle mani e la cultura, che è il lavoro dello
spirito » (FC, II, 237-238).

Una presa di posizione, senza dubbio, questa, alla quale benissimo
si puö accostare quella assunta nelle celebri pagine di Genesi e

struttura délia società, in cui alla nozione aristocratica e tradizionale
dell'«umanesimo délia cultura» si fa subentrare quella dell'«uma-
nesimo del lavoro » :

« All'umanesimo délia cultura, che fu pure una tappa gloriosa délia
liberazione dell'uomo, succédé oggi o succederà domani l'umanesimo
del lavoro. Perché la creazione délia grande industria e l'avanzata del
lavoratore nella scena délia grande storia, ha modificato profondamente
il concetto moderno di cultura. Che era cultura soprattutto artistica e

letteraria, e trascurava quella vasta zona dell'umanità che non si affaccia
al più libero orizzonte dell'alta cultura ma lavora aile fondamenta délia
cultura umana, là dove l'uomo è a contatto délia natura, e lavora. Lavora
da uomo, con la coscienza di quel che fa, ossia con la coscienza di sé e

del mondo in cui s'incorpora. Lavora dispiegando cioè quella stessa
libertà del pensiero, onde anche nell'arte, nella letteratura, nell'erudi-
zione, nella filosofia, l'uomo via via pensando pone e risolve i problemi
in cui si viene dispiegando e snodando la sua esistenza in atto »M.

Il lavoro, non più puramente manuale, è lavoro in cui si va
« dispiegando quella stessa libertà del pensiero » che si dispiega nel

21 PC, 1,245.
22 GSS, 111.

210



lavoro dell'artista, del letterato ecc. E ancora in Genesi e struttura
délia società, Gentile :

«Bisognava perciö che quella cultura deH'uomo, che è propria
dell'unianesimo letterario e filosofico, si slargasse per abbracciare ogni
forma di attività onde l'uomo lavorando créa la sua umanità. Bisognava
che si riconoscesse anche al «lavoratore» l'alta dignità che l'uomo
aveva scoperto nel pensiero »23.

Proprio distante, quasi dettata da un finale mutamento di rotta del
suo pensiero, questa presa di posizione, del Gentile di Genesi e

struttura délia società, da quella assunta dal filosofo in Lavoro e

cultura del 1922 In verità già in questo testo, è netta l'immagine di
un «lavoratore» che «créa la sua umanità», quale che sia la sua
« forma di attività »(di contadino, di artigiano, di maestro d'arte ecc.).
Almeno, di un « lavoratore » che puo « creare la sua umanità ». Ad un

patto : che « slarghi » (e di proposito si usa il verbo che ricorre nella
pagina citata di Genesi e struttura délia società) il suo orizzonte, non
resti chiuso e quasi blindato nella sua « attività determinata », nel suo
« sapere tecnico e speciale », non resti « specialista » e diventi « uomo
intero ». Spiega Gentile :

«Il lavoratore è lavoratore, a patto di essere uomo ; a patto di sentire,
oltre i legami con la vita particolare in cui egli si inserisce in un angusto
pezzo délia natura, la propria vita come vita umana, che spazia fuori
dell'aiuola in cui s'incatena al suo lavoro quotidiano, fuori di quei
rapporti particolari che lo legano alia sua persona, o alia sua classe o in
generale alla classe dei lavoratori. Oltre la classe dei lavoratori, oltre le
singole classi sindacali, oltre le singole partizioni della vita, oltre la
nostra stessa persona che ha bisogno del quotidiano lavoro per avere il
suo pane quotidiano, c'è la grande vita da cui ogni lavoratore come ogni
uomo deve tornar sempre ad attingere la forza morale che è necessaria

per vivere ; la forza morale che non si attinge se non dal concetto di
quella vita che puisa nel cuore di ogni uomo, perché è legge universale ;

ed è vita di fede nella verità, di fede nella bellezza, di fede nella santità
delle cose sante, di fede nel bene delle azioni che si debbono compiere e
che non si possono impunemente omettere ; di fede, voglio dire, nei
valori spirituali : quei valori che tutti siamo intenti a coltivare e produrre
continuamente in quanto uomini. Uomini interi, e non specialisti »24.

La nozione di « uomo intero », che ricorre in questa pagina, è, si

sa, nozione squisitamente neoumanistica (il Ganzmensch di Schiller).
Occorrerebbe, certo, vedere come Gentile accéda a questa nozione, lui
che, come si è visto, nel 1902, cita indirettamente Goethe e non risulta

23 GSS, 112.
24 PC, 1,250.

211



che abbia letto Schiller. Ma basta, in quest'occasione discorsiva, tener
conto di quanto egli abbia colto in profondo il senso della goethiana
«provincia pedagogica ». Né si compie una forzatura ermeneutica sul
testo or ora letto se nei « legami con la vita particolare » si scorge il
Zufall des Lebens e nella «grande vita» lo Schicksal des Lebens,
quest'ultimo inteso in senso più ampio, come il destino di un uomo
che, quando non è costretto ad « un lavoro quotidiano per avere il suo

pane quotidiano», puö uscir fuori dall'angustia « specialistica» ed

attingere il piano della « fede nei valori spirituali». Quando attende,
tra la fine del secolo scorso e l'inizio del nostro secolo, agli studi su

Marx, Gentile non ha potuto leggere Y Ideologia Tedesca, il cui
manoscritto Marx ed Engels avevano abbandonato alla « rodente
critica dei topi». Ma proprio dall' Ideologia Tedesca egli avrebbe

potuto apprendere le ragioni per le quali l'uomo è costretto a cedere al

Zufall des Lebens, a farsi e restare « specialista », a chiudersi, secondo

l'espressione di Marx e di Engels, nella « sfera di un'attività deter-
minata ed esclusiva ». Ragione fondamentale : in una società in cui
«l'azione propria dell'uomo diventa una potenza a lui estranea che lo
sovrasta, che lo soggioga, invece di essere da lui dominata», l'uomo
si assoggetta al Zufall des Lebens, perché « non vuole perdere i mezzi

per vivere ». La paura di perdere questi mezzi induce a trasformare
qualsiasi lavoro in un'« attività economica », in un « lavoro salariato »,

svolgendo il quale l'uomo finisce con 1'essere stretto ed anzi
soffocato in quei « legami che minacciano di chiudere entro limiti
determinati la sua natura destinata invece a spiegarsi con libertà
infinita nei regno luminoso della cultura » (PC, I, 248-249).

Avviene, questo, quando la « potenza estranea » di cui parla Marx
si lascia ravvisare in una società che, non « chiedendo » alla scuola
«uomini interi », ma « specialisti », « sovrasta », « soggioga » l'uomo,
soprattutto i giovani, ad un certo punto distraendoli anche dalla voca-
zione più propria e, comunque, promettendo loro - ad un certo punto
anche non mantenendo la promessa - un inserimento nei processi di
produzione e nell'organizzazione dei servigi in cui possano buscare
una paga per il lesso.

***

C'è da riflettere non poco su questo nodo discorsivo di Gentile, in
un momento storico della società industriale più avanzata tecno-
logicamente, in cui la scuola è chiamata, più programmaticamente, a

212



« rispondere » alla « domanda » di un mercato del lavoro estremamente
volubile ed incapace di ovviare agli inconvenienti gravissimi della
disoccupazione. L'incubo della disoccupazione fa arrendere i giovani,
talvolta anche inutilmente, alia « domanda » della società, al servizio
della quale si esige che si metta la scuola. II fenomeno che più
frequentemente si verifica ben si puö descrivere con lo stesso Gentile
che, in un intervento sull'Università (La nuova Università e il
problema dei giovani) del 16 novembre 1933, osserva :

« II problema dei giovani non è quello economico, che preme sui giovani
come sugli uomini fatti e sui vecchi, quantunque ai giovani riesca più
amara la disoccupazione quando si sono muniti di un titolo professionale,

e sia come una delusione, anzi una mancata promessa della società,
di questa fantastica entità che si chiama "società" e si carica di tante
responsabilità assurde »25.

« Il problema dei giovani non è economico ». Ma, meglio, avrebbe
dovuto dire Gentile : il problema dei giovani non deve essere economico.

Di fatto, ad un certo punto, cosi dice ; e, dicendolo, fa ricordare,
contemporaneamente, sia il Marx che il Nietzsche citati. Con i quali,
per lo meno, converge nel ritenere che, ove si fa sentire più assillante
il bisogno, quasi che fosse anche l'unico assoluto bisogno, di soddis-
fare le istanze quotidiane di ordine pratico, è difficile ed anzi impossible

diventare « uomo intero » :

« Ma il lavoro - si legge ancora in Lavoro e cultura - cosi compenetrato
di riflessione, di studio, di pensiero, sbocca in un'attività più alta e più
propriamente umana, dove l'uomo libero dalle preoccupazioni eco-
nomiche, non stretto più da bisogni, di cui debba alla natura strappare la
soddisfazione sovrastando a tutte le limitazioni e barrière proprie del
semplice mondo naturale, si rifugia beato nell'universo infini to della
cultura, con l'arte, con la scienza, con la filosofia, con lo stesso
sentimento religioso »26.

Si ferma, qui, un punto di vista che, pur affacciato alfinterno di
un discorso in cui è insistita la « distinzione » tra lavoro e cultura, non
si sbarra, al lavoratore, la strada all'accesso alla cultura. Un punto di
vista, si badi, che non è più nietzscheano, se per Nietzsche il «

lavoratore », assolutamente « stretto dai bisogni » - per di più, non solo
quelli suoi, ma anche quelli degli altri -, è destinato a rimanere
«lavoratore» e l'uomo di cultura uomo di cultura. Un punto di vista,
ancora, non più marxiano, se Marx accede all'ideologia-utopia del

25 PC, II, 306-307.
26 PC, 1,249.

213



definitivo superamento della divisione del lavoro. Ed è importantissi-
mo che il punto di vista gentiliano sia fermato all'interno di un
discorso sulla scuola, anche una « bella scuola di Cultura per i lavo-
ratori». Per ciö stesso, il testo del 1922 - e questo si fa osservare a

quanti ritengono che Gentile elabori l'idea dell'« umanesimo del
lavoro » solo nel momento terminale della sua riflessione - risulta di
gran lunga più significativo del testo del 1944. In questo, si parla di un
« umanesimo letterario e filosofico » che necessariamente deve « slar-
garsi per abbracciare ogni forma di attività onde l'uomo lavorando
créa la sua umanità». Nel testo del 1922, invece, è al «lavoratore»
che si presta la possibilità di « slargare » il suo orizzonte oltre la sfera
di un lavoro nella quale non puö diventare un « uomo intero ». Là
dove si esprime la speranza ed anzi la fede che un'amministrazione,
nel caso specifico comunale, possa mettere su una « scuola di cultura
per i lavoratori » :

« Sarà portata dalla essenza e dalla logica di questa cultura che occorre ai
lavoratori, ad ampliarne il disegno, per comprendere oltre quelle
cognizioni utili ai fini dello stesso lavoro e della sua organizzazione
economica e giuridica, e necessarie aU'intelligenza del mondo in cui il
lavoratore opera, quella superiore cultura, disinteressata, che è la cultura
vera, che fa uomo l'uomo nella universalité dei suoi interessi, nel valore
dei suoi ideali, nella libertà del suo intelletto »27.

Il restringimento dell ' « intelletto » nell'acquisto de lie « cognizioni
utili ai fini dello stesso lavoro e della sua organizzazione economica »,
il restringimento necessario per entrare « utilmente » nella società civile

non è perduto di vista proprio in quanto necessario. Ed è come dire
che Gentile non pensa affatto che possa finire l'epoca della divisione
del lavoro sociale. Una società civile non puo non reggersi su questo
pilastro fondamentale. È necessario che essa abbia professori, ma che
in essa non siano tutti professori e solo professori ; è necessario che
essa abbia calzolai, ma che in essa non siano tutti calzolai, e solo
calzolai. Nel « Messaggero della Domenica » del 27 agosto 1918 :

« E per discendere a cose molto più umili, tutti abbiamo bisogno di
calzature ; ma è necessario che siano tutti calzolai Che diamine La
divisione del lavoro non riguarda solo il lavoro meccanico o manuale ; e
senza questa divisione, che vuol dire specializzazione, perfezionamento
e potenziamento del lavoro, cioè dell'umanità dell'uomo, non c'è
ricchezza, ma non c'è neanche nessuna specie di bene umano »28.

27 PC, I, 250.
28 NSM, 300-301.

214



Naturalmente, per Gentile, propenso a ritenere che anche il « lavo-
ratore » più umile, meno schiacciato dalle « preoccupazioni econo-
miche », possa e debba aspirare ad andare oltre « le limitazioni e le
barrière proprie del semplice mondo naturale », non è improbabile che

non valga il ne sutor ultra crepidam ; ma ciö che non vale assoluta-
mente è, per dirla con il suo più amato Dante, che «si torca alla
religione I tal che fia nato a cignersi la spada, I e si faccia re tal ch'è da

sermone» (Paradiso, VIII, 145-147). E va subito detto che quel che
lamentava Dante ai suoi tempi ben si verifica in una società civile in
cui si sfrena fino all'eccesso la logica del mercato - i sacrosanti
dogmi deU'economia politica cui irride, si è visto, il Nietzsche meno
disponibile a rinunciare alla sua idea o al suo ideale di Bildungsanstalt,

nella quale in particolar modo si pretende che l'uomo
« diventi quel che è » - si fa passare un rullo compressore sul principio
délia vocatio.

Ritorna in primo piano il tema délia « liberté degli studi ». Ma
quale liberté da ultimo Nel 1907, Eugenio Donadoni présenta una
sua relazione intitolata Di una riforma radicale nell'ordinamento
delle scuole medie. In essa, l'autore svolge le sue argomentazioni
all'insegna del motto In schola libertas. Condivide, Gentile, in un
succoso intervento critico (Le contraddizioni dei liberisti) dello stesso
anno. Ma précisa :

« In schola libertas, dicono anche i difensori délia scuola classica come
scuola tipica di alta cultura umana (cultura che, badi il Donadoni, non è

istruzione, com'egli pare creda, anzi educazione e formazione mentale) :

ma liberté dei liberi, cioè la liberté che si acquista nella scuola, non
quella in cui l'individuo presuntuoso crede gié di entrarvi, e per cui
pretenderebbe una scuola di suo gusto »29.

La « liberté che si acquista nella scuola » è quella di cui effettiva-
mente si gode, si puö e si deve godere attraverso 1'« affermazione » e

non la « negazione » delle « vocazioni », delle « attitudini, onde l'individuo

non è che se stesso e non puö che essere educato a modo suo »

CNSM, 103). Ma « a modo suo », qui, non significa affatto secondo una
velleité individualistica che prescinda dalle possibilité concrete, in
forza appunto di una vocazione o di un'attitudine, di seguire, con
buoni risultati, questo o quel corso di studi.

La « liberté degli studi », la « liberté che si acquista nella scuola » è

quella stessa che non si inscrive e non puö inscriversi nella « falsa

29 NSM, 105.

215



democrazia» délia quale si è letto nel testo del 1902. Una democrazia
autentica - o, più esattamente, una società democratica autentica -
non puö non essere anche una democrazia meritocratica o, più
esattamente, una società meritocratica, in cui, se un « individualismo » pur
deve attecchire, non si deve ritenere affatto che debba essere quello
più incapace di riconoscere « meriti » - non di « individui » a diverso
titolo estrinseco privilegiati - strettamente congiunti ad attitudini reali,
a vocazioni bene individuate e lasciate libéré di coltivarsi. Se si vuole,
si tratta, da ultimo, di una meritocrazia che puö rovesciarsi anche in
aristocrazia, soprattutto quando gli studi, dei quali si intende assicu-
rare la libertà, diventano più alti e difficili. A questa aristocrazia,
avvertita come necessaria anche da un punto di vista sociale, in un
momento storico in cui le Bildungsanstalten del nostro Paese, partico-
larmente queste, soffrono di una frequenza smodata ed indiscriminata
(e non è che non ne soffrano anche oggi) che provoca inutili spese e

non produce effettivo « bene » sociale, si guarda con grande attenzione
critica, quella che mérita in una prospettiva di ampio respiro civile.
Ancora nell'articolo pubblicato il 27 agosto 1918 nel «Messaggero
della Domenica », puntualmente, Gentile :

« La cultura superiore, per ciö appunto che è superiore, non è, e non
dev'essere di tutti, ma soltanto di un numéro relativamente esiguo : che
non è determinabile a priori, ma che noi vediamo sotto gli occhi nostri
risultare dalla naturale selezione che via via, attraverso i vari gradi
deU'istruzione post-elementare, e, alla fine degli studi, nella vita sociale,
si fa degli aspiranti all'esercizio di una di quelle professioni, per cui è

richiesta una superiore formazione intellettuale, via e mèta alla cultura
scientifica. Giacché si vede alla giornata che le scuole sono affollate, e

grande è il numéro dei laureati ; ma molto è inferiore quello dei dottori
che del titolo conseguito possano giovarsi corne d'un valore reale e
socialmente apprezzabile »30.

La formazione di un'aristocrazia «culturale» è indispensabile
perché un titolo di studio superiore, conseguito con merito solo se non
si disattende al dovere di riconoscere un'attitudine e ad individuare
una vocazione, abbia « un valore reale e socialmente apprezzabile ».
Perché una tale aristocrazia ci sia, è necessario che la scuola, debba
anch'essa provvedere a rispondere alla « domanda» di professionalità
della società civile, non abdichi, proprio per fornire alla stessa società
civile una professionalità qualificata, alla responsabilità più propria di
procedere ad una « naturale selezione ». La scuola non puö non essere

30 NSM, 300.

216



selettiva, se non vuol essere socialmente nociva. Affinché sia selettiva
e non socialmente nociva si deve impegnare lo Stato ;

«Lo Stato dunque deve bensî aprire una porta verso l'alta cultura, ma
piuttosto stretta che larga, affinché non vi precipiti dentro una folia. La
quale dovrà trovarvisi necessariamente a disagio, e quindi operarvi (con
la forza che è propria delle leggi naturali) a cambiare il carattere délia
cultura, per adattarlo a sé, nulla curante, com'è pur naturale, délia dege-
nerazione, anzi dell'annichilamento che a poco a poco si viene a

produire, di ciö che costituisce l'essenza e il valore délia cultura stessa.
Inutile analizzare ; è lo spettacolo a cui assistiamo giorno per giorno.
Cresce la folla nelle scuole, e diminuisce la cultura. Diminuisce nelle
scuole e diminuisce nella nazione, perché alla sostanza si sostituisce
l'apparenza, al serio lavoro e all'ardore dell'apprendere l'espediente, il
mezzuccio, l'inganno convenuto ; e con la cultura si guasta e vien meno
il carattere. Lo Stato, per slargare la scuola e far posto alla folla,
aggiunge classi a classi, taglia e ritaglia orari ed insegnamenti, per farne
varie combinazioni, e mescola uomini e istituti : e anzi che una scuola -
che vuol dire unità, ordine, sistema, armonia, realtà, insomma, spirituale,
- ne fa un miscuglio e una baraonda. Anche questa è storia di tutti i
giorni, notissima»31.

Si deve, anzi tutto, osservare che, anche in questo testo, si fa
sentire una preoccupazione, diremmo, nietzscheana « Cresce la folla
nelle scuole, e diminuisce la cultura », dice Gentile. E, nella prima
delle conferenze di Über die Zukunft unserer Bildungsanstalten,
Nietzsche scriveva :

« Nel momento présente le nostre scuole sono dominate da due correnti
apparentemente contrarie, ma egualmente rovinose nella loro azione, e
in definitiva confluenti nei loro risultati : da un lato, l'impulso ad
ampliare e a diffondere quanto più è possibile la cultura, e d'altro lato,
l'impulso a restringere e a indebolire la cultura stessa ».

Certo, Nietzsche accennava a queste due tendenze apparentemente
contrarie e pur convergenti nel determinare la rovina délia cultura con
riferimento diretto aile scuole tedesche délia sua epoca, soprattutto a

quelle scuole « umanistiche » che, a suo avviso, maggiormente
debbono conservare la loro natura e la loro destinazione di
Bildungsanstalten. Ma Nietzsche accennava altresi ad un fenomeno, del resto
irreversibile nella civiltà contemporanea, quello délia diffusione e

délia conseguente volgarizzazione délia cultura. Gentile, invece,
osserva uno « spettacolo » che analizza con la preoccupazione dei
danni che ne derivano alla cultura « nella nazione » o, se si vuole,
nello Stato nazionale. Il tema preminente, ma non assoluto, resta, per

31 NSM, 301.

217



Gentile, pur sempre, quello dell'« educazione nazionale», perseguita
col « fine della formazione mentale e morale » di quelli « cui conviene
affidare l'avvenire spirituale della nazione ».

Quest'ultima espressione si incontra in un articolo pubblicato nel

«Messaggero della Domenica» del 15 giugno 1919 (NSM, 315). In
esso, si ribadisce l'irrinunciabile punto di vista della « selezione» in
base al riconoscimento delle attitudini e all'individuazione delle voca-
zioni. La scuola deve essere aperta « a tutti », ma è la sua apertura « a

tutti » che permette la « selezione » meno arbitraria e più sicura dei

«giovanetti più valenti e più promettenti ». E tutto ciö, per il « pubbli-
co interesse », di un paese la cui « unità » occorre che si costituisca
giorno per giorno. Ancora il filosofo dell'« unità» che trascura le

« distinzioni » Tutto sta nell'intendersi sulle « distinzioni » e, si

capisce, sulle « distinzioni » cosî corne le concepisce Gentile.
« Distinzioni » sono, ad esempio, le diverse attitudini che si devono
riconoscere e le diverse vocazioni che si devono individuare nella
scuola, a che essa sia selettiva per il « pubblico interesse ». O,
senz'altro, per 1'« interesse nazionale», non potendo una nazione
civile, per di più una nazione che ormai respira l'aria della civiltà
industriale, vivere e sopravvivere con una scuola che non dovesse

provvedere a preparare uomini giusti da mettere al posto giusto, in
base ad attitudini e vocazioni effettivamente coltivabili e coltivate, in
vista, si intende, di un riassetto della stessa società civile, da realizzare
organicamente e, comunque, sottratto, nella sua realizzazione, al

potere delle classi più economicamente forti e più risolute nel volere
una scuola indifferente all'« avvenire spirituale della nazione ».

In una tale scuola, chiamata ad ubbidire, per dirla ancora con
Nietzsche, ai dogmi dell'economia politica, non c'è posto se non per
un'istruzione utilitaristicamente fornita ed acquistata, e non per
un'educazione che favorisca il più libero sviluppo dell'alunno. Di
un'educazione in tal senso, o di un'educazione osservata senza per-
dere di vista « l'avvenire spirituale della nazione », di un'« educazione
nazionale », non si intéressa e non puö interessarsi una scuola sulla
quale pesa, massiccia e prepotente, la « domanda » di istruzione
specialistica - e solo di questa - anche in una società industriale, di
una società « tutta macchine » e « tutta ferro ». Di ieri, meno evoluta, o
di oggi, più evoluta, è lo stesso. E non è che questa società si pre-
occupi molto dell'attitudine o della vocazione richiesta anche per
un'istruzione specialistica O non è vero, appunto, che di una tale
attitudine o di una tale vocazione necessariamente non si puö tener

218



conto quando anche l'istruzione come veicolo all'acquisto di una
« informazione professionale » è quella richiesta da una società
mercantile che trasforma tutto, anche la cultura, anche l'istruzione in
merce e tutto finisce con l'avere un Marktpreis Altro che travail
attrayant, secondo un'indicazione del socialismo utopistico che
affascina lo stesso Marx, il lavoro che si risolve, come prestazione
«professionale» - l'unica esigita in una società in cui le cose e gli
uomini hanno un prezzo per cui si comprano e si vendono - nel posto
di lavoro talvolta più sgradevole, meno « realizzante » dell'uomo e, ad

un certo punto, anche più insicuro.

***

Con ciö, si accenna ad una situazione che si è andata, via via

sempre più, aggravando nella società industriale e anche in quella che,

oggi, si dice post-industriale, cioè in una società in cui dovrebbe
esserci più spazio per la cultura e meno per il lavoro « professionale ».

Ma è necessario guardare a questa situazione cosï corne si présenta
negli anni in cui si sviluppa la riflessione pedagogica gentiliana, dal
1902 al 1923-24, in cui cade la riforma della scuola italiana come
coerente realizzazione pratica di quella riflessione. Antipositivistica
ed antieconomicistica, ad un tempo, si potrebbe dire. Ma in che senso,
poi, tale

Ancora con piena fedeltà a Gentile, quello che si è detto un « apos-
tolo dell'educazione nazionale», Giuseppe Lombardo-Radice, che,
Ministre della Pubblica Istruzione Gentile, tra il 1923 e il 1924, sarà
direttore generale delle scuole elementari, in un saggio tutto « idealis-
tico », II concetto dell'educazione (1910), ha modo di riassumere in
questi termini la questione :

«Un progresso nell'ultimissimo periodo della nostra vita educativa è

rappresentato almeno daH'indirizzo utilitaristico che acquistö precisione
e forza e quasi accanimento nella classe borghese, incitata a prender
posizione dal progressivo risvegliarsi della vita economica del paese.
Questo almeno ci dette, con rude precisione di fini, le scuole pratiche :

politecnici, scuole industriali, officine-scuola, scuole agricole, generali e

specializzate ecc. ecc.
Ma lo spirito della nuova classe borghese non si contento di creare le
scuole sue e - diciam cosi - I'educazione sua, l'ideale della quale è
1' homo oeconomicus (falso ma chiaro) ; voile anche e poté sgretolare le
scuole esistenti, conducendo contre di esse una tenace campagna e
infiltrandosi negli ordinamenti scolastici (lotta contre gli studi classici e
impoverimento progressivo degli studi disinteressati del ginnasio-liceo).

219



La controreazione venne, benefica, alimentata non solo da quella lotta,
ma anche dal parallelo ridestarsi di un più completo senso della realtà,
che dava aria a tutti gli studi, alla storia e alla filologia in ispecie,
facendoli uscire dalla fase positivistica della pura ricerca e della passiva
erudizione. Coronamento di questo risveglio il rinnovamento filosofico,
il nuovo idealismo, che agita i grandi problemi dello spirito e vuole una
educazione degna dei destini dell'uomo, formazione di tutto l'uomo,
fuori e al di sopra delle preoccupazioni individuali utilitarie ; rigoroso e

alto regime di studi per gli eletti, il cui valore pratico deve essere lo
stesso valore IDEALE, la cui preparazione alia vita deve essere solo la
compléta preparazione mentale e morale ».

Non che, con il « progressivo risvegliarsi della vita economica»
non occoressero « scuole pratiche». Ma si trova che la «classe
borghese » esagerö nel ritenere che, da ultimo, occorressero solo
« scuole pratiche ». I « proletari » del testo gentiliano del 1902 Si puo
ricordare che il positivista Comte, persino il positivista Comte non
volle affatto che il bon prolétaire fosse, lui stesso, sprovvisto della
clarté du tout Il Gentile che, nel 1922, come si è visto, espresse il
parère che si debba provvedere anche ad una scuola di cultura per i
lavoratori è ben un filosofo che, nell'ambito più specifico della rifles-
sione pedagogica, non esclusivizza il ruolo delle « scuole pratiche »,
contro il punto di vista di una « classe borghese » che pretende una
«scuola sua», una «educazione sua, l'ideale della quale è Y homo
oeconomicus ».

Il Lombardo-Radice citato, che nel 1907, assieme a Gentile, dà
vita alla rivista « Nuovi Doveri », « campo di battaglia della nuova
scuola italiana », comprende bene il latinorum pedagogico, antipositi-
vistico ed antieconomicistico, dell'idealismo attuale che l'anno dopo
(la gentiliana memoria palermitana L'atto del pensare come atto puro
è del 1911) trova la sua prima elaboraziore teoretica. Se ne ricorda
Gentile nel commosso necrologio a lui dedicato nel 1938, come al

compagno di strada che si batteva per « la giovane scuola animata da

profondi bisogni spirituali, libera e viva, contro la vecchia scuola,

oppressa sotto il peso del meccanismo positivistico e del vuoto
formalismo e invasa dalle folle sospinte dal crescente elevarsi delle
classi più umili della società italiana » (NSM, 366-367). Ma non
ricorda solo questo, Gentile, bensî anche il dissenso che, ad un certo
punto, era maturato tra lui e il vecchio compagno di strada :

«E la gioia dell'educatore e del pensatore non tardé molto ad essere
amareggiata dal disagio dell'uomo politico, e dall'ombra che per conse-
guenza si proietto sulla fraterna collaborazione e amicizia già alimentata
dalla comunanza di idee. Maturo e venne alla luce una differenza di

220



temperamento che fino allora aveva dato luogo a trascurabili divergenze
di giudizio e di condotta. II Lombardo era quel che si dice un sentimentale,

e si lasciava attrarre da certi aspetti astratti délia realtà morale che
entrano nell'anima ma non vi sono assorbiti : e fanno groppo, e invece
délia moralité generano il moralismo : per cui la vita si disorganizza e va
in frantumi, perdendo la concretezza della sua unità »32.

Il testo gentiliano, si deve insistere, è del 1938. Almeno dal 1929,
l'anno dei Patti Lateranensi, Gentile, anche il grande riformatore
della scuola italiana Gentile, vede, sente tradito, dal fascismo ufficiale
del Concordato, lo spirito di fondo della sua filosofia, della sua
pedagogia : ed è consenso critico e storiografico presso che unanime
(Spirito, Bertoni Jovine, Harris) quello secondo il quale l'introduzione
dell'insegnamento della religione cattolica - di questa religione come
la vera religione - nella scuola media, con la conseguente liquidazione
del principio deH'immanenza e i'eliminazione di qualsiasi spazio per
un accostamento « ftlosofico » da parte degli adolescenti alia stessa

religione cattolica, costituisce la sconfitta dell'idealismo attuale,
almeno nel senso che questo non puö essere assunto più come
ideologia del regime fascista. È la scuola di Gentile che non si puö più
identificare con la scuola fascista. O è questa che resta, come realtà di
fatto, in una situazione di assoluta alterità rispetto alla scuola di
Gentile. Il quale tuttavia, nel 1938, non rinnega le ragioni di un
giudizio e di una condotta che, almeno dal 1924, quando Lombardo-
Radice lascia l'incarico di direttore generale delle scuole elementari,
fanno registrare non più « trascurabili divergenze » dal vecchio com-
pagno di strada. Sono ragioni, queste, che Gentile spiega accennando
all'attrazione, cui avrebbe finito col soccombere Lombardo Radice,
verso « certi aspetti astratti della realtà morale », sino a precipitare in
una forma di moralismo.

Naturalmente, le ragioni non rinnegate sono quelle Stesse che

spingono Gentile a compromettersi con il fascismo. Con il quale non
si compromette Lombardo-Radice che, anzi, assume, nei suoi con-
fronti, un atteggiamento di decisa opposizione : cosa che non intacca
affatto il fascino che Gentile ha esercitato, esercita e continuera ad

esercitare su di lui. Per spiegare la durevolezza di questo fascino,
occorre vedere più da vicino le « divergenze », ad un certo punto non
«trascurabili », che intervengono tra i due amici. È un problema, questo,

affrontato da diversi studiosi (Ricuperati, Ostenc, Cives). Risolto,
avvertendo come lo Stato etico come Stato educatore, che sta tanto a

32 NSM, 367.

221



cuore sia all'uno che all'altro, mentre per Gentile non resta uno Stato
ideale altro dallo Stato reale, per Lombardo-Radice respiri, in sos-
tanza, in una situazione storica determinata, in cui lo Stato fascista si

involge nelle forme di uno Stato totalitario, solo un'aria di idealità
assolutamente contrastante con la realtà. Il necrologio gentiliano del
1938 précisa, esso stesso, questo dissenso. Ma è vero che, precisan-
dolo, Gentile non intende affatto far coincidere esaustivamente lo
Stato etico come Stato educatore ideale con lo Stato reale, cioè con lo
Stato fascista.Tuttavia, si puö prestare a Gentile, per il quale « lo Stato
nella sua essenza spirituale è sempre e non è mai » (GSS, 107),
l'attitudine caparbia a sperare, ad attendere che lo Stato fascista reale,
anche come Stato etico e Stato educatore, riesca ad adeguarsi, sia pure
mai una volta per sempre, alio Stato ideale, alio Stato autenticamente
«spirituale», come lo hanno progettato e progettano sia lui che
Lombardo-Radice.

L'attitudine di Gentile a sperare, ad attendere l'adeguazione dello
Stato reale alio Stato ideale nel senso indicate non si puö prestare,
comunque, a Lombardo-Radice, quando più forte, più tenace nel farsi
valere anche praticamente in lui non poco suggestionato altresî
dall'idea di una democrazia idonea a combinarsi effettivamente con le
diverse autonomie - l'idea di Gaetano Salvemini, anche del Salvemini
più meridionalista - diventa la persuasione che lo Stato fascista è, di
fatto, lontano dall'essere, e soprattutto dal poter essere, anche come
Stato educatore, uno Stato « spirituale » o autenticamente nazionale.
Troppo « nazionalista », per Lombardo-Radice, lo Stato fascista per
poter far sperare in un processo di autentica nazionalizzazione del
potere nazionale ; troppo centralista per poter far attendere una
decentralizzazione dalla quale ricevano impulso la difesa ed il rispetto
concreto delle aspirazioni del popolo, soprattutto delle zone economi-
camente più depresse e delle campagne, ad esprimere liberamente la
propria cultura, la propria lingua, la propria creatività. D'accordo, lo
Stato lo si puo concepire anche come « la forma più alta della vita
comune, nella misura in cui la volontà dei cittadini vi si esprime in
maniera concreta attraverso le leggi e le istituzioni» (L'ideale edu-
cativo e la scuola nazionale, 1915), ma cessa di essere questa forma
non appena le leggi e le istituzioni risultano immobili ed immutabili e

l'ideale è negate in una realtà statale congelata in una « formula
insormontabile ». La milizia dell'ideale è intitolato un altro significa-
tivo scritto di Lombardo-Radice, sempre del 1915. E per l'ideale egli
milita, durante il fascismo.

222



Certo, 1'ideale - dello Stato o della scuola statale - per cui
Lombardo-Radice milita è quello stesso di Gentile. L'ideale di uno
Stato in cui il suo potere effettivamente si nazionalizzi o in cui il cen-
tralismo politico e burocratico non sia cosi prepotente da sacrificare o
anche minimamente offendere le autonomie. Una vera « educazione
nazionale », di per se stessa non lesiva delle attitudini professionali e

delle vocazioni individuali, non puö prescindere dall'esserci di uno
Stato che non risulti, esso stesso, cosi antindividualisticamete - e,
vorrei dire, antiautonomisticamente - « centralista » da trascurare che

nella sua « unità » deve essere realmente compresa la varietà e la mol-
teplicità delle culture e, anzi, delle lingue, delle tradizioni, dei costumi
di un popolo che non si puo immaginare mai monoliticamente com-
patto, giacché la compattezza monolitica ne ucciderebbe lo « spirito ».

Lombardo-Radice, certo, puö aver ragione contre lo Stato fascista,
non contre lo Stato gentiliano. Lo Stato fascista e lo Stato gentiliano
non sono affatto coincidenti. In uno scritto del 1931", Gentile :

« Per intendere davvero come sta la cosa, dal dualismo dei due termini di
Stato e individuo bisogna risalire alla loro unità, in cui entrambi
coincidono e lo Stato non è più quel fantastico leviatano che schiaccia
l'individuo essendo sopra di esso ; anzi è dentro di esso »'".

Lo Stato fascista è sopra l'individuo. Lo Stato gentiliano è o,
meglio, deve essere « dentro di esso » : la societas in interiore homine
È su questo punto che la ricerca deve continuare. Naturalmente,
perché 1'« educazione nazionale » di cui parla Gentile non abbia a con-
fondersi con una « educazione statale » attraverso la quale l'individuo
perda i suoi connotati « naturali » e la sua fisionomia « culturale ». È

vero, intanto, che costituiscono « individui » anche quelle autonomie
locali, rappresentate dai comuni, dalle province, dalle regioni, con la
varietà e molteplicità delle loro culture, tradizioni ecc., più a cuore di
Lombardo-Radice ; ma sarebbero cattive autonomie, pronte a separarsi
e ad isolarsi reciprocamente, ove in esse non respirasse lo « spirito » di
un'«unità» non «meccanicamente imposta», bensi da esse Stesse

raggiunta - o, piuttosto, raggiungibile - attraverso il loro più libère
movimento. No, non è possibile pensare ancora che il « pedagogista »

Gentile, più sincere nel difendere il diritto di ciascun individuo ad

ubbidire al suo Schicksal des Lebens, se ne stia lï, negli anni del

33 Ideologie correnti e critiche facili, in : « Politica sociale », Roma 1931, n. 3,

ora in : PC, II, p. 62-67.
34 NSM, 367.

223



fascismo più illiberale ed antidemocratico, a bruciare incenso
sull'altare di uno Stato-Leviatano celebrato anche con la retorica di
una romanità ferma, in un'Italia che pur si voleva «nuova», al

parcere subiectis et debellare superbos. L'idea di « educazione
nazionale » di Gentile è assolutamente incompatibile con quella di un
tale Stato.

224


	Il concetto gentiliano di educazione nazionale

