
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Politik, Theorie und die Kategorie "Geschlecht" : ein Diskussionsbeitrag
zum Thema "Erziehung und Geschlechterdifferenz"

Autor: Bürgin, Ariane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

ARIANE BÜRGIN

Politik, Theorie und die Kategorie < Geschlecht >

Ein Diskussionsbeitrag zum Thema < Erziehung und
Geschlechterdifferenz >

Es ist die in jüngster Zeit erneut diskutierte Frage um Nutzen und
Nachteil der Koedukation, welche die Dimension der Geschlechterdifferenz

wieder zu einem Thema in pädagogischen Diskussionen
machte. Sie dient mir denn auch als Ausgangspunkt, um den Begriff
der Geschlechterdifferenz, den ich in meinem Referat in den Vordergrund

stellen möchte, von verschiedenen Kontexten aus zu beleuchten

: Zum einen werde ich die in gleichstellungspolitischen
Zusammenhängen geführte Gleichheits-Differenz-Debatte kurz skizzieren ;

sie hat mit der Koedukationsdebatte die Frage gemeinsam, welche
Funktion und welcher Stellenwert der Geschlechterdifferenz im
Verhältnis zur Forderung nach Gleichberechtigung zuzuweisen ist. Zum
anderen möchte ich einen Blick auf die in der feministischen Theorie
neuerdings geführte Diskussion um die Kategorie < Geschlecht > werfen.

Hier wird das Denken der Differenz auf neue Weise herausgefordert

: Im Mittelpunkt steht nun nicht mehr die Frage, wie Gleichheit
und Differenz zu vermitteln sind, sondern in expliziterer Weise als
bisher, wie die Kategorie < Geschlecht > zu bestimmen, ja ob sie
überhaupt noch zu verwenden ist im Hinblick auf eine Politik und eine
Theorie, deren Ziel die Veränderung der bislang hierarchisierten
Geschlechterverhältnisse ist.

Noch vor wenigen Jahren war man davon überzeugt, dass der ko-
edukativ geführte Unterricht der Inbegriff einer fortschrittlichen, die
Gleichstellung der Geschlechter fördernden Schulpraxis sei. Die
Bildungsinhalte für Mädchen, einst auf deren zukünftige soziale und
familiäre Rolle ausgerichtet, wurden mit wenigen Ausnahmen an
diejenigen der Jungen angeglichen : Mädchen sollten nicht nur
gleichwertiges, sondern gleiches Wissen wie die Jungen gelehrt bekommen ;

und so wurden ihnen, zumindest prinzipiell, die Tore zu all den Aus-

145



bildungsstätten geöffnet, die bislang nur dem männlichen Geschlecht
vorbehalten gewesen waren.

Was einmal ein zentrales Strukturprinzip für Orte und Inhalte von
Erziehung und Bildung war, ist mit der Einführung eines
gemischtgeschlechtlichen Unterrichts inzwischen, zumindest bildungspolitisch,
zu einer quantité négligeable herabgesunken. Ich kann mich jedenfalls
nicht erinnern, dass die Dimension der Geschlechterdifferenz während
meiner Schulzeit noch anderswo als da zur Sprache kam, wo es, etwa
im Aufklärungsunterricht oder bei gemeinsamen Klassenreisen, um
den anatomischen Unterschied und das damit zusammenhängende
Risiko ungewollter Schwangerschaften ging. Trotzdem aber blieben
geschlechtsspezifische Muster sowohl hinsichtlich des Verhaltens als
auch der Interessen, Vorlieben und späteren Berufswahl hartnäckig
weiter bestehen.

Heute ahnt man, dass die an die Koedukation geknüpften
Hoffnungen deshalb nicht in Erfüllung gehen konnten, weil man in gut
emanzipatorischer Absicht aus der Geschlechterdifferenz als einem
negativen Faktor der Ausgrenzung einen bedeutungslosen zu machen
versuchte. Der Glaube an die fortschrittliche Kraft formaler
Gleichbehandlung lässt nämlich übersehen, dass nach wie vor, auch wenn
meist unbeabsichtigt und unbewusst, Bewertungs- und Verhaltensmuster

wirksam sind, die sich für Mädchen als nachteilig erweisen : So
sind beispielsweise die guten Leistungen bei den Jungen Zeichen ihrer
Intelligenz, bei den Mädchen aber ihres Fleisses und ihrer Disziplin ;

umgekehrt ist es Faulheit und Ungehorsam, die beim Schüler,
Unfähigkeit aber, die bei der Schülerin zum Misserfolg führen - eine
Einschätzung, die mit dem Umstand korreliert, dass Schüler
durchschnittlich mit mehr Aufmerksamkeit und Unterstützung von seiten
ihrer Lehrer und Lehrerinnen rechnen können als ihre Kolleginnen1.

Es sind aber auch die Lerninhalte selbst und die Art und Weise,
wie diese angeeignet werden, die zum grossen Teil mehr den Bedürfnissen

der Jungen als denen der Mädchen entsprechen. Untersuchungen

zum Thema < Mädchenbildung und neue Technologien > illustrieren

dies anschaulich : Darin zeigten sich sowohl Mädchen wie auch

1 Vgl. hierzu Marianne HORSTKEMPER, « Koedukation in mathematisch-natur¬
wissenschaftlichen Fächern - zweifelhafter Gewinn für die Mädchen oder
Entwicklungschancen für alle », in : A. Grab0SCH/A. Zwölfer (Hg.),
Frauen und Mathematik. Die allmähliche Rückeroberung der Normalität?,
Tübingen 1992, S. 91-111.

146



Jungen gleich interessiert, den < Umgang mit Computern > zu lernen ;

ein genaueres Nachfragen aber ergab, dass unter < Umgehen mit
etwas > sehr Verschiedenes verstanden wurde : waren die Jungen vor
allem daran interessiert, das technische Funktionieren und die Bedienung

des Computers kennenzulernen, so wollten die Mädchen auch
etwas über die gesellschaftliche Bedeutung der Computertechnologien
und deren geschichtlicher Entwicklung erfahren - ein Interesse, dem
die in der Untersuchung ausgewerteten Lehrpläne nicht entgegenkommen.

Es lässt sich vermuten, dass das spätere Desinteresse von Mädchen

an Computertechnologien unter anderem auch daher rührt, dass

ihre andersgeartete anfängliche Neugier, ihr Bedürfnis nach einer
Kontextualisierung der Lerninhalte, zu wenig Berücksichtigung erfuhr
und sich damit nicht entfalten konnte2.

Aus all den Untersuchungen zur Koedukation muss deshalb der
paradox anmutende Schluss gezogen werden, dass es vor allem die
Jungen sind, die von koedukativ geführten Schulen profitieren - nicht
zuletzt aufgrund des besseren sozialen Klimas, das die Mädchen
bereitstellen. Was Schulleistungen, Interessen Vielfalt, Berufsmotivation
und Selbstvertrauen anbelangt, scheint es dagegen für Mädchen
vorteilhafter zu sein, in Mädchenschulen oder Mädchenklassen unterrichtet

zu werden.

Die Kontroverse um die Koedukation macht deutlich, was in der
Gleichstellungsdebatte nun beinahe schon ein Gemeinplatz ist : Eine
wirkliche, substantielle Gleichheit zwischen den Geschlechtern
kommt nicht allein dadurch zustande, dass die bislang dem männlichen

Geschlecht vorbehaltenen Wissensinhalte und gesellschaftlich
relevanten Bereiche nun einfach auch Frauen zugänglich gemacht
werden. Simone de Beauvoir's Strategie, dass die Befreiung der Frau
aus den patriarchalen Rollenzwängen über die « Anpassung » an die
«Ideenwelt» der Männer3 zu erreichen sei, hat sich als nur begrenzt
gangbar und zumeist als Pyrrhussieg erwiesen.

Die Einsicht, dass der Faktor < Geschlecht > berücksichtigt werden
muss, wenn die Etablierung einer falschen, weil Unterschiede ignorierenden

Neutralität vermieden werden soll, führt nun aber zu einer

2 Vgl. hierzu Anneliese DICK, « Die Problematik der Koedukation im mathe¬
matisch-naturwissenschaftlichen Unterricht », in: GRABOSCH/ZwöLFER,
ebd., S. 114-133.

3 Simone DE BEAUVOIR, Das andere Geschlecht (1949), Hamburg 1990,
S. 667.

147



weiteren Schwierigkeit : Die Gleichstellungsdebatte sieht sich nämlich
mit dem Dilemma konfrontiert, dass sowohl die Leugnung wie auch
die Beachtung der Differenz das Risiko in sich trägt, den Geschlechtsunterschied

in seiner hierarchisierten Form fortzuschreiben - ein
Dilemma, das auf die äusserst ambivalente Funktion zurückzuführen ist,
welche die Kategorie < Geschlecht > in allen Bereichen des Lebens bis
heute eingenommen hat : Fungierte sie Jahrhunderte lang als
Legitimationsinstanz für Ausschluss und Unterordnung, so ist sie heute ein
unverzichtbares Instrument, das die einseitigen, an männlichen
Lebensmustern ausgerichteten Konzeptionen des gesellschaftlichen
Lebens zu entlarven und zu korrigieren erlaubt.

Anlass zur Uneinigkeit in der Gleichstellungsdebatte bildet denn

vor allem die Frage, in welcher Weise die Differenz zu berücksichtigen

und in die politische Praxis einzubinden ist.
Die Kontroverse zwischen der Rechtswissenschaftlerin Bettina

Sokol und der Philosophin Andrea Maihofer kann diesbezüglich als

exemplarisch gelten : Sokol vertritt die Position, dass die Tendenz zur
Angleichung vermieden werden kann, wenn die inhaltliche Bestimmung

des Massstabes der Gleichheit so erweitert wird, dass die bis
anhin ausgegrenzten weiblichen Lebensumstände integriert werden
können. Den Zwang zur Anpassung sieht sie dementsprechend nicht
darin, dass mit der Gleichheitsforderung ein allgemeingültiger Mass-
stab verbunden ist ; vielmehr ist es gerade diese Allgemeingültigkeit,
welche die Voraussetzung bildet für eine nichtdiskriminierende
politische Praxis. Ihr kritischer Ansatz besteht also darin, die gegenwärtige

Umsetzung des Gleichheits satzes an seinem eigenen normativen
Massstab zu messen, weshalb es ihr zufolge auch nicht dieser selbst
ist, der das Problem darstellt, sondern seine immer noch unzureichende

Realisierung4.
Demgegenüber richtet sich Maihofers Kritik nicht allein auf die

Kluft zwischen Idealität und Faktizität : Sie besteht darauf, dass nicht
nur die inhaltliche Bestimmung der jeweiligen Massstäbe, sondern die

4 Bettina SOKOL, « Gleichheit und Differenz in ihren rechtspraktischen Wir¬
kungen », in: S. ALTERMATT u.a. (Hrsg.), Differenz und Gleichheit in Theorie
und Praxis des Rechts. Publikation des fünften schweizerischen
feministischen Juristinnenkongresses, Basel 1995, S. 33-45. Eine ähnliche
Position vertritt Ute Gerhard in ihrem Aufsatz « Bürgerliches Recht und
Patriarchat », in: U. GERHARD u.a. (Hrsg.), Differenz und Gleichheit, Frankfurt
a. M. 1990, S. 188-204.

148



dem Gleichheitsbegriff inhärente Logik des Einen es ist, die das
Moment der Angleichung und damit der Hierarchisierung von Differenz
in sich trägt. Denn diese erlaube es nicht, Differenzen als für sich
wahre, ohne Bezug auf ein die Gültigkeit verbürgendes allgemeines
Drittes zu denken. Sie plädiert deshalb für die Entwicklung eines auf
einer pluralen Logik basierenden Normensystems, das erlauben würde,

mehr als nur eine Form der Menschenwürde, der Rationalität und
der Moralität zu denken5.

Die unterschiedliche Einschätzung des emanzipatorischen Gehalts
des Gleichheitsbegriffes, das den skizzierten Positionen zugrunde liegt,
steht meiner Meinung nach in Zusammenhang mit einer, wenn auch
oft nur implizit zum Ausdruck kommenden, unterschiedlichen
Bestimmung und Konzeptualisierung der Geschlechterdifferenz : Nicht
zufällig wird Sokol die Einschätzung zu ihrer Richtschnur machen,
dass den Frauen im wesentlichen ihre Diskriminierung gemeinsam ist,
weshalb erstes Ziel sein müsste, die daraus resultierenden einengenden

Geschlechtsstereotypen und Rollenverhalten aufzubrechen6. Führt
sie mit dieser negativen Bestimmung der Differenz vor allem die
Nachteile einer geschlechter£>/zWen Politik ins Feld, so impliziert
Maihofers Plädoyer für eine Pluralisierung der Beurteilungsmassstäbe
die Forderung nach einer Um- und Aufwertung der Differenz selber.
Ihr zufolge ist nämlich die Geschlechterdifferenz in ihrer heutigen
Form nicht allein als Resultat der gesellschaftlichen Unterdrückung
der Frau, sondern « ebensosehr (als) Resultat der Selbststilisierung der
Frauen [...], ihres Widerstandes, ihrer List wie ihrer subversiven
Umwertungen » zu beurteilen7.

Trotz der dargestellten Divergenzen lässt sich aber sagen, dass
beide Ansätze die schwierige Aufgabe zu meistern suchen, die
Berücksichtigung der Differenz nicht allein als « Schutz » oder «
Kompensation » zu denken ; diese in der heutigen Gleichstellungspolitik
bezeichnenderweise noch durchaus gängige Begrifflichkeit legt es
nämlich nahe, dass es allein die Lebenssituationen von Frauen sind,

5 Andrea MAIHOFER, « Gleichberechtigung in der Differenz oder Gleichheit
und Differenz. Zur Kritik des herrschenden Gleichheitsverständnisses », in :

J. GEB HARDT/R. SCHMALZ-BRUNS (Hg.), Demokratie, Verfassung und
Nation, Baden-Baden 1994, S. 345-363, S. 356.

6 SOKOL, ebd., S. 42.
7 Maihofer, ebd., S. 361.

149



die als mangelhaft zu gelten haben und deswegen an den männlichen
Standard heranzuführen sind.

Der Faktor der Geschlechterdifferenz wird von Sokol und Mai-
hofer also nicht allein deshalb berücksichtigt, um das Miss Verhältnis
zwischen (unhinterfragtem) emanzipatorischem Ziel und konkreter
Lebensrealität zu lindern, sondern um den möglichen Androzentris-
mus von Rechtsnormen und Politikkonzeptionen selbst in den Blick
zu bekommen.

Die Debatte um Gleichheit und Differenz scheint nun aber von
einer Kontroverse in den Hintergrund gedrängt zu werden, in welcher
nicht mehr die Frage « Gleichheit oder Differenz » im Zentrum steht,
sondern die Kategorie < Geschlecht > selbst in den Mittelpunkt der
Diskussion gerät. Die provokantesten Richtungen innerhalb dieser
Debatte, die grösstenteils um Judith Butlers Buch < Gender Trouble >

kreist, besinnen sich auf die Äusserung von Simone de Beauvoir, dass

es eine wirklich freie Existenz für Frauen nur «jenseits der
geschlechtlichen Differenzierung geben könne »8 ; und so wird weniger
eine Enthierarchisierung des Geschlechterverhältnisses anvisiert als
vielmehr über eine Welt spekuliert, in der es viele oder gar keine
Geschlechter mehr geben wird.

Die Debatte um die Kategorie < Geschlecht > ist äusserst
vielschichtig9: Nicht nur beteiligen sich mehrere Disziplinen daran, es

werden auch Positionen formuliert, die so disparat sind, dass sie
schwer, ja teilweise gar nicht mehr zu vermitteln sind. Trotz aller
Divergenz besteht m.E. aber ein gemeinsamer Nenner : In ihrer
Praktikabilität hinterfragt wird die in der feministischen Theorie seit
den 70er-Jahren verwendete Unterscheidung zwischen < sex> als dem

biologischen Geschlecht einerseits und < gender> als dem soziokul-
turellen Geschlecht andererseits - ein der angloamerikanischen
Diskussion entlehntes begriffliches Instrumentarium, das eingesetzt wird,
um das mit der Geschlechterdifferenz einhergehende hierarchisierte
Rollenverständnis nicht als natürlichen Effekt der biologischen Zwei-

8 Beauvoir, ebd., S. 666.
9 Nach Fertigstellung dieses Textes sind zwei neue Sammelbände der Reihe

< Gender Studies > des Suhrkamp-Verlages erschienen, in denen die Diskussion

fortgeführt wird: Theresa WOBBE/Gesa LINDEMANN (Hrsg.),
Denkachsen. Zur theoretischen und institutionellen Rede vom Geschlecht, Frankfurt

a.M. 1994; Institut für Sozialforschung Frankfurt (Hrsg.), Geschlechterverhältnisse

und Politik, Frankfurt a.M. 1994

150



geschlechtlichkeit, sondern als Resultat der Geschichte und Kultur
und damit als veränderbar zu begreifen.

Kritisiert wird nun, dass die begriffliche Differenzierung von
< sex > und < gender > Gefahr laufe, eine Vorannahme zu perpetuieren,
mit der eine naturalistische Auffassung des Geschlechts nicht wirklich
verabschiedet, sondern allein verschoben werde : die Auffassung nämlich,

dass wir es auf der einen Seite mit einem anatomisch eindeutig
fixierbaren Körper zu tun haben, der sich jenseits von Kultur und
Geschichte als unveränderliche Konstante durchhält, und der sich uns
dann, auf einer anderen Ebene quasi, in seiner kultur-, epochen - und
klassenspezifischen Ausprägung zeigt10. Diese Trennung, die der

allgemeinen Arbeitsteilung zwischen Natur- und Geisteswissenschaften

entspreche", provoziere die traditionelle Vorstellung, dass das

biologische Geschlecht das eigentlich reale, primäre sei, während das
soziale Geschlecht die blosse Überformung eines natürlichen Substrats
dar stelle. Eine Auslegung, die tatsächlich problematisch ist, da sie uns
nicht nur die aporetische Frage beschert, wo denn die Natur aufhört
und wo die Kultur anfängt, sondern die auch verhindert, bestimmte
kulturelle Phänomene adäquat erfassen zu können : z.B. das bis ins 18.

Jahrhundert geltende Eingeschlecht-Modell, das von einer strukturellen

Ähnlichkeit der weiblichen und männlichen Geschlechtsorgane
ausgeht, trotzdem aber eine scharfe Trennung der sozialen Geschlechter

vorsieht12, oder das Phänomen des dritten Geschlechts in einigen
nordamerikanischen Indianerkulturen, das nicht mit Verweis auf ein
homoerotisches Begehren erklärt werden kann, sondern Ausdruck
einer Präferenz für die andersgeschlechtliche Arbeit und soziale Rolle
ist13. Beide Beispiele zeigen, dass die unser Denken bestimmende
Vorstellung, dass es die sexuelle Natur ist, die der gesellschaftlichen
Realität vorausgeht und deren soziale Richtlinien und Normen wenn
auch nicht gänzlich prägt, so doch in Umrissen vorskizziert, selbst als

10 Vgl. hierzu u.a. Barbara DUDEN, Geschichte unter der Haut. Ein Eisenacher
Arzt und seine Patientinnen um 1730, Stuttgart 1991, S. 7ff.

11 Gesa Lindemann, « Wider die Verdrängung des Leibes aus der Geschlechts -
konstruktion », in : Feministische Studien 2 (1993), S. 44-54, S. 45.

12 Vgl. Thomas LAQUEUR, Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Ge¬

schlechter von der Antike bis Freud (1990), Frankfurt a.M./New York 1992.
13 Vgl. Harriet WHITEHEAD, « The bow and the burden strap : a new look at

institutionalized homosexuality in native North America », in : S.B. ORTNER/
H. WHITEHEAD (Hg.), Sexual Meanings. The Cultural Construction of Gender

and Sexuality (1981), Cambridge 1991, S.80-115.

151



ein historisch gewachsenes Verständnis des Verhältnisses von Kultur
und Natur anzusehen ist.

Übereinstimmung in der Kontroverse um die Kategorie <

Geschlecht > besteht also darin, dass mit der sex/gender-Unterscheidung
ein «latenter Biologismus» fortgeschrieben wird14, wenn mit <sex>

von kulturellen Deutungen unabhängige, biologisch eindeutig
identifizierbare Geschlechtsunterschiede gemeint sind. Streitpunkt bildet
nun aber die Frage, ob die sex/gender-Unterscheidung modifiziert
oder aber das < Geschlecht > als Analysekategorie gänzlich verabschiedet

werden soll.
Die Befürworterinnen einer Verabschiedung der Kategorie <

Geschlecht > argumentieren, dass politische Strategien, die eine blosse

Enthierarchisierung der Differenz anstreben, wie auch theoretische
Ansätze, die in ideologiekritischer Absicht verlorengegangene Traditionen

weiblicher Tätigkeiten und weiblichen Widerstandes sichtbar
machen oder auf die Androzentriertheit von Theorien und
gesellschaftlich-kulturellen Einrichtungen hinweisen, das Geschlecht
wiederum als bedeutungstragend voraussetzen und damit das Konstrukt
der Zweigeschlechtlichkeit unreflektiert reproduzieren. Dies sei deshalb

fatal, weil es gerade die Geschlechterunterscheidung sei, die « die

Bedingung der Möglichkeit der Benachteiligung von Frauen »
herstellt15. Da Hierarchie ohne vorhergehenden Akt der Differenzierung
nicht denkbar sei, sei es naiv, allein die « Auslegung der Differenz »
auf ihre die Geschlechterhierachie legitimierende Funktion zu
hinterfragen16. Eine wirkliche Veränderung des Geschlechterverhältnisses
sei nämlich solange nicht möglich, als die soziale Konstruktion der
Zweigeschlechtlichkeit nicht selbst ins Zentrum der Analyse gestellt
werde.

Die Aufforderung, die Geschlechterdifferenz nicht als gegeben
hinzunehmen, sondern nach den vielfältigen kulturgeschichtlichen
Verfahren ihrer Konstruktion zu fragen, scheint mir für feministische

14 Regine GlLDEMEISTER/Angelika WETTERER, « Wie Geschlechter gemacht
werden. Die soziale Konstruktion der Zweigeschlechtlichkeit und ihre Reifi-
zierung in der Frauenforschung », in : G.-A. KNAPP/A. WETTERER (Hg.),
Traditionen. Brüche. Entwicklungen feministischer Theorie, Freiburg i.B.
1992, S. 201-254, S. 207.

15 Stefan HIRSCHAUER, « Dekonstruktion und Rekonstruktion », in : Feministi¬
sche Studien 2 (1993), S. 55-67, S. 65.

16 Wetterer/Gildemeister, ebd., S. 228.

152



Forschung unhintergehbar zu sein. Fragwürdig finde ich denn auch
nicht diesen Ruf nach einer, wie es Judith Butler in Anlehnung an
Foucault nennt, < genealogischen Kritik der Geschlechter-Kategorien

>17, sondern bestimmte Vorannahmen, mit denen eine solche meint
operieren zu müssen :

Die eine Vorannahme ist, dass eine genealogische Kritik der
Geschlechterkategorien nur dann ihren Namen verdient, wenn sie die

Voraussetzung, dass der Geschlechtskonstruktion ein geschlechtlich
unterscheidbarer Körper vorgängig ist, als Ideologie entlarvt und
verabschiedet18. < Sex > sei nicht einfach als untrennbar von < gender > zu
verstehen, als etwas, das immer nur über unsere Sinne und unsere
Sprache vermittelt erfahrbar ist, sondern < sex > sei vollständig in
< gender > aufzulösen. Dementsprechend sind es nicht spezifische
historische und kulturelle Diskurse, die das Geschlecht in seiner jeweiligen

Bedeutung konstituieren ; vielmehr ist der geschlechtlich
differenzierte Körper allein Produkt von, so die entsprechende
Terminologie, « modernen Bezeichnungs-, Regulierungs- und
Normalisierungsverfahren »19 - ein Ansatz, den die Philosophin Hilge Landweer
treffend als « Diskursontologie »20 kritisiert und dem sie entgegenhält,
dass « von der prinzipiell diskursiven Konstruktion unserer Welt
auszugehen » nur Sinn macht, « wenn das Diskursive von einer
Realität jenseits des Sprachlichen unterschieden ist»21. Tatsächlich ist
es nicht einsichtig, weshalb ein diskurstheoretischer Ansatz wie
derjenige von Judith Butler eine vordiskursive Realität überhaupt zu
leugnen braucht, wo diesem zufolge doch der Diskurs allein es ist,
dem sinn- und bedeutungsstiftende Wirkung zugeschrieben werden
kann. Dies führt mich zur zweiten Vorannahme, die mir vor allem den

17 Judith BUTLER, Das Unbehagen der Geschlechter (1990), Frankfurt a.M.
1991, S. 9.

18 Besonders deutlich wird diese Vorannahme in Butlers Kritik an den Formu¬
lierungen von Foucaults Schrift « Nietzsche, die Genealogie, die Historie »

(in : Michel FOUCAULT, Von der Subversion des Wissens, München 1974) :

Butler erachtet Foucaults Genealogie, die zeigen will, wie « dem Leib [...]
sich die Ereignisse ein(prägen) » (Foucault, ebd., S. 75), deshalb als
problematisch, weil er damit «eine der Bedeutung und Form vorgängige
Materialität vorauszusetzen » scheine (Butler, ebd., S. 193).

19 Sabine HARK, « Queer Interventionen », in : Feministische Studien 2 (1993),
S. 103-109, S. 104.

20 Hilge LANDWEER, « Herausforderung Foucault », in : Die Philosophini
(1993), S. 8-18, S. 16.

21 Landweer, ebd., S. 15.

153



Arbeiten von Regine Gildemeister, Angelika Wetterer und Stefan
Hirschauer zugrundezuliegen scheint.

Dieser gemäss erschwert bereits die Unterscheidung zweier
Geschlechter die Einrichtung nichthierarchischer gesellschaftlicher
Verhältnisse. Diese Behauptung liesse sich zwar allein schon anhand
ethnographischer Beispiele vormoderner geschlechtssymmetrischer
Gesellschaften widerlegen, doch möchte ich meine Kritik auf einer
prinzipielleren Ebene ansetzen : Auch wenn es stimmt, dass Hierarchien
ohne unterscheidende Klassifikation nicht denkbar sind, scheint es mir
ziemlich fatal (und überdies aussichtslos) zu sein, die Hoffnung auf
eine Gesellschaft ohne Herrschafts strukturen an die Bedingung zu
knüpfen, dass Differenzen nicht nur nicht gedacht werden dürfen,
sondern dass es sie auch gar nicht gibt. Ein solcher Ansatz steht nämlich
in paradoxer Nähe zur Grundannahme des biologischen
Determinismus, welche besagt, dass gesellschaftliche Ungleichheit und
Unterdrückung aus sexuellen (und ethnischen) Differenzen abgeleitet
werden können22.

Zudem scheint mir hier auch die Frage unbeantwortet im Raum zu
stehen, ob es eine Gesellschaft ohne Differenzierung überhaupt gibt.
Angenommen es ist so, dass «die Unterscheidung als Idee [...]
notwendig (ist) für eine Gesellschaft »2\ dann ist eine Politik, die, um
Gerechtigkeit zu etablieren, auf das Ungedachtsein oder die Eliminierung
von Differenz angewiesen ist, unrealistisch, ja gefährlich. Denn auch

wenn sich die Geschlechterdifferenz als dekonstruierbar erweisen
sollte, wird eine Gesellschaft - vorausgesetzt, die obige Prämisse
stimmt - andere Differenzen schaffen, die an deren Stelle als
Klassifikationskriterium und damit als Bedingung der Möglichkeit von
Benachteiligung fungieren können. Vor einem solchen Hintergrund
denke ich, dass eine politische Theorie ihren Ausgangspunkt bei der
Unhintergehbarkeit von Differenz nehmen muss.

Der « (implizite) < Sieg > der Egalitätsposition », der aus der
Strategie der Entdifferenzierung folgt24, kann überdies nur dann als
unproblematisch erachtet werden, wenn das Problem der Hierarchisierung
allein auf die Konstruktion von Differenz zurückgeführt wird, ohne

22 So die Kritik von Herta NAGL-DOCEKAL, « Geschlechterparodie als Wider¬
standsform? », in : Frankfurter Rundschau, 29.6.93.

23 Monique DAVID-MÉNARD, « Körper der Lust. Ein Gespräch », in : Die Philo¬
sophin 10 (1994), S. 85-94, S. 89.

24 Hilge LANDWEER/Mechthild RUMPF, « Einleitung », in : Feministische Stu¬
dien 2 (1993), S. 4.

154



darauf zu reflektieren, ob dieser historisch spezifische Konstruktions-

prozess nicht vielleicht auch mit den theoretischen Prämissen des

Gleichheitsideals selbst und den damit in Zusammenhang stehenden

Konzeptionen von Politik in Verbindung gebracht werden müsste25.

Grundsätzlich erachte ich es für problematisch, dass die sicherlich
denkenswerte Utopie einer Gesellschaft, in der es keine oder eine
Vielzahl von Geschlechtern gibt, nicht als solche, das heisst als
Vision, deklariert, sondern als Wahrheit gehandelt wird, die der
richtigen Dekonstruktion und damit dem Aufweis, wie die Verhältnisse
tatsächlich sind, notwendig entspringen soll. Das zu Recht angeprangerte

« Gleichheitstabu », dem entsprechend Männer und Frauen
unterschieden werden müssen26, scheint durch das neue Tabu der
Differenz abgelöst zu werden. Deshalb kann ich mich Hilge Landweer
wiederum nur anschliessen, wenn sie meint, dass « immer nur neue

Mythen und Geschichten über das Geschlecht erzählt » werden können,

weil es nämlich den « scheinbar neutralen Punkt », von dem aus

25 Was sich nämlich seit dem 18. Jahrhundert beobachten lässt —- zu dem Zeit¬
punkt, als das Gleichheitsprinzip zur unanfechtbaren Maxime politischer
Gerechtigkeit erhoben wurde —, ist ein Prozess der Konstruktion bzw. der Aus-
gliederung von Differenz in zweierlei Richtungen: einmal in den Diskurs der
Naturwissenschaften, welcher sich die Konzeptualisierung sowohl des
(weiblichen) Geschlechts wie auch der Rasse zur Aufgabe machte, und zum
anderen in den privaten Bereich, der seither als Sphäre all jener Unterschiede
und Besonderheiten in Erscheinung tritt, von denen sich die Gleichheits
maxime als Prinzip der Unparteilichkeit und Abstraktion zu distanzieren hat.
Anstatt nun aber diese moderne Konstruktion eines weiblichen Körpers und
eines weiblichen Raumes allein als Gegendiskurs zur politischen Herausforderung

der Gleichheitsprämisse zu lesen, gilt es m.E. zu fragen, ob nicht beide

Diskurse, der Gleichheits- wie der Differenzdiskurs, als im gleichen
begrifflichen und kategoriellen Rahmen befangen zu betrachten sind. Die
Schwierigkeiten heutiger Versuche, Differenz zu denken, wären dann darauf
zurückzuführen, dass dies im Kontext oder im expliziten Bezug auf eine
politische Denktradition geschieht, die in ihrer Absicht, die Schichten und
Gruppen hierarchisierende Gesellschaftsordnung des ancien régime
aufzubrechen, der Denk- und Politikfigur der Differenz keine öffentliche, politisch
anerkannte Stellung und Funktion mehr zuweisen konnte, so dass diese in die
< Heimlichkeit > der Privatsphäre verlagert oder von den Naturwissenschaften
durch eine sogenannt empirische Fundierung neu legitimiert zu werden
brauchte.

26 GlLDEMEISTER/WETTERER, ebd., S. 227.

155



der Mythos der Differenz prinzipiell kritisiert und verabschiedet werden

könnte, nicht gibt27.

Vergegenwärtigt man sich zum Schluss noch einmal die für
Schülerinnen so nachteiligen Ergebnisse des koedukativ geführten
Unterrichts, dann scheint mir eine Geschichte über das Geschlecht
tatsächlich noch nicht zu Ende erzählt zu sein, die Geschichte nämlich,

dass es über Jahrhunderte allein Männer waren, die sowohl das

an Schulen und Universitäten vermittelte Wissen als auch unsere
Konzeptionen von Kultur, Politik, Wirtschaft und Arbeit prägten und
inhaltlich bestimmten. Vor diesem Hintergrund auf das Geschlecht als

Analysekategorie verzichten zu wollen, würde sicherlich nicht zur
Auflösung, jedoch zu einem umso subtileren Fortschreiben von
Herrschaftsstrukturen führen28. Zwar scheint mir der Hinweis, dass ein

Operieren mit der Kategorie < Geschlecht > das Risiko der Essen -

tialisierung in sich trägt, nicht gänzlich unberechtigt, jedoch auch

keineswegs zwingend zu sein. Denn eine Kategorie muss nicht auf eine
ihr zugrundeliegende Essentialität oder Identität verweisen29, um eine

spezifische Kohärenz und Aussagekraft beanspruchen zu können.
Die Schwierigkeiten mit der Kategorie < Geschlecht > sind von

daher auch nicht durch einen methodologischen Diskurs allein zu lösen.
Da letztlich, um mit Foucault zu sprechen, « alles gefährlich ist »30,

27 Hilge Landweer, « Kritik und Verteidigung der Kategorie Geschlecht.
Wahrnehmungs- und symboltheoretische Ueberlegungen zur sex/gender-Un-
terscheidung », in : Feministische Studien 2 (1993), S. 34-43, S. 43.

28 In diesem Zusammenhang stimmt es mich auch nachdenklich, wenn der
Soziologe Stefan Hirschauer das ihm zufolge für feministische Theorie
charakteristische, aber begrenzte « Vertrautheitswissen aus der Betroffenheit der
Alltagserfahrung heraus » hinter sich lassen möchte und zur « distanzierten
Beobachtung » (ebd., S. 66) aufruft, um der Möglichkeit wieder eine Chance
zu geben, « ohne ein Geschlecht zu sprechen, zu denken und zu handeln »
(ebd., S. 65) - ein Wunsch, der in einem neuen, eigenartigerweise
feministischen Kontext die allzu bekannte Überzeugung des männlichen
Wissenschaftlers auferstehen lässt, « ein transzendentales und objektives, sexuell
neutrales Subjekt » zu sein (Sarah KOFMAN, Rousseau und die Frauen,
Tübingen 1986, S. 39).

29 So stellt Butler die Verwendung der Kategorie < Geschlecht > in der femi¬
nistischen Theorie allzu einseitig dar, wenn sie dieser allgemein unterstellt,
das Geschlecht als « bruchlose » Identitätskategorie zu definieren und die
Frauen als « kohärentes festes Subjekt » (ebd., S. 20/21) zu denken.

30 Michel FOUCAULT, « Zur Genealogie der Ethik : Ein Überblick über laufende
Arbeiten », in : H. L. DREYFUS/P. RABINOW (Hg.), Michel Foucault. Jenseits
von Strukturalismus und Hermeneutik (1982), Frankfurt a. M. 1987, S. 268.

156



fordert der Umgang mit < explosiven > Kategorien eher Sensibilität für
den theoretischen und praktischen Kontext, darin sie Verwendung
finden, als eine « Allianz mit einer wahren Theorie »31.

Diese Sensibilität scheint mir für eine praxisorientierte Disziplin
wie die Pädagogik besonders gefordert zu sein. Denn hier kommt es

m.E. vor allem darauf an, die für eine spezifische gesellschaftliche
Situation jeweils angemessene Strategie zu wählen. Eine theoretische
Debatte wie diejenige um die Kategorie < Geschlecht > kann in
bildungspolitischen Fragen denn auch keinen normativen Anspruch
haben. In der Komplexität aber, mit der sie diese Kategorie reflektiert
und neu zu formulieren sucht, sowie in der Sensibilisierung, welche
sie für die jeweils sich daraus ergebenden theoretischen und praktischen

Konsequenzen schafft, nimmt die Theoriedebatte die wichtige
Funktion ein, die Wachsamkeit gegenüber möglichen Fallen innerhalb
der Geschlechterpolitik zu fördern und blinde Flecken erkennen zu
helfen.

Vor diesem Hintergrund ist für mich auch die Gleichheits-Differenz-Debatte

nicht als überlebt zu betrachten, da ich davon ausgehe,
dass es zumindest heute noch Gleichheit und Differenz der
Geschlechter miteinander zu vermitteln gilt.

Ein Vorschlag übrigens, wie eine solche Vermittlung für das
Klassenzimmer aussehen könnte, klingt in den schon vor zwanzig
Jahren geäusserten Worten des Pädagogen Martin Wagenschein an :

« Ich habe im Koedukationsunterricht immer die Erfahrung gemacht :

Wenn man sich nach den Mädchen richtet, ist es auch für Jungen
richtig, umgekehrt aber nicht »32, - eine Form, geschlechtsaffirmative
Politik zu betreiben, ohne gleichzeitig die starre Dualisierung der
Geschlechterunterschiede zu zementieren, die ich mir in der heutigen
Situation durchaus auch für andere gesellschaftliche Bereiche vorstellen
könnte.

31 Susan BORDO, « Feminism, Postmodernism, and Gender-Scepticism », in :

L. J. NICHOLSON (Hg.), Feminism/Postmodernism, New York/London 1990,
S. 133-156, S. 140.

32 Zitiert bei HORSTKEMPER, ebd., S. 109.

157




	Politik, Theorie und die Kategorie "Geschlecht" : ein Diskussionsbeitrag zum Thema "Erziehung und Geschlechterdifferenz"

