Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Die Krisis der Europaischen Philosophie und Padagogik : Asthetik als
Ausweg?

Autor: Martens, Ekkehard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 54/95

EKKEHARD MARTENS

Die Krisis der Europdischen Philosophie und
Padagogik — Asthetik als Ausweg ?

Wie man auch immer die behauptete Krise zu analysieren und zu
l6sen versucht, eine Krise jedenfalls ist sicher: die eigene Krise bei
eben diesem Versuch. Wer sich aber, leichtsinnig und freiwillig, dem
Versuch aussetzt, sieht sich vor drei Fragen gestellt : Worin besteht
die Krise (I.), was heisst Asthetik (I.) und wire sie ein Ausweg (II1.) ?

I. DIE KRISE

«Die Krise des europdischen Daseins hat nur zwei Auswege : Den Un-
tergang Europas in der Entfremdung gegen seinen eigenen rationalen
Lebenssinn, den Verfall in Geistfeindschaft und Barbarei, oder die Wie-
dergeburt Europas aus dem Geiste der Philosophie durch den einen Na-
turalismus endgiiltig iiberwindenden Heroismus der Vernunft. Europas
grosste Gefahr ist die Miidigkeit. Kémpfen wir gegen diese Gefahr der
Gefahren als < gute Européer > in jener Tapferkeit, die auch einen unend-
lichen Kampf nicht scheut, dann wird aus dem Vernichtungsbrand des
Unglaubens, dem schwelenden Feuer der Verzweiflung an der mensch-
lichen Sendung des Abendlandes, aus der Asche der grossen Miidigkeit
der Phoenix einer neuen Lebensinnerlichkeit und Vergeistigung aufer-
stehen, als Unterpfand einer grossen und fernen Menschenzukunft:
Denn der Geist allein ist unsterblich. » !

Mit diesem Appell endet Edmund Husserls unvollendet geblie-
bene « Krisis »-Arbeit aus den Jahren 1934 bis 1937. Sein pddagogi-
scher Eros und tiefer Ernst, aber auch der pathetische Stil ist Aus-
druck seiner Besorgnis liber die existenzielle Not der Jugend in der
Zeit nach dem ersten Weltkrieg und angesichts des bedrohlichen Na-
tionalsozialismus. Husserls « Krisis »-Arbeit steht am Ende einer lan-
gen Reihe hochst unterschiedlicher Krisendeutungen, angefangen mit
Spenglers « Untergang des Abendlandes » (1918) iiber Schweitzers
« Kulturphilosophie » (1923), Heideggers « Sein und Zeit » (1927) bis

1 E. HUSSERL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phidnomenologie, Den Hague 1962, S. 347f.

101



zu Freuds « Unbehagen in der Kultur » (1930). Fiir Husserl stellt sich
die Krise als « Krise der europiischen Wissenschaften » dar, aus der es
als einzigen Ausweg die entschiedene Orientierung an der Vernunft in
Form der «transzendentalen Phdnomenologie » gibt, so die beiden
Titelhidlften seiner « Krisis »-Arbeit. Die herrschenden Wissenschaften
seien naturalistisch oder positivistisch verkiirzt. « Blosse Tatsachen-
wissenschaften » aber, so Husserl, « machen blosse Tatsachen-
menschen » und fiihrten schliesslich zu einer « feindlichen Stimmung »
der Jugend : « In unserer Lebensnot — so horen wir — hat diese Wissen-
schaft uns nichts zu sagen. » (S. 4).

Da sich Husserl nicht zu den blossen « Literatenphilosophen »
zdhlt, sondern als jemanden versteht, der, « von den echten Philo-
sophen der grossen Vergangenheit erzogen, der Wahrheit leben will »
(S. 15), sieht er seine pidagogische, geradezu missionarische Verant-
wortung darin, einen Ausweg aus der Lebensnot der Jugend zu finden.
Als einzigen Ausweg erkennt Husserl einen «erneuerten Platonis-
mus » als universale Menschen-, Welt- und Gotteserkenntnis, « frei
von den Bindungen des Mythos und der Tradition [...], in absoluter
Vorurteilslosigkeit » ; von dieser Erkenntnis aus gelte es, « nicht nur
sich selbst ethisch, sondern die ganze menschliche Umwelt, das po-
litische, soziale Dasein der Menschheit [...] neu zu gestalten » (S. 6).

Mit seiner Krisen-Analyse und seinem Krisen-Ausweg ist Husserl
ausdriicklich der platonischen Philosophie als Pddagogik verpflichtet.
In Platons beriihmtem Hohlengleichnis iiber « Bildung (paideia) und
Unbildung » zu Beginn des VII. Buches der «Politeia » sollen sich die
Gefangenen — « sie gleichen uns » — von der Orientierung am Schat-
tenspiel an der Hohlenwand befreien und sich im Ganzen des
wohlgeordneten Kosmos oberhalb der Hohle wiederfinden. Die Ge-
fangenen, die — « von Kindheit an gefesselt » — miteinander wetteifern,
wer sich am besten den gewohnten Ablauf der Schattenbewegungen
merken und ihn voraussagen kann, gleichen Husserls « Tat-
sachenmenschen », die auf die quantitativen Wenn-dann-Sétze der
« Tatsachenwissenschaften » vertrauen und ihren ganzen Ehrgeiz auf
die Ehrungen des Wissenschaftsbetriebs verschwenden, ohne sich um
geistige Zusammenhinge und Zielvorstellungen zu kiimmern.

Aus einem derartigen Zustand der Unbildung glauben Platon
ebenso wie Husserl den Ausweg zur wahren Bildung zeigen zu kon-
nen. Nach Platon stellt sich Bildung als Einheit theoretischer und
praktischer Verniinftigkeit ein, wenn wir die ungeordneten Bestre-
bungen und Bewegungen in unserer Seele, in der Polis und in der

102



Natur am wohlgeordneten Kosmos des Seinsganzen und der Idee des
Guten ausrichten und alles an seinem rechten Ort in die rechte
Ordnung zueinander bringen. In padagogischer Hinsicht erhofft sich
Platon die Einheit von Einzelseele, Polis und Natur durch eine
Angleichung an die Strukturen des geistigen Seins, etwa durch die
Beschiftigung mit den Gegenstinden der Mathematik und Astro-
nomie?. Selbst wenn man jedoch Platons ontologische Version von
Bildung durch Angleichung an das reine Sein in der gegenwirtig viel-
leicht eher akzeptablen erkenntniskritischen Fassung Husserls als
Ethos der inneren Freiheit oder der absoluten Vorurteilslosigkeit
durch Wissenschaft verstiinde, bliebe sie noch mit erheblichen
Schwierigkeiten behaftet. Einmal abgesehen davon, dass man ein
derartiges Ethos im gegenwartigen Wissenschaftsbetrieb kaum fest-
stellen kann, ist nicht klar, ob es Folge oder Voraussetzung theoreti-
scher Erkenntnis wire. Ferner bezieht sich Husserl lediglich auf die
gebildete, akademische Jugend und erfasst somit allenfalls einen klei-
nen Ausschnitt der von ihm konstatierten allgemeinen Lebensnot ;
ausserdem wire selbst die Lebensnot der akademischen Jugend nur
hochst eingeschrinkt oder indirekt auf das Versagen der « Tat-
sachenwissenschaften » zuriickzufiihren. Vor allem aber birgt ein phi-
losophischer Fundamentalismus mit monolithischen Krisenanalysen
und Krisenauswegen die Gefahr einer totalitdren Staatspadagogik in
sich, wie sie in Platons « Staat », erst recht in den « Gesetzen » unver-
kennbar ist und bei Husserl zwar keine konkrete Gestalt gewinnt, aber
eine naheliegende Konsequenz wire.

Gegen die Befiirchtung, aus einem philosophischen kénnte ein
padagogischer Fundamentalismus folgen, konnte man in beruhigender
Absicht einwenden, dass Platons wie Husserls Bildungs-Konzepte so-
wieso praktisch folgenlos seien und héchstens ein philosophiehi-
storisches Interesse verdienten. Dieser Einwand verkennt jedoch die
oft kryptische Wirkung und Fortdauer mentaler Grundeinstellungen,
ohne dass man sie Denkern wie Platon oder Husserl selbst anlasten
miisste oder auch einigermassen iiberpriifbar zuschreiben konnte.
Allerdings priagen die mentalen Grundeinstellungen sowohl die naive
Alltagspddagogik in Form von Konventionen und Traditionen als
auch das gesamte Bildungssystem vom Kindergarten iiber die Schule
bis zur Universitdt in Form von Lehrbiichern, Lehrpldnen, Aus-
bildungsgingen und Fachdisziplinen im Sinne des Kuhnschen Para-

2 Vgl H.J. KRAMER, Arete bei Platon und Aristoteles, Heidelberg 1959.

103



digmenbildungsprozesses®. Die mentalen Grundeinsteilungen lassen
sich mit Popper auch als implizite Philosophien verstehen : « Wir alle
haben unsere Philosophien, ob wir dessen gewahr werden oder
nicht » ; ferner kann man Popper sicher ebenfalls zustimmen, wenn er
fortfihrt : « und die taugen nicht viel. Aber ihre Auswirkungen auf un-
ser Handeln und unser Leben sind oft verheerend. »* Die impliziten
Philosophien, so mochte ich diese Bemerkung aufgreifen, betreffen
unsere generellen Annahmen dariiber, was wir — nach den vier Kant-
Fragen — wissen konnen, tun sollen, hoffen diirfen und wie wir uns
somit als Menschen verstehen. So bemisst sich unser neuzeitliches,
europdisches und tendenziell universelles Wissen, Tun, Hoffen und
Selbstverstiandnis, so wire Husserls Krisen-Analyse zuzustimmen, ei-
nerseits an den Massstiben der wissenschaftlich-technischen Ver-
nunft mit dem Ziel, uns selbst, die anderen und die Natur vollstindig
zu begreifen und nach unseren Gliicksplanungen im zweckrationalen
Sinne zu «erziehen » und zu « formen ». Die szientistische Orien-
tierung ist andererseits oft mit einer Orientierung an letzten Wahr-
heiten verbunden, die Husserl als Heilmittel im Prinzip begriisst.

Ein derartiger Orientierungs-Fundamentalismus lésst sich etwa in
in folgenden Sitzen eines praktischen Syllogismus paddagogischer
Heilslehre wiedergeben :

(1) Es gibt unverinderliche, absolute Wahrheiten tiber die Wiirde des
Menschen, die Evidenz unseres Wissens, die Sittlichkeit unseres Tuns
und das Endziel unseres Hoffens.

(2) Die gegenwirtig dominierende wissenschaftlich-technische Zivi-
lisation zerstort die wahre geistige Orientierung.

(3) Daher muss die Pddagogik Kinder und Jugendliche wieder zur
notwendigen geistigen Orientierung an den unveridnderlichen Wahr-
heiten erziehen.

Dass Priamisse wie Konsequenz durchaus Aktualitit in der gesell-
schaftlichen und padagogischen Praxis besitzen, ldsst sich in den Dis-
kussionen iiber Abtreibung, Genforschung oder Moralerziehung erle-
ben, ganz zu schweigen von den religiosen Fundamentalismen und
unterschiedlichen Sekten. Sie finden sich unabhingig von inhaltlichen
Positionen in allen grossen Worten zu einer marxistisch-leninisti-

3 Vgl. TH. S. KUHN, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank-
furt/M. 1973, bes. S. 39-43.

4 K. R. POPPER, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionirer Entwurf. Hamburg
1973, S. 45.

104



schen, christlich-abendldndischen, progressiv-aufklarerischen oder is-
lamisch-fundamentalistischen Erziehung und Politik wieder. Jedesmal
wird eine scheinbar evidente Wahrheit unmittelbar in konkrete Praxis
umgesetzt. Dabei werden aus diffusen, unter der Hand oft gegen-
sdtzlich verstandenen Allaussagen iiber die Ziele hochst gegensitz-
liche praktische Konsequenzen abgeleitet ; so werden beispiels weise
im Hinblick auf das Ziel « Miindigkeit » entweder Massnahmen gegen
eine schrankenlose Kritik und Respektlosigkeit der Jugend oder im
Gegenteil eine Starkung ihrer Kritikfahigkeit geforderts.

Nun kann man zwar durchaus dem Satz (2) iiber die geistige
Orientierungskrise als genereller Situationseinschétzung zustimmen,
ohne dass man damit auch der Priamisse (1) der ewigen Wahrheiten
und der Handlungskonsequenz (3) zustimmen miisste. Unabhidngig
namlich von den Inhalten der einzelnen Erziehungskonzepte ewiger
Wabhrheiten, denen man in der einen oder anderen Fassung ja durchaus
zustimmen konnte, liegt ihre Gefahr darin, dass sie als Pramissen ei-
ner deduktiven Anwendung im Einzelfall dienen. Der Erzieher weiss
immer schon vorher ganz genau, was zu tun und zu lassen ist. Ab-
gesehen von der erkenntnis- und sprachkritischen Unhaltbarkeit einer
derartigen Wissensform praktischen Handelns liegt darin die prak-
tische Gefahr einer Manipulation durch grosse Worte ohne Urteils-
kraft in der konkreten Situation. Was z. B. « Wiirde » des Menschen
oder « Emanzipation » heisst, ist durchaus interpretationsbediirftig und
muss in jeder Situation neu gepriift werden.

Selbst wenn man aber trotz all dieser Einwiénde an der Evidenz
der behaupteten GEISTIGEN KRISE IN EUROPA als Analyse und an
der geforderten geistigen Erneuerung Europas als Ausweg festhalten
wollte, liesse sich kaum die Tatsache bestreiten, dass unterdessen
auch dieser Ausweg selbst liangst in die Krise geraten ist. Die geistige
Krise in Europa hat sich zu einer GEISTIGEN KRISE EUROPAS
SELBST zugespitzt. So entlarvt die Eurozentrismus-Kritik den bor-
niert europdischen Menschen, die feministische Kritik des Andro-
zentrismus entlarvt den borniert mannlichen Menschen, die Kritik der
Kinderphilosophie entlarvt den borniert erwachsenen Menschen und
die Kritik des Speziezismus seitens der Tierethik schliesslich entlarvt
das borniert menschliche Lebewesen. Insgesamt ist die Vernunft in

S Vgl E. TUGENDHAT, « Gegen die autoritdre Padagogik. Streitschrift gegen
die Thesen < Mut zur Erziehung > (1978) », in : ders., Ethik und Politik, Frank -
furt/M. 1992, S. 17-26.

105



den Verdacht geraten, als euro-, andro-, adulto- oder speziesbornierter
Logozentrismus Ursache einer Krise zu sein, fiir deren Ausweg sie
sich hilt.

Wie man auch immer die einzelnen Entlarvungen und Schuld-
zuweisungen beurteilen mag, sie unterstreichen auf jeden Fall die
Problematik universalistischer Vernunft- und Moralkonzeptionen. Vor
allem aber haben sie zur Folge, dass die philosophische Vernunft nicht
mehr ohne weiteres den seit Platon erhobenen Anspruch einlosen
kann, als « paideia » oder Bildung zum wirklichen Wissen, Tun, Hof-
fen und Menschsein hinzufiihren. Die Orientierungskrise der Philo-
sophie hat sich bereits vor der aktuellen Vernunftkrise im Hinblick
auf die Padagogik angedeutet. Wihrend sich die Philosophie von
Sokrates oder Platon bis hin zu Kants Aufkldrungsphilosophie zu-
gleich als Pdadagogik verstanden hat, konnte die neuere Philosophie
mit Ausnahme etwa von Deweys « Demokratie und Erziehung » oder
zuletzt noch von Adornos « Erziehung nach Auschwitz » keine nen-
nenswerten Beitrdge mehr zur Pddagogik leisten. Konsequenterweise
haben sich beide, Philosophie und Piddagogik, als autonome Sub-
systeme der wissenschaftlichen und geselischaftlichen Praxis weit-
gehend voneinander abgekoppelt. Philosophie fungiert gegenwirtig
allenfalls als beliebig verwertbares Mental-Reservoir zur rhetorischen
Absicherung der jeweiligen pddagogischen Stromungen oder als ana-
lytisches Instrumentarium padagogischer Grundbegriffe, nicht aber
mehr als grundsitzliche Orientierung. Wenn man allerdings aus pi-
dagogischer Verantwortung daran interessiert ist, die praktischen
Wirkungen der auch weiter vorhandenen impliziten, « verheerenden »
Philosophien zu verringern und stattdessen moglicherweise taugli-
chere Orientierungen zu entwicken, kann man — allerdings ohne impe-
rialen Gestus — als Philosoph nicht Nicht-Pddagoge und als Pidagoge
nicht Nicht-Philosoph sein.

Also muss ein neuer Versuch einer Krisen-Bestimmung gewagt
werden. Offensichtlich, so versuchte ich zu zeigen, ist weder die gei-
stige Krise in Europa unsere wirkliche Krise noch das geistige Erbe
Europas der taugliche Ausweg. Beide, Analyse wie Ausweg, kranken
vielmehr daran, dass sie von einer (schein-) universalistischen Phi-
losophie her Praxis deduktiv bestimmen wollen. Unabhéngig von der
Krise oder Nicht-Krise allgemeiner Vernunft und Moral geht es da-
gegen in der pddagogischen Kleinarbeit mit Kindern und Jugend-
lichen um die Bewiltigung jeweils neuer Situationen. Wenn man sich
prinzipiell fiir eine freiheitliche Erziehung entschlossen hat, fordert

106



jedes Kind zu einem Neuanfang heraus. Denn « in jedem Kind », so ist
Kierkegaards existenzphilosophischer Behauptung beizupflichten,
«ist etwas Urspriingliches, welches bewirkt, dass alle abstrakten Prin-
zipien und Maximen mehr oder weniger daran scheitern. Man muss
selber von vorn anfangen, oft mit viel Miihe und Not »®. Wie also
konnte der jeweilige Neuanfang in der padagogischen Krisensituation
aussehen ? Worin besteht die gegenwairtige piddagogische Krisen-
situation ?

Ich mochte die Krisensituation zunéichst in zwei Feldern von
Beobachtungen, Erfahrungen und Fakten umschreiben, die mehr oder
weniger jedem bekannt sein diirften. Ein erstes Feld betrifft die veréin-
derten sinnlichen Wahrnehmungen von Kindern und Jugendlichen,
vor allem in den westlich geprigten Industrieldndern :

— sie (und wir) wohnen in nahezu beliebig temperierbaren Wohnun-
gen

— sie konnen alle Tone speichern und reproduzieren

— sie konnen, jedenfalls im Prinzip, essen und trinken, was sie wol-
len, ohne an die natiirlichen Jahreszeiten und ortlichen Ge gebenheiten
gebunden zu sein

— sie konnen hinfahren und hinfliegen, wohin sie wollen, ohne die
Uberginge, Miihen und Uberraschungen zu erfahren, auf die wir na-
tiirlicherweise bei Grenziiberschreitungen unserer gewohnten Raum-
Zeit-Umgebung gefasst sein miissen.

Die Beispielsreihe konnte jeder beliebig verlingern. Unser natiir-
liches, wenn auch immer schon kuliurell vermitteltes « In-der-Welt-
Sein » (Heidegger) verschiebt sich zu einem technisch gemachten
«Uberall-Sein » (Serres)’. Die Kinder wachsen zunehmend in einer
Umgebung auf, in der sich Menschen lediglich als Macher einer tech-
nisierten und domestizierten Natur in ihren Produkten selbst erkennen,
ohne Uberraschungen und Andersheit, aber auch ohne Respekt vor
der unverfiigbaren eigenen Natur. Die Krise oder Abstumpfung der
Sinnen-Wahrnehmung ist somit zugleich eine Krise der Sinn-Wahr-
nehmung.

Ferner betrifft ein zweites Feld die veridnderten Erkenntnis- und
Handlungsmoglichkeiten des Uberall-Seins :

6 S. KIERKEGAARD (zuerst 1834), Entweder — Oder, Bd. 1I. Miinchen 1980,
S. 610.
7  Vgl. M. SERRES, Der Naturvertrag, Frankfurt/M. 1994, S. 37.

107



— dass die bliihenden Wiesen und verlockenden Friichte nach
Tschernobyl strahlenverseucht waren, konnten die Kinder und Ju-
gendlichen nur von den Erwachsenen und Experten und nur mit Hilfe
von Geigerzihlern wissen, aber nicht selber sehen und schmecken
— dass Sonnenbaden durch die zerstorte Ozonschicht Hautkrebs er-
zeugen kann, wissen sie ebenfalls nur von anderen, wihrend sie sich
selber weiterhin in der Sonne aalen
— dass die Luft verpestet ist, der Wald stirbt und die Skipisten
Erosionen hervorrufen, konnen sie weitgehend erst durch Messungen
und Untersuchungen von den Erwachsenen wissen und nur einge-
schriankt selber riechen und sehen
— dass die Welt voll Elend ist, horen und sehen sie tdglich iiber die
Medien, stumpfen aber gerade dadurch in ihrem Mitleid ab
— dass ihre eigenen, lokalen Moglichkeiten gegeniiber den globalen
Notwendigkeiten gering sind, wird ihnen genauso iiber die Medien
vor Augen gefiihrt, sie konnen aber bei wachsender moralischer Uber-
forderung immer weniger sehen, was wirklich in ihren Kriften liegt.
Auch die zweite Beispielsreihe der schwindenden Erkenntnis- und

Handlungsmoglichkeiten konnte jeder fiir sich erweitern. Ihr ent-
spricht eine Krise im kognitiven und moralischen Wahrnehmen oder —
nach Hegels Wortspiel — ein « Nehmen des Wahren » ¢. Zuletzt schei-
nen wir auf die Computer als geeignete Triger der notwendigen sinn-
lichen, kognitiven und moralisch-praktischen Wahrnehmung hoffen
zu miissen. So konnte etwa Sherry Turkle in ihren Untersuchungen
feststellen, dass Kinder sich tendenziell nicht mehr als verniinftige
Lebewesen, sondern als « fiihlende Computer, emotionale Maschi-
nen» verstehen®. Eine nidchste Schwundstufe wire das Delegieren
auch der sinnlichen Wahrnehmung an Computer, ebenso der
kognitiven Verarbeitung der gespeicherten Daten an ihrerseits iiber-
forderte, hilflose Experten. Ein Beispiel fiir ein derartig leerlaufendes
Delegieren der Wahrnehmung gibt der Bericht iiber einen Umwelt-
Satelliten :

«In 800 Kilometer Hohe dreht der 1,7 Milliarden Mark teure Umwelt-

Satellit ERS 1 (= European Research Satellite) seine Runden um die Er-
de. Er sieht selbst durch dicke Wolken hindurch das Gras wachsen. Tau-

8 G. W. F. HEGEL, Phidnomenologie des Geistes, Kap. « Die Wahrnehmung »
(z.B. Meiner—Ausgaber S. 97).

9  SH. TURKLE, Die Wunschmaschine. Der Computer als zweites Ich, Reinbek
bei Hamburg 1984, S. 388.

108



sende von Technikern und Wissenschaftlern versuchen derweil, sich ih-
ren Reim auf die Datenflut zu machen. » °
Offensichtlich also ist die viel zitierte Destruktion oder Dezentrie -
rung des Subjekts keine bloss akademische Angelegenheit reflexiver
Selbstdeutung, und die behauptete Krise ist keine bloss geistige Orien-
tierungskrise. Die von Husserl konstatierte « Lebensnot » ist vielmehr
eine reale Krise des Naturverhaltnisses des Menschen als Teil der Na-
tur, die er als « Sinneswesen » auch selber ist. Die Krise der europa-
ischen Philosophie und Piddagogik ist weder eine geistige Krise in
Europa noch von Europa selbst, sondern eine von Europa als
wissenschaftlich-technischer Industriemacht ausgehende GLOBALE
WAHRNEHMUNGSKRISE.

I1. DIE ASTHETIK

Die Aporien eines platonistischen Dualismus von Sinneswahr-
nehmung und Vernunft, Korper und Seele, Natur und Geist hat als
Reaktion auf die sich anbahnende Krise des wissenschaftlich-techni-
schen Fortschritts vor allem Nietzsche in aller Schirfe aufgedeckt und
als Therapie fiir die Krise der Moderne eine Abwendung vom « Apol -
linischen » zum « Dionysischen », von der « Vernunft » zur « Kunst »
gefordert. Auf Nietzsche geht « Asthetik » als postmodernes Zau-
berwort zur Losung aller Krisenphdnomene zuriick, in der Philosophie
etwa als « Asthetisches Denken» (Welsch)"' und in der Pidagogik
etwa als « Erziehungsisthetik » (Lenzen)'. « Der Mensch als Asthet »
(Ferry)® 10st die Bestimmung und Bildung des Menschen zum « ver-
niinftigen Lebewesen » ab. Kann aber Asthetik wirklich das neue, ge-
meinsame Meta-Paradigma fiir Philosophie und Pddagogik sein oder
ist sie, wie die kritisierte Vernunft, eine Ursache der Krise, fiir deren

10 B. BORGEEST, « Der Spdher mit dem Rontgenblick », in : Zeit-magazin Nr.
19 vom 6. Mai 1994.

11 W. WELSCH, Asthetisches Denken, Stuttgart 1990 ; vgl. auch K. BARCK,
P. GENTE, H. PARIS, ST. RICHTER (Hg.), Aisthesis, Leipzig 1990.

12 D.LENZEN, « Von der Erziehungswissenschaft zur Erziehungsésthetik 7 », in :
ders. (Hg.), Kunst und Pidagogik. Erziehungswissenschaft auf dem Weg zur
Asthetik, Darmstadt 1990, S. 171-210 ; vgl. auch den Tagungsband der Sek-
tion fiir « Bildungs— und Erziehungsphilosophie » der « Deutschen Gesell-
schaft fiir Erziehungswissenschaft »: L. KOCH/W. M AROTZKI/H. PEUKERT
(Hg.), Péddagogik und Asthetik, Weinheim 1994.

13 L. FERRY, Der Mensch als Asthet, Stuttgart/Weimar 1992 (franz. 1990).

109



Ausweg sie sich hilt, ein Riickfall in die blinde Wahrnehmung der
Schattenspiele an Platons Hohlenwand ?

Vor der Bewertung von Asthetik als Ausweg oder Riickfall ist al-
lerdings eine Begriffskldrung notwendig. Zunéchst ist zu betonen,
dass hier im Sinne von Baumgarten (1750) unter Asthetik eine allge-
meine Wahrnehmungslehre verstanden werden soll, von der Kunst nur
ein, wenn auch ein besonders wichtiger Bereich ist. Genauer gehe ich,
hierin Welsch folgend, von der doppelten Bedeutung der urspriinglich
aristotelischen aisthesis aus : Sinnen- und Sinn-Wahrnehmung, Emp-
findung und Gewahrwerden, Gefiihl und Erkenntnis, sensation und
perception'*. Dabei kann und braucht man sich allerdings nicht endlos
iiber eine angeblich feststehende Wesensbestimmung « der » Asthetik
zu streiten. Vielmehr kann es, wie bei anderen Begriffen auch, nur um
die Klarung gehen, wie « Asthetik » verwendet wird und nach be-
stimmten Kriterien in bestimmten Zusammenhingen verwendet wer-
den sollte. Zundchst verbinden sich mit der Doppelbedeutung von ais-
thesis oder Asthetik gegenwirtig recht unterschiedliche Vorstellun-
gen, die meistens in Gegensatzpaaren auftreten :

— Differenzen, Pluralitdt, Andersheit und Fremdheit statt Ein-
heitlichkeit und Konformitit ; daher : Kunst als « Elementarschule der
Pluralitiit » mit « sozialer Modellfunktion » (W. Welsch)'s

— das (wortlich verstandene) « un-teilbare und mithin un-mitteilbare »
In-dividuelle statt des schematisch subsumierbaren Besonderen einer
allgemeinen Regel ; daher : « individuelle Sinn-Bildungs-Prozesse » als
« dsthetische Wendung » der Philosophie insgesamt (M. Frank)'e

— « Spiel der Erscheinungen » statt Normalitit und Routine ; daher:
« Kontemplation » statt direkter Erkenntnis- oder Verdnderungs-
absichten (M. Seel)"

— Wahrnehmen von « Atmosphiren » okologischer Briiche statt eines
harmonischen Empfindens ; daher: eine «neue adsthetische Erzie-
hung » zum Okologischen Sinnenbewusstsein statt des « realitdtsent-
hobenen Spiels » in Schillers Briefen von 1795 iiber die « dsthetische
Erziehung » (G. Béhme)®.

14 'WELSCH, Asthetisches Denken, S. 11.

15 WELSCH, Asthetisches Denken, S. 165.

16 M. FRANK, Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992, S. 17, 65, 8.

17 M. SEEL, Eine Asthetik der Natur, Frankfurt/M. 1991, bes. S. 244 ff.

18 G. BOHME, Fiir eine okologische Naturdsthetik, Frankfurt/M. 1989, bes.
S. 15.

110



Bereits die kurze Auswahl unterschiedlicher Asthetik-Bedeu-
tungen in unterschiedlichen theoretischen Kontexten zeigt, dass ein
einheitlicher Asthetik-Begriff notwendigerweise die Vielheit der
Phidnomene auf eine einzige Sichtweise, und damit auch auf eine ein-
zige Handlungsweise reduzieren wiirde. Eine Einebnung oder Sche-
matisierung der vielen « Familiendhnlichkeiten » (Wittgenstein) wiirde
die Familie der unterschiedlichen, nie exakt abgrenzbaren Familien-
mitglieder zu ihrem eigenen Schaden verarmen lassen. Dennoch las-
sen sich aus der Vielzahl der moglichen Attribute einige Kernpunkte
im Hinblick auf das in der Vernunftkrise fraglich gewordene Handeln
und Behandeln von Andersheit, Nicht-Identischem oder Individuellem
herausschilen :

— Asthetik hat zunichst etwas mit Erkennen oder Anerkennen des
Anderen zu tun

— ferner erinnert sie an eine leibgebundene, individuelle Wirk-
lichkeitserfahrung

— schliesslich bewegt sie sich im Spannungsfeld von Eskapismus und
Subversion.

III. DER AUSWEG

Mit den genannten Attributen versehen, wire Asthetik zweifellos
nicht, wie zundchst beargwohnt, ein Riickfall in eine blinde Wahr-
nehmung des Schattenspiels an Platons Hohlenwand, sondern wire
durchaus, wenn auch in gewandelter Form, zugleich mit Attributen
von Rationalitdt und Moralitat versehen. Brauchen aber, so bleibt zu
fragen, die — wir — Gefangenen in Platons Hohle {iberhaupt die Phi-
losophie als Erloserin zur rechten Bildung, und braucht die Pddagogik
als Erziehungswissenschaft wirklich eine philosophische Anleitung ?
Konnen padagogische Theorie und Praxis nicht ganz gut auf die
Bevormundung der Philosophie verzichten, auch auf eine Orien-
tierung an einer dsthetischen Wende-Philosophie ? Tatsidchlich hat es
von der realistischen tiber die emanzipatorische bis zur postmodernen
Wende nicht an neuerlichen Versuchen der Pddagogik gefehlt, sich
von einer als Bevormundung empfundenen Philosophie zu befreien
und 1hre Eigenstidndigkeit zu betonen'”. Man miisse, so heisst es, von

19 Vgl. z.B. D. BAACKE/A. FRANK/J. FRESE/F. NONNE (Hg.), Am Ende —
postmodern ? Next Wave in der Pddagogik, Weinheim/Miinchen 1985 ;

111



der padagogischen Situation selbst ausgehen, ohne theoretische Vor-
eingenommenheit dariiber, was das spezifisch Menschliche des zu Er-
ziehenden sei und was er zu wissen, zu tun oder zu hoffen habe. Nach
einem derartigen reflexhaften Pragmatismus pddagogischer Klein-
arbeit, wie ich ihn nennen mochte, kime es allein auf den situativen
Bezug im padagogischen Feld an, vielfach unterstiitzt durch Anleihen
bei der Existenzphilosophie oder dem religidsen Humanismus eines
(verkiirzten) Lévinas.

An dieser Auffassung ist zweifellos richtig, dass padagogisches
Handeln in der Tat von den jeweiligen Menschen und Situationen aus-
zugehen hat, die sich in ihrem Eigenwert und in ihrer Komplexitit
sowie Individualitdt nicht vorweg von einer deduktiven Subsump-
tionslogik erfassen lassen. Andererseits aber zeigen nicht nur die ver-
schiedenen Wendungen in der padagogischen Theorie, sondern vor al-
lem die Priifung der Praxis selbst, dass auch die padagogische Klein-
arbeit nicht ohne Selbstinterpretation und zumindest fallweise Re-
flexion ihrer Ziele und Handlungsméglichkeiten auskommt, sofern sie
sich jedenfalls nicht auf blosse Ausbildung oder manipulative Er-
ziehung oder appellative Intuition reduzieren lassen will®. Der reflex-
hafte, naive Pragmatismus ist daher, so mochte ich einen zweiten
Schritt vorschlagen, von einem reflexiven Pragmatismus pddagogi-
scher Kleinarbeit abzulosen?'. Seine Reflexivitit bestiinde nicht nur in
der begleitenden praktischen Uberlegung innerhalb der jeweiligen
piddagogischen Situation, sondern auch in der vorwegnehmenden
Grundlagenreflexion pddagogischer Handlungstypen. Eine derartige
Grundlagenreflexion als Theorie des reflexiven Pragmatismus pdd-
agogischer Kleinarbeit, wie drittens zu unterscheiden wire, hitte ei-
nerseits zu kldren, in welcher Form die pddagogischen Ziele und
Handlungsmoglichkeiten einer theoretischen Vergewisserung zugéang-
lich sind. So wire vor allem die Rationalitdtsform des Wahrnehmens
des Besonderen oder Individuellen und die (reflektierende) Urteils-
kraft zu betonen, die jede individuelle Handlungssituation erneut auf
die notwendigerweise vorausgesetzte allgemeine Hinsicht oder Regel
bezieht und sie situativ angemessen interpretiert, z.B. in welchen

Themenheft « Pddagogik und Postmoderne » der Zeitschrift fiir Pidagogik 1
(1987).

20 Vgl. W. MAROTZKI/H. SUNKER (Hg.), Kritische Erziehungswissenschaft —
Moderne — Postmoderne , Weinheim 1992.

21 Vgl E. MARTENS (Hg.), Pragmatismus, Stuttgart 1992 (zuerst 1975) ; bes. zu
Deweys Pidagogik S. 48 ff, 205 ff.

112



Zusammenhingen die Forderung nach « Autoritiit » unzuldssige Be-
vormundung eines Kindes oder notwendige Strukturierung seines
Handlungsfeldes ist, aber auch, was « Respekt vor dem Schiiler » oder
«verantwortliches Handeln » bedeutet.

Andererseits aber wire in einer Theorie des reflexiven Prag-
matismus padagogischer Kleinarbeit eben diese Situierung des All-
gemeinen eigens zu rechtfertigen. Warum eigentlich, so ist zu fragen,
sollen oder miissen wir uns auf die Miihen und Risiken eines der-
artigen Prozesses einlassen und nicht lieber gleich nach festen Regeln,
auf Grund von Emotionen oder per Gewalt entscheiden — warum also,
auch pidagogisch, moralisch sein ? Genausowenig, so lasst sich hier-
auf antworten, wie irgendein Normensystem deduktiv die einzelne
Praxis anleiten kann, l4sst sich auch die allgemeine Praxis einer re-
flexiven Vergewisserung padagogischer Handlungsbeziige durch eine
normative Meta-Theorie als « gute » Praxis rechtfertigen. Warum es
«besser » sein sollte, lieber moralisch statt unmoralisch zu handeln
bzw. sich und den anderen zu instrumentalisieren statt als Selbst-
zweck anzuerkennen, ldsst sich nicht apriori ausmachen, weder weil
es Gott, die eine Vernunft oder die eine menschliche Natur so gebie-
tet. Zum einen enthalten derartige Normierungsinstanzen unausgewie-
sene, manipulationsverdédchtige All-Aussagen ; zum anderen steht kei-
neswegs fest, was Gebote Gottes, der Vernunft oder der Natur an sich
und im jeweiligen Einzelfall bedeuten. Statt dessen kénnen wir uns
nur auf uns selbst und auf unsere Erfahrungen mit dem « guten Le-
ben » verlassen. Auch reflexive Praxis des guten padagogischen Han-
delns lésst sich somit nur durch sich selbst rechtfertigen. Was aber zu-
nédchst wie ein schlechter Zirkelschluss aussieht, ist der unvermeid-
bare pragmatische Zirkel jeder, auch der padagogischen Reflexions—
Praxis: Wir konnen uns nur auf Grund bereits positiv bewerteter
Erfahrungen mit der Reflexions-Praxis des Guten grundsatzlich zu ihr
und jeweils neu in ihr im Sinne einer wortlich verstandenen Krisis
entscheiden und auch andere, Kinder und Jugendliche, dazu moti-
vierenZ.

Damit hat sich nach dem Durchgang durch die pddagogische
Theorie der Kreis zur pddagogischen Praxis wieder geschlossen. Sie
ist Ausgangs- und Endpunkt reflexiver Vergewisserung und bedarf

22 Vgl. E. TUGENDHAT, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt/M. 1993, bes. S.79-
97 ; E. MARTENS, « Lebensformen », in : H. HASTEDT/E. MARTENS (Hg.),
Ethik — Ein Grundkurs, Reinbek b. Hamburg 1994, S. 215-232.

113



keiner Philosophie als dusserlicher Meta-Instanz zur Orientierung
oder Erlosung, wohl aber einer (professionellen, arbeitsteiligen) Phi-
losophie als maieutischer Hilfe selbstkritischer Vergewisserung und
Korrektur der jeweils eigenen, nach Popper meist « schlechten » Phi-
losophie. Umgekehrt aber hat auch die Philosophie nach der Kritik
ihrer verschiedenen (schein-) universalistischen Borniertheiten bereits
erste Schritte einer Hinwendung zur Situierung oder Kontextuali-
sierung getan, etwa in der feministischen Moraltheorie im Zuge von
Carola Gilligans Kohlberg—Kritik?, in Martha Nussbaums aristoteli-
schem Sozialdemokratismus?®, in einem basisdemokratischen Netz-
werk-Kommunitarismus a la Walzer? oder schliesslich in einer wis-
senschaftstheoretischen Umkehr eines Toulmin. So sieht Toulmin in
seinem Buch « Kosmopolis » « die unerkannten Aufgaben der Mo-
derne » darin, den gegenwirtig dominierenden Rationalismus neu in
den Humanismus der Renaissance einzubetten und ihn durch eine
Wissensform des Miindlichen, Besonderen, Lokalen und Zeitge-
bundenen zu situieren. Philosophie sei eben nicht in erster Linie auf
das Allgemeine bezogen und erst nachtriglich « angewandte Phi-
losophie », sondern die praktischen Anwendungs-Diskussionen seien
«die <legitimen Erben > des theoretischen Unternehmens » der Philo-
sophie selbst.

Beide, Pdadagogik und Philosophie, hitten somit als Situierung des
Allgemeinen die Form einer reflexiven Praxis der Kleinarbeit ange-
nommen und zeigen insofern deutlich Ziige der skizzierten Asthetik
als Erkennen oder Anerkennen des Anderen, als leibgebundene, indi-
viduelle Wirklichkeitserfahrung und als Spannung zwischen Eskapis-
mus und Subversion. Asthetik ist zwar, so ldsst sich jetzt die Aus-
gangsfrage formelhaft beantworten, kein rettendes Meta-Paradigma,
kann aber notwendige Selbstkorrektur eines borniert europdischen

23 C. GILLIGAN, Die andere Stimme, Miinchen 1984 ; vgl. S. BENHABIB, « Der
verallgemeinerte und der konkrete Andere. Ansitze zu einer feministischen
Moraltheorie », in : E. LIST/H. STUDER (Hg.), Denkverhdltnisse. Feminismus
und Kritik, Frankfurt/M. 1989, S. 454 — 487.

24 M. NUSSBAUM, The fragility of goodness. Luck and happiness in Greek
tragedy and philosophy, Cambridge etc. 1986 ; dies., Love's Knowledge.
Essays on Philosophy and Literature, New York/Oxford 1990 ; wvgl.
E. MARTENS, Lebensformen, S. 226 ff.

25 Vgl. CH. ZAHLMANN (Hg.), Kommunitarismus in der Diskussion,. Berlin
1992, S. 141f.

26 ST. TOULMIN, Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne,
Frankfurt/M. 1991, S. 304.

114



Vernunft- und Moralkonzepts sein. Eine in dieser Weise &dsthetisch
gewendete Philosophie und Piddagogik ist freilich nur ein neuer Name
fiir eine alte, ebenfalls europdische Tradition — sie folgt Sokrates statt
Platon?.

Allerdings wiirde der notwendige « individuelle Sinn-Bildungs-
Prozess » (M. Frank), das radikale Konkretwerden des Allgemeinen,
nicht als Krisen-Ausweg ausreichen. Vielmehr ist das begrifflich All-
gemeine inhaltlich zu konkretisieren. Was unsere Lebenswelt tenden-
ziell weltweit bestimmt, ist, so wurde deutlich, die wissenschaftlich-
technisch geprégte Industriedynamik und mit ihr die uniibersehbare
normative und 6kologische Krise des wissenschaftlich-technischen
Fortschritts. Thr entspricht, wie ebenfalls gezeigt wurde, eine globale
Wahrnehmungskrise mit den Kennzeichen einer Sinnen- und Sinn-
Abstumpfung einerseits und eine Resignation angesichts der globalen
Herausforderungen andererseits. Gegen die Resignation ist nun in ei-
ner grundsitzlichen Uberlegung daran zu erinnern, dass sie lediglich
die Kehrseite eines Allmachtgefiihls ist, das die Einsicht in die un-
hintergehbare Situiertheit unseres leibgebundenen Menschseins, Wis -
sens und Tuns verdringt und beim Starren auf die grossen, unmog-
lichen Schritte die kleinen, moglichen Schritte unterlésst, z.B. « philo-
sophische Anfangsschritte mit Kindemn »*. Gegen die Sinnen- und
Sinn-Abstumpfung ferner wire mit einer « neuen dsthetischen Bil-
dung » des Wahrmehmungsvermogens (G. B6hme) emstzumachen, die
der Abspaltung einer Verkopfungs-, Betroffenheits- und Praktizismus-
Piadagogik entge genwirkt und den ganzen Menschen als vernunft- und
moralfidhiges Lebewesen in den Blick nimmit.

Lassen Sie uns also, so mochte ich abschliessend Husserls Appell
aufgreifen und variieren, auch weiterhin mit Vernunft und Moral die
philosophische und piddagogische Kleinarbeit sinnlich, erkennend und
moralisch-praktisch wahrnehmen (die ich hier nicht im einzelnen
vorwegnehmen kann). Zwar zeigt die Krisis der europédischen Phi-
losophie und Péddagogik, dass mit einer borniert universalistischen

27 Vgl. E. MARTENS, Die Sache des Sokrates,. Stuttgart 1992.
28 Vgl. E. MARTENS, Sich im Denken orientieren. Philosophische Anfangs-
schritte mit Kindern, Hannover 1990.

115



Vernunft und Moral unser Leben leicht zur Qual werden kann, dass
aber ohne die Hoffnung auf eine, sei’s drum, dsthetisch gewendete, si-
tuierte Vernunft und Moral unser Leben erst recht zur Qual wird, zur
Uberlebens- und Lebensnot nicht nur der Kinder und Jugendlichen.

116



	Die Krisis der Europäischen Philosophie und Pädagogik : Ästhetik als Ausweg?

