
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Die Krisis der Europäischen Philosophie und Pädagogik : Ästhetik als
Ausweg?

Autor: Martens, Ekkehard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

EKKEHARD MARTENS

Die Krisis der Europäischen Philosophie und
Pädagogik - Ästhetik als Ausweg

Wie man auch immer die behauptete Krise zu analysieren und zu
lösen versucht, eine Krise jedenfalls ist sicher : die eigene Krise bei
eben diesem Versuch. Wer sich aber, leichtsinnig und freiwillig, dem
Versuch aussetzt, sieht sich vor drei Fragen gestellt : Worin besteht
die Krise (I.), was heisst Ästhetik (II.) und wäre sie ein Ausweg (III.)

I. DIE KRISE

« Die Krise des europäischen Daseins hat nur zwei Auswege : Den
Untergang Europas in der Entfremdung gegen seinen eigenen rationalen
Lebenssinn, den Verfall in Geistfeindschaft und Barbarei, oder die
Wiedergeburt Europas aus dem Geiste der Philosophie durch den einen
Naturalismus endgültig überwindenden Heroismus der Vernunft. Europas
grösste Gefahr ist die Müdigkeit. Kämpfen wir gegen diese Gefahr der
Gefahren als < gute Europäer > in jener Tapferkeit, die auch einen unendlichen

Kampf nicht scheut, dann wird aus dem Vernichtungsbrand des

Unglaubens, dem schwelenden Feuer der Verzweiflung an der menschlichen

Sendung des Abendlandes, aus der Asche der grossen Müdigkeit
der Phoenix einer neuen Lebensinnerlichkeit und Vergeistigung
auferstehen, als Unterpfand einer grossen und fernen MenschenZukunft :

Denn der Geist allein ist unsterblich. »
1

Mit diesem Appell endet Edmund Husserls unvollendet gebliebene

« Krisis »-Arbeit aus den Jahren 1934 bis 1937. Sein pädagogischer

Eros und tiefer Ernst, aber auch der pathetische Stil ist
Ausdruck seiner Besorgnis über die existenzielle Not der Jugend in der
Zeit nach dem ersten Weltkrieg und angesichts des bedrohlichen
Nationalsozialismus. Husserls « Krisis »-Arbeit steht am Ende einer langen

Reihe höchst unterschiedlicher Krisendeutungen, angefangen mit
Spenglers «Untergang des Abendlandes» (1918) über Schweitzers
« Kulturphilosophie » (1923), Heideggers « Sein und Zeit » (1927) bis

1 E. HUSSERL, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen¬
dentale Phänomenologie, Den Hague 1962, S. 347f.

101



zu Freuds « Unbehagen in der Kultur » (1930). Für Husserl stellt sich
die Krise als « Krise der europäischen Wissenschaften » dar, aus der es

als einzigen Ausweg die entschiedene Orientierung an der Vernunft in
Form der « transzendentalen Phänomenologie » gibt, so die beiden
Titelhälften seiner « Krisis »-Arbeit. Die herrschenden Wissenschaften
seien naturalistisch oder positivistisch verkürzt. « Blosse
Tatsachenwissenschaften » aber, so Husserl, «machen blosse Tatsachenmenschen

» und führten schliesslich zu einer « feindlichen Stimmung »

der Jugend : « In unserer Lebensnot - so hören wir - hat diese Wissenschaft

uns nichts zu sagen. » (S. 4).
Da sich Husserl nicht zu den blossen « Literatenphilosophen »

zählt, sondern als jemanden versteht, der, « von den echten
Philosophen der grossen Vergangenheit erzogen, der Wahrheit leben will »

(S. 15), sieht er seine pädagogische, geradezu missionarische
Verantwortung darin, einen Ausweg aus der Lebensnot der Jugend zu finden.
Als einzigen Ausweg erkennt Husserl einen « erneuerten Platonis-
mus » als universale Menschen-, Welt- und Gotteserkenntnis, « frei
von den Bindungen des Mythos und der Tradition [...], in absoluter
Vorurteilslosigkeit » ; von dieser Erkenntnis aus gelte es, « nicht nur
sich selbst ethisch, sondern die ganze menschliche Umwelt, das

politische, soziale Dasein der Menschheit [...] neu zu gestalten » (S. 6).
Mit seiner Krisen-Analyse und seinem Krisen-Ausweg ist Husserl

ausdrücklich der platonischen Philosophie als Pädagogik verpflichtet.
In Piatons berühmtem Höhlengleichnis über « Bildung (paideia) und
Unbildung » zu Beginn des VII. Buches der «Politeia » sollen sich die
Gefangenen - « sie gleichen uns » - von der Orientierung am
Schattenspiel an der Höhlenwand befreien und sich im Ganzen des

wohlgeordneten Kosmos oberhalb der Höhle wiederfinden. Die
Gefangenen, die - « von Kindheit an gefesselt » - miteinander wetteifern,
wer sich am besten den gewohnten Ablauf der Schattenbewegungen
merken und ihn voraussagen kann, gleichen Husserls «

Tatsachenmenschen», die auf die quantitativen Wenn-dann-Sätze der
« Tatsachenwissenschaften » vertrauen und ihren ganzen Ehrgeiz auf
die Ehrungen des Wissenschaftsbetriebs verschwenden, ohne sich um
geistige Zusammenhänge und Zielvorstellungen zu kümmern.

Aus einem derartigen Zustand der Unbildung glauben Piaton
ebenso wie Husserl den Ausweg zur wahren Bildung zeigen zu können.

Nach Piaton stellt sich Bildung als Einheit theoretischer und
praktischer Vernünftigkeit ein, wenn wir die ungeordneten
Bestrebungen und Bewegungen in unserer Seele, in der Polis und in der

102



Natur am wohlgeordneten Kosmos des Seinsganzen und der Idee des

Guten ausrichten und alles an seinem rechten Ort in die rechte
Ordnung zueinander bringen. In pädagogischer Hinsicht erhofft sich
Piaton die Einheit von Einzelseele, Polis und Natur durch eine
Angleichung an die Strukturen des geistigen Seins, etwa durch die
Beschäftigung mit den Gegenständen der Mathematik und
Astronomie2. Selbst wenn man jedoch Piatons ontologische Version von
Bildung durch Angleichung an das reine Sein in der gegenwärtig
vielleicht eher akzeptablen erkenntniskritischen Fassung Husserls als
Ethos der inneren Freiheit oder der absoluten Vorurteilslosigkeit
durch Wissenschaft verstünde, bliebe sie noch mit erheblichen
Schwierigkeiten behaftet. Einmal abgesehen davon, dass man ein
derartiges Ethos im gegenwärtigen Wissenschaftsbetrieb kaum
feststellen kann, ist nicht klar, ob es Folge oder Voraussetzung theoretischer

Erkenntnis wäre. Ferner bezieht sich Husserl lediglich auf die
gebildete, akademische Jugend und erfasst somit allenfalls einen kleinen

Ausschnitt der von ihm konstatierten allgemeinen Lebensnot ;

ausserdem wäre selbst die Lebensnot der akademischen Jugend nur
höchst eingeschränkt oder indirekt auf das Versagen der
«Tatsachenwissenschaften » zurückzuführen. Vor allem aber birgt ein
philosophischer Fundamentalismus mit monolithischen Krisenanalysen
und Krisenauswegen die Gefahr einer totalitären Staatspädagogik in
sich, wie sie in Piatons « Staat », erst recht in den « Gesetzen »
unverkennbar ist und bei Husserl zwar keine konkrete Gestalt gewinnt, aber
eine naheliegende Konsequenz wäre.

Gegen die Befürchtung, aus einem philosophischen könnte ein
pädagogischer Fundamentalismus folgen, könnte man in beruhigender
Absicht einwenden, dass Piatons wie Husserls Bildungs-Konzepte
sowieso praktisch folgenlos seien und höchstens ein philosophiehistorisches

Interesse verdienten. Dieser Einwand verkennt jedoch die
oft kryptische Wirkung und Fortdauer mentaler Grundeinstellungen,
ohne dass man sie Denkern wie Piaton oder Husserl selbst anlasten
müsste oder auch einigermassen überprüfbar zuschreiben könnte.
Allerdings prägen die mentalen Grundeinstellungen sowohl die naive
Alltagspädagogik in Form von Konventionen und Traditionen als
auch das gesamte Bildungssystem vom Kindergarten über die Schule
bis zur Universität in Form von Lehrbüchern, Lehrplänen,
Ausbildungsgängen und Fachdisziplinen im Sinne des Kuhnschen Para-

2 Vgl. H. J. KRÄMER, Arete bei Piaton und Aristoteles, Heidelberg 1959.

103



digmenbildungsprozesses3. Die mentalen Grundeinstellungen lassen
sich mit Popper auch als implizite Philosophien verstehen : « Wir alle
haben unsere Philosophien, ob wir dessen gewahr werden oder
nicht » ; ferner kann man Popper sicher ebenfalls zustimmen, wenn er
fortfahrt : « und die taugen nicht viel. Aber ihre Auswirkungen auf unser

Handeln und unser Leben sind oft verheerend. »4 Die impliziten
Philosophien, so möchte ich diese Bemerkung aufgreifen, betreffen
unsere generellen Annahmen darüber, was wir - nach den vier Kant-
Fragen - wissen können, tun sollen, hoffen dürfen und wie wir uns
somit als Menschen verstehen. So bemisst sich unser neuzeitliches,
europäisches und tendenziell universelles Wissen, Tun, Hoffen und
Selbstverständnis, so wäre Husserls Krisen-Analyse zuzustimmen,
einerseits an den Massstäben der wissenschaftlich-technischen
Vernunft mit dem Ziel, uns selbst, die anderen und die Natur vollständig
zu begreifen und nach unseren Glücksplanungen im zweckrationalen
Sinne zu « erziehen » und zu « formen ». Die szientistische
Orientierung ist andererseits oft mit einer Orientierung an letzten Wahrheiten

verbunden, die Husserl als Heilmittel im Prinzip begrüsst.
Ein derartiger Orientierungs-Fundamentalismus lässt sich etwa in

in folgenden Sätzen eines praktischen Syllogismus pädagogischer
Heils lehre wiedergeben :

(1) Es gibt unveränderliche, absolute Wahrheiten über die Würde des

Menschen, die Evidenz unseres Wissens, die Sittlichkeit unseres Tuns
und das Endziel unseres Hoffens.
(2) Die gegenwärtig dominierende wissenschaftlich-technische
Zivilisation zerstört die wahre geistige Orientierung.
(3) Daher muss die Pädagogik Kinder und Jugendliche wieder zur
notwendigen geistigen Orientierung an den unveränderlichen Wahrheiten

erziehen.
Dass Prämisse wie Konsequenz durchaus Aktualität in der

gesellschaftlichen und pädagogischen Praxis besitzen, lässt sich in den
Diskussionen über Abtreibung, Genforschung oder Moralerziehung erleben,

ganz zu schweigen von den religiösen Fundamentalismen und
unterschiedlichen Sekten. Sie finden sich unabhängig von inhaltlichen
Positionen in allen grossen Worten zu einer marxistisch-leninisti-

3 Vgl. TH. S. Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frank¬
furt/M. 1973, bes. S. 39-43.

4 K. R. POPPER, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf. Hamburs
1973, S. 45.

104



sehen, christlich-abendländischen, progressiv-aufklärerischen oder
islamisch-fundamentalistischen Erziehung und Politik wieder. Jedesmal
wird eine scheinbar evidente Wahrheit unmittelbar in konkrete Praxis

umgesetzt. Dabei werden aus diffusen, unter der Hand oft
gegensätzlich verstandenen Allaussagen über die Ziele höchst gegensätzliche

praktische Konsequenzen abgeleitet ; so werden beispielsweise
im Hinblick auf das Ziel « Mündigkeit » entweder Massnahmen gegen
eine schrankenlose Kritik und Respektlosigkeit der Jugend oder im
Gegenteil eine Stärkung ihrer Kritikfähigkeit gefordert5.

Nun kann man zwar durchaus dem Satz (2) über die geistige
Orientierungskrise als genereller Situationseinschätzung zustimmen,
ohne dass man damit auch der Prämisse (1) der ewigen Wahrheiten
und der Handlungskonsequenz (3) zustimmen müsste. Unabhängig
nämlich von den Inhalten der einzelnen Erziehungskonzepte ewiger
Wahrheiten, denen man in der einen oder anderen Fassung ja durchaus
zustimmen könnte, liegt ihre Gefahr darin, dass sie als Prämissen
einer deduktiven Anwendung im Einzelfall dienen. Der Erzieher weiss
immer schon vorher ganz genau, was zu tun und zu lassen ist.
Abgesehen von der erkenntnis- und sprachkritischen Unhaltbarkeit einer
derartigen Wissensform praktischen Handelns liegt darin die
praktische Gefahr einer Manipulation durch grosse Worte ohne Urteilskraft

in der konkreten Situation. Was z. B. «Würde» des Menschen
oder « Emanzipation » heisst, ist durchaus interpretationsbedürftig und
muss in jeder Situation neu geprüft werden.

Selbst wenn man aber trotz all dieser Einwände an der Evidenz
der behaupteten GEISTIGEN KRISE IN EUROPA als Analyse und an
der geforderten geistigen Erneuerung Europas als Ausweg festhalten
wollte, liesse sich kaum die Tatsache bestreiten, dass unterdessen
auch dieser Ausweg selbst längst in die Krise geraten ist. Die geistige
Krise in Europa hat sich zu einer GEISTIGEN KRISE EUROPAS
SELBST zugespitzt. So entlarvt die Eurozentrismus-Kritik den
borniert europäischen Menschen, die feministische Kritik des Andro-
zentrismus entlarvt den borniert männlichen Menschen, die Kritik der
Kinderphilosophie entlarvt den borniert erwachsenen Menschen und
die Kritik des Speziezismus seitens der Tierethik schliesslich entlarvt
das borniert menschliche Lebewesen. Insgesamt ist die Vernunft in

5 Vgl. E. TUGENDHAT, « Gegen die autoritäre Pädagogik. Streitschrift gegen
die Thesen < Mut zur Erziehung > 1978) », in : ders., Ethik und Politik,
Frankfurt/M. 1992, S. 17-26.

105



den Verdacht geraten, als euro-, andro-, adulto- oder speziesbornierter
Logo zentrismus Ursache einer Krise zu sein, für deren Ausweg sie

sich hält.
Wie man auch immer die einzelnen Entlarvungen und

Schuldzuweisungen beurteilen mag, sie unterstreichen auf jeden Fall die
Problematik universalistischer Vernunft- und Moralkonzeptionen. Vor
allem aber haben sie zur Folge, dass die philosophische Vernunft nicht
mehr ohne weiteres den seit Piaton erhobenen Anspruch einlösen
kann, als « paideia » oder Bildung zum wirklichen Wissen, Tun, Hoffen

und Menschsein hinzuführen. Die Orientierungskrise der
Philosophie hat sich bereits vor der aktuellen Vernunftkrise im Hinblick
auf die Pädagogik angedeutet. Während sich die Philosophie von
Sokrates oder Piaton bis hin zu Kants Aufklärungsphilosophie
zugleich als Pädagogik verstanden hat, konnte die neuere Philosophie
mit Ausnahme etwa von Deweys « Demokratie und Erziehung » oder
zuletzt noch von Adornos « Erziehung nach Auschwitz » keine
nennenswerten Beiträge mehr zur Pädagogik leisten. Konsequenterweise
haben sich beide, Philosophie und Pädagogik, als autonome
Subsysteme der wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Praxis
weitgehend voneinander abgekoppelt. Philosophie fungiert gegenwärtig
allenfalls als beliebig verwertbares Mental-Reservoir zur rhetorischen
Absicherung der jeweiligen pädagogischen Strömungen oder als
analytisches Instrumentarium pädagogischer Grundbegriffe, nicht aber
mehr als grundsätzliche Orientierung. Wenn man allerdings aus
pädagogischer Verantwortung daran interessiert ist, die praktischen
Wirkungen der auch weiter vorhandenen impliziten, « verheerenden »

Philosophien zu verringern und stattdessen möglicherweise tauglichere

Orientierungen zu entwicken, kann man - allerdings ohne
imperialen Gestus - als Philosoph nicht Nicht-Pädagoge und als Pädagoge
nicht Nicht-Philosoph sein.

Also muss ein neuer Versuch einer Krisen-Bestimmung gewagt
werden. Offensichtlich, so versuchte ich zu zeigen, ist weder die
geistige Krise in Europa unsere wirkliche Krise noch das geistige Erbe
Europas der taugliche Ausweg. Beide, Analyse wie Ausweg, kranken
vielmehr daran, dass sie von einer (schein-) universalistischen
Philosophie her Praxis deduktiv bestimmen wollen. Unabhängig von der
Krise oder Nicht-Krise allgemeiner Vernunft und Moral geht es

dagegen in der pädagogischen Kleinarbeit mit Kindern und Jugendlichen

um die Bewältigung jeweils neuer Situationen. Wenn man sich
prinzipiell für eine freiheitliche Erziehung entschlossen hat, fordert

106



jedes Kind zu einem Neuanfang heraus. Denn « in jedem Kind », so ist

Kierkegaards existenzphilosophischer Behauptung beizupflichten,
« ist etwas Ursprüngliches, welches bewirkt, dass alle abstrakten
Prinzipien und Maximen mehr oder weniger daran scheitern. Man muss
selber von vorn anfangen, oft mit viel Mühe und Not »6. Wie also
könnte der jeweilige Neu anfang in der pädagogischen Krisensituation
aussehen Worin besteht die gegenwärtige pädagogische
Krisensituation

Ich möchte die Krisensituation zunächst in zwei Feldern von
Beobachtungen, Erfahrungen und Fakten umschreiben, die mehr oder
weniger jedem bekannt sein dürften. Ein erstes Feld betrifft die
veränderten sinnlichen Wahrnehmungen von Kindern und Jugendlichen,
vor allem in den westlich geprägten Industrieländern :

— sie (und wir) wohnen in nahezu beliebig temperierbaren Wohnungen

— sie können alle Töne speichern und reproduzieren
— sie können, jedenfalls im Prinzip, essen und trinken, was sie wollen,

ohne an die natürlichen Jahreszeiten und örtlichen Gegebenheiten
gebunden zu sein

— sie können hinfahren und hinfliegen, wohin sie wollen, ohne die
Übergänge, Mühen und Überraschungen zu erfahren, auf die wir
natürlicherweise bei Grenzüberschreitungen unserer gewohnten Raum-
Zeit-Umgebung gefasst sein müssen.

Die Beispielsreihe könnte jeder beliebig verlängern. Unser
natürliches, wenn auch immer schon kulturell vermitteltes « In-der-Welt-
Sein » (Heidegger) verschiebt sich zu einem technisch gemachten
« Überall-Sein » (Serres)7. Die Kinder wachsen zunehmend in einer
Umgebung auf, in der sich Menschen lediglich als Macher einer
technisierten und domestizierten Natur in ihren Produkten selbst erkennen,
ohne Überraschungen und Andersheit, aber auch ohne Respekt vor
der unverfügbaren eigenen Natur. Die Krise oder Abstumpfung der
Sinnen-Wahrnehmung ist somit zugleich eine Krise der Sinn-Wahrnehmung.

Ferner betrifft ein zweites Feld die veränderten Erkenntnis- und
Handlungsmöglichkeiten des Überall-Seins :

6 S. KIERKEGAARD (zuerst 1834), Entweder - Oder, Bd. II. München 1980,
S. 610.

7 Vgl. M. SERRES, Der Naturvertrag, Frankfurt/M. 1994, S. 37.

107



— dass die blühenden Wiesen und verlockenden Früchte nach

Tschernobyl strahlenverseucht waren, konnten die Kinder und
Jugendlichen nur von den Erwachsenen und Experten und nur mit Hilfe
von Geigerzählern wissen, aber nicht selber sehen und schmecken

— dass Sonnenbaden durch die zerstörte Ozonschicht Hautkrebs
erzeugen kann, wissen sie ebenfalls nur von anderen, während sie sich
selber weiterhin in der Sonne aalen

— dass die Luft verpestet ist, der Wald stirbt und die Skipisten
Erosionen hervorrufen, können sie weitgehend erst durch Messungen
und Untersuchungen von den Erwachsenen wissen und nur
eingeschränkt selber riechen und sehen

— dass die Welt voll Elend ist, hören und sehen sie täglich über die
Medien, stumpfen aber gerade dadurch in ihrem Mitleid ab

— dass ihre eigenen, lokalen Möglichkeiten gegenüber den globalen
Notwendigkeiten gering sind, wird ihnen genauso über die Medien
vor Augen geführt, sie können aber bei wachsender moralischer
Überforderung immer weniger sehen, was wirklich in ihren Kräften liegt.

Auch die zweite Beispielsreihe der schwindenden Erkenntnis- und
Handlungsmöglichkeiten könnte jeder für sich erweitern. Ihr
entspricht eine Krise im kognitiven und moralischen Wahrnehmen oder -
nach Hegels Wortspiel - ein « Nehmen des Wahren » 8. Zuletzt scheinen

wir auf die Computer als geeignete Träger der notwendigen
sinnlichen, kognitiven und moralisch-praktischen Wahrnehmung hoffen
zu müssen. So konnte etwa Sherry Turkle in ihren Untersuchungen
feststellen, dass Kinder sich tendenziell nicht mehr als vernünftige
Lebewesen, sondern als «fühlende Computer, emotionale Maschinen»

verstehen9. Eine nächste Schwundstufe wäre das Delegieren
auch der sinnlichen Wahrnehmung an Computer, ebenso der
kognitiven Verarbeitung der gespeicherten Daten an ihrerseits
überforderte, hilflose Experten. Ein Beispiel für ein derartig leerlaufendes
Delegieren der Wahrnehmung gibt der Bericht über einen Umwelt-
Satelliten :

«In 800 Kilometer Höhe dreht der 1,7 Milliarden Mark teure Umwelt-
Satellit ERS 1 European Research Satellite) seine Runden um die Erde.

Er sieht selbst durch dicke Wolken hindurch das Gras wachsen. Tau-

8 G. W. F. HEGEL, Phänomenologie des Geistes, Kap. « Die Wahrnehmung »

(z.B. Meiner-Ausgaber S. 97).
9 SH. TURKLE, Die Wunschmaschine. Der Computer als zweites Ich, Reinbek

bei Hamburg 1984, S. 388.

108



sende von Technikern und Wissenschaftlern versuchen derweil, sich
ihren Reim auf die Datenflut zu machen. » 10

Offensichtlich also ist die viel zitierte Destruktion oder Dezentrie-

rung des Subjekts keine bloss akademische Angelegenheit reflexiver
Selbstdeutung, und die behauptete Krise ist keine bloss geistige
Orientierungskrise. Die von Husserl konstatierte « Lebensnot » ist vielmehr
eine reale Krise des Naturverhältnisses des Menschen als Teil der Natur,

die er als « Sinneswesen » auch selber ist. Die Krise der europäischen

Philosophie und Pädagogik ist weder eine geistige Krise in
Europa noch von Europa selbst, sondern eine von Europa als
wissenschaftlich-technischer Industriemacht ausgehende GLOBALE
WAHRNEHMUNGSKRISE.

II. DIE ÄSTHETIK

Die Aporien eines platonistischen Dualismus von Sinneswahrnehmung

und Vernunft, Körper und Seele, Natur und Geist hat als
Reaktion auf die sich anbahnende Krise des wissenschaftlich-technischen

Fortschritts vor allem Nietzsche in aller Schärfe aufgedeckt und
als Therapie für die Krise der Moderne eine Abwendung vom «

Apollinischen » zum « Dionysischen », von der « Vernunft » zur « Kunst »

gefordert. Auf Nietzsche geht « Ästhetik » als postmodernes
Zauberwort zur Lösung aller Krisenphänomene zurück, in der Philosophie
etwa als «Ästhetisches Denken» (Welsch)11 und in der Pädagogik
etwa als « Erziehungsästhetik » (Lenzen)12. « Der Mensch als Ästhet »

(Ferry)13 löst die Bestimmung und Bildung des Menschen zum «

vernünftigen Lebewesen » ab. Kann aber Ästhetik wirklich das neue,
gemeinsame Meta-Paradigma für Philosophie und Pädagogik sein oder
ist sie, wie die kritisierte Vernunft, eine Ursache der Krise, für deren

10 B. BORGEEST, « Der Späher mit dem Röntgenblick », in : Zeit-magazin Nr.
19 vom 6. Mai 1994.

11 W. WELSCH, Ästhetisches Denken, Stuttgart 1990; vgl. auch K. BARCK,
P. Gente, H. Paris, ST. Richter (Hg.), Aisthesis, Leipzig 1990.

12 D. LENZEN, « Von der Erziehungswissenschaft zur Erziehungsästhetik », in :

ders. (Hg.), Kunst und Pädagogik. Erziehungswissenschaft auf dem Weg zur
Ästhetik, Darmstadt 1990, S. 171-210 ; vgl. auch den Tagungsband der Sektion

für « Bildungs- und Erziehungsphilosophie » der « Deutschen Gesellschaft

für Erziehungswissenschaft»: L. KOCH/W. MAROTZKI/H. PEUKERT
(Hg.), Pädagogik und Ästhetik, Weinheim 1994.

13 L. FERRY, Der Mensch als Ästhet, StuttgartAVeimar 1992 (franz. 1990).

109



Ausweg sie sich hält, ein Rückfall in die blinde Wahrnehmung der

Schattenspiele an Piatons Höhlenwand
Vor der Bewertung von Ästhetik als Ausweg oder Rückfall ist

allerdings eine Begriffsklärung notwendig. Zunächst ist zu betonen,
dass hier im Sinne von Baumgarten (1750) unter Ästhetik eine
allgemeine Wahrnehmungslehre verstanden werden soll, von der Kunst nur
ein, wenn auch ein besonders wichtiger Bereich ist. Genauer gehe ich,
hierin Welsch folgend, von der doppelten Bedeutung der ursprünglich
aristotelischen aisthesis aus : Sinnen- und Sinn-Wahrnehmung,
Empfindung und Gewahrwerden, Gefühl und Erkenntnis, sensation und
perception14. Dabei kann und braucht man sich allerdings nicht endlos
über eine angeblich feststehende Wesensbestimmung « der » Ästhetik
zu streiten. Vielmehr kann es, wie bei anderen Begriffen auch, nur um
die Klärung gehen, wie « Ästhetik » verwendet wird und nach
bestimmten Kriterien in bestimmten Zusammenhängen verwendet werden

sollte. Zunächst verbinden sich mit der Doppelbedeutung von
aisthesis oder Ästhetik gegenwärtig recht unterschiedliche Vorstellungen,

die meistens in Gegensatzpaaren auftreten :

— Differenzen, Pluralität, Andersheit und Fremdheit statt
Einheitlichkeit und Konformität ; daher : Kunst als « Elementarschule der
Pluralität » mit « sozialer Modellfunktion » (W. Welsch)15

— das (wörtlich verstandene) « un-teilbare und mithin un-mitteil bare»
In-dividuelle statt des schematisch subsumierbaren Besonderen einer
allgemeinen Regel ; daher : « individuelle Sinn-Bildungs-Prozesse » als

« ästhetische Wendung » der Philosophie insgesamt (M. Frank)16

— « Spiel der Erscheinungen » statt Normalität und Routine ; daher :

«Kontemplation» statt direkter Erkenntnis- oder Veränderungsabsichten

(M. Seel)17

— Wahrnehmen von « Atmosphären » ökologischer Brüche statt eines
harmonischen Empfindens ; daher : eine « neue ästhetische Erziehung

» zum ökologischen Sinnenbewusstsein statt des « realitätsent-
hobenen Spiels » in Schillers Briefen von 1795 über die « ästhetische

Erziehung » (G. Böhme)18.

14 WELSCH, Ästhetisches Denken, S. 11.

15 WELSCH, Ästhetisches Denken, S. 165.
16 M. Frank, Stil in der Philosophie, Stuttgart 1992, S. 17, 65, 8.
17 M. SEEL, Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt/M. 1991, bes. S. 244 ff.
18 G. BÖHME, Für eine ökologische Naturästhetik, Frankfurt/M. 1989, bes.

S. 15.

110



Bereits die kurze Auswahl unterschiedlicher Ästhetik-Bedeutungen

in unterschiedlichen theoretischen Kontexten zeigt, dass ein
einheitlicher Ästhetik-Begriff notwendigerweise die Vielheit der
Phänomene auf eine einzige Sichtweise, und damit auch auf eine
einzige Handlungsweise reduzieren würde. Eine Einebnung oder
Schematisierung der vielen « Familienähnlichkeiten » (Wittgenstein) würde
die Familie der unterschiedlichen, nie exakt abgrenzbaren
Familienmitglieder zu ihrem eigenen Schaden verarmen lassen. Dennoch lassen

sich aus der Vielzahl der möglichen Attribute einige Kernpunkte
im Hinblick auf das in der Vernunftkrise fraglich gewordene Handeln
und Behandeln von Andersheit, Nicht-Identischem oder Individuellem
herausschälen :

— Ästhetik hat zunächst etwas mit Erkennen oder Anerkennen des
Anderen zu tun
— ferner erinnert sie an eine leibgebundene, individuelle
Wirklichkeitserfahrung

— schliesslich bewegt sie sich im Spannungsfeld von Eskapismus und
Subversion.

III. DER AUSWEG

Mit den genannten Attributen versehen, wäre Ästhetik zweifellos
nicht, wie zunächst beargwöhnt, ein Rückfall in eine blinde
Wahrnehmung des Schattenspiels an Piatons Höhlenwand, sondern wäre
durchaus, wenn auch in gewandelter Form, zugleich mit Attributen
von Rationalität und Moralität versehen. Brauchen aber, so bleibt zu
fragen, die - wir - Gefangenen in Piatons Höhle überhaupt die
Philosophie als Erlöserin zur rechten Bildung, und braucht die Pädagogik
als Erziehungswissenschaft wirklich eine philosophische Anleitung
Können pädagogische Theorie und Praxis nicht ganz gut auf die
Bevormundung der Philosophie verzichten, auch auf eine
Orientierung an einer ästhetischen Wende-Philosophie Tatsächlich hat es

von der realistischen über die emanzipatorische bis zur postmodernen
Wende nicht an neuerlichen Versuchen der Pädagogik gefehlt, sich
von einer als Bevormundung empfundenen Philosophie zu befreien
und ihre Eigenständigkeit zu betonen19. Man müsse, so heisst es, von

19 Vgl. z.B. D. Baacke/A. FRANK/J. Frese/F. Nonne (Hg.), Am Ende -
postmodern! Next Wave in der Pädagogik, Weinheim/München 1985;

111



der pädagogischen Situation selbst ausgehen, ohne theoretische
Voreingenommenheit darüber, was das spezifisch Menschliche des zu
Erziehenden sei und was er zu wissen, zu tun oder zu hoffen habe. Nach
einem derartigen reflexhaften Pragmatismus pädagogischer
Kleinarbeit, wie ich ihn nennen möchte, käme es allein auf den situativen
Bezug im pädagogischen Feld an, vielfach unterstützt durch Anleihen
bei der Existenzphilosophie oder dem religiösen Humanismus eines

(verkürzten) Lévinas.
An dieser Auffassung ist zweifellos richtig, dass pädagogisches

Handeln in der Tat von den jeweiligen Menschen und Situationen
auszugehen hat, die sich in ihrem Eigenwert und in ihrer Komplexität
sowie Individualität nicht vorweg von einer deduktiven Subsump-
tionslogik erfassen lassen. Andererseits aber zeigen nicht nur die
verschiedenen Wendungen in der pädagogischen Theorie, sondern vor
allem die Prüfung der Praxis selbst, dass auch die pädagogische Kleinarbeit

nicht ohne Selbstinterpretation und zumindest fallweise
Reflexion ihrer Ziele und Handlungsmöglichkeiten auskommt, sofern sie

sich jedenfalls nicht auf blosse Ausbildung oder manipulative
Erziehung oder appellative Intuition reduzieren lassen will20. Der reflexhafte,

naive Pragmatismus ist daher, so möchte ich einen zweiten
Schritt vorschlagen, von einem reflexiven Pragmatismus pädagogischer

Kleinarbeit abzulösen21. Seine Reflexivität bestünde nicht nur in
der begleitenden praktischen Überlegung innerhalb der jeweiligen
pädagogischen Situation, sondern auch in der vorwegnehmenden
Grundlagenreflexion pädagogischer Handlungstypen. Eine derartige
Grundlagenreflexion als Theorie des reflexiven Pragmatismus
pädagogischer Kleinarbeit, wie drittens zu unterscheiden wäre, hätte
einerseits zu klären, in welcher Form die pädagogischen Ziele und
Handlungsmöglichkeiten einer theoretischen Vergewisserung zugänglich

sind. So wäre vor allem die Rationalitätsform des Wahrnehmens
des Besonderen oder Individuellen und die (reflektierende) Urteilskraft

zu betonen, die jede individuelle Handlungssituation erneut auf
die notwendigerweise vorausgesetzte allgemeine Hinsicht oder Regel
bezieht und sie situativ angemessen interpretiert, z.B. in welchen

Themenheft « Pädagogik und Postmoderne » der Zeitschrift für Pädagogik 1

(1987).
20 Vgl. W. MAROTZKI/H. SÜNKER (Hg.), Kritische Erziehungswissenschaft -

Moderne - Postmoderne, Weinheim 1992.
21 Vgl. E. MARTENS (Hg.), Pragmatismus, Stuttgart 1992 (zuerst 1975) ; bes. zu

Deweys Pädagogik S. 48 ff, 205 ff.

112



Zusammenhängen die Forderung nach «Autorität» unzulässige
Bevormundung eines Kindes oder notwendige Strukturierung seines

Handlungsfeldes ist, aber auch, was « Respekt vor dem Schüler » oder
« verantwortliches Handeln » bedeutet.

Andererseits aber wäre in einer Theorie des reflexiven
Pragmatismus pädagogischer Kleinarbeit eben diese Situierung des

Allgemeinen eigens zu rechtfertigen. Warum eigentlich, so ist zu fragen,
sollen oder müssen wir uns auf die Mühen und Risiken eines
derartigen Prozesses einlassen und nicht lieber gleich nach festen Regeln,
auf Grund von Emotionen oder per Gewalt entscheiden - warum also,
auch pädagogisch, moralisch sein Genausowenig, so lässt sich hierauf

antworten, wie irgendein Normensystem deduktiv die einzelne
Praxis anleiten kann, lässt sich auch die allgemeine Praxis einer
reflexiven Vergewisserung pädagogischer Handlungsbezüge durch eine
normative Meta-Theorie als « gute » Praxis rechtfertigen. Warum es

« besser » sein sollte, lieber moralisch statt unmoralisch zu handeln
bzw. sich und den anderen zu instrumentalisieren statt als Selbstzweck

anzuerkennen, lässt sich nicht apriori ausmachen, weder weil
es Gott, die eine Vernunft oder die eine menschliche Natur so gebietet.

Zum einen enthalten derartige Normierungsinstanzen unausgewie-
sene, manipulationsverdächtige All-Aussagen ; zum anderen steht

keineswegs fest, was Gebote Gottes, der Vernunft oder der Natur an sich
und im jeweiligen Einzelfall bedeuten. Statt dessen können wir uns
nur auf uns selbst und auf unsere Erfahrungen mit dem « guten
Leben » verlassen. Auch reflexive Praxis des guten pädagogischen
Handelns lässt sich somit nur durch sich selbst rechtfertigen. Was aber
zunächst wie ein schlechter Zirkelschluss aussieht, ist der unvermeidbare

pragmatische Zirkel jeder, auch der pädagogischen Reflexions-
Praxis: Wir können uns nur auf Grund bereits positiv bewerteter
Erfahrungen mit der Reflexions-Praxis des Guten grundsätzlich zu ihr
und jeweils neu in ihr im Sinne einer wörtlich verstandenen Krisis
entscheiden und auch andere, Kinder und Jugendliche, dazu
motivieren22.

Damit hat sich nach dem Durchgang durch die pädagogische
Theorie der Kreis zur pädagogischen Praxis wieder geschlossen. Sie
ist Ausgangs- und Endpunkt reflexiver Vergewisserung und bedarf

22 Vgl. E. TUGENDHAT, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt/M. 1993, bes. S. 79-
97 ; E. MARTENS, « Lebensformen », in : H. HASTEDT/E. MARTENS (Hg.),
Ethik - Ein Grundkurs, Reinbek b. Hamburg 1994, S. 215-232.

113



keiner Philosophie als äusserlicher Meta-Instanz zur Orientierung
oder Erlösung, wohl aber einer (professionellen, arbeitsteiligen)
Philosophie als maieutischer Hilfe selbstkritischer Vergewisserung und
Korrektur der jeweils eigenen, nach Popper meist « schlechten »

Philosophie. Umgekehrt aber hat auch die Philosophie nach der Kritik
ihrer verschiedenen (schein-) universalistischen Borniertheiten bereits
erste Schritte einer Hinwendung zur Situierung oder Kontextuali-
sierung getan, etwa in der feministischen Moraltheorie im Zuge von
Carola Gilligans Kohlberg-Kritik23, in Martha Nussbaums aristotelischem

Sozialdemokratismus24, in einem basisdemokratischen
Netzwerk-Kommunitarismus à la Walzer25 oder schliesslich in einer
wissenschaftstheoretischen Umkehr eines Toulmin. So sieht Toulmin in
seinem Buch « Kosmopolis » « die unerkannten Aufgaben der
Moderne » darin, den gegenwärtig dominierenden Rationalismus neu in
den Humanismus der Renaissance einzubetten und ihn durch eine
Wissensform des Mündlichen, Besonderen, Lokalen und
Zeitgebundenen zu situieren. Philosophie sei eben nicht in erster Linie auf
das Allgemeine bezogen und erst nachträglich « angewandte
Philosophie », sondern die praktischen Anwendungs-Diskussionen seien
«die < legitimen Erben > des theoretischen Unternehmens » der
Philosophie selbst26.

Beide, Pädagogik und Philosophie, hätten somit als Situierung des

Allgemeinen die Form einer reflexiven Praxis der Kleinarbeit
angenommen und zeigen insofern deutlich Züge der skizzierten Ästhetik
als Erkennen oder Anerkennen des Anderen, als leibgebundene,
individuelle Wirklichkeitserfahrung und als Spannung zwischen Eskapis-
mus und Subversion. Ästhetik ist zwar, so lässt sich jetzt die
Ausgangsfrage formelhaft beantworten, kein rettendes Meta-Paradigma,
kann aber notwendige Selbstkorrektur eines borniert europäischen

23 C. GlLLIGAN, Die andere Stimme, München 1984 ; vgl. S. Benhabib, « Der
verallgemeinerte und der konkrete Andere. Ansätze zu einer feministischen
Moraltheorie », in : E. LIST/H. STUDER (Hg.), Denkverhältnisse. Feminismus
und Kritik, Frankfurt/M. 1989, S. 454 - 487.

24 M. NUSSBAUM, The fragility of goodness. Luck and happiness in Greek
tragedy and philosophy, Cambridge etc. 1986 ; dies., Love's Knowledge.
Essays on Philosophy and Literature, New York/Oxford 1990 ; vgl.
E. MARTENS, Lebensformen, S. 226 ff.

25 Vgl. CH. ZAHLMANN (Hg.), Kommunitarismus in der Diskussion,. Berlin
1992, S. 141f.

26 ST. TOULMIN, Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne,
Frankfurt/M. 1991, S. 304.

114



Vernunft- und Moralkonzepts sein. Eine in dieser Weise ästhetisch
gewendete Philosophie und Pädagogik ist freilich nur ein neuer Name
für eine alte, ebenfalls europäische Tradition - sie folgt Sokrates statt
Piaton27.

Allerdings würde der notwendige « individuelle Sinn-Bildungs-
Prozess » (M. Frank), das radikale Konkretwerden des Allgemeinen,
nicht als Krisen-Ausweg ausreichen. Vielmehr ist das begrifflich
Allgemeine inhaltlich zu konkretisieren. Was unsere Lebenswelt tendenziell

weltweit bestimmt, ist, so wurde deutlich, die wissenschaftlichtechnisch

geprägte Industriedynamik und mit ihr die unübersehbare
normative und ökologische Krise des wissenschaftlich-technischen
Fortschritts. Ihr entspricht, wie ebenfalls gezeigt wurde, eine globale
Wahrnehmungskrise mit den Kennzeichen einer Sinnen- und Sinn-
Abstumpfung einerseits und eine Resignation angesichts der globalen
Herausforderungen andererseits. Gegen die Resignation ist nun in
einer grundsätzlichen Überlegung daran zu erinnern, dass sie lediglich
die Kehrseite eines Allmachtgefühls ist, das die Einsicht in die un-
hintergehbare Situiertheit unseres leibgebundenen Menschseins,
Wissens und Tuns verdrängt und beim Starren auf die grossen, unmöglichen

Schritte die kleinen, möglichen Schritte unterlässt, z.B. «
philosophische Anfangsschritte mit Kindern »28. Gegen die Sinnen- und
Sinn-Abstumpfung ferner wäre mit einer « neuen ästhetischen
Bildung » des Wahrnehmungsvermögens (G. Böhme) ernstzumachen, die
der Abspaltung einer Verkopfungs-, Betroffenheits- und Praktizismus-
Pädagogik entgegenwirkt und den ganzen Menschen als Vernunft- und
moralfähiges Lebewesen in den Blick nimmt.

Lassen Sie uns also, so möchte ich abschliessend Husserls Appell
aufgreifen und variieren, auch weiterhin mit Vernunft und Moral die
philosophische und pädagogische Kleinarbeit sinnlich, erkennend und
moralisch-praktisch wahrnehmen (die ich hier nicht im einzelnen
vorwegnehmen kann). Zwar zeigt die Krisis der europäischen
Philosophie und Pädagogik, dass mit einer borniert universalistischen

27 Vgl. E. MARTENS, Die Sache des Sokrates,. Stuttgart 1992.
28 Vgl. E. MARTENS, Sich im Denken orientieren. Philosophische Anfangs¬

schritte mit Kindern, Hannover 1990.

115



Vernunft und Moral unser Leben leicht zur Qual werden kann, dass

aber ohne die Hoffnung auf eine, sei's drum, ästhetisch gewendete, si-
tuierte Vernunft und Moral unser Leben erst recht zur Qual wird, zur
Überlebens- und Lebensnot nicht nur der Kinder und Jugendlichen.

116


	Die Krisis der Europäischen Philosophie und Pädagogik : Ästhetik als Ausweg?

