Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Moralische Neutralitat und Autonomie : zur Philosophie der liberalen
Erziehung

Autor: Schaber, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 54/95

PETER SCHABER

Moralische Neutralitat und Autonomie.
Zur Philosophie der liberalen Erziehung

Im Manifest amerikanischer Kommunitaristen, das 1993 unter
dem Titel « Responsive Communitarian Platform » vom « Communita-
rian Network » an der George Washington Universitit veroffentlicht
wurde, findet sich folgende Passage :

«Unser dringendes Anliegen ist es, dass alle Erziehungs- und Aus-
bildungs-Institutionen, vom Kindergarten bis zur Universitét, ihre grosse
Verantwortung erkennen und ernst nehmen und Erziehung und Aus-
bildung an moralischen Werten orientieren. Hiaufig gibt es Widerstand
dagegen, dass Schulen an der moralischen Erziehung aktiv mitwirken
sollten. Man beruft sich dabei gern auf das breite Spektrum religioser
Lehren und fragt: < Welche Art von Moral soll denn gelehrt werden ?»
Darauf geben wir ohne Umschweife die Antwort : <« Wir sollten die ge-
meinsamen Werte der Amerikaner lehren, zum Beispiel, dass die Wiirde
aller Menschen zu achten ist, dass Toleranz eine Tugend und Diskri-
minierung verwerflich ist, dass die friedliche Losung von Konflikten der
gewaltsamen iiberlegen ist, dass iiberhaupt die Wahrheit zu sagen dem
Liigen moralisch iiberlegen ist, dass eine demokratische Regierung bes-
ser ist als Totalitarismus und Gewaltherrschaft, dass Sparen fiir einen
selbst und fiir sein Land besser ist, als seinen Verdienst zu verschwen-
den und sich bei der Vorsorge fiir zukiinftige Bediirfnisse auf andere zu
verlassen » »!.

Diese Passage ist implizit gegen das gerichtet, was man als libe-
rale Erziehung verstehen konnte. Es sind ohne Zweifel Liberale, die
sich auf das breite Spektrum religioser Lehren berufen und fragen:
<« Welche Moral soll denn gelehrt werden ?> Fiir viele liberale Theo-
retiker ist moralische Neutralitdt ein Kennzeichen liberaler Erziehung.
Danach kann es nicht darum gehen, junge Menschen auf bestimmte
moralische Werte zu verpflichten ; und auch nicht darum, ihnen be-
stimmte Lebensformen als wertvoll, andere als wertlos darzustellen.
Die Erziehungs-und Ausbildungsinstitutionen sollten in einer liberalen
Gesellschaft die Antworten auf moralische Fragen und Fragen des gu-
ten Lebens den Individuen iiberlassen. Entsprechend sollte es nicht

das Ziel der Schule sein, moralische Inhalte zu vermitteln ; die Be-

I Frankfurter Allgemeine Zeitung, 8. Mirz 1994.

89



tonung sollte vielmehr auf der Diskussion moralischer Fragen und der
Neutralitdt des Lehrers liegen. In diesem Sinne schlug der englische
Piadagoge Lawrence Stenhouse 1970 folgendes als Form moralischer
Erziehung vor : « a pattern of discussion teaching in which students re-
view evidence under the chairmanship of a teacher who represents
educational values and critical standards, but maintains neutrality on
the controversial issues under discussion »?.

Wertneutralitit scheint — so betrachtet — das Charakteristikum li-
beraler Erziehung zu sein. Lisst sich diese Erziehungskonzeption, die
sich deutlich von der zitierten kommunitaristischen Konzeption unter-
scheidet, verteidigen ? Das ist die Frage, mit der ich mich nachfolgend
beschiftigen werde. Dabei mochte ich zeigen, dass sich Wertneu-
tralitdt nicht wertfrei begriinden ldsst. Neutralitét ist nur dann geboten,
wenn man Autonomie als wertvoll und entsprechend die Férderung
von Autonomie als zentrales Erziehungsziel betrachtet.

Ethischer Skeptizismus und Wertdissens

Betrachten wir zundchst zwei andere Argumente, die fiir morali-
sche Neutralitit vorgebracht werden : a) das skeptische Argument und
b) das Argument aus der Uneinigkeit.

a) Dem skeptischen Argument zufolge gibt es gar keine Alter-
native zur Wertneutralitit, da es in Wertfragen keine Wahrheiten, kei-
ne objektiv richtigen Antworten gibt. Wertfragen sind ihrem Wesen
nach Fragen, auf die es nur subjektiv giiltige Antworten gibt. Diesem
Faktum tragen nur diejenigen Erzieher Rechnung, die sich neutral
verhalten und keine Antwort als die richtige Antwort ausgeben. Neu-
tralitét ist also die angemessene Antwort auf einen Wertskeptizismus.

Ob es in Wertfragen keine Wahrheit oder Objektivitit gibt, ist in
der metaethischen Debatte sehr umstritten’. « We are here » — so
Richard M. Hare — « up against one of the deepest disputes in moral
philosophy »*. Wertfragen lassen sich nach verschiedenen Moralphilo-
sophen nicht auf Fragen der subjektiven Wahl oder des subjektiven
Gefiihls reduzieren ; vielmehr gibt es auf moralische Fragen — genauso

2 Zit. aus RM. HARE, « Value Education in a Pluralist Society: A
Philosophical Glance at the Humanities Curriculum Project », in : ders.,
Essays on Religion and Education, Oxford 1992, S. 142f.

3 Vgl dazu G. SAYRE-MCCORD (Hg.), Essays on Moral Realism, Ithaca 1988.

4 HARE, Value Education, S. 147.

90



wie auf nicht-moralische Fragen — wahre und falsche Antworten. Ist
dies der Fall, so lasst sich das skeptische Argument natiirlich nicht
aufrechterhalten. Doch es ist klar, dass wir hier auf dieses grundle-
gende Problem der Moralphilosophie nicht eingehen kdnnen. Dies 1st
auch nicht notwendig. Denn das skeptische Argument wire auch dann
nicht stichhaltig, wenn es auf moralische Probleme in der Tat keine
objektiv richtigen Losungen gébe. Und dies aus folgendem Grund:
Gibt es keine objektiv richtigen Antworten, dann lasst sich Wertneu-
tralitdt nicht fordern. Auf dem Hintergrund eines ethischen Skeptizis-
mus kann man nicht sagen, es sei richtig, sich wertneutral zu verhal-
ten. Ob man wertneutral sein soll oder nicht, wire dann eine Frage der
subjektiven Wahl oder subjektiven Einstellung. Es miisste dement-
sprechend dem einzelnen Erzieher iiberlassen bleiben, ob er sich
wertneutral oder nicht verhalten will.

Nun konnte man sagen, dass ein Erzieher — gesetzt der ethische
Skeptiker hat Recht — keine Antwort als richtige Antwort prasentieren
darf. Vielmehr muss er seine Uberzeugungen wie auch diejenigen an-
derer als subjektive Meinungen oder subjektive Einstellungen vorstel-
len. Das ist ohne Zweifel richtig. Doch dies dndert nichts an der
Tatsache, dass ein Erzieher berechtigt ist, das darzustellen, was er als
richtig ansieht. Ob er andere Ansichten miteinbezieht oder ob er seine
Uberzeugungen zur Diskussion stellt, ist eine Frage seiner subjektiven
Einstellung gegeniiber Wertneutralitit. Aus skeptischer Sicht ldsst sich
nicht sagen, was hier geboten ist.

b) Wenden wir uns einer anderen Begriindung dieses Gebots zu :
Wertfragen sind — so ldsst sich argumentieren — in der pluralistischen
Gesellschaft, in der wir leben, umstritten; es gibt keinen gesell-
schaftsumfassenden Konsens tiber Werte (das gilt sowohl fiir morali-
sche wie auch fiir aussermoralische Werte). Welche Moral soll in ei-
ner solchen Situation gelehrt werden ? Welche Lebensformen sollen
empfohlen werden ? Die Werte der Mehrheit ? Die Werte einer Min-
derheit 7 Jede solche Entscheidung scheint willkiirlich zu sein. Aus
diesem Grund sollte man sich als Erzieher wertneutral verhalten und
die Diskussion der unterschiedlichen Standpunkte der Vermittlung
von Inhalten vorziehen. Die Uneinigkeit in Wertfragen zwingt Erzie-
her, wertneutral zu sein. Soweit das Argument.

Wir leben tatsdchlich in einer Gesellschaft, in der iiber viele
Wertfragen keine Einigkeit besteht. Nicht alle Wertfragen sind aber
gleichermassen umstritten. So gibt es in unseren Gesellschaften einen
weitgehenden Konsens dariiber, dass z.B. das Foltern von Menschen,

91



die Vergewaltigung von Frauen, der sexuelle Missbrauch von Kin-
dern, Rassismus und Sexismus moralisch verwerflich sind. In Hin-
sicht auf unseren Konsens in diesen Fragen ist auch in einer pluralisti-
schen Gesellschaft keine Wertneutralitdt angezeigt. Die Entscheidung,
sich hier nicht wertneutral zu verhalten, wire weder willkiirlich noch
ginge sie zu Lasten einer Minderheit. Natiirlich mag es auch in bezug
auf Dinge wie Rassismus und Sexismus abweichende Stimmen geben.
Doch ich glaube nicht, dass dies in unserem Zusammenhang von
Belang ist. Die Existenz der sog. « flat earth society > sieht auch nie-
mand als Grund, den Physikunterricht entsprechend zu verdndern und
von den Physiklehrern zu fordern, sich gegeniiber der Frage, ob die
Erde flach oder rund sei, neutral zu verhalten. Der Hinweis auf Wert-
dissense legt also hochstens eine partielle, nicht aber eine umfassende
Wertneutralitéit nahe.

Doch auch dies ldsst sich bestreiten. Ist das Faktum, dass es Wert-
dissense gibt, wirklich fiir Erzieher ein Grund, sich wertneutral zu
verhalten 7 Wer iiberzeugt ist, dass z.B. Abtreibung moralisch ver-
werflich ist, wird sich vom Dissens nicht beirren lassen. Es kann nur
fiir diejenigen ein Grund sein, welche zugleich iiberzeugt sind, dass
moralische Fragen sich auf Fragen der subjektiven Wahl und des sub-
jektiven Gefiihls reduzieren lassen. Sind moralische Fragen aber
Fragen der subjektiven Wahl, des subjektiven Gefiihls, dann steht es —
wie wir oben gesehen haben — jedem einzelnen frei, sich wertneutral
oder auch nicht wertneutral zu verhalten. Das Argument, Wertneu-
tralitdt sei aufgrund der bestehenden Wertdissense gefordert, vermag
also nicht zu iiberzeugen.

Das Autonomieideal

Erzieherische Wertneutralitit lzsst sich aber noch in einer anderen
Weise begriinden. Ein Erzieher sollte sich in Wertfragen neutral ver-
halten — so kann man argumentieren —, weil damit die personliche
Autonomie, die Fahigkeit, das eigene Leben selbst zu bestimmen, ge-
fordert wird. Dies entspricht dem zentralen Ziel einer liberalen Ge-
sellschaft. Die Autonomie seiner Biirger sicherzustellen, ist das zen-
trale Anliegen eines liberalen Staates. « The same principle » — so
Amy Gutmann in ihrem Buch < Democratic Education » — « that requi-
res a state to grant adults personal and political freedom also commits
it to assuring children an education that makes those freedoms both

92



possible and meaningful in the future »*. Es gehort zur Autonomie ei-
ner Person, liber gegebene, traditionelle Werte und Lebensformen zu
reflektieren. Die hiefiir erforderliche Distanz zu Gegebenem ist nur
moglich, wenn man unterschiedliche Werte, Lebensformen, Einstel-
lungen kennt. Deshalb ist es fiir die Entwicklung personlicher Au-
tonomie von Menschen wichtig, dass ihnen nicht bestimmte Werte,
sondern unterschiedliche — wenn man so will — Wertoptionen vermit-
telt werden. In diesem Sinne fordert die Wertneutralitéit der Lehrer die
Autonomie der Schiiler.

Diese Begriindung von Wertneutralitét ist — und das ist wichtig —
selbst nicht wertfrei. Unterstellt wird dabei, dass Autonomie fiir die
Individuen einen zentralen Wert darstellt. Das Wertneutralitétsgebot
konnte nicht durch Autonomie begriindet werden, wire Autonomie
kein Wert. Die Forderung nach erzieherischer Wertneutralitét hat aus
dieser Sicht selbst eine Wertbasis.

Lésst sich damit die Wertneutralitdt der Lehrer wirklich begriin-
den ? Legt das Ziel, die personliche Autonomie der Schiiler zu for-
dern, den Lehrern nahe, keine moralischen Inhalte zu vermitteln und
sich entsprechend bei Diskussionen zu Wertfragen mit eigenen Stel-
lungnahmen zuriickzuhalten ? Ich glaube nicht, dass dies der Fall ist.
Fiir die Entwicklung von Autonomie ist es wichtig, unterschiedliche
Standpunkte, unterschiedliche Argumente zur Kenntnis zu nehmen.
So sollte ein Lehrer in einer Diskussion {iber Abtreibung z.B. dafiir
sorgen, dass nicht nur die katholische oder nur die feministische Sicht
zur Sprache kommen. Verlangt ist aber nicht, dass der Lehrer seine
Meinung zuriickhilt. Er kann diese Meinung vertreten, gesetzt er
macht klar, dass es Menschen gibt, die anderer Meinung sind als er.
Damit ist — wie mir scheint — das Autonomieziel nicht bedroht. Wenn
Autonomie zu fordern, das Ziel liberaler Erziehung ist, dann sind
nicht nur Stellungnahmen der Lehrerinnen und Lehrer zu Wertfragen
zugelassen, vielmehr scheint es geboten zu sein, fiir bestimmte Werte
wie Respekt vor dem anderen, Toleranz und Solidaritit einzustehen.
Und dies aus folgendem Grund : Ein autonomes Leben, zu dem die li-
berale Erziehung beitragen soll, hat soziale Bedingungen®. Autonomie
setzt voraus, dass bestimmte Rechte von den anderen respektiert wer-
den; Autonomie setzt voraus, dass Lebensformen, die von anderen
nicht als wertvoll angesehen werden, von diesen toleriert werden ; und

5 A. GUTMANN, Democratic Education, Princeton 1987, S. 30/31.
6  Vgl. dazu auch J. RAZ, Morality of Freedom, Oxford 1986, S. 391ff.

93



nicht zuletzt setzt Autonomie auch voraus, dass man nicht im Elend
leben muss. Wer Autonomie fordern will, muss auch sicherstellen,
dass diese Bedingungen erfiillt sind ; und das heisst auch, dass die ge-
nannten Werte Respekt vor dem anderen, Toleranz und Solidaritét als
Werte anerkannt sind. Dementsprechend sollten diese Werte in einer
autonomieorientierten Erziehung gefordert werden.

Ist dies richtig, so bleibt von der urspriinglich liberalen Neutra-
litatsforderung wenig iibrig. Lehrer sollten sich in verschiedenen
Wertfragen nicht neutral verhalten. Das macht Diskussion und die
damit verbundene Darstellung verschiedener Standpunkte, Meinungen
und Werthaltungen nicht iiberfliissig. Denn unbestritten ist es fiir die
Entwicklung von Autonomie wichtig, mit unterschiedlichen Ansich-
ten konfrontiert zu werden. Das impliziert aber keine umfassende er-
zieherische Wertneutralitit ; dies jedenfalls dann nicht, wenn Autono-
mie das ist, was durch Erziehung zentral geférdert werden soll. Der
liberale Erzieher sollte sich nicht neutral verhalten, wenn es um Werte
geht, die fiir Autonomie von zentraler Bedeutung sind wie Toleranz
und Respekt vor dem anderen. In Hinsicht auf alle anderen Werte
kann der Lehrer seine Meinung durchaus zu erkennen geben ; er muss
aber gleichzeitig immer deutlich machen, dass es auch andere Mei-
nungen gibt.

Eine in dieser Weise begriindete liberale Erziehung scheint dem
sehr nahe zu kommen, was Kommunitaristen in ihrem Manifest for-
dern. So heisst es dort auf die Frage < Welche Moral soll denn gelehrt
werden 7> unter anderem, « dass die Wiirde aller Menschen zu achten
ist, dass Toleranz eine Tugend und Diskriminierung verwerflich ist ».
Ein Liberaler, der sich an Autonomie orientiert, konnte eine solche
Forderung ohne Zweifel unterschreiben. So ist z.B. Toleranz eine Be-
dingung fiir eine Gesellschaft, in der Menschen ein autonomes Leben
fiihren konnen. Deshalb stellt sich die Frage, ob das kommuni taristi-
sche Erziehungskonzept nicht mit dem liberalen, autonomie fundierten
zusammenfallt. Ich glaube, dass ein wichtiger Unterschied bestehen
bleibt. Die Kommunitaristen betonen den Bezug zur Gemeinschaft
(« wir sollten die gemeinsamen Werte der Amerikaner lehren », analog
konnte man sagen : < wir sollten die gemeinsamen Werte der Schwei-
zer lehren »). Dieser Gemeinschaftsbezug ist fiir einen Liberalen, auch
wenn er sich an Autonomie orientiert, irrelevant. Respekt vor dem
anderen, Toleranz und Solidaritit sollten nicht darum gelehrt werden,
well sie moglicherweise die gemeinsamen Werte einer bestimmten
Gemeinschaft sind, sondern einfach darum, weil sie oder sofern sie

94



die Bedingungen von Autonomie sind. Hierin unterscheidet sich der
Liberale vom Kommunitaristen. Mit dem Kommunitaristen sollte der
Liberale aber auf die Idee einer umfassenden Wertneutralitdt verzich-
ten. Diese lasst sich — wie deutlich geworden sein sollte — nicht be-
griinden.

Was sich begriinden lésst, ist eine Form von Erziehung, in der
Diskussion, die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Ansichten,
eine zentrale Rolle spielt. Dabei ist fiir diese Erziehungsform weniger
ein ethischer Skeptizismus, auch kein Hinweis auf bestehende Wert-
dissense, sondern vielmehr Autonomie massgebend. Aus einem Wert-
skeptizismus folgt — wie wir gesehen haben — normativ nichts, und
auch aus dem Faktum des Wertdissenses ldsst sich in normativer
Hinsicht wenig gewinnen. Das verhilt sich beim Rekurs auf Au-
tonomie anders, weil hier nicht bloss ein Faktum, sondern ein Wert
geltend gemacht wird. Deshalb dringt es sich auch auf, die Idee libe-
raler Erziehung iiber das Autonomieideal zu definieren.

Ein kommunitaristischer Einwand

Kommunitaristen halten dieses Erziehungskonzept fiir unange-
messen. Threr Ansicht nach 16st die liberale Betonung der autonomen
Person gemeinschaftliche Hintergrundsbindungen und gemeinschafts-
abhingige Selbstverstidndlichkeiten auf. Damit aber wird die Identitét
von Personen bedroht, die sich iiber gemeinschaftliche Bindungen de-
finiert’. Die autonome Person, welche die liberale Erziehung férdern
will, hat zu allen Lebensformen und den fiir sie konstitutiven Werte
eine Distanz. Sie kann sich mit keinen Werten identifizieren, da sie
iiberzeugt ist, dass sie sich jeweils auch fiir andere Werte entscheiden
konnte. Soweit der Einwand.

Zunichst ist zuzugeben, dass gemeinschaftliche Bindungen fiir
uns wichtig sind. Ein Liberaler braucht das nicht zu bestreiten. Denn
Autonomie schliesst solche Bindungen nicht aus. Sie impliziert einzig,
dass ich als autonome Person Bindungen kritisch evaluieren kann, oh-

7 Vgl. MICHAEL SANDEL, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge
1982, S. 150 : « To say that the members of a society are bound by a sense of
community is not simply to say that a great many of them profess
communitarian sentiments and pursue communitarian aims, but rather that
they conceive their identity... as defined to some extent by the community of
which they are a part. »

95



ne dadurch unfihig zu werden, Bindungen einzugehen. « We do in-
deed find ourselves in various relationships, but we do not always like
what we find »®. Die Fihigkeit, iiber Bindungen kritisch zu reflektie-
ren, ein wesentlicher Bestandteil von Autonomie, ermoglicht uns,
Bindungen aufrechtzuerhalten oder einzugehen, die fiir uns gut sind
und um deren Qualitédten wir auch wissen®. Generell gilt: Mit einer
Vielfalt von Lebensformen konfrontiert zu sein, impliziert nicht, allen
Werten gegeniiber Distanz zu bewahren. Ich kann mich mit Werten,
die fiir eine bestimmte Lebensform konstitutiv sind, identifizieren,
auch wenn ich weiss, dass fiir andere Menschen nicht dieselben Werte
wichtig sind. Wenn ich aufgrund eigener Erfahrung und Reflexion et-
was als Wert anerkenne, werde ich mich mit diesem Wert wohl eher
stdrker identifizieren als mit einem Wert, den ich unhinterfragt aus
dem sozialen Zusammenhang libernehme. Autonomie ist also mit so-
zialen Bindungen, auf deren Bedeutung Kommmunitaristen hinwei-
sen, durchaus kompatibel. Der kommunitaristische Einwand vermag —
so gesehen — nicht zu liberzeugen.

Dabei soll hier nicht bestritten werden, dass auf einer tieferen
Ebene das Autonomieideal mit bestimmten gemeinschaftlichen Wer-
ten in Konflikt stehen kann. In einer Gemeinschaft, in der es iiblich
ist, dass der Vater entscheidet, wen die Tochter heiratet, wird das Au-
tonomieideal wohl als Fremdkorper wahrgenommen werden. Eine
Praxis dieser Art wird sich dariiberhinaus nur schwer gegen starker
werdende Autonomieanspriiche behaupten konnen.

Sollten wir deshalb das Autonomieideal verabschieden und die
Erziehung an gemeinschaftlichen Werten und Selbstverstandlichkei-
ten ausrichten ? Ich glaube, dass dies aus verschiedenen Griinden nicht
der Fall ist: a) Es ist unklar, welche gemeinschaftlichen Werte in
einer pluralistischen Gesellschaft vertreten werden sollen. Werte, die
nur von einzelnen gesellschaftlichen Gruppen geteilt werden, bieten
sich hier nicht an. Gemeinsamkeiten lassen sich in pluralistischen
Gesellschaften einzig in bezug auf Werte wie Toleranz, Respekt vor
dem Anderen, Solidaritdt mit den Schwichsten der Gesellschaft fin-
den. Mit Werten dieser Art hat der Liberale — wie wir gesehen haben
— keine Probleme. Es sind Werte, die mit dem Autonomieideal — an-

8  W.KYMLICKA, Contemporary Political Philosophy. An Introduction, Oxford
1990, S. 213.
9 Vgl dazu ebd., S. 213/214 : « How can it not be valuable since the good for

me is just coming to a greater self-awareness of the attachments I find myself
in 7»

96



ders als der kommunitaristische Einwand suggeriert — in keiner Weise
unvertraglich sind. Im Gegenteil. Eine Gesellschaft, in der Autonomie
eine zentrale Rolle spielen soll, ist auf die Anerkennung der genann-
ten Werte angewiesen. Das Autonomieideal vertrdgt sich also gut mit
den gemeinschaftlichen Werten einer pluralistischen Gesellschaft.

b) Eine Erziehung, die Autonomie zu ihrem zentralen Inhalt hat,
fordert eine Gesellschaft, die in Hinsicht auf Lebensformen kreativer
ist als eine Gesellschaft, in der es wenig Raum gibt fiir Selbst-
bestimmung, kritische Reflexion und Diskussion. Diese grossere
Kreativitat erhoht die Chancen des einzelnen, das Leben zu leben, das
fiir ihn oder sie gut ist. Dies ist insbesondere in Gesellschaften der
Fall, in der die Weise, wie man lebt, in einem hohen Mass dem ein-
zelnen liberantwortet wird. Wer in einer solchen Gesellschaft nicht
fahig ist, sich selbst zu bestimmen, hat geringere Moglichkeiten, ein
gutes Leben zu fiihren'. Die Fihigkeit zur Autonomie gehort in die-
sen Gesellschaften zu den Bedingungen eines guten Lebens. Dies alles
macht deutlich, dass sich der kommunitaristische Einwand nicht auf-
rechterhalten 14sst.

Der liberale Konflikt

Das Autonomieideal liberaler Erziehung ist aber noch mit einem
anderen Problem konfrontiert. Das Problem besteht darin, dass das
Autonomieideal mit anderen Idealen unvertraglich sein kann. Betrach-
ten wir dazu folgendes Beispiel : Die Aemischen fiihlen sich ver-
pflichtet, ihre Kinder vor Einfliissen zu schiitzen, die deren religiose
Uberzeugungen bedrohen konnten. Fiir sie sind Diskussion, die
Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Standpunkten keine Werte,
sondern eine Gefahr. Das ist unvertrdglich mit dem liberalen Autono-
mieideal. Was soll man in solchen Fillen in liberalen Gesellschaften
tun ? Das Autonomieideal gegen den Willen der Eltern durchsetzen ?
Oder sollen diese ihre Kinder nach ihren eigenen Idealen erziehen
konnen ? Das Problem ist, dass fiir sie — anders als fiir den Liberalen —
Autonomie eine im besten Fall untergeordnete, moglicherweise tiber-
haupt keine Bedeutung hat. Es wird also kaum aussichtsreich sein, ih-

10 Vgl. dazu RAZ, Morality of Freedom, S. 394 : « Since we live in a society
whose social forms are to a considerable extent based on individual choice ...
we can prosper in it only if we can be successfully autonomous. »

97



nen gegeniiber mit dem Wert von Autonomie zu argumentieren. Hat
das liberale Erziehungskonzept also nur eine begrenzte Geltung ?

Amy Gutmann bestreitet dies. Es ist ihrer Ansicht nach im In-
teresse der Kinder, dass der liberale Staat gegen die Eltern am Auto-
nomieideal festhélt: «It makes choice meaningful by equipping
children with the intellectual skills necessary to evaluate ways of life
different from that of their parents »''. Man konnte auch sagen : Das
Festhalten am Autonomieideal gegen den Willen der Eltern garantiert
den Kindern zukiinftige Optionen, iiber die sie sonst nicht verfiigen
wiirden. Umgekehrt konnte man aber argumentieren, dass eine auto-
nomieorientierte Erziehung Kinder der Option beraubt, unreflektiert
eine bestimmte Lebensform zu {ibernehmen. « Liberal freedom » — so
der liberale Theoretiker William Galston — « entails the right to live
unexamined as well as examined lives — a right whose effective exer-
cise may require parental bulwarks against the corrosive influence of
modern skepticism »".

Doch gibt ein liberaler Staat, der Lebensformen zulésst, in denen
Autonomie eine geringe oder keine Rolle spielt, nicht das Auto-
nomieideal auf ? Muss ein liberaler Staat, fiir den Autonomie ein
zentraler Wert darstellt, nicht intolerant sein gegeniiber Lebensfor-
men, die Autonomie einschrinken ? Die Antwort auf diese Fragen
hangt davon ab, was man unter dem Autonomieideal genau versteht.
Wenn man darunter etwas versteht, das nur durch autonomierhaltende
oder autonomiefordernde Handlungen erfiillt wird, wird man den libe-
ralen Staat fiir verpflichtet halten, autonomieeinschriankenden Lebens-
formen gegeniiber intolerant zu sein. Autonom sind dann ndmlich nur
diejenigen, die sich fiir ein autonomes Leben entscheiden. Doch dies
lasst sich bestreiten. Man kann sagen : Zur Autonomie einer Person
gehort es, sich fiir Dinge zu entscheiden, die autonomiereduzierende
Folgen haben. Und in der Tat scheint mir dies die plausiblere Position
zu sein. Betrachten wir folgendes Beispiel : Hans hat sich dazu
entschieden, ein Leben zu fiihren, in dem Autonomie vollig in den
Hintergrund tritt. Er schliesst sich einem Guru an, der ihn — wie er
glaubt — zur Wahrheit fiihrt. Er weiss, dass er ihm sagen wird, wie er
den Tag zu gestalten hat. Doch diese Fremdbestimmung ist fiir Hans

11 A. GUTMANN, « Undemocratic Education », in : N.L. ROSENBAUM (Hg.),
Liberalism and the Moral Life, Harvard 1989, S. 31.

12 W. GALSTON, « Civic Education in the Liberal State », in : N.L. ROSENBAUM
(Hg.),Liberalism and the Moral Life, Harvard 1989, S. 100.

98



ohne Bedeutung. Ihm geht es nicht um seine Autonomie, sondern um
Wabhrheit. Er ist iiberzeugt — ungeachtet der autonomieeinschrianken-
den Konsequenzen seiner Entscheidung —, dass er ein gutes Leben le-
ben wird. Wieso sollte eine solche Entscheidung nicht als eine auto-
nome Entscheidung angesehen werden ? Ich sehe keinen Grund, dies
nicht zu tun. Ist dies richtig, so kann der liberale Staat auch Lebens-
formen tolerieren, die autonomieeinschriankend sind'®. So gesehen hat
in der Tat jeder einzelne das Recht, ein — wie Galston sagt — reflek-
tiertes wie auch ein unreflektiertes Leben zu fiihren.

Doch bedeutet das auch, dass Eltern ein Recht haben, ihre Kinder
auf autonomieeinschrinkende Werte zu verpflichten ? Ich glaube
nicht. Der einzelne hat in einer liberalen Gesellschaft das Recht, sich
autonom fiir nicht-autonome Lebensformen zu entscheiden. Damit es
sich dabei aber um eine autonome Entscheidung handelt, muss der
einzelne unterschiedliche Handlungsoptionen kennen und iiber diese
nachdenken konnen. Ein Staat, der Autonomie als zentralen Wert an-
sieht, ist deshalb berechtigt, Kinder und Jugendliche mit unterschied-
lichen Lebensformen und Werten zu konfrontieren. Dabei sollte es
nicht darum gehen, Kinder und Jugendliche von den Werten ihrer Ge-
meinschaft zu entfremden, sondern vielmehr darum, autonome
Entscheidungen zu ermoglichen.

Die Aemischen wird man mit dieser Argumentation kaum iiber-
zeugen konnen. Fiir sie hat Autonomie nicht den Wert, den das
Argument unterstellt. Hier liegt ganz offensichtlich ein Konflikt von
Werten vor, der sich nicht 10sen ldsst. Ist der liberale Staat nicht ge-
zwungen, sich in einem solchen Wertkonflikt neutral zu verhalten und
auf die Durchsetzung seines Autonomieideals verzichten ? Ich glaube,
dass dies darum nicht der Fall ist, weil der Staat damit auch die
Chancen der Kinder vermindert, ein gutes Leben zu leben. Dies gilt
zumindest fiir westliche Gesellschaften, in denen Autonomie zu den
Bedingungen eines guten Lebens gehort. Dies ist ein guter Grund,
wieso der liberale Staat den Forderungen der Aemischen und anderer
fundamentalistischer Gruppen nicht nachkommen sollte. Kinder und
Jugendliche haben das Recht, sich fiir weniger autonome Lebens-
formen zu entscheiden. Eltern haben aber nicht das Recht, sie daran
zu hindern, mit unterschiedlichen Lebensformen und Werten kon-
frontiert zu werden.

13 Ich verdanke diesen Hinweis Jean-Claude Wolf.

99



Was aber wire der Fall — so kann man kritisch weiterfragen —,
wenn die Kinder dieser Eltern gute Chancen hitten, im Kreis ihrer re-
ligiosen Gemeinschaft ein gutes Leben zu fiihren ? In einem solchen
Fall wird weder der Rekurs auf das Autonomieideal noch der Hinweis
auf das gute Leben dem Liberalen weiterhelfen. Autonomie liesse sich
in einer solchen Situation nicht mehr als zentrales Erziehungsziel
ausweisen. Das Autonomieideal ist kein absolutes Ideal ; kein Ideal,
das unter allen Umstinden durchgesetzt werden sollte. Trotzdem
glaube ich, dass sich solche Ausnahmen vom Autonomieideal in un-
seren Gesellschaften wohl nur sehr selten aufdriangen. Denn die Chan-
cen, ein gutes Leben zu leben, sind — wie wir oben festgestellt haben —
in westlichen Gesellschaften fiir jemanden, der nicht in der Lage ist,
sich selbst zu bestimmen und verschiedene Lebensformen kritisch zu
evaluieren, dusserst gering. Das gute Leben ist auf Autonomie ange-
wiesen. Daraus zieht meiner Ansicht nach das autonomieorientierte li-
berale Erziehungsideal seine eigentliche Rechtfertigung.

100



	Moralische Neutralität und Autonomie : zur Philosophie der liberalen Erziehung

