
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Moralische Neutralität und Autonomie : zur Philosophie der liberalen
Erziehung

Autor: Schaber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

PETER SCHABER

Moralische Neutralität und Autonomie.
Zur Philosophie der liberalen Erziehung

Im Manifest amerikanischer Kommunitaristen, das 1993 unter
dem Titel « Responsive Communitarian Platform » vom « Communitarian

Network » an der George Washington Universität veröffentlicht
wurde, findet sich folgende Passage :

«Unser dringendes Anliegen ist es, dass alle Erziehungs- und Aus-
bildungs-Institutionen, vom Kindergarten bis zur Universität, ihre grosse
Verantwortung erkennen und ernst nehmen und Erziehung und
Ausbildung an moralischen Werten orientieren. Häufig gibt es Widerstand
dagegen, dass Schulen an der moralischen Erziehung aktiv mitwirken
sollten. Man beruft sich dabei gern auf das breite Spektrum religiöser
Lehren und fragt : < Welche Art von Moral soll denn gelehrt werden ?>

Darauf geben wir ohne Umschweife die Antwort : < Wir sollten die
gemeinsamen Werte der Amerikaner lehren, zum Beispiel, dass die Würde
aller Menschen zu achten ist, dass Toleranz eine Tugend und
Diskriminierung verwerflich ist, dass die friedliche Lösung von Konflikten der
gewaltsamen überlegen ist, dass überhaupt die Wahrheit zu sagen dem
Lügen moralisch überlegen ist, dass eine demokratische Regierung besser

ist als Totalitarismus und Gewaltherrschaft, dass Sparen für einen
selbst und für sein Land besser ist, als seinen Verdienst zu verschwenden

und sich bei der Vorsorge für zukünftige Bedürfnisse auf andere zu
verlassen > »'.

Diese Passage ist implizit gegen das gerichtet, was man als liberale

Erziehung verstehen könnte. Es sind ohne Zweifel Liberale, die
sich auf das breite Spektrum religiöser Lehren berufen und fragen :

< Welche Moral soll denn gelehrt werden ?> Für viele liberale
Theoretiker ist moralische Neutralität ein Kennzeichen liberaler Erziehung.
Danach kann es nicht darum gehen, junge Menschen auf bestimmte
moralische Werte zu verpflichten; und auch nicht darum, ihnen
bestimmte Lebensformen als wertvoll, andere als wertlos darzustellen.
Die Erziehungs-und Ausbildungsinstitutionen sollten in einer liberalen
Gesellschaft die Antworten auf moralische Fragen und Fragen des guten

Lebens den Individuen überlassen. Entsprechend sollte es nicht
das Ziel der Schule sein, moralische Inhalte zu vermitteln ; die Be-

Frankfurter Allgemeine Zeitung, 8. März 1994.

89



tonung sollte vielmehr auf der Diskussion moralischer Fragen und der
Neutralität des Lehrers liegen. In diesem Sinne schlug der englische
Pädagoge Lawrence Stenhouse 1970 folgendes als Form moralischer
Erziehung vor : « a pattern of discussion teaching in which students
review evidence under the chairmanship of a teacher who represents
educational values and critical standards, but maintains neutrality on
the controversial issues under discussion »2.

Wertneutralität scheint - so betrachtet - das Charakteristikum
liberaler Erziehung zu sein. Lässt sich diese Erziehungskonzeption, die
sich deutlich von der zitierten kommunitaristischen Konzeption
unterscheidet, verteidigen Das ist die Frage, mit der ich mich nachfolgend
beschäftigen werde. Dabei möchte ich zeigen, dass sich Wertneutralität

nicht wertfrei begründen lässt. Neutralität ist nur dann geboten,
wenn man Autonomie als wertvoll und entsprechend die Förderung
von Autonomie als zentrales Erziehungsziel betrachtet.

Ethischer Skeptizismus und Wertdissens

Betrachten wir zunächst zwei andere Argumente, die für moralische

Neutralität vorgebracht werden : a) das skeptische Argument und
b) das Argument aus der Uneinigkeit.

a) Dem skeptischen Argument zufolge gibt es gar keine Alternative

zur Wertneutralität, da es in Wertfragen keine Wahrheiten, keine

objektiv richtigen Antworten gibt. Wertfragen sind ihrem Wesen
nach Fragen, auf die es nur subjektiv gültige Antworten gibt. Diesem
Faktum tragen nur diejenigen Erzieher Rechnung, die sich neutral
verhalten und keine Antwort als die richtige Antwort ausgeben.
Neutralität ist also die angemessene Antwort auf einen Wertskeptizismus.

Ob es in Wertfragen keine Wahrheit oder Objektivität gibt, ist in
der metaethischen Debatte sehr umstritten3. « We are here » - so
Richard M. Hare - « up against one of the deepest disputes in moral
philosophy »4. Wertfragen lassen sich nach verschiedenen Moralphilosophen

nicht auf Fragen der subjektiven Wahl oder des subjektiven
Gefühls reduzieren ; vielmehr gibt es auf moralische Fragen - genauso

2 Zit. aus R.M. Hare, « Value Education in a Pluralist Society : A
Philosophical Glance at the Humanities Curriculum Project », in : ders.,
Essays on Religion and Education, Oxford 1992, S. 142f.

3 Vgl. dazu G. SAYRE-McCORD (Hg.), Essays on Moral Realism, Ithaca 1988.
4 Hare, Value Education, S. 147.

90



wie auf nicht-moralische Fragen - wahre und falsche Antworten. Ist
dies der Fall, so lässt sich das skeptische Argument natürlich nicht
aufrechterhalten. Doch es ist klar, dass wir hier auf dieses grundlegende

Problem der Moralphilosophie nicht eingehen können. Dies ist
auch nicht notwendig. Denn das skeptische Argument wäre auch dann
nicht stichhaltig, wenn es auf moralische Probleme in der Tat keine
objektiv richtigen Lösungen gäbe. Und dies aus folgendem Grund :

Gibt es keine objektiv richtigen Antworten, dann lässt sich Wertneutralität

nicht fordern. Auf dem Hintergrund eines ethischen Skeptizismus

kann man nicht sagen, es sei richtig, sich wertneutral zu verhalten.

Ob man wertneutral sein soll oder nicht, wäre dann eine Frage der

subjektiven Wahl oder subjektiven Einstellung. Es müsste
dementsprechend dem einzelnen Erzieher überlassen bleiben, ob er sich
wertneutral oder nicht verhalten will.

Nun könnte man sagen, dass ein Erzieher - gesetzt der ethische
Skeptiker hat Recht - keine Antwort als richtige Antwort präsentieren
darf. Vielmehr muss er seine Überzeugungen wie auch diejenigen
anderer als subjektive Meinungen oder subjektive Einstellungen vorstellen.

Das ist ohne Zweifel richtig. Doch dies ändert nichts an der
Tatsache, dass ein Erzieher berechtigt ist, das darzustellen, was er als

richtig ansieht. Ob er andere Ansichten miteinbezieht oder ob er seine
Überzeugungen zur Diskussion stellt, ist eine Frage seiner subjektiven
Einstellung gegenüber Wertneutralität. Aus skeptischer Sicht lässt sich
nicht sagen, was hier geboten ist.

b) Wenden wir uns einer anderen Begründung dieses Gebots zu :

Wertfragen sind - so lässt sich argumentieren - in der pluralistischen
Gesellschaft, in der wir leben, umstritten ; es gibt keinen
gesellschaftsumfassenden Konsens über Werte (das gilt sowohl für moralische

wie auch für aussermoralische Werte). Welche Moral soll in
einer solchen Situation gelehrt werden? Welche Lebensformen sollen
empfohlen werden Die Werte der Mehrheit Die Werte einer
Minderheit Jede solche Entscheidung scheint willkürlich zu sein. Aus
diesem Grund sollte man sich als Erzieher wertneutral verhalten und
die Diskussion der unterschiedlichen Standpunkte der Vermittlung
von Inhalten vorziehen. Die Uneinigkeit in Wertfragen zwingt Erzieher,

wertneutral zu sein. Soweit das Argument.
Wir leben tatsächlich in einer Gesellschaft, in der über viele

Wertfragen keine Einigkeit besteht. Nicht alle Wertfragen sind aber
gleichermassen umstritten. So gibt es in unseren Gesellschaften einen
weitgehenden Konsens darüber, dass z.B. das Foltern von Menschen,

91



die Vergewaltigung von Frauen, der sexuelle Missbrauch von
Kindern, Rassismus und Sexismus moralisch verwerflich sind. In
Hinsicht auf unseren Konsens in diesen Fragen ist auch in einer pluralistischen

Gesellschaft keine Wertneutralität angezeigt. Die Entscheidung,
sich hier nicht wertneutral zu verhalten, wäre weder willkürlich noch

ginge sie zu Lasten einer Minderheit. Natürlich mag es auch in bezug
auf Dinge wie Rassismus und Sexismus abweichende Stimmen geben.
Doch ich glaube nicht, dass dies in unserem Zusammenhang von
Belang ist. Die Existenz der sog. < flat earth society > sieht auch
niemand als Grund, den Physikunterricht entsprechend zu verändern und

von den Physiklehrern zu fordern, sich gegenüber der Frage, ob die
Erde flach oder rund sei, neutral zu verhalten. Der Hinweis auf
Wertdissense legt also höchstens eine partielle, nicht aber eine umfassende
Wertneutralität nahe.

Doch auch dies lässt sich bestreiten. Ist das Faktum, dass es

Wertdissense gibt, wirklich für Erzieher ein Grund, sich wertneutral zu
verhalten? Wer überzeugt ist, dass z.B. Abtreibung moralisch
verwerflich ist, wird sich vom Dissens nicht beirren lassen. Es kann nur
für diejenigen ein Grund sein, welche zugleich überzeugt sind, dass

moralische Fragen sich auf Fragen der subjektiven Wahl und des

subjektiven Gefühls reduzieren lassen. Sind moralische Fragen aber

Fragen der subjektiven Wahl, des subjektiven Gefühls, dann steht es -
wie wir oben gesehen haben - jedem einzelnen frei, sich wertneutral
oder auch nicht wertneutral zu verhalten. Das Argument, Wertneutralität

sei aufgrund der bestehenden Wertdissense gefordert, vermag
also nicht zu überzeugen.

Das Autonomieideal

Erzieherische Wertneutralität lässt sich aber noch in einer anderen
Weise begründen. Ein Erzieher sollte sich in Wertfragen neutral
verhalten - so kann man argumentieren -, weil damit die persönliche
Autonomie, die Fähigkeit, das eigene Leben selbst zu bestimmen,
gefördert wird. Dies entspricht dem zentralen Ziel einer liberalen
Gesellschaft. Die Autonomie seiner Bürger sicherzustellen, ist das
zentrale Anliegen eines liberalen Staates. « The same principle » - so

Amy Gutmann in ihrem Buch < Democratic Education > - « that requires

a state to grant adults personal and political freedom also commits
it to assuring children an education that makes those freedoms both

92



possible and meaningful in the future »5. Es gehört zur Autonomie
einer Person, über gegebene, traditionelle Werte und Lebensformen zu
reflektieren. Die hiefür erforderliche Distanz zu Gegebenem ist nur
möglich, wenn man unterschiedliche Werte, Lebensformen, Einstellungen

kennt. Deshalb ist es für die Entwicklung persönlicher
Autonomie von Menschen wichtig, dass ihnen nicht bestimmte Werte,
sondern unterschiedliche - wenn man so will - Wertoptionen vermittelt

werden. In diesem Sinne fördert die Wertneutralität der Lehrer die
Autonomie der Schüler.

Diese Begründung von Wertneutralität ist - und das ist wichtig -
selbst nicht vjertfrei. Unterstellt wird dabei, dass Autonomie für die
Individuen einen zentralen Wert darstellt. Das Wertneutralitätsgebot
könnte nicht durch Autonomie begründet werden, wäre Autonomie
kein Wert. Die Forderung nach erzieherischer Wertneutralität hat aus
dieser Sicht selbst eine Wertbasis.

Lässt sich damit die Wertneutralität der Lehrer wirklich begründen

Legt das Ziel, die persönliche Autonomie der Schüler zu
fördern, den Lehrern nahe, keine moralischen Inhalte zu vermitteln und
sich entsprechend bei Diskussionen zu Wertfragen mit eigenen
Stellungnahmen zurückzuhalten Ich glaube nicht, dass dies der Fall ist.
Für die Entwicklung von Autonomie ist es wichtig, unterschiedliche
Standpunkte, unterschiedliche Argumente zur Kenntnis zu nehmen.
So sollte ein Lehrer in einer Diskussion über Abtreibung z.B. dafür
sorgen, dass nicht nur die katholische oder nur die feministische Sicht
zur Sprache kommen. Verlangt ist aber nicht, dass der Lehrer seine

Meinung zurückhält. Er kann diese Meinung vertreten, gesetzt er
macht klar, dass es Menschen gibt, die anderer Meinung sind als er.
Damit ist - wie mir scheint - das Autonomieziel nicht bedroht. Wenn
Autonomie zu fördern, das Ziel liberaler Erziehung ist, dann sind
nicht nur Stellungnahmen der Lehrerinnen und Lehrer zu Wertfragen
zugelassen, vielmehr scheint es geboten zu sein, für bestimmte Werte
wie Respekt vor dem anderen, Toleranz und Solidarität einzustehen.
Und dies aus folgendem Grund : Ein autonomes Leben, zu dem die
liberale Erziehung beitragen soll, hat soziale Bedingungen6. Autonomie
setzt voraus, dass bestimmte Rechte von den anderen respektiert werden

; Autonomie setzt voraus, dass Lebensformen, die von anderen
nicht als wertvoll angesehen werden, von diesen toleriert werden ; und

5 A. GUTMANN, Democratic Education, Princeton 1987, S. 30/31.
6 Vgl. dazu auch J. RAZ, Morality ofFreedom, Oxford 1986, S. 391 ff.

93



nicht zuletzt setzt Autonomie auch voraus, dass man nicht im Elend
leben muss. Wer Autonomie fördern will, muss auch sicherstellen,
dass diese Bedingungen erfüllt sind ; und das heisst auch, dass die
genannten Werte Respekt vor dem anderen, Toleranz und Solidarität als

Werte anerkannt sind. Dementsprechend sollten diese Werte in einer
autonomieorientierten Erziehung gefördert werden.

Ist dies richtig, so bleibt von der ursprünglich liberalen
Neutralitätsforderung wenig übrig. Lehrer sollten sich in verschiedenen
Wertfragen nicht neutral verhalten. Das macht Diskussion und die
damit verbundene Darstellung verschiedener Standpunkte, Meinungen
und Werthaltungen nicht überflüssig. Denn unbestritten ist es für die
Entwicklung von Autonomie wichtig, mit unterschiedlichen Ansichten

konfrontiert zu werden. Das impliziert aber keine umfassende
erzieherische Wertneutralität ; dies jedenfalls dann nicht, wenn Autonomie

das ist, was durch Erziehung zentral gefördert werden soll. Der
liberale Erzieher sollte sich nicht neutral verhalten, wenn es um Werte
geht, die für Autonomie von zentraler Bedeutung sind wie Toleranz
und Respekt vor dem anderen. In Hinsicht auf alle anderen Werte
kann der Lehrer seine Meinung durchaus zu erkennen geben ; er muss
aber gleichzeitig immer deutlich machen, dass es auch andere

Meinungen gibt.
Eine in dieser Weise begründete liberale Erziehung scheint dem

sehr nahe zu kommen, was Kommunitaristen in ihrem Manifest
fordern. So heisst es dort auf die Frage < Welche Moral soll denn gelehrt
werden > unter anderem, « dass die Würde aller Menschen zu achten
ist, dass Toleranz eine Tugend und Diskriminierung verwerflich ist ».
Ein Liberaler, der sich an Autonomie orientiert, könnte eine solche
Forderung ohne Zweifel unterschreiben. So ist z.B. Toleranz eine
Bedingung für eine Gesellschaft, in der Menschen ein autonomes Leben
führen können. Deshalb stellt sich die Frage, ob das komrnunitaristi-
sche Erziehungskonzept nicht mit dem liberalen, autonomie fundierten
zusammenfällt. Ich glaube, dass ein wichtiger Unterschied bestehen
bleibt. Die Kommunitaristen betonen den Bezug zur Gemeinschaft
(« wir sollten die gemeinsamen Werte der Amerikaner lehren », analog
könnte man sagen : < wir sollten die gemeinsamen Werte der Schweizer

lehren >). Dieser Gemeinschaftsbezug ist für einen Liberalen, auch
wenn er sich an Autonomie orientiert, irrelevant. Respekt vor dem
anderen, Toleranz und Solidarität sollten nicht darum gelehrt werden,
weil sie möglicherweise die gemeinsamen Werte einer bestimmten
Gemeinschaft sind, sondern einfach darum, weil sie oder sofern sie

94



die Bedingungen von Autonomie sind. Hierin unterscheidet sich der
Liberale vom Kommunitaristen. Mit dem Kommunitaristen sollte der
Liberale aber auf die Idee einer umfassenden Wertneutralität verzichten.

Diese lässt sich - wie deutlich geworden sein sollte - nicht
begründen.

Was sich begründen lässt, ist eine Form von Erziehung, in der
Diskussion, die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Ansichten,
eine zentrale Rolle spielt. Dabei ist für diese Erziehungsform weniger
ein ethischer Skeptizismus, auch kein Hinweis auf bestehende
Wertdissense, sondern vielmehr Autonomie massgebend. Aus einem
Wertskeptizismus folgt - wie wir gesehen haben - normativ nichts, und
auch aus dem Faktum des Wertdissenses lässt sich in normativer
Hinsicht wenig gewinnen. Das verhält sich beim Rekurs auf
Autonomie anders, weil hier nicht bloss ein Faktum, sondern ein Wert
geltend gemacht wird. Deshalb drängt es sich auch auf, die Idee
liberaler Erziehung über das Autonomieideal zu definieren.

Ein kommunitaristischer Einwand

Kommunitaristen halten dieses Erziehungskonzept für unangemessen.

Ihrer Ansicht nach löst die liberale Betonung der autonomen
Person gemeinschaftliche Hintergrundsbindungen und gemeinschafts-
abhängige Selbstverständlichkeiten auf. Damit aber wird die Identität
von Personen bedroht, die sich über gemeinschaftliche Bindungen
definiert7. Die autonome Person, welche die liberale Erziehung fördern
will, hat zu allen Lebensformen und den für sie konstitutiven Werte
eine Distanz. Sie kann sich mit keinen Werten identifizieren, da sie

überzeugt ist, dass sie sich jeweils auch für andere Werte entscheiden
könnte. Soweit der Einwand.

Zunächst ist zuzugeben, dass gemeinschaftliche Bindungen für
uns wichtig sind. Ein Liberaler braucht das nicht zu bestreiten. Denn
Autonomie schliesst solche Bindungen nicht aus. Sie impliziert einzig,
dass ich als autonome Person Bindungen kritisch evaluieren kann, oh-

7 Vgl. MICHAEL Sandel, Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge
1982, S. 150 : « To say that the members of a society are bound by a sense of
community is not simply to say that a great many of them profess
communitarian sentiments and pursue communitarian aims, but rather that
they conceive their identity... as defined to some extent by the community of
which they are a part. »

95



ne dadurch unfähig zu werden, Bindungen einzugehen. « We do
indeed find ourselves in various relationships, but we do not always like
what we find »8. Die Fähigkeit, über Bindungen kritisch zu reflektieren,

ein wesentlicher Bestandteil von Autonomie, ermöglicht uns,
Bindungen aufrechtzuerhalten oder einzugehen, die für uns gut sind
und um deren Qualitäten wir auch wissen9. Generell gilt : Mit einer
Vielfalt von Lebensformen konfrontiert zu sein, impliziert nicht, allen
Werten gegenüber Distanz zu bewahren. Ich kann mich mit Werten,
die für eine bestimmte Lebensform konstitutiv sind, identifizieren,
auch wenn ich weiss, dass für andere Menschen nicht dieselben Werte
wichtig sind. Wenn ich aufgrund eigener Erfahrung und Reflexion
etwas als Wert anerkenne, werde ich mich mit diesem Wert wohl eher
stärker identifizieren als mit einem Wert, den ich unhinterfragt aus
dem sozialen Zusammenhang übernehme. Autonomie ist also mit
sozialen Bindungen, auf deren Bedeutung Kommmunitaristen hinweisen,

durchaus kompatibel. Der kommunitaristische Einwand vermag -
so gesehen - nicht zu überzeugen.

Dabei soll hier nicht bestritten werden, dass auf einer tieferen
Ebene das Autonomieideal mit bestimmten gemeinschaftlichen Werten

in Konflikt stehen kann. In einer Gemeinschaft, in der es üblich
ist, dass der Vater entscheidet, wen die Tochter heiratet, wird das
Autonomieideal wohl als Fremdkörper wahrgenommen werden. Eine
Praxis dieser Art wird sich darüberhinaus nur schwer gegen stärker
werdende Autonomieansprüche behaupten können.

Sollten wir deshalb das Autonomieideal verabschieden und die
Erziehung an gemeinschaftlichen Werten und Selbstverständlichkeiten

ausrichten Ich glaube, dass dies aus verschiedenen Gründen nicht
der Fall ist : a) Es ist unklar, welche gemeinschaftlichen Werte in
einer pluralistischen Gesellschaft vertreten werden sollen. Werte, die
nur von einzelnen gesellschaftlichen Gruppen geteilt werden, bieten
sich hier nicht an. Gemeinsamkeiten lassen sich in pluralistischen
Gesellschaften einzig in bezug auf Werte wie Toleranz, Respekt vor
dem Anderen, Solidarität mit den Schwächsten der Gesellschaft
finden. Mit Werten dieser Art hat der Liberale - wie wir gesehen haben

- keine Probleme. Es sind Werte, die mit dem Autonomieideal - an-

8 W. KYMLICKA, Contemporary Political Philosophy. An Introduction, Oxford
1990, S. 213.

9 Vgl. dazu ebd., S. 213/214 : « How can it not be valuable since the good for
me is just coming to a greater self-awareness of the attachments I find myself
in ?»

96



ders als der kommunitaristische Einwand suggeriert - in keiner Weise

unverträglich sind. Im Gegenteil. Eine Gesellschaft, in der Autonomie
eine zentrale Rolle spielen soll, ist auf die Anerkennung der genannten

Werte angewiesen. Das Autonomieideal verträgt sich also gut mit
den gemeinschaftlichen Werten einer pluralistischen Gesellschaft.

b) Eine Erziehung, die Autonomie zu ihrem zentralen Inhalt hat,
fördert eine Gesellschaft, die in Hinsicht auf Lebensformen kreativer
ist als eine Gesellschaft, in der es wenig Raum gibt für
Selbstbestimmung, kritische Reflexion und Diskussion. Diese grössere
Kreativität erhöht die Chancen des einzelnen, das Leben zu leben, das

für ihn oder sie gut ist. Dies ist insbesondere in Gesellschaften der
Fall, in der die Weise, wie man lebt, in einem hohen Mass dem
einzelnen überantwortet wird. Wer in einer solchen Gesellschaft nicht
fähig ist, sich selbst zu bestimmen, hat geringere Möglichkeiten, ein

gutes Leben zu führen10. Die Fähigkeit zur Autonomie gehört in diesen

Gesellschaften zu den Bedingungen eines guten Lebens. Dies alles
macht deutlich, dass sich der kommunitaristische Einwand nicht
aufrechterhalten lässt.

Der liberale Konflikt

Das Autonomieideal liberaler Erziehung ist aber noch mit einem
anderen Problem konfrontiert. Das Problem besteht darin, dass das

Autonomieideal mit anderen Idealen unverträglich sein kann. Betrachten

wir dazu folgendes Beispiel: Die Aemischen fühlen sich
verpflichtet, ihre Kinder vor Einflüssen zu schützen, die deren religiöse
Überzeugungen bedrohen könnten. Für sie sind Diskussion, die
Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Standpunkten keine Werte,
sondern eine Gefahr. Das ist unverträglich mit dem liberalen
Autonomieideal. Was soll man in solchen Fällen in liberalen Gesellschaften
tun Das Autonomieideal gegen den Willen der Eltern durchsetzen
Oder sollen diese ihre Kinder nach ihren eigenen Idealen erziehen
können Das Problem ist, dass für sie - anders als für den Liberalen -
Autonomie eine im besten Fall untergeordnete, möglicherweise
überhaupt keine Bedeutung hat. Es wird also kaum aussichtsreich sein, ih-

10 Vgl. dazu RAZ, Morality of Freedom, S. 394 : « Since we live in a society
whose social forms are to a considerable extent based on individual choice
we can prosper in it only if we can be successfully autonomous. »

97



nen gegenüber mit dem Wert von Autonomie zu argumentieren. Hat
das liberale Erziehungskonzept also nur eine begrenzte Geltung

Amy Gutmann bestreitet dies. Es ist ihrer Ansicht nach im
Interesse der Kinder, dass der liberale Staat gegen die Eltern am
Autonomieideal festhält : « It makes choice meaningful by equipping
children with the intellectual skills necessary to evaluate ways of life
different from that of their parents »u. Man könnte auch sagen : Das
Festhalten am Autonomie ideal gegen den Willen der Eltern garantiert
den Kindern zukünftige Optionen, über die sie sonst nicht verfügen
würden. Umgekehrt könnte man aber argumentieren, dass eine
autonomie orientierte Erziehung Kinder der Option beraubt, unreflektiert
eine bestimmte Lebensform zu übernehmen. « Liberal freedom » - so
der liberale Theoretiker William Galston - « entails the right to live
unexamined as well as examined lives - a right whose effective exercise

may require parental bulwarks against the corrosive influence of
modem skepticism »12.

Doch gibt ein liberaler Staat, der Lebensformen zulässt, in denen
Autonomie eine geringe oder keine Rolle spielt, nicht das
Autonomieideal auf? Muss ein liberaler Staat, für den Autonomie ein
zentraler Wert darstellt, nicht intolerant sein gegenüber Lebensformen,

die Autonomie einschränken Die Antwort auf diese Fragen
hängt davon ab, was man unter dem Autonomieideal genau versteht.
Wenn man darunter etwas versteht, das nur durch autonomierhaltende
oder autonomiefördernde Handlungen erfüllt wird, wird man den
liberalen Staat für verpflichtet halten, autonomieeinschränkenden Lebensformen

gegenüber intolerant zu sein. Autonom sind dann nämlich nur
diejenigen, die sich für ein autonomes Leben entscheiden. Doch dies
lässt sich bestreiten. Man kann sagen : Zur Autonomie einer Person

gehört es, sich für Dinge zu entscheiden, die autonomiereduzierende
Folgen haben. Und in der Tat scheint mir dies die plausiblere Position
zu sein. Betrachten wir folgendes Beispiel : Hans hat sich dazu
entschieden, ein Leben zu führen, in dem Autonomie völlig in den

Hintergrund tritt. Er schliesst sich einem Guru an, der ihn - wie er
glaubt - zur Wahrheit führt. Er weiss, dass er ihm sagen wird, wie er
den Tag zu gestalten hat. Doch diese Fremdbestimmung ist für Hans

11 A. Gutmann, « Undemocratic Education », in : N.L. Rosenbaum (Hg.),
Liberalism and the Moral Life, Harvard 1989, S. 31.

12 W. Galston, « Civic Education in the Liberal State », in : N.L. ROSENBAUM
(Hg.),Liberalism and the Moral Life, Harvard 1989, S. 100.

98



ohne Bedeutung. Ihm geht es nicht um seine Autonomie, sondern um
Wahrheit. Er ist überzeugt - ungeachtet der autonomieeinschränkenden

Konsequenzen seiner Entscheidung -, dass er ein gutes Leben
leben wird. Wieso sollte eine solche Entscheidung nicht als eine
autonome Entscheidung angesehen werden Ich sehe keinen Grund, dies
nicht zu tun. Ist dies richtig, so kann der liberale Staat auch Lebensformen

tolerieren, die autonomieeinschränkend sind13. So gesehen hat
in der Tat jeder einzelne das Recht, ein - wie Galston sagt - reflektiertes

wie auch ein unreflektiertes Leben zu führen.
Doch bedeutet das auch, dass Eltern ein Recht haben, ihre Kinder

auf autonomieeinschränkende Werte zu verpflichten Ich glaube
nicht. Der einzelne hat in einer liberalen Gesellschaft das Recht, sich
autonom für nicht-autonome Lebensformen zu entscheiden. Damit es

sich dabei aber um eine autonome Entscheidung handelt, muss der
einzelne unterschiedliche Handlungsoptionen kennen und über diese
nachdenken können. Ein Staat, der Autonomie als zentralen Wert
ansieht, ist deshalb berechtigt, Kinder und Jugendliche mit unterschiedlichen

Lebensformen und Werten zu konfrontieren. Dabei sollte es

nicht darum gehen, Kinder und Jugendliche von den Werten ihrer
Gemeinschaft zu entfremden, sondern vielmehr darum, autonome
Entscheidungen zu ermöglichen.

Die Aemischen wird man mit dieser Argumentation kaum
überzeugen können. Für sie hat Autonomie nicht den Wert, den das

Argument unterstellt. Hier liegt ganz offensichtlich ein Konflikt von
Werten vor, der sich nicht lösen lässt. Ist der liberale Staat nicht
gezwungen, sich in einem solchen Wertkonflikt neutral zu verhalten und
auf die Durchsetzung seines Autonomieideals verzichten Ich glaube,
dass dies darum nicht der Fall ist, weil der Staat damit auch die
Chancen der Kinder vermindert, ein gutes Leben zu leben. Dies gilt
zumindest für westliche Gesellschaften, in denen Autonomie zu den

Bedingungen eines guten Lebens gehört. Dies ist ein guter Grund,
wieso der liberale Staat den Forderungen der Aemischen und anderer
fundamentalistischer Gruppen nicht nachkommen sollte. Kinder und
Jugendliche haben das Recht, sich für weniger autonome Lebensformen

zu entscheiden. Eltern haben aber nicht das Recht, sie daran

zu hindern, mit unterschiedlichen Lebensformen und Werten
konfrontiert zu werden.

13 Ich verdanke diesen Hinweis Jean-Claude Wolf.

99



Was aber wäre der Fall - so kann man kritisch weiterfragen -,
wenn die Kinder dieser Eltern gute Chancen hätten, im Kreis ihrer
religiösen Gemeinschaft ein gutes Leben zu führen In einem solchen
Fall wird weder der Rekurs auf das Autonomie ideal noch der Hinweis
auf das gute Leben dem Liberalen weiterhelfen. Autonomie Hesse sich
in einer solchen Situation nicht mehr als zentrales Erziehungsziel
ausweisen. Das Autonomieideal ist kein absolutes Ideal ; kein Ideal,
das unter allen Umständen durchgesetzt werden sollte. Trotzdem
glaube ich, dass sich solche Ausnahmen vom Autonomieideal in
unseren Gesellschaften wohl nur sehr selten aufdrängen. Denn die Chancen,

ein gutes Leben zu leben, sind - wie wir oben festgestellt haben -
in westlichen Gesellschaften für jemanden, der nicht in der Lage ist,
sich selbst zu bestimmen und verschiedene Lebensformen kritisch zu
evaluieren, äusserst gering. Das gute Leben ist auf Autonomie
angewiesen. Daraus zieht meiner Ansicht nach das autonomieorientierte
liberale Erziehungs ideal seine eigentliche Rechtfertigung.

100


	Moralische Neutralität und Autonomie : zur Philosophie der liberalen Erziehung

