
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Kontrollpädagogik oder Autonomiepädagogik? : Epistemologische
Bemerkungen zum Verhältnis von Pädagogik und Philosophie

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 54/95

ANTON HÜGLI

Kontrollpädagogik oder Autonomiepädagogik?
Epistemologische Bemerkungen zum Verhältnis von

Pädagogik und Philosophie

1. Die Verheissungen der Pädagogik

Als 1771 die gelehrte Welt die Erziehungswissenschaft als

«neugeborene», aber noch «unerwachsne»' Wissenschaft aus der
Taufe hob, wurde sie mit einem heute kaum mehr vorstellbaren
Enthusiasmus begrüsst. Sie gehörte « mit unter die Lieblinge unserer
Zeiten. Wir sehen seit wenigen Jahren mehrern Eifer für ihre
Bearbeitung..., als vorher vielleicht in verschiedenen Jahrhunderten»2.
Die Erziehungswissenschaft gilt als das Instrument par exellence zu
der allseitig geforderten und allseitig erhofften Vervollkommnung des

Menschengeschlechts - und dies aus naheliegenden Gründen : Wer,
wie die damalige Zeit über beinahe alle Fraktionen hinweg - von
D'Holbach und Locke bis hin zu Herder und Kant - der Prämisse

huldigte, dass der Mensch alles, was er sei, der Erziehung verdanke',
durfte Erziehung nicht dem Zufall überlassen. Erziehung muss, wie
(der erste und für lange Zeit auch wieder der letzte) Lehrstuhlinhaber
für Pädagogik in Deutschland, Ernst Christian Trapp, verkündet, « zur

1 Allgemeine Bibliographie für das Schul- und Erziehungswesen in Deutsch¬
land, hg. v. Ch. G. BÖCKH 1 (1773), S. 65f. (Rez. zu I. R. DE CARADEUC DE

LA Chalotais, "Versuch über den Kinder-Unterricht. Mit Anm. und einer
Vorrede, hg. v. A. L. Schlözer (1771), XLVII. VIII. IX).

2 Magazin für Schulen und die Erziehung überhaupt, hg. J. F. SCHÖPPERLIN
Bd. 1.1, Frankfurt/Leipzig 1767, Vorbericht.

3 C. A. HELVÉTIUS, De l'homme X, 1, Œuvres (Paris 1775-95), ND
Hildesheim 1967-69, Bd. 12, S. 71 ; P. H. Th. D'HOLBACH, Système social I,
1 (London 1773), Paris 1994, S. 28 ; J. LOCKE, An Essay concerning human
understanding, Works (London 1823), ND Aalen 1963, Bd. 9, S. 6 ; J. G.
HERDER, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit IX, 1, Werke,
hg. v. B. Suphan, Hildesheim 1967, Bd. 13, S. 345 ; I. Kant, Pädagogik, hg.
v. Th. Rink, Akad.- Ausg. 9, S. 443.

11



eigenen Kunst » werden, « von ihren eigenen Leuten getrieben ». Aber
die Erziehungskunst braucht nicht nur ihre eigenen Leute, diese Leute
brauchen zu ihrer Anleitung ihrerseits wiederum Leute, « die das

Erziehungswesen gehörig studirt haben und bloss für dasselbe
leben»4. Und dies entspricht sowohl dem Geist wie dem Buchstaben
nach dem berühmten Postulat Kants : Wenn sich die « menschliche
Natur so entwickeln soll, dass sie ihre Bestimmung erreiche », dann

muss der « Mechanismus der Erziehungskunst in Wissenschaft
verwandelt werden », « sonst ist nichts von ihr zu hoffen und ein in der
Erziehung Verdorbener erzieht sonst den anderen »5.

Der neugeprägte Terminus Pädagogik wird zum Sammelwort für
all diese Bemühungen : Pädagogik umfasst, nach dem bis heute
üblichen Sprachgebrauch, die Erziehungskunst, « die praktische Fertigkeit,

nach bestimmten Regeln oder einer pädagogischen Methode zu
erziehen », die « Erziehungskunde », « das historische oder empirische
Wissen von der Erziehung », die « Erziehungswissenschaft », d. h. die
« Zurückführung der Erziehung auf höchste Grundbegriffe und Grundsätze

» und die Darstellung ihrer « Lehren in einem streng geordneten
organischen Zusammenhange (einem Systeme) »6.

Der Sammelbegriff « Pädagogik» kaschiert die faktische Arbeitsteilung,

auf der dieses wissenschaftliche Gebäude beruht. Terminologische

Unterscheidungen wie etwa die in der ersten Hälfte des
19. Jh.s bereits gängig gewordene Unterscheidung zwischen dem
Pädagogen als dem « praktischen Erzieher » und dem Pädagogiker als
dem der « pädagogischen Theorie Kundigen »7 haben sich nicht durchsetzen

können. Pädagogik ist und bleibt bis heute Kollektiv-Singular
für das ganze Spektrum der praktischen und theoretischen Beschäftigung

mit Erziehung. Alle Beteiligten aber, sowohl die Theoretiker
wie die Praktiker, verstehen sich als Vollstrecker des umfassenden

4 E. Ch. TRAPP, Versuch einer Pädagogik, Berlin 1780, ND 1977, S. 11 bzw.
23.

5 I. KANT, Pädagogik, hg. v. Th. Rink, Akad. - Ausg. 9, S. 447.
6 Staatslexikon, hg. v. C. ROTTECK u. C. WELCKER, Bd. 10, Altona 21848,

S. 427.
7 Ebda. ; J. B. BASEDOW, Elementarwerk I, Leipzig 21785,1 ; J. Ch. GREILING,

Über den Endzweck der Erziehung und über den ersten Grundsatz einer
Wissenschaft derselben, (1793) §91 ; F. A. W. DIESTERWEG, Auswahl aus
einer Schrift, hg. v. Sallwürck (1900) 3, S. 159 ; Pierer's Universallexikon der
Vergangenheit und der Gegenwart oder Neuestes Enzyclopädisches Wörterbuch

12, Altenburg 41861, S. 550 ; Lexikon der Pädagogik der Gegenwart,
hg. v. J. Spieler, Freiburg i.Br. 1932, S. 530.

12



Projekts, einen neuen, bessern Menschen resp. eine neue Menschheit
zu schaffen8.

8 Diese Formel erfasst allerdings nur einen - den für das sogenannte pädagogi¬
sche Zeitalter jedoch massgebenden - Aspekt : das pädagogische Programm
einer Weltverbesserung im Hinblick auf eine noch zu realisierende utopische
Zukunft (vgl. dazu J. OELKERS, « Weltverbesserung als pädagogische Utopie

», in : Kindlers Enzyklopädie : Der Mensch, hg. v. H. Wendt und N. Lo-
acker, Zürich 1984, Bd. IX, Die Liebe des Menschen, Teil 2 : Die Liebe zu
den Kindern, S. 422-440). Rein logisch gesehen kann Veränderung jedoch
viererlei bedeuten : Nicht nur : Herbeiführen eines Zustandes, der sonst nicht
entstehen würde, sondern ebenso sehr auch : Erhaltung eines Zustandes, der
ohne unser Zutun vergehen würde ; Verhinderung eines Zustandes, der ohne

unser Zutun entstehen würde ; zum Verschwindenbringen eines Zustandes,
der ohne unser Zutun bestehen bliebe (vgl. G. H. von WRIGHT, Norm and
Action. A Logical Inquiry. London 1963, S. 42-44). Pädagogische
Handlungsprogramme können daher grundsätzlich für jeden Handlungstyp
konzipiert werden : für die Verhinderung oder Unterdrückung von unerwünschten

Zuständen ebenso wie für Bewahrung oder Herbeiführung erwünschter
Zustände.
In welchem Ausmass sowohl die postulierte wie auch die faktisch ausgeübte
Pädagogik - und dies durchaus nicht nur bei den dem Erbsündegedanken
huldigenden christlichen Erziehungstheoretikern - in der Tat einen überaus
repressiven und unterdrückenden Charakter aufwies, hat etwa Katharina
RUTSCHKY (Hg.) in ihrem Sammelband Schwarze Pädagogik. Quellen zur
Naturgeschichten der bürgerlichen Erziehung" (Frankfurt M./Berlin 1988) in
Erinnerung gerufen. Wie zudem schon Friedrich SCHLEIERMACHER mit seiner

Unterscheidung zwischen den verschiedenen Formen pädagogischer
Tätigkeit : Mitwirkung, Unterstützung, Gegenwirkung (Bewahren und
Verhüten) (Ausgewählte pädagogische Schriften, hg. v. Ernst Lichtenstein,
Paderborn 31983, S. 88ff.) deutlich gemacht hat, kann - bei realistischer Sicht -
pädagogisches Handeln ohnehin nie einem einzigen Handlungstyp
zugeordnet werden. Die Kennzeichnung einer Pädagogik als progressiv oder
konservativ ist daher wohl eher politischer Natur und kann sich nur auf den
angestrebten gesamtgesellschaftlichen Zustand beziehen : Herbeiführung einer
noch nicht bestehenden Gesellschaft versus Erhaltung der bestehenden. (Zur
politischen Bedeutung der Einteilung der Welt in progressive und konservative

Kräfte vgl. N. LUHMANN, « Der politische Code : <Konservativ> und
<progressiv> in systemtheoretischer Sicht », in : Zeitschrift für Politik 21

(1974), S. 253-271.) Die progressive Pädagogik könnte dann meinetwegen
nochmals unterteilt werden in eine Pädagogik, für die die Freiheit des einzelnen

ein durchaus auch mit repressiven Mitteln anzustrebendes Ziel des
pädagogischen Handelns darstellt, und eine progressive Pädagogik im engeren
Sinne, welche Freiheit zum Prinzip und Ziel des pädagogischen Handelns
erklärt. Aber in welcher Richtung Veränderung auch immer angezielt werden
mag, solange diese Veränderung vom Zutun des pädagogisch Handelnden
abhängig gemacht wird - und nicht dem angeblichen Werk der Natur
überlassen bleibt -, stellt sich das Problem der pädagogischen Kontrolle.

13



Dieses pädagogische Projekt aber ist, geistesgeschichtlich betrachtet,

wiederum nur ein Teilprojekt innerhalb des gigantischen Projekts
der Moderne, dieses, wenn man Max Weber Glauben schenken will,
universal-historisch einmaligen Versuchs, alle Lebensbereiche und
Lebensumstände berechenbar, kontrollierbar, disziplinierbar und
methodisch beherrschbar zu machen : Wirtschaft, Politik und Verwaltung
ebenso wie die äussere Natur und die Natur des Menschen selbst.

Nichts dem Zufall überlassen : dies ist darum die Devise nicht nur
der Pädagogen, sondern der universalen Weltbeherrschungskultur des

okzidentalen Rationalismus und einschlägiger Programmpunkt auch
der modernen Philosophie : « Die philosophische Betrachtung », so

formuliert es Hegel, « hat keine andere Absicht, als das Zufällige zu
entfernen.»9 Zufälliges entfernen, d.h. für die Philosophie, all das, was
Ergebnis äusserer Umstände zu sein scheint, als von einem vernünftigen

Willen gewollt zu erweisen, und das heisst, in der aktivistischen
Trivialfassung der Macher : Nichts geschehen lassen als das, was man
geschehen lassen will.

Wie sehr wir diesem Programm noch heute verpflichtet sind, zeigt
sich nirgends deutlicher als dort, wo die Folgen seiner Verwirklichung
uns allmählich einzuholen beginnen.

Wenn ich eine neue Bezeichnung für unsere gegenwärtige Zeit
vorschlagen müsste, ich wüsste keine bessere als die : das Zeitalter der
Unkontrollierbarkeiten. Immer mehr Dinge haben die befremdliche
Tendenz, ausser Kontrolle zu geraten : Computerprogramme und
AKWs, Schadstoffe und Populationsentwicklungen, Ökonomien und
Ökologien, das Klima, der Staatsschutz und die Politik. Auch diese
Wende zum Unkontrollierbaren folgt allerdings der bekannten
Dialektik der Aufklärung : Es ist gerade der Versuch, alles im Griff zu
haben und alles zu kontrollieren, der das absolut Unkontrollierbare
produziert. Was aber tut der der Weltbeherrschungsphilosophie
verpflichtete Aktivismus, wenn der gigantische Versuch, das Zufällige zu
entfernen, stets weitere Zufälle und Widerfahrnisse produziert Er
wird genau die Antwort geben, die er seinem Geist entsprechend
geben muss : wenn die Welt der Kontrolle den Kontrolleuren zu entgleiten

droht, muss man die Kontrolleure selber besser kontrollieren.
Wenn die Welt durch unser Tun zu komplex geworden ist, muss man
die Komplexität des Menschen erhöhen. Und wenn die Folgen des
Fortschritts uns über den Kopf wachsen, müssen wir fortschrittsre-

9 G. W. F. HEGEL, Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1955, S. 29.

14



sistenter werden. Wie aber erhöht man die Kontroll fähigkeit und
Fortschrittsresistenz des Menschen Die neuste und beinahe nicht mehr
frivole Antwort lautet : Lasst uns diesen Menschen züchten. Die
vorletzte, geläufigere und vorläufig scheinbar noch praktikable Antwort
aber : Lasst uns diesen Menschen bilden.

Das Beispiel mag helfen, diese vielleicht befremdlich klingende
dialektische Wendung in eine vertrautere Form zu bringen.

Als der « Club of Rome » 1972 seine aufsehenerregende MIT-Stu-
die über die Grenzen des Wachstums veröffentlichte, schloss er sie

mit dem hoffnungsvollen Ausblick ab, dass es möglich sein werde,
«neue Denkgewohnheiten » zu entwickeln, « die zu einer grundsätzlichen

Änderung des menschlichen Verhaltens und damit auch der
Gesamtstruktur der gegenwärtigen Gesellschaft führen »10.

Neue Denkgewohnheiten entwickeln sich nicht von selbst ; sie
müssen erst erworben, d.h. erlernt werden. Die zweite Stüde des

« Club of Rome » ist daher konsequenterweise ein Lcrabericht, genauer
: der Aufruf und die Anleitung zur Organisation eines weltweiten

Umlernens.
Dem äusseren Wachstum, so lautet die Botschaft dieses Berichts,

sind zwar Grenzen gesetzt ; das menschliche Lernen aber ist prinzipiell
unbegrenzt. Wir sind jedoch gleichsam verkehrt gestellt : Von den

begrenzten äusseren Ressourcen machen wir schrankenlosen
Gebrauch, die unbegrenzten inneren Ressourcen dagegen werden falsch
oder gar nicht genutzt. Die weltweite Krise des Wachstums mit den
bekannten Krisensymptomen : Überbevölkerung, Nord-Süd-Gefälle,
einzelstaatliches Sicherheitsdenken, unkontrollierte Ausbeutung der
Rohstoffe, dies alles ist Ausdruck eines grossen menschlichen Dilemmas.

Es ist die Folge der « Diskrepanz zwischen der zunehmenden
Komplexität aller Verhältnisse und unserer Fähigkeit, ihr wirksam zu
begegnen »", der « Dichotomie zwischen einer wachsenden
selbstverschuldeten Komplexität und der schleppenden Entwicklung unserer
eigenen Fähigkeiten »12.

Und worin besteht der Ausweg aus diesem Dilemma Er kann nur
in einem neuen und anderen Lernen gefunden werden, denn das alte,
tradierte Lernen hat versagt. Was es brauche, sei « die Erwerbung und

10 D. MEADOWS, Die Grenzen des Wachstums, Stuttgart 1972, S. 170.
11 J. W. BOTKIN/M. Elmandjra/M. MALITZA, Das menschliche Dilemma,

Wien, München, Zürich, Innsbruck 31979, S. 25.
12 Ebda.

15



Anwendung neuer Methoden, neuer Fertigkeiten und neuer Werte, um
in einer sich verändernden Welt bestehen zu können »13. Verändert
werden müssten aber nicht nur die Inhalte, sondern vor allem auch die
Formen des Lernens. Gefordert sei ein Lernen, das nicht reaktiv und

vergangenheitsorientiert sei, sondern innovativ. Es soll unsere Fähigkeit

zur Antizipation fördern, zur Vorwegnahme künftiger Ereignisse
und der mittel- und langfristigen Konsequenzen und unbeabsichtigten
Nebenwirkungen gegenwärtiger Entscheidungen. Das innovative Lernen

müsse aber auch auf Partizipation angelegt sein, auf Förderung
des räumlichen Zusammengehörigkeitsgefühls und der « Partnerschaft
im Entscheidungsprozess »14. Dies sei wiederum nur möglich, wenn es

auch ein « ganzheitliches» und « integrierendes Denken» sei, das die
« Geschicklichkeit im Systemdenken »15, d.h. die Fähigkeit, das Ganze
und seine einzelnen Teile im Zusammenhang zu sehen, fördert16.

Ich erspare mir die weiteren Details und beschränke mich auf die
Bilanz : Der Lernbericht des « Club of Rome» belehrt uns : Die einzig
sinnvolle Antwort auf die weltweiten Probleme der unkontrollierbar
gewordenen menschlichen Zivilisation ist eine pädagogische Antwort.
Der diagnostizierten Krise lässt sich nur begegnen durch eine
weltweite Organisation des innovativen Lernens, kurzum : Die Kontrolle
über die Welt ist nur zurückzugewinnen durch eine bessere pädagogische

Kontrolle der Kontrolleure.
Diese Antwort - und darum klingt sie wohl so plausibel - ist

jedoch nicht nur innovativ, sondern von einer nicht zu überbietenden
Klassizität. Was der Lernbericht fordert, kann man - in der Sprachform

des Barock - auf beispielhafte Weise schon in der « Consultatio
catholica » von Comenius nachlesen, dem grossen tschechischen
Pädagogen des 17. Jahrhunderts.

Die Welt muss verbessert werden, so argumentiert Comenius,
denn der Weltuntergang steht, wie wir alle wissen, unmittelbar bevor,
und er kann nur abgewendet werden, wenn alle Menschen zu
allgemeiner Übereinstimmung gelangen. Er muss aber nicht nur, er kann
auch abgewendet werden durch die von ihm, Comenius, vorgeschlagene

« vollkommen neue » Methode der « Weltverbesserung »17. Diese

13 A. aO„ S. 28.
14 A. a 0., S. 58.
15 A. a 0., S. 158.
16 A. a.O., S. 67ff.
17 J. A. KOMENSKY, Allgemeine Beratung über die Verbesserung der menschli¬

chen Dinge, hg. v. F. Hofmann, Berlin (Ost) 1970, S. 59.

16



Methode versteht sich als ebenso radikal wie umfassend. Sie verbessert

die Welt als ganze und von Grund auf. Da die Wurzeln des

menschlichen Handelns, «ob gut oder böse, im Verstände sind»18,

muss man damit beginnen, den Geist des Menschen zu erleuchten,
und dieser kann nur durch Lernen erleuchtet werden. Voraussetzung
dafür aber ist, dass dieses Lernen von der Allweisheit, der «Pan-
sophia » bestimmt ist, denn einem pansophisch erhellten Verstand
erscheint die Welt so harmonisch, wie sie nur sein könnte, und bewegt
den von diesem Verstand erhellten Menschen unweigerlich dazu,
durch sein Handeln eine solche harmonische Welt herzustellen19.

Auch für Comenius also gilt - und die Parallelen Hessen sich
beliebig erweitern20 - : Wer das Lernen richtig kontrolliert, kontrolliert
die unkontrollierbar gewordene Welt. Entkleidet man diesen Grundgedanken

von dem zeitgenössichen Gewand barocker Frömmigkeit, tritt
- auf höherer Ebene der Abstraktion - das Prinzip des modernen
Denkens unverhohlen zutage, von dem eingangs die Rede war. Wenn
man nicht will, dass die Dinge dem Zufall überlassen bleiben, muss
man vor allem dafür sogen, dass der Mensch nicht dem Zufall
überlassen bleibt.

2. Das Grunddilemma und die Selbstzweifel der Pädagogik

Die Hartnäckigkeit einer Tradition vermag allerdings kaum zu
erklären, worauf sich diese seltsame Hoffnung der Pädagogik stützt, den
Menschen unter Kontrolle bringen zu können. Die Voraussetzungen
jedenfalls, unter denen das neuzeitliche Weltbeherrschungsprogramm
seinen Anfang genommen hat, lassen eher das Gegenteil vermuten.
Im Unterschied nämlich zum Programm der Vormoderne, das mit der
Voraussetzung anhebt, dass es den Menschen - wie alles, was es

überhaupt gibt - nur durch Zufall gibt, und dass er, vom Sündenfall an
aufwärts, ohnehin laufend nur seine eigenen Zufälle produziert, die
höchstens Gott noch zu Besserem wenden kann. Im Unterschied dazu

beginnt das Gegenprogramm der Moderne bekanntlich mit der guten
Botschaft : Der Mensch bedarf weder Gottes Hilfe noch Gottes Gnade

; er vermag sich aus eigener Kraft zur Vollkommenheit zu bringen.

18 A.a.O., S. 115ff., 75, 103.
19 A.a.O., S. 107f., 134, 122f.
20 Vgl. dazu etwa J. OELKERS, « Neue Welt und altes Denken », in : Aus Poli¬

tik und Zeitgeschichte 34 (1984), S. 20-33.

17



Was ihn auszeichnet, ist seine unendliche Perfektibilität. Dieses neue
Pathos hebt an mit den Denkern der Renaissance, mit Manetti21 etwa,
Ficino22 oder Pico della Mirandola, mit ihrem Preislied auf die Freiheit
des Menschen, der, wie Pico della Mirandola es audrückt, sich, durch
nichts beengt, nach eigenem Willen zu allem machen und überall
hinstellen kann : Er soll sein eigener Werkmeister und Bildner (arbitra-
rius plastes et fictor) sein und sich aus dem Stoffe, der ihm zusagt,
formen. Er kann zur untersten Stufe der Tierwelt herabsinken oder zur
höchsten Sphäre der Gottheit aufsteigen23.

Das in der Renaissance erstmals angeschlagene Thema des
Menschen als Selbst- und Weltschöpfers beherrscht fortan die neuzeitliche
Philosophie : Dass die menschliche Natur sich voll entfalten müsse
und nicht eher ruhen werde, bis sie ihr Ziel, die Menschheit, erreicht
habe, dieser programmatische Satz des Cusanus24 könnte ebensosehr

von einem Vertreter des deutschen Idealismus wie auch von einem
seiner marxistischen Nachfahren oder zeitgenössischen Humanisten
stammen.

Wie aber - und dies ist in unserem Kontext die entscheidende
Frage - kann ein derartiger Proteus wie dieser selbstschöpferische
Mensch, von dem man nie weiss, ob er dort stehenbleiben wird, wo
man ihn hingestellt hat, überhaupt je unter Kontrolle gebracht
werden? Ist die fundamentale Voraussetzung eines selbstschöpferischen
Wesens nicht gerade : Selbstbestimmung, Selbstbeherrschung und
Selbstbildung25? Wie aber soll man ein Wesen kontrollieren, das sich
grundsätzlich selber kontrolliert

21 G. Manetti De dignitate et excellentia hominis, Basel 1532 (ND 1975),
S. 131, 129f.

22 M. FICINO, Theologia Platonica XIII, Paris 1559, c. 4, p. 238f., vgl. auch
c. 3, p. 235.

23 G. PICO DELLA Mirandola, De dignitate hominis, dtsch. H. H. Reich, hg.
v. J. Dyck und G. List, Bad Homburg, Berlin, Zürich 1968, S. 28-31.

24 N. VON KUES, De beryllo, Kap. 6, dtsch. hg. v. K. Bormann, Hamburg 1977,
S.9.

25 Alle diese Begriffe sind - wie viele andere Wortbildungen mit dem (aller¬
dings schon im 16. Jahrhundert sprachlich gefestigten) Pronomen « selbst »,
wie zum Beispiel Selbstdenken, Selbsterziehung, Selbstliebe usw. - typische
Neuprägungen des 18. Jahrhunderts, auch wenn sie durchaus auch antike
Vorläufer haben mögen. « Selbstbeherrschung » scheint erstmals nachweisbar

in einer Cicero-Ubersetzung des Philosophen Christian Garve als
Übersetzung von « moderatio » (vgl. J. und W. GRIMM, Deutsches Wörterbuch,
Bd. 10, Leipzig 1905, S. 459). Von « Selbstbestimmung » ist ersmals in
Kants Schriften die Rede, als Ausdruck sowohl wie auch als Ziel der mensch-

18



Schon der äussern Form nach scheint es sich um eines jener
Paradoxa zu handeln, das in Watzlawicks « Anleitung zum Unglücklichsein

»26 seinen gebührenden Platz verdiente. Ebensosehr wie einer,
der keine Spontaneität hat, durch die Aufforderung « sei doch spontan

» Spontaneität zu entwickeln vermag, wird man einen Menschen
durch Aussenkontrolle dazu bringen, die Selbstkontrolle zu
entwickeln, die sich der Aussenkontrollierende wünscht.

Als Antwort auf dieses Problem hat die Pädagogik das Kind erfunden

: Der Mensch, der noch nicht ist, was er sein soll, ein Wesen im
Zustand der verminderten oder fehlenden Selbstkontrolle, an dem darum

die Erziehung ihr Werk vollziehen kann27. Aber durch diese
Antwort wird das Dilemma nur an eine andere Stelle hin verschoben :

Freiheit als die Fähigkeit, sich selbst zu kontrollieren, ist entweder
immer schon da, und darum wird sich auch das Kind jeder
Aussenkontrolle zu entziehen wissen, oder Freiheit muss erst geschaffen werden,

aber dann ist nicht einsehbar, wie dies durch Aussenkontrolle je
geschehen kann, und wenn es geschehen könnte, ob es überhaupt je
geschehen dürfte und sich nicht vielmehr schon aus moralischen
Gründen verbieten würde. Das pädagogische Programm der Moderne :

Kontrolle der Welt durch Kontrolle des Menschen, scheint daher
schon in seinem Ansatz ein hoffnungslos dilemmatisches Unterfangen.

Dieses Dilemma ist nicht unentdeckt geblieben. Schon Ende des
18. Jahrhunderts, zur selben Zeit, als die neugeborene Pädagogik
allgemein gefeiert und aller Welt verkündet wurde, dass man die
Erziehung nun endgültig den Klauen des Zufalls entreissen werde,

liehen Freiheit (und mithin, partiell zumindest, deckungsgleich mit «
Autonomie »). (Vgl. Volker Gerhardt, Artikel « Selbstbestimmung » in :

Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 9, im Erscheinen). «
Selbstbildung » schliesslich findet sich, in Anlehnung wohl an die « inward form »

im Sinne der autonomen Selbstformung bei A. A. C. SHAFTESBURY
(Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times, Vol. 3 (1711), Hildes-
heim/New York 1978), vermutlich erstmals bei Johann Gottfried HERDER :

Alle Einwirkungen auf den Menschen haben nur den Sinn, uns « als uns
selbst, zu uns selbst auszubilden, zu machen, dass jeder das ist, was Er und in
der Welt kein anderer als Er seyn soll » (Werke, hg. v. B. Suphan, Bd. 31,
Hildesheim 1967, S. 186). Der Mensch ist das Werk seiner selbst, Schöpfer
sowohl wie auch Geschöpf seiner selbst (a.a.O., Bd. 29, S. 139).

26 P. WATZLAWICK, Anleitung zum Unglücklichsein, München/Zürich 1983.
27 Vgl. N. LUHMANN, « Das Kind als Medium der Erziehung », in : ders., So¬

ziologische Aufklärung, Bd. 6 : Die Soziologie und der Mensch, Opladen
1995, S. 204-228.

19



wurden auch schon die ersten Stimmen laut, die auf die Unmöglichkeit
dieses Unternehmens hinwiesen : Es wäre « die grosseste aller

menschlichen Wissenschaften », schreibt August Wilhelm Rehberg
1792, « der es gelänge, die moralische Verbesserung des Menschen zu
besorgen, aber es ist nicht möglich, weil sie die menschlichen Anlagen
nicht nach < gut > und < böse > sortieren und dann nur die guten
ausbilden kann, damit so der richtige Mensch entsteht»28. Vollends
absurd aber werde diese Wissenschaft, wenn sie glaube, aus ihren
Grundsätzen Regeln ableiten zu können, « wie man das Innere des

lebendigen Menschen, seine Art zu empfinden und zu denken, als
auch seine Neigungen bilden könne, wie es gefiele »Ä ; denn Bildung
des Inneren sei immer nur als Selbstformung denkbar und nicht als
ein von aussen kommendes planmässiges Tun30.

Rehberg sagt damit aber nur, was man auch bei Kant nachlesen
kann : « Eines der grössten Probleme der Erziehung ist, wie man die

Unterwerfung unter den gesetzlichen Zwang mit der Fähigkeit, sich
seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen könne. Denn Zwang ist nö-
thig Wie cultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange Ich soll meinen
Zögling gewöhnen, einen Zwang seiner Freiheit zu dulden, und soll
ihn selbst zugleich anführen, seine Freiheit gut zu gebrauchen. Ohne
dies ist alles blosser Mechanism, und der der Erziehung Entlassene
weiss sich seiner Freiheit nicht zu bedienen »3I.

Dieses Dilemma ist bis heute dort stehengeblieben, wo es Kant
belassen hat. Unter den Voraussetzungen der damals die Pädagogik
dominierenden Kantischen Philosophie ist es auch gar nicht lösbar.

Was den Knoten schürzt, ist eines der Kernstücke der Kantischen
Philosophie : die scharfe Trennung, der Hiatus zwischen der Kausalität

der Natur und der Kausalität der Freiheit.
Jede Begebenheit in der Natur, in der Reihe der Erscheinungen, so

lesen wir in der « Kritik der reinen Vernunft », ist « vollständig und
hinreichend bestimmt », und alles, was geschieht, geschieht mit
Notwendigkeit aus seinen Ursachen. Da die Weltbegebenheiten in der Natur

jedoch nur « Erscheinungen » sind, blosse Vorstellungen, die nach
empirischen Gesetzen zusammenhängen, müssen « sie selbst noch
Gründe haben, die nicht Erscheinungen sind ». Diese andern Gründe,

28 A. W. REHBERG, Prüfung der Erziehungskunst, Leipzig 1792, S. 24ff.
29 A.a.O., S. 36.
30 Vgl. a.a.O., S. 38
31 I. KANT, Pädagogik, Akad.-Ausg. 9, S. 453.

20



die intelligiblen Ursachen, wie Kant sie nennt, liegen ausserhalb der
Kausalität der Natur ; ihre Wirkungen erscheinen zwar in der Natur,
aber sie gehen nicht aus von der Natur32.

Auf den Menschen und seine Handlungen bezogen, heisst dies :

Da der Mensch « Bürger zweier Welten » ist, der empirischen sowohl
als der intelligiblen, sind seine Handlungen einerseits unter
Naturgesetzen stehende, kausal determinierte Begebenheiten, andererseits
aber «finden wir, oder glauben wenigstens zu finden,... dass sie darum

geschehen sind, nicht weil sie durch empirische Ursachen nein,
sondern weil sie durch Gründe der Vernunft bestimmt waren »33. Während

wir den empirischen Charakter des Menschen als kausal
determiniert unterstellen, urteile die praktische Vernunft deshalb ganz
anders : Handlungen, die empirisch gesehen, gemäss dem Naturverlauf
mit Notwendigkeit erfolgten, werden als « verwerflich » eingestuft, als

etwas, was nicht hätte geschehen sollen - und aufgrund einer freien
Entscheidung des handelnden Subjekts dennoch geschehen ist.

Aber wie ist es möglich, dass Handlungen getan werden, die nach
dem Diktum der praktischen Vernunft hätten unterlassen werden
müssen Auf diese Frage gibt Kant eine merkwürdige Antwort : « Sie,
die Vernunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen
Zeitumständen gegenwärtig und einerlei, selbst aber ist sie nicht in der
Zeit... ; sie ist bestimmend, aber nicht bestimmbar... Daher kann man
nicht fragen : warum hat sich nicht die Vernunft anders bestimmt?
sondern nur: warum hat sie die Erscheinungen... nicht anders
bestimmt Darauf aber ist keine Antwort möglich. Denn ein anderer in-
telligibeler Charakter würde einen andern empirischen gegeben
haben. »34. Mit andern Worten : Im Unterschied zum empirischen
Charakter, der determiniert ist durch die zeitliche Abfolge von Ursache
und Wirkung, steht der intelligible Charakter ausserhalb dieser
Zeitreihe. Er kann deshalb eine Handlungsreihe spontan beginnen, ohne
durch eine vorangehende empirische Ursache bedingt zu sein. Der
intelligible Charakter ist frei im Sinne der Kantischen Definition von
Freiheit als dem Vermögen, einen Zustand von selbst anzufangen,
ohne eines andern, diesen Anfang bestimmenden Grundes zu bedürfen35.

Jeder Rückschluss vom empirischen Charakter auf den intelligi-

32 Kritik der reinen Vernunft, B 564f., Akad.-Ausg. 3, S. 365f.
33 A.a.O., B 578, Akad.-Ausg. 3, S. 373.
34 A.a.O., B 584, Akad.-Ausg. 3, S. 376.
35 Prolegomena § 53, Akad.-Ausg. 4, S. 344.

21



bien Charakter ist deshalb unzulässig ; der intelligible Charakter
bestimmt sich allein aus sich selbst, nach eigenem Gesetz. Er ist darum
auch jederzeit fähig, sich nach dem kategorischen Imperativ, dem

Grundprinzip der praktischen Vernunft, zu richten und die Maximen
seines Handelns daraufhin zu prüfen, ob sie zum allgemeinen Gesetz
erhoben werden können.

Die völlige Unabhängigkeit des intelligiblen Willens von allen
empirischen Ursachen bedeutet konkret: Der intelligible Wille ist
durch keine andere, ausserhalb von ihm liegende Ursache zu
beeinflussen, weder durch Belohnung und Bestrafung noch durch innere
Triebfedern wie Ehrbegierde, Selbstliebe oder Mitleid. Durch keine
andere (ausserhalb von ihm stehende) Ursache heisst aber auch : durch
keine pädagogische Handlung anderer. Man kann den Menschen

zwar, mit Kants pädagogischen Kategorien ausgedrückt, disziplinieren,

das heisst, verhüten, dass er in seiner Wildheit sich und andern

zum Schaden gereiche, man kann ihn kultivieren, das heisst belehren
und unterweisen, und man kann ihn auch zivilisieren, das heisst
gesellschaftsfähig und nach bürgerlichem Massstab anständig und gesittet

machen, aber ihn moralisieren, das heisst, ihm zu der Gesinnung
verhelfen, « dass er nur lauter gute Zwecke erwähle » - das kann man
nicht36. Moralisieren kann jeder nur sich selbst : « Was der Mensch im
moralischen Sinn ist oder werden soll, gut oder böse, » so schreibt
Kant wörtlich, « dazu muss er sich selbst machen oder gemacht haben.
Beides muss eine Wirkung seiner freien Willkür sein ; denn sonst
könnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich weder moralisch gut
noch böse sein »37.

Der nach Kant im Menschen angelegte « Hang zum Bösen » kann
aus diesem Grunde auch nicht durch lange Gewohnheit und allmähliche

Reform des Verhaltens, sondern nur durch eine « Revolution in der
Gesinnung im Menschen », « durch eine Art von Wiedergeburt «
bewirkt werden. Diese Wiedergeburt muss auch für jeden jederzeit
möglich sein, da selbst der verdorbenste Mensch noch unter der
Pflicht steht, ein guter Mensch zu werden38. Es gibt für ihn keine
Möglichkeit, sich von dieser Pflicht zu dispensieren - auch nicht
durch Berufung auf die Schlechtigkeit seiner Erzieher.

36 Pädagogik, Akad.-Ausg. 9, S. 449f.
37 Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Akad.-Ausg. 6, S. 44.
38 A.a.O., S. 47.

22



Wie aber kann sich unter diesen Voraussetzungen, so wendet in
der Folge Herbart gegen Kant ein, eine Pädagogik errichten lassen

Denn « für denjenigen, der unseren neuern Systemen anhängt, ist
nichts konsequenter, als ruhig zu erwarten, dass sich wohl etwa ganz
von selbst das radikale Gute, - oder vielleicht auch das radikale Böse,

- bei seinem Zögling äussern werde, nichts konsequenter, als die

Freiheit, die er in demselben als in einem Menschen doch voraussetzen

muss, still zu respektieren, sie nur durch gar keine verkehrte Mühe
zu stören, (wobei man fragen müsste, ob die Freiheit denn überhaupt
gestört werden könne 7) ; und so den wichtigsten Teil seines Geschäfts

ganz aufzugeben, und am Ende seine ganze Sorge auf blosse Darreichung

von Notizen zu beschränken »w.

Herbart wäre jedoch nicht der gefeierte Begründer der
wissenschaftlichen Pädagogik, wenn er es mit diesem Befund der
Unvereinbarkeit von Pädagogik und tranzendentaler Freiheitslehre hätte
bewenden lassen. Wenn Pädagogik und Kantische Freiheitslehre sich
nicht vertragen, so sagte er sich, dann muss eben die Freiheitslehre
gehen ; denn der Erzieher weiss aus seiner täglichen Erfahrung, dass

das, was nach dieser Freiheitslehre angeblich unmöglich sein soll,
durchaus möglich ist und möglich sein muss. «Dem Erzieher», so
schreibt Herbart, « ist die Sittlichkeit ein Ereignis, eine Naturbegebenheit...

in der Seele seines Zöglings... In der ganzen Bestimmtheit,
womit dieses Ereignis geschieht, geschieht es notwendig, als ein
unfehlbarer Erfolg gewisser geistiger Ursachen, ebenso notwendig als
jeder Erfolg in der Körperwelt ; nur eben nicht nach materiellen
Gesetzen der Schwere, des Stosses usf., die mit den Gesetzen geistiger
Wirkung nicht die geringste Aehnlichkeit haben ». Diese « realistische
Ansicht» duldet nach Herbart nicht die geringste Einmengung der
idealistischen Ideen einer transzendentalen Freiheit. Denn was soll ein
Erzieher « mit den gesetzlosen Wundern eines übernatürlichen
Wesens, auf dessen Beistand er nicht rechnen, dessen Störungen nicht
vorhersehen, noch ihnen vorbauen könnte »40 Mit dieser Freiheit
jedenfalls kann ein Erzieher nichts anfangen.

Die Forderung Herbarts an den Erzieher ist jedoch nicht weniger
paradox, als das Paradox, von dem er ausgegangen ist : « Höchster

39 J. F. HERBART, Ueber die ästhetische Darstellung der Welt als Hauptgeschäft
der Erziehung (1802), in : Pädagogische Schriften, hg. v. E. von Sallwürck,
Langensalza71906, Bd. 2, S. 202f.

40 A.a.O., S. 203f.

23



Zweck des Menschen », « die eine und einzige Aufgabe der Erziehung

» ist, wie Herbart schreibt, Moralität, Charakterbildung.
Charakterbildung aber sei nichts anderes als « machen, dass der Zögling sich
selbst finde, als wählend das Gute, als verwerfend das Böse ». Wie
aber kann man machen, dass einer sich selbst findet Herbart ist sich
dieses Paradoxes, wie seine gewundenen Erklärungen verraten, offenbar

bewusst. Auf der einen Seite räumt er ein : « Diese Erhebung zur
selbstbewussten Persönlichkeit soll ohne Zweifel im Gemüt des

Zöglings selbst vorgehen und durch dessen eigene Tätigkeit vollzogen
werden ; es wäre Unsinn, wenn der Erzieher die Kraft dazu erschaffen
und in die Seele eines andern hineinflössen wollte. » Auf der anderen
Seite hält er jedoch daran fest : « Die schon vorhandene Kraft in eine

Lage zu setzen, dass sie jene Erhebung unfehlbar und zuverlässig
gewiss vollziehen müsse : das ist es, was sich der Erzieher als möglich
denken, was er zu erreichen, zu treffen, zu ergründen, herbeizuführen,
fortzuleiten als die grosse Aufgabe seiner Versuche ansehen muss »41.

Wenn die Selbsterhebung des zu Erziehenden sich jedoch «
unfehlbar und zuverlässig gewiss » vollzieht, wo bleibt dann der Anteil
des Selbst an dieser Erhebung Ist es nun der Zögling selbst, der sich
erhebt, oder ist es eher der Erzieher, der die Erhebung erwirkt Oder
sind es vielleicht beide, mit all den Schwierigkeiten, die dieser
Gedanke mit sich bringt, nicht unähnlich den Schwierigkeiten der
Theologie bei dem Versuch, Freiheit und Gnade miteinander in
Einklang zu bringen42?

41 A.a.O., S. 204f.
42 Eine bemerkenswerte Lösung dieses Problems haben die Schüler Fichtes aus

der Jenenser-Zeit (1794-1799) anzubieten : Der Mensch ist endliches und
deshalb bloss mögliches Vernunftwesen, als bildsames Wesen aber zur
Selbstbestimmung bestimmt und mit dem « Trieb zur Selbsttätigkeit » versehen.

Dieser Trieb jedoch muss durch die Aufforderung zur freien
Selbsttätigkeit von seiten eines bereits freien und bestimmten Vernunft wesens erst
noch erweckt werden. Die « ganze Erziehung » besteht daher lediglich darin,
« dass das Wesen, welches erzogen werden soll, durch äussere Gegenstände
zum freien Handeln aufgefordert und dadurch seine Selbsttätigkeit angeregt
werde... Es muss dieser Zweck, mithin der Begriff des freien Handelns, und
die Möglichkeit, dass das Vernunftwesen, auf welches gewirkt wird, diese
Absicht erkenne, der äussern Einwirkung zugrunde liegen, und mithin muss
diese Einwirkung von einem Wesen herrühren, das selbst Begriffe vom freien
Handeln hat, d.h. die Aufforderung des endlichen Vernunftwesens zur
Freiheit muss von einem ausser demselben befindlichen anderen Vernunftwesen

herkommen. » (F. JOHANNSEN, Kritik der Pestalozzischeti Erzie-
hungs- und Unterrichtsmethode nebst einer Erörterung der Hauptbegriffe der

24



3. Macher oder Teilnehmer Die zwei idealtypischen Antworten der

Pädagogen angesichts ihres Dilemmas

Die Pädagogik ist bis heute nicht über das Herbartsche Dilemma
hinausgekommen. Sofern sie es nicht überhaupt ignoriert, schwankt
sie weiter zwischen den von Herbart vorgezeichneten zwei Strategien :

Erziehungswissenschaft, Jena 1804, S. 61 f. ; vgl. auch Hr. SAUER, « Über das

Problem der Erziehung », in : Philosophisches Journal einer Gesellschaft
Teutscher Gelehrter, hg. v. J. G. Fichte u. F. J. Niethammer, Bd. 9 (1798), S.

264-290 u. 306-357, v.a. S. 276ff. u. 284ff.) Als Beispiele für einige jüngere
Versuche, mit der Kantischen Antinomie zurechtzukommen vgl. A.
NIETHAMMER, Kants Vorlesung Uber Pädagogik. Freiheit und Notwendigkeit in

Erziehung und Entwicklung, Frankfurt a.M. 1980. - P. VOGEL, Kausalität
und Freiheit in der Pädagogik. Studien in Anschluss an die Freiheitsanti-
nomie bei Kant, Frankfurt a.M. 1990.
Diese Beschreibung ist nicht nur in bezug auf spätere Theorieentwicklungen
beispielsweise der Neukantianer interessant, so etwa die Thesen von R. Hö-
nigswald : Die in den Gesinnungen und Werken zum Ausdruck kommenden
« Geltungswerte » der Kultur fordern dadurch, dass sie (pädagogisch) geltend
gemacht werden, die Anerkennung und Zustimmung der Heranwachsenden
heraus, die in dem Masse, in dem sie diesen Forderungen nachkommen, zu
Persönlichkeiten werden (R. HÖNIGSWALD, Über die Grundlagen der
Pädagogik, München 1918, S. 30). Zu den Bezügen zwischen der Erziehungsphilosophie

von Richard Hönigswald und den frühem Fichteanem vgl. auch
D. BENNER, Hauptströmungen der Erziehungswissenschaft. Eine Systematik
traditioneller und moderner Theorien, München 21978, S. 89ff.
Nicht weniger interessant allerdings ist die verblüffende Parallele zwischen
diesen Theoriestücken und der Erklärung, welche die moderne Systemtheorie
liefert als Antwort auf die Frage, wie Sozialisation überhaupt möglich sein
könne angesichts der Tatsache, dass die Sozialisation von subjektiven (be-
wussten) Systemen immer nur Selbstsozialisation sei. Das « sich sozialisierende

System » muss sich selbst, wie Luhmann schreibt, durch « irgendeinen)

Zufall » als bezogen auf soziale Anforderungen begreifen ; konfrontiert
mit dieser « binär strukturierten Situation » kann es dann nur auf zweifache
Weise reagieren : « mit dem Entschluss, die Erwartungen zu erfüllen, oder
mit dem Entschluss, die Erwartungen zu enttäuschen ». (Niklas LUHMANN,
« Die Autopoiesis des Bewusstseins », in : Soziologische Aufklärung Bd. 6,
a.a.O. (s. Anm. 27), S. 88.) Durch « die Bewältigung dieser Kontingenz » -
sei es nun durch Abweichung oder durch Konformität - spezifiziert sich
« das System in die Richtung von Individualität » (S. 90). Im Unterschied zu
den fichteanischen und neukantianischen Theorien hat die Systemtheorie
jedoch ein klares Bewusstsein für die Kontingenz der Entscheidung, die
darum keineswegs garantiert, dass der Zögling sich selbst findet « als
wählend das Gute, als verwerfend das Böse ». In concreto heisst dies, auch
wenn Freiheit erst evoziert werden müsste, kann der Zögling seine Freiheit
durchaus auch anders verwenden als der Erzieher sich dies wünscht.

25



1. Sie setzt auf Kontroll-Technologie und die Kausalität pädagogischen

Tuns und versteht sich konsequenterweise als «jenseits von
Freiheit und Würde ». Der (praktische) Pädagoge tritt auf den Plan als

der Macher, der seine Zöglinge nach seinem Bild zu schaffen weiss.
2. Die Pädagogik hält am Begriff der Freiheit fest und sieht ihre Rolle
in einem nur schwer zu definierenden Sinne als Geburtshelferin für
die Freiheit des Educanden. Der (praktische) Pädagoge wird zum
Teilhaber und Teilnehmer am Selbsterziehungs- und Selbstbildungspro-
zess des Zöglings. Er unterstützt, berät und reflektiert, was der Zögling

sua sponte, von sich aus, aus eigenem Willen in Angriff nimmt
oder in Angriff genommen hat43.

Pädagogik der ersten Spielart - ich will sie als Kontrollpädagogik
bezeichnen - ist die grosse Kunst, es gewesen zu sein ; die Pädagogik

43 Die Autonomiepädagogik beginnt mit den Schülern Fichtes aus der Jenenser-
zeit, die die « Bestimmung des Zöglings zur Freiheit » nicht nur zum Ziel,
sondern zum Prinzip des pädagogischen Handelns erhoben haben (F. Jo-
HANNSEN, Über das Bedürfnis und die Möglichkeit einer Wissenschaft der
Pädagogik, als Einleitung in die künftig zu liefernde philosophische Grundlage

der Erziehung, Jena, Leipzig 1803, S. 11) und jeden « lehrenden
Eingriff » nur so weit für legitim ansahen, als er sich von der Freiheit des
lernenden Subjekts her bestimmt (W. Ritter, Philosophische Ideen zu einer
allgemeinen Theorie des Lernens und Lehrens. Als Einleitung in eine allgemeine

Erziehungswissenschaft, in : Philosophisches Journal, 8 (1798), S. 303-
357, bes. S. 3lOff.). Varianten dieses Prinzips liegen auch allen spätem
Ausformungen der progressiven Pädagogik zugrunde. Von DEWEYS Forderung,
dass Mittel und Ziel der Erziehung sich nicht widersprechen dürften (so
etwa : The Sources of a Science of Education, New York 1929, S. 55ff.,
73ff.) über die deutsche Reformpädagogik und die antiautoritäre Erziehung
von Alexander Neill bis hin zu der heutigen Antipädagogik. Die Berufung
auf dieses Prinzip bestimmt auch die bis heute andauernde Kritik gegen das
Handwerks- und Technikmodell der Pädagogik, von der Polemik Friedrich
Adolph Willhelm DlESTERWEGS gegen das alte « mechanische, verdummende

Lern- und Abrichtungssystem » (Sämtliche Werke, hg. v. Heinrich
Deiters u. a., Berlin 1956ff., Bd. 10, S. 292) und gegen diejenigen, die « den
Menschen und die Dinge machen wollen », den Menschen « formen, ihm
dies und jenes aneignen, beibringen, ihn brauchbar machen, abrichten »

wollen (Sämtliche Werke, a.a.O., Bd. 11, S. 296, 297) bis hin zu dem Verdikt
von Pädagogen wie Marian Heitger und Heinz-Jürgen Ipfling über jeden
bewussten Einsatz von Erziehungsmitteln « zur Verhaltensänderung von
Menschen » als « Mittel der Entfremdung », als « Manipulation », als «
Ausdruck und Stabilisierungsfaktor eigener Herrschaft » (M. HEITGER (Hg.),
Erziehung oder Manipulation. Die Problematik der Erziehungsmittel, München

1969, bes. S. 72f„ 75, 24f.).

26



der zweiten Spielart, nennen wir sie Autonomiepädagogik, ist die

grosse Kunst, es nicht gewesen zu sein.
Jede dieser Spielarten verlangt ihren Preis. Mit der ersten

Strategie Hesse sich zwar erklären, was wir alle erfahren zu haben glauben

: dass pädagogisches Handeln durchaus die intendierten Folgen
haben kann, aber die Annahme einer pädagogischen Determiniertheit
menschlicher Personen ist kaum zu vereinbaren mit der von uns
unterstellten menschlichen Freiheit. Die zweite Strategie entspricht zwar
unserer Intuition von Freiheit, aber es bleibt ein Rätsel, was pädagogisches

Handeln dann überhaupt noch soll.
Wie sieht die Bilanz dieser beiden Wege unter heutigen

Voraussetzungen aus
Das Wunschziel jeder Kontrollpädagogik ist eine Kontrolle in

dem Sinne des Worts, wie es Kybernetik und Automatentheorie präzisiert

haben : A kontrolliert B dann und nur dann, wenn A in B in be-

zug auf die Zustände, die B überhaupt anzunehmen vermag, jeden
Zustand hervorrufen kann, den A hervorzurufen wünscht. Sofern es

einen möglichen Zustand von B gibt, den A hervorrufen möchte, aber
nicht hervorrufen kann, hat A in bezug auf diesen Zustand B nicht
unter Kontrolle und B's Kontrollwunsch ist frustriert.

Voraussetzung jeder Kontrollpädagogik ist ein wohldurchdachtes
Vorgehen nach Plan und Methode. Ein Pädagoge muss sein Ziel kennen

und wissen, wie er dort hinkommt. Das Bild, das sich für das Tun
des Erziehers daher immer wieder aufdrängt, ist das des Handwerkers

: Wie der Handwerker nach vorgefasstem Plan aus dem vorgegebenen

Material mit geeignetem Werkzeug seinen Gegenstand
herstellt, so bringt auch der Erzieher durch planmässiges Handeln und
hinreichende Materialkenntnis nach dem ihm vorschwebenden Ziel
aus dem ihm anvertrauten Menschenmaterial die entsprechende
Formung hervor. Wie sehr dieses Bild die Pädagogik verhext hat, zeigt
sich am deutlichsten in der Art und Weise, wie man Pädagogik als
Wissenschaft seit Anbeginn verstanden hat. Pädagogik, so lautet die
Standardformel schon der Kantianer, ist eine aus Ethik und
Psychologie gemischte Wissenschaft44 : Die Ethik schreibt die Ziele vor,
die zu erreichen sind, und die Psychologie liefert die notwendige
Kenntnis des Materials und der Bedingungen, unter denen dieses Ma-

44 Vgl. etwa J. Ch. GREILING, Über den Endzweck der Erziehung und über den
ersten Grundsatz einer Wissenschaft derselben (1793), § 3 : Die Pädagogik
ist « eine Tochter der Moralphilosophie und der Psychologie ».

27



terial verändert werden kann. Mit der Entwicklung neuer Technologien

hat auch das Handerwerker-Modell neue Abwandlungen gefunden.

Heute sind es nicht mehr handwerkliche Prozesse, welche die
pädagogische Metaphorologie bestimmen, sondern das Input-Output-
Modell der industriellen Produktion oder informationstechnische Kon-
strukte. Ein schönes Beispiel dafür ist Felix von Cubes Beschreibung
des didaktischen Prozesses als Regelkreis : « Der Soll-Wert ist das

Lernziel..., der Regler ist der wissenschaftliche Didaktiker; er
vergleicht den Ist-Wert des Lernenden mit dem Soll-Wert und entwirft
ein Programm zu dessen Steuerung. Das Stellglied ist die Lernsteuerung,

sie kann vom Lehrer oder von Lehrobjektivationen vorgenommen

werden. Lernplanung und Lernsteuerung lassen sich unter dem
Oberbegriff Lernorganisation zusammenfassen. Nach der Veränderung

des Lernenden wird durch die Lernkontrolle der neue Zustand
festgestellt usw. »45

Gewiss, es wurde auch immer wieder das Gegenbild zu dem des

Handwerkers beschworen, das Bild des Gärtners und Pflanzers, der
das Kind nur pflegen und wachsen lassen muss, damit es sich - wie
eine Pflanze - von innen her selbst entfalten kann nach seinem eigenen

Gesetz und dem ihm innewohnenden Werdeziel. Aber selbst dieses

Modell ist, wie man sich dies exemplarisch an Rousseaus
vielgepriesener « Methode der Inaktivität »46, des Wachsenlassens, deutlich
machen kann, auf Kontrolle hin angelegt : Das Kind darf nach Rousseau

zwar tun, was es will, immer vorausgesetzt, dass es nur das will,
von dem der Lehrer wünscht, dass das Kind es tut. Und wie erreicht
man als Erzieher dieses Ziel Indem man das Kind der Umwelt über-
lässt, aber stets dafür sorgt, dass die Umwelt das Kind dorthin führt,
wo man es gerne haben möchte. Indirekte Einwirkung über eine
kontrollierte Umgebung soll, mit anderen Worten, eben das bewirken,
was der Macher in der direkten Methode vergeblich zu erreichen
versucht47.

Kontrollpädagogik, in welcher Version auch immer, erfordert
allerdings, wenn sie erfolgreich sein will, das nötige Kontrollwissen,
d.h. den Aufbau einer Wissenschaft, welche die Entwicklungsgesetze
der kindlichen Natur zu entdecken und darauf abgestützt die erforder-

45 F. VON CUBE, « Der kybernetische Ansatz in der Didaktik », in : Didaktik,
hrsg. v. H. Röhrs, Frankfurt a. M. 1971, S. 328.

46 J. J. ROUSSEAU, Emile oder Über die Erziehung, hg. v. M. Rang, Stuttgart
1963, 2. Buch, S. 260.

47 A.a.O., S. 265.

28



lichen technologischen Handlungsregeln bereit zu stellen vermag. Erst

wo die wissenschaftlichen Beobachter ihr Werk vollbracht haben,
können auch die Technokraten und Macher auf den Plan treten.

Dass allein schon dieser Teil des Kontroll-Programms einige
Schwierigkeiten mit sich bringt, liegt auf der Hand ; denn wer als
Macher am Werk ist, kann nicht zugleich beobachten, und wer
beobachtet, nicht zugleich auch machen, und sei es auch nur in dem
Trivialsinn, in dem Ernst Christian Trapp das Problem formuliert hat :

«Wer den ganzen Tag sich an der Jugend müde doziert und gezankt
und gestraft hat », der kann sich nicht abends noch « mit Gedanken zur
Verbesserung des Schulwesens befassen »48.

Falls man jedoch, schön rational und arbeitsteilig, das Geschäft
des Beobachtens und das des Machens auf verschiedene Personen
verteilt, stellt sich unweigerlich die Frage, wie das Gesetzeswissen in
den Büchern und Köpfen der Beobachter zu dem Kontrollwissen in
den Köpfen der Macher werden kann : das in Pädagogenkreisen
hinlänglich bekannte sogenannte Theorie-Praxis-Problem. Aber selbst
unter der Voraussetzung, dass die Auflösung dieses Problems gelänge
und der Praktiker selber zum Theoretiker würde, ist, wie seinerzeit
schon Niemeyer seinem Loblied auf die Pädagogik nachsetzte, noch
immer keine glückliche Ausübung der Kunstregeln garantiert, denn
vielleicht «fehlt es ihnen bey aller Kenntnis der Gesetze doch
entweder an dem guten Willen, danach zu handeln, oder an dem rechten
Urtheil, und an der Klugheit, allgemeine Regeln auf die rechte Art
anzuwenden »49.

Selbst wenn aber auch dieses Problem lösbar wäre und alle
Pädagogen über einen unfehlbar sicheren « pädagogischen Takt » verfügten,

müssten sie, unter modernen Auspizien, auch aus ganz andern
Gründen scheitern. Ich nenne nur zwei :

1. In einer Situation, in der so viel auf dem Spiel steht, müssten
die pädagogischen Kontrolleure die Umweltbedingungen der Educan-
den nicht nur zu Teilen, sondern total unter ihre Kontrolle bringen
können. Dazu brauchten sie, wie die Pädagogik spätestens seit Rousseau

weiss, von der Gesellschaft und ihren verhängnisvollen Einflüssen

abgeschirmte pädagogische Provinzen. Wo aber soll es unter den

Bedingungen moderner Industrie- und Mediengesellschaften noch

48 E. Chr. TRAPP, Versuch einer Pädagogik, Berlin 1780, ND 1977, S. 18.
49 A. H. NIEMEYER, Grundsätze der Erziehung des Unterrichts, Bd. 1, Halle

61810, S. 21.

29



solche unberührten Binnenräume geben, und zwar nicht nur, wie in
Rousseaus klassischem Experiment, für einen einzigen Zögling,
sondern gleich millionen-, ja milliardenfach Und worauf stützt sich
überhaupt die Hoffnung, dass das, was im pädagogischen Schonraum
erlernt wurde, sich dann auch auf die Gesellschaft ausweiten werde

2. Ziel der pädagogischen Kontrolle müsste ja wohl sein, dass die
Educanden, wenn sie einmal der Obhut der pädagogischen Kontrolleure

entwachsen sind, sich weiterhin in allen künftigen Situationen in
dem von den Kontrolleuren gewünschten Sinne verhalten -
vergleichbar etwa den Robotsystemen, die die NASA in die über
Radiosignale nicht mehr erreichbaren Raumsonden auf dem Weg zu
Mars und Venus eingebaut hatte. Kontrolle setzt aber voraus, dass die
künftigen Situationen auch voraussehbar sind. Wie aber soll man
künftige Situationen voraussagen können in einer unkontrollierbar
gewordenen, mit immer neuen Überraschungen aufwartenden Welt

Die Kontrollpädagogik hat fürwahr einen schweren Stand. Es

fehlt ihr offensichtlich allenthalben : an verfügbarem technologischen
Kontrollwissen ebenso wie an Personen, die dieses Kontroll-Wissen
erfolgreich nutzen könnten. Das Klagelied über den Stand der Pädagogik

als Wissenschaft ist, nicht zuletzt auch aus diesem Grunde, ebenso
alt wie diese Wissenschaft selbst. Immer wieder hat man zwar
versucht, wie exemplarisch etwa Dilthey, sie aus ihrem « Aschenbrödeldasein

»50 zu erlösen und sie endlich in den Rang einer wirklichen

50 W. DILTHEY, « Grundlinien des Systems der Pädagogik », in : Gesammelte
Schriften 9, Leipzig/Berlin 1934, S. 177ff. ; vgl. etwa auch J. Ch. GREILING,
der 1793 klagt, dass die Pädagogik « bis jetzt nicht mehr als ein Aggregat von
Bemerkungen, Erfahrungen und Regeln ist, die durch kein gemeinschaftliches

Band innerlich verbunden und geordnet sind » (Über den Endzweck der
Erziehung (1793), Vorrede) ; « die Frage, ob und wie die Pädagogik als
Wissenschaft möglich sei », so schreibt ein Rezensent in Niethammers
'Philosophischem Journal', sei « noch niemals bestimmt aufgeworfen, und... der erste

Schritt zur wissenschaftlichen Bearbeitung derselben (sei) noch zu tun »

(S. MAIMON, « Über die ersten Gründe des Naturrechts », in : Philos. Journal
1 (1795), S. 178). Trotz aller Bemühungen, so meldet das 'Rheinische Con-
versationslexikon' von 1827, « ist die Pädagogik noch ziemlich weit von dem
Ziele entfernt, welches sie erreicht haben müsste, wenn sie entscheidend auf
Jugend und Publikum einwirken sollte » (Rhein. Conv.-Lex. oder enzykl.
Handwörterbuch für gebildete Stände, hg. v. d. Gesellschaft rhein. Gelehrter
8 (1827), S. 386). Die Pädagogik sei bestenfalls « Erziehungskunde », aber
nicht « Erziehungswissenschaft », da sie « noch nicht zum Range einer
Wissenschaft im strengsten Sinne erhoben ist » (Staatslexikon, a.a.O. (s. Anm. 6),
S. 427) so heisst es im 'Staatslexikon' von 1848.

30



Wissenschaft zu erheben, noch heute aber gilt als zweifelhaft, ob sie

dieses Ziel erreicht hat51. Die grosse Hoffnung jedenfalls, die man mit
der sogenannten « realistischen Wende » in der Erziehungswissenschaft

auf die empirische Forschung in Psychologie, Sozialpsychologie
und Soziologie gesetzt hatte, ist einer ebenso grossen Enttäuschung

gewichen. Kausaltechnologisch verwendbare Resultate, die
sich zur Erhaltung der pädagogischen Kontrolle im Schulsystem hätten

einsetzen lassen, sind ausgeblieben, und sie werden wohl auch in
Zukunft ausbleiben. Und dies nicht nur, weil die Forschung versagt
hätte, sondern, so deutet diesen Befund etwa Robert Dreeben, weil es

schlicht die Lehrpersonen nie geben wird, die imstande wären, die
zahllosen Interdependenzen zwischen individuellen und sozialen
Prozessen im Unterricht rechtzeitig wahrzunehmen und zu verarbeiten.
Eine Lehrperson wird nie völlig imstande sein zu wissen, bei welchem
Educanden sie nun welche Wirkung direkt oder indirekt auslöst52. Das

Erziehungssystem ist darum, wie die Soziologen heute sagen, « strukturell

durch ein Technologiedefizit geprägt»51. Für die Profession
stellte sich deshalb die Frage, ob sie « diesen Mangel kompensieren,
überdecken, durch Idealisierungen oder Moralisierungen oder
Misserfolgszurechnungen ausgleichen » wollte, oder ob sie sich klar darüber
zu werden versuchte, was noch möglich sei, wenn keine Technologie
mehr möglich sei54.

4. Der Mensch als prinzipiell unkontrollierbares Wesen

Der Hinweis auf die strukturelle Grenze jeder Technologie deutet
an, dass das Programm der Kontrollpädagogik auch unter idealsten
Bedingungen scheitern müsste. Und der entscheidenste Grund ist
wohl schlicht die alte Einsicht Kants: Menschen sind nicht die Art von
Wesen, die einer strikten pädagogischen Kontrolle unterworfen werden

könnten.

51 Vgl. etwa W. BREZINKA, « Von der Pädagogik zur Erziehungswissenschaft.
Vorschläge zu ihrer Abgrenzung », in : Zeitschrift für Pädagogik 14 (1968),
S. 317 : « Ob und in welchem Sinn die Pädagogik als Wissenschaft angesehen

werden kann, ist bis heute umstritten. »

52 R. DREEBEN, The Nature of Teaching. Schools and the Work of Teachers.
Glenview (111.) 1970, S. 52.

53 N. LUHMANN/C. E. SCHORR (Hg.), Zwischen Technologie und Selbst¬
referenz. Fragen an die Pädagogik, Frankfurt M. 1982, S. 14.

54 LUHMANN/SCHORR, a.a.O., S. 16.

31



Wir bedürfen, um dies selber einzusehen, jedoch nicht des Rückgriffs

auf Kants intelligible Freiheit und andere idealistische Theoriestücke.

Neuere biologische, kommunikations- und systemtheoretische
Ansätze tun es auch.

Die simple Annahme, Menschen könnten aufeinander wirken
nach der Kausalität von Billardbällen, die sich gegenseitig anstossen,
scheitert schon an der Tatsache, dass Menschen biologische und mithin

informationsverarbeitende Wesen sind55, das heisst, in Daniel C.

Dennetts Begrifflichkeit gesprochen, intentionale Systeme, deren
Verhalten für uns nur dann erklärbar und voraus sagbar ist, wenn wir
ihnen gewisse Informationen (Meinungen) zuschreiben und sie als

von Zielen (Wünschen, Ängsten, Absichten usw.) geleitet ansehen56.

55 Man könnte - Luhmann folgend - die Unmöglichkeit von Erziehung auch auf
der Grundlage einer allgemeinen Theorie selbstreferentieller autopoietischer
Systeme (vgl. die umfassende Darstellung dieser Theorie in N. LUHMANN,
Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt M. 1984)
demonstrieren, « die die Elemente, aus denen sie bestehen, durch Elemente,
aus denen sie bestehen, selbst produzieren und reproduzieren » (N.
LUHMANN, Die Autopoiesis des Bewusstseins, in : Soziologische Aufklärung, Bd
6, a.a. O. (s. Anm. 27) S. 56). Unter dieser Voraussetzung eines sogenannt
« operativ geschlossenen » Systems ist es trivialerweise unmöglich, dass ein
Bewusstseinssystem unmittelbar auf ein anderes einwirken kann (a.a.O., S.

58f.), und ebenso unmöglich, dass es zwischen einem Bewusstseinssystem
und einem auf Kommunikation beruhenden System eine unmittelbare
Einwirkung geben kann (« Das Kind als Medium der Erziehung », in :

Soziologische Aufklärung, Bd. 6, a.a.O., S. 206, vgl. auch : N. LUHMANN,
« Wie ist Bewusstsein an Kommunikation beteiligt », in : Soziologische
Aufklärung, Bd. 6, a.a.O., S. 37-54), weil soziale Systeme und Bewusst-
seinssysteme jeweils bloss Umwelt füreinander sind. Unmöglich ist darum
auch, was der Erzieher sich vornimmt : durch erzieherische Kommunikation
Bewusstseinsoperationen zu spezifizieren (Das Kind als Medium der Erziehung,

a.a. O., S. 206).
56 Vgl. D. C. DENNETT, « Intentional Systems », in : Brainstorms. Philosophi¬

cal Essays on Mind and Psychology, Hassocks 1979, S. 3-22.
Die Frage bleibt allerdings, ob man durch diesen Meta-Biologismus - in be-
zug auf das uns interessierende Phänomen - mehr gewinnt als durch die
biologischen Theorien selber, aus denen die Systemtheorie sich speist, und ob
das, was man sich dadurch einhandelt - beispielsweise durch die Auflösung
der Wahrheitsfrage in die Beliebigkeit der ihre eigenen Kognitionen (vgl.
N. LUHMANN, Autopoiesis des Bewusstseins, a.a.O. (s. Anm.55), S. 110)
oder, genauer, ihre eigenen Fiktionen produzierenden Systeme -, diesen Preis
auch wert ist (vgl. die kritischen Anmerkungen von J. HABERMAS, Der
philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frankfurt M. 1985, S.

409ff„ 426ff.).

32



Grundprinzip jedes Informationsprozesses ist die von dem
betreffenden Organismus ausgehende, selbstorganisierte Reduktion der
Komplexität der Welt auf die wenigen Merkmale, die im Hinblick auf
dessen Lebens- und Überlebenszwecke überhaupt einen Unterschied
machen. Eine Information, so hat es Bateson brilliant formuliert, ist
ein Unterschied, « der bei einem späteren Ereignis einen Unterschied
macht»57. Eine Amöbe, welche Helligkeit wahrnimmt, setzt sich in
Richtung auf diese Helligkeit in Bewegung ; der von mir
wahrgenommene Unterschied in der Aussentemperatur führt dazu, dass ich
die Jacke ausziehe.

Dass Informationsprozesse selbstorganisiert sind, zeigt sich
insbesondere darin, dass das Ausbleiben des Unterschieds selber schon
einen Unterschied machen kann : Ein Ereignis, das nicht eintritt -
beispielsweise ein Brief, der nicht geschrieben wurde -, kann unser
Verhalten ebenso bestimmen wie ein Ereignis, das eingetreten ist.

Selbst ein relativ einfacher informationsprozessierender Organismus

wie eine Zecke wird sich daher nur soweit kontrollieren lassen,
als er das, was der Kontrollierende von ihm will, auch wahrzunehmen
und zu befolgen beliebt. Man kann einen Hund zwar zum Futternapf
zerren, aber man kann ihn nicht fressen machen, wenn er nicht fressen
will. Dies schliesst allerdings nicht aus, dass ein der Beobachtung
eines andern Organismus fähiger Organismus dessen informationsverarbeitende

Kapazitäten zur Erreichung seiner eigenen Zwecke
ausnutzen und ihn dorthin bringen kann, wohin er ihn bringen will58.

Täuschungsmanöver sind darum in der biologischen Welt gang und gäbe
und Menschen haben darin ja auch eine besondere Geschicklichkeit
entwickelt. Tiere unter Kontrolle zu bringen und in ihnen durch ein
konsequentes Programm Skinnerscher Verhaltensmodifikation die
Verhaltensweisen hervorzurufen, die wir hervorzurufen wünschen, ist

57 G. BATESON, Ökologie des Geistes, Frankfurt a.M.51985, S. 488, vgl. auch
S. 582.

58 Voraussetzung dafür ist, dass das betreffende intentionale System gegenüber
einem andern intentionalen System zumindest den Automatenstandpunkt
einnehmen kann, d.h. ein « Wissen » darüber entwickeln kann, dass dieses
System auf bestimmte Inputs immer mit bestimmten Outputs reagiert.
Wie weit auch Tieren die Fähigkeit zugeschrieben werden kann, die wir uns
selber zuschreiben : intentionale Systeme als intentionale Systeme
wahrzunehmen, die sich Meinungen über die Welt bilden und Wünsche haben können,

kann hier offen bleiben. Zu diesen verschiedenen « Einstellungen » vgl.
D. C. Dennett : Intentional Systems, a.a.O. (s. Anm. 56), S. 3ff.

33



in der Regel - wie jeder Tierzüchter weiss - ein nicht ganz aussichtsloses

Unterfangen.
Von menschlichen Personen, Educanden eingeschlossen, erwarten

wir jedoch Besseres. Wir erwarten von Ihnen, in Begriffen der
Maschinentheorie gesprochen, dass sie keine Trivialmaschinen sind, die
auf einen bestimmten Input nach Massgabe einer internen
Transformationsfunktion einen bestimmten Output erzeugen und diese
Operation jedesmal wiederholen, wenn derselbe Input eingegeben wird59.

Von ihnen nehmen wir an, dass sie informations verarbeitende Wesen

von grösserer Komplexität sind. Zu unserem Bild von Personen60
gehört insbesondere die Unterstellung, dass ihr Verhalten nicht unmittelbar

über ihre inneren Triebe und die Informationen gesteuert ist, die
sie von aussen aufnehmen, sondern dass sie - gleichsam durch einen
eingebauten inneren Monitor - imstande sind, zu ihren eigenen
Informationsverarbeitungsprozessen auf Distanz zu gehen und auch diese
Prozesse wiederum zum Gegenstand eines Informationsverarbeitungsprozesses

zu machen, auf ihre Reaktionen reflektierend und auf
ihre Reflexionen reagierend. Eine der besten Beschreibungen dieses

Reflexionsvorganges verdanken wir noch immer John Locke. Er
schreibt im 21. Kapitel des zweiten Buches seines « Versuches über
den menschlichen Verstand » :

« Da der Geist, wie die Erfahrung zeigt, in den meisten Fällen die
Kraft besitzt, bei der Verwirklichung und Befriedigung irgendeines
Wunsches innezuhalten und mit allen andern Wünschen der Reihe
nach ebenso zu verfahren, so hat er auch die Freiheit, ihre Objekte zu
betrachten, sie von allen Seiten zu prüfen und gegen andere abzuwä-

59 Zum Begriff der Trivialmaschine, den auch Luhmann (vgl. etwa « Codierung
und Programmierung. Bildung und Selektion im Erziehungssystem », in :

Soziologische Aufklärung, Bd. 4 : Beiträge zur funktionalen Differenzierung der
Gesellschaft, Opladen 1987, S. 192ff.) in pädagogischen Kontexten
besonders zu faszinieren scheint, vgl. H. VON FOERSTER, « Principles of Self-
Organisation - In a Sozio-Managerial Context », in : H. ULRICH/ G. J. B.
PROBST (Hg.) : Self-Organisation and Management of Social Systems :

Insights, Promises, Doubts, and Questions, Berlin 1984, S. 2-24.
60 Eine der klarsten Analysen unserer Intuition von « Person » ist immer noch

die von H. G. FRANKFURT ins Spiel gebrachte Fähigkeit, Wünsche und
Meinungen « zweiter Stufe » zu bilden, d.h. Wünsche und Motive darüber zu
haben, welche Wünsche und Motive sie haben möchte (Vgl. « Freedom of the
Will and the Concept of a Person », in : The Journal of Philosophy 68 (1971),
S. 5-20). Die Komplexitäten, die dieser Begriff von « Person » beinhaltet,
entwickelt D. C. DENNETT, « Conditions of Personhood », in : Brainstorms,
a.a.O. (s. Anm.56) S. 267-285.

34



gen. Hierin besteht die Freiheit, die der Mensch besitzt und aus deren
falschem Gebrauch die ganze Fülle von Missgriffen, Irrtümern und
Fehlern stammt, in die wir in unserer Lebensführung und bei unserm
Streben nach Glück hineingeraten, wenn wir unsere Willensentscheidung

überstürzen und vorschnell ohne rechte Prüfung zu handeln
beginnen. Um dem vorzubeugen, haben wir die Kraft, die Verfolgung
dieses oder jenes Wunsches zu unterbrechen, wie jeder täglich bei
sich selbst erproben kann. Hier scheint mir die Quelle aller Freiheiten
zu liegen ; hierin scheint das zu bestehen, was man (meines Erachtens
unzutreffend) den freien Willen nennt. Denn während einer solchen
Hemmung des Begehrens haben wir Gelegenheit, das Gute oder
Ueble an der Handlung, die wir vorhaben, zu prüfen, ins Auge zu
fassen und zu beurteilen. Haben wir dann nach gehöriger Untersuchung

unser Urteil gefällt, so haben wir unsere Pflicht erfüllt und
damit alles getan, was wir in unserm Streben nach Glück tun können
und müssen »61.

Die Freiheit, von der Locke hier redet, ist zwar nicht die intelligible,

die Kant meint, aber sie genügt, um jeden Möchtegernkontrolleur
in Verlegenheit zu stürzen. Wie sehr er sich auch anstrengen mag, in
seinem Opfer Überzeugungen zu wecken und Wünsche zu evozieren :

Er kann nie sicher sein, dass der so Kontrollierte, wenn er der
Herkunft seiner Wünsche und Überzeugungen gewahr wird und sie einer
kritischen Prüfung unterzieht, diese auch weiterhin aufrecht erhalten
möchte. Der Wunschtraum des Kontroll-Pädagogen, es am Ende
gewesen zu sein, scheitert am Willen des Kontrollierten, selber darüber
befinden, was denn nun eigentlich der Fall gewesen sein soll. Und die
Kontrolle findet spätestens dann ein Ende, wenn der Kontrollierende
entdeckt, dass man ihn kontrollieren will62.

61 J. LOCKE, Versuch über den menschlichen Verstand, Hamburg 1981, S. 315
(An essay concerning human understanding, II, Kap. XXI, hg. v. P. H.
NIDDITCH, Oxford 1975, S. 47).

62 Wer sich von der Begrifflichkeit der Maschinentheorie faszinieren lässt,
würde deshalb sagen, Personen seien offensichtlich nicht-triviale Maschinen :

Statt auf einen Input, dank gespeicherter Regeln, mit entsprechendem Output
zu reagieren, befragen nicht-triviale Maschinen bei solchen Operationen
immer auch sich selbst - « und reagieren daher bei aller Transformation von
Input und Output immer auch auf ihre eigene momentane Befindlichkeit. Sie
geben auf eine Frage einmal diese, das nächste Mal eine andere Antwort je
nachdem, wohin ihr vorheriger Output sie geführt hat (Turing-Maschinen)
oder wie sie sich fühlen und welche Eindrücke in der Situation sonst noch auf
sie einwirken und ihre Befindlichkeit bestimmen ». (N. LUHMANN, « Co-

35



Die einzig vernünftige Konsequenz aus diesem Debakel : Man
setzt schon gar nicht erst auf Kontroll-Strategie und wendet sich besser

gleich der zweiten möglichen Strategie, der Autonomie-Strategie
zu : der Kunst, es nicht gewesen zu sein. Wie soll man aber mit einer
solchen Strategie überhaupt pädagogisch sinnvoll handeln können
Worin besteht ein pädagogisches Wirken, das doch kein Wirken
gewesen sein will

Die Pädagogik, die auf diese Frage eine Antwort geben könnte,
gibt es bisher in der Praxis kaum und in der Theorie nur in Ansätzen63.

Die Versuchung ist daher gross, sich selbst aus der Pädagogik oder
die Pädagogik selbst zu verschabschieden mit anti-pädagogischen
Slogans wie « Schafft die Schule ab », « Schafft die Erziehung ab »

oder aber fortzusetzen wie bisher - mit Techniken der
Kontrollpädagogik oder wie auch immer - mit schlechtem Gewissen vielleicht
oder aber in der festen Überzeugung, dass es so zwar nicht geht, dass

man aber notwendigerweise so tun müsse, als ob es so ginge, und
wenn es nicht mehr gehe, werde man es ja schon merken, auch wenn
es dann natürlich zu spät sei64. Dieser Rückzug auf den Fiktionalismus
kommt allerdings einer Bankrotterklärung gleich und verwischt nicht
nur die Unterschiede, die es im praktischen Feld de facto gibt,
zwischen Schulen und Schulen zum Beispiel, Unterrichtsmethoden und
Unterrichtsmethoden ; er unterbindet auch jede theoretische Bemühung,

sich einen Begriff von Autonomiepädagogik zu bilden, der das

Gemeinte - allen Paradoxa zum Trotz - zumindest nicht als

unmöglich erscheinen lässt65. Die « Arbeit am Begriff » aber hat mehr

dierung und Programmierung », in : Soziologische Aufklärung, Bd. 4, a.a.O.
(s. Anm. 59), S. 192).

63 Als neuere Beispiele solcher Ansätze könnten etwa angesehen werden : O.
SPECK, Chaos und Autonomie in der Erziehung. Erziehungsschwierigkeiten
unter moralischem Aspekt, München/Basel 1991 ; J. MASSCHELEIN,
Kommunikatives Handeln und pädagogisches Handeln. Die Bedeutung der Ha-
bermasschen kommunikationstheoretischen Wende für die Pädagogik, Wein ¬

heim 1991.
64 So Alfred TREML im Rückgriff auf die Vaihingersche Philosophie des « Als

ob » und angelehnt an ein Luhmann-Zitat (« Über die beiden Grund Verständnisse

von Erziehung », in : Zeitschriftfür Pädagogik, 27. Beiheft, Pädagogisches

Wissen, Weinheim/Basel 1991, S. 347-360, bes. 355).
65 Die Aufgabe der Philosophie besteht nämlich nicht nur darin, Schwierigkei¬

ten zu machen und Paradoxa aufzudecken, sondern ebenso sehr auch,
Erklärungen zu finden, mit deren Hilfe wir uns dazu bringen können, etwas für
möglich anzusehen, das unmöglich scheint, an das wir aber gerne glauben
möchten. Vgl. die interessanten Ausführungen zu diesem Erklärungsbegriff

36



als nur theoretischen Wert; denn nur mit einem klaren Begriff als

Suchbild wird es auch möglich sein, die Praxis zu finden, die diesem
Bild entspricht.

5. Die Elemente einer Autonomiepädagogik

Einer theoretischen Klärung des Konzepts der Autonomie
Pädagogik ist, wie im folgenden kurz skizziert werden soll, auch nicht
ganz hoffnungslos. Der Punkt, an dem die Kontrollpädagogik ihre
prinzipielle Grenze findet, bezeichnet nämlich zugleich auch den
Punkt, von dem die Autonomiepädagogik auszugehen hat. Die
Kontrolle zwar scheitert endgültig an der Tatsache, dass wir keine Trivial-
Maschinen oder, positiv ausgedrückt, dass wir Personen sind : Wesen,
die nicht nur - wie wir von jedem biologischen Wesen annehmen -
Ziele verfolgen und Vorstellungen über ihre Umwelt haben können,
sondern die auch Vorstellungen und Wünsche zweiter Stufe, in bezug
auf ihre eigenen Vorstellungen und Wünsche entwickeln und diesen
Prozess auch für beliebige weitere Stufen iterieren können. Aufgrund
dieser Eigenschaft sind wir als Personen fähig, zu uns selbst Stellung
zu nehmen, d.h. zu fragen, ob das, was wir als intentionale Wesen
erster Stufe (in bezug auf die Welt) glauben und wollen, wirklich auch

glauben und wollen sollen. Und wir können uns dies nicht nur fragen,
wir können auch zum Ergebnis kommen, es wäre vielleicht besser,

wenn wir nicht glaubten, was wir glauben, und wenn wir nicht die
Wünsche hätten, die wir haben. In diesem Fall aber werden wir auch
versuchen, unsere Wünsche und Vorstellungen erster Stufe
entsprechend zu ändern, um sie in Einklang zu bringen mit unseren
Wünschen zweiter Stufe. Und falls wir nicht Zwangsneurotiker sind
oder Süchtige oder sonstwie mental Handicappierte, wird uns dies in
der Regel auch gelingen66.

Was aber kann uns dazu bewegt haben und uns immer noch dazu
bewegen, unsere Wünsche und Vorstellungen erster Stufe - und die

bei R. NOZICK, Philosophical Explanations, Oxford 1981, Introduction, S. 1-
24.

66 H. G. Frankfurt, Freedom of the Will and the Concept of a Person, a.a.O.
(s. Anm. 60), bringt darum diese Tatsache, dass wir sogenannte « Voli-
tionen » zweiter Stufe haben können, in Verbindung mit dem Problem der
Willensfreiheit : Willensfreiheit ist dann nicht gegeben, wenn ich nicht den
Willen haben kann, den ich zu haben wünsche.

37



Handlungen, die aus ihnen erfolgen - in Frage zu stellen Hier als

mögliche Antwort anstelle der notwendigen langen Geschichte die
folgende Kurzgeschichte67. Die Fähigkeit, zu sich selbst auf Distanz
zu gehen, mag sich in der Evolution Hand in Hand mit der Tatsache
entwickelt haben, dass menschliche Wesen begonnen hatten, das was
sie wussten und wollten, in Form einer darstellenden und nicht bloss

expressiven oder appellativen Sprache von einander zu erfragen und
einander mitzuteilen. Ein erster Schritt könnte darin bestanden haben,
dass zunächst einzelne und dann immer mehr Individuen diese

*

Kommunikation auch dort fortsetzten, wo keine andern Gesprächspartner

mehr präsent waren - als Selbstgespräch, Selbstbefragung,
Selbstermahnung, Selbstermunterung usw. Was das Selbstgespräch
stimulierte, war vielleicht die Entdeckung, dass es hilfreich sein kann,
sich dadurch eine Meinung zu bilden, dass man hört, was man selbst
dazu sagt. Aus dieser Praxis heraus mag sich dann das herausgeschält
haben, was heute mit jeder Sprache verbunden zu sein scheint : die
Praxis des Rechenschaft-geben-Müssens und des Sich-Rechenschaft-
Gebens68, des logon didonai : durch Angabe von Gründen, mit denen
wir uns selbst und andern verständlich machen, warum wir glauben,
was wir glauben, warum wir wollen, was wir wollen, und insbesondere,

warum wir tun, was wir tun. Gründe aber können mehr oder
weniger gut, verständlich, vernünftig, rational oder gültig sein oder
wie immer man diese Qualität von Gründen näher bezeichnen will.

Zu den Qualitätsansprüchen an Gründe gehören etwa Kriterien
wie : Man dürfe sich nicht widersprechen, man müsse herausfinden,
was wahr sei, man müsse sich zu anderen gerecht verhalten usw. usf.
Weder diese Kriterien, noch die Gründe, die ihnen unterworfen werden,

sind jedoch eine Frage des privaten Meinens und persönlicher
Vorlieben ; sie sind vielmehr im selben Mass und aus denselben
Gründen öffentlich wie etwa die Bedeutungen sprachlicher Ausdrücke
selbst, in denen wir unsere Rechtfertigungen vorzutragen pflegen. Ein
Grund ist für mich nur dann ein Grund, wenn er auch für jeden anderen

ein verständlicher und womöglich gar akzeptabler und gültiger

67 Für ältere längere Geschichten kann noch immer dienen : G. H. MEAD, Geist,
Identität, Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1973 ; als jüngerer Versuch : D. C.
DENNETT, Elbow Room : The Varieties of Free Will Worth Wanting, Oxford
1984, S. 38ff.

68 Eine gute Analyse dieses unauflösbaren Zusammenhanges von Handeln und
Rechtfertigen gibt G. KOHLER, Handeln und Rechtfertigen. Untersuchungen
zur Struktur der praktischen Rationalität, Frankfurt a.M. 1988.

38



Grund sein kann. Gründe, mit einem Wort, müssen verallgemeinerungsfähig

sein. Und verallgemeinerungsfähig sind sie dann, wenn es

mehr oder weniger wohldefinierte Verfahren gibt, mit deren Hilfe sich
entscheiden lässt, ob der Geltungsanspruch eines Grundes zu Recht
besteht oder nicht69.

Welche Vorstellungen von Wahrheit, Vernünftigkeit und
Rechtfertigung jeweils gelten, mag zwar kultur-, traditions- und sprachabhängig

sein, aber wenn der Prozess der kritischen Distanznahme und
der öffentlichen Rechtfertigung einmal in Gang gesetzt worden ist,
werden - auf der Suche nach dem, was letztlich als wahr, vernünftig
oder gerechtfertigt angesehen werden kann - alle diese Konzepte
immer wieder neu in den Strudel der Reflexion geraten und immer wieder

aufs neue transzendiert werden müssen70.

Doch was heisst dies alles in bezug auf die Frage, worin denn
eigentlich die Autonmie-Pädagogik bestehe Die Antwort ist ebenso
schlicht wie einfach : Was autonomie-pädagogisch zu geschehen
hätte, ist in den nicht durch Pädagogik « verseuchten » Kontexten eine
vertraute Erscheinung : Es ist die Art und Weise, wie man - idealiter
allerdings - unter Erwachsenen miteinander umzugehen pflegt : Man
weist auf Sachverhalte hin, informiert und erklärt Zusammenhänge,
man spricht und streitet miteinander, man gibt Ratschläge, argumentiert

und debattiert, kurzum : Man teilt sich mit und nimmt am Leben
und Denken anderer teil71.

Und sofern man dabei die anderen nicht gleich als Feinde betrachtet,

die es auf geschickteste Weise unten oder in Schach zu halten gilt,

69 Die von Jürgen HABERMAS vorgeschlagene Diskurstheorie der Wahrheit zum
Beispiel ist, wie Habermas betont, nichts anderes als der Versuch, « den
normativen Gehalt der in Sprachen, Kommunikationen angelegten Idee der
Verständigung herauszuarbeiten », und das « intuitive Wissen vom Sinn
universaler Geltungsansprüche, über das jeder kompetente Sprecher verfügt, zu
rekonstruieren » {Die neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985, S. 185
bzw. 228).

70 Dies ist der entscheidende Punkt, in dem sich die Anhänger der auf Univer¬
salismus angelegten liberalen Theorie von den sogenannten Kontextualisten
unterscheiden (vgl. dazu etwa J. HABERMAS, Nachmetaphysisches Denken.
Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 1988, S. 178f.).

71 Dass Erziehung entweder gar nicht oder nur in der Gemeinsamkeit, in der
« Wechselwirkung von Ich und Du » möglich sein kann, ist eine der wichtigen

Einsichten, die einer der ersten « Antipädagogen », der Philosoph
Eberhard GRISEBACH, schon 1924 geltend gemacht hat : Die Grenzen des
Erziehers und seiner Verantwortung, Halle/Saale 1924, bes. Kap. 1 : Die
Grenzen des Erziehers, S. 1-38.

39



und sofern man sie auch nicht als Imbezile oder als nützliche Idioten
betrachtet, die möglichst geschickt zu manipulieren sind, sofern man
sie vielmehr als selbstverantwortliche, vernünftige und einsichtige
Wesen ansieht, zu denen zu gehören wir auch für uns selbst beanspruchen,

dann heisst miteinander reden eben nicht - wirken wollen,
sondern : sich gemeinsam in den Prozess von Argument und Gegenargument

hineinzubegeben, aus dem am Ende alle Beteiligten anders
herauskommen, als sie hineingegangen sind. Nicht irgendwer hat dann

gewirkt, sondern es ist das Gespräch, das an den Beteiligten seine

Wirkung getan hat72.

Auf die Erziehung übertragen heisst dies : Personen lassen sich
zwar nicht machen, aber sie lassen sich immerhin beeinflussen : indem
wir ihrem Bedürfnis entgegenkommen, Gründe zu hören und Gründe
zu geben und schlicht und einfach die Wahrheit zu erfahren und nichts
als die Wahrheit. Was eine Person aufgrund eines solchen Austauschs
von Gründen und Gegengründen sich an Erkenntnis und Einsichten zu
eigen macht, von dem dürfte man mit einigem Recht vermuten, dass

es auch den späteren Prozess der inneren Reflexion überstehen wird.
Die Vernunft hat sich durchgesetzt, pflegt man in solchen Fällen zu
sagen. Und dies heisst wohl : Es gibt hier keinen, der von sich in be-
zug auf andere behaupten kann, dass er es gewesen sei. Die Redeweise

allerdings, dass die Vernunft dies oder jenes « gebiete », darf uns
nicht darüber hinwegtäuschen : Am Ende ist es immer der Einzelne

72 Dieses Gespräch ist das klare Gegenbild zu dem Versuch der Möchtegern¬
kontrolleure, den zu erziehenden Subjekten Meinungen und normative
Einstellungen einzupflanzen, unter Umgehung des kritischen Bewusstseins und
unter geschickter Ausnutzung der Motive und Einstellungen der zu
Erziehenden, die für die Kontrolleure nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer
Gültigkeit, sondern allein unter dem ihrer Manipulierbarkeit von Interesse
sind. Eine erste Annäherung an den Unterschied zwischen Kontrollpädagogik
und Autonomiepädagogik ist etwa die von L. W. BECK, Akteur und
Betrachter. Zur Grundlegung der Handlungstheorie, Freiburg/ München 1975,
S. 15lf. herausgearbeitete Unterscheidung zwischen einer über Ursachen
laufenden Kausalität und der durch Gründe bestimmten Handlungen. Der
eigentliche klassische Referenzpunkt ist aber wohl die aristotelische
Unterscheidung zwischen Poiesis (im Sinne einer vom Subjekt ausgehenden
bewussten Einwirkung auf Objekte) und Praxis (als Einwirkung von Subjekten

auf Subjekte) und alle daran anknüpfenden Unterscheidungen wie «
Arbeit » und « Interaktion », « strategisches » und « kommunikatives Handeln »

(vgl. etwa J. HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1981, S. 384) usw.

40



selbst, der darüber befindet, was nun für ihn gelten oder nicht gelten
soll73.

Eines freilich wird sich nicht bestreiten lassen : Die Gründe, die
die Entscheidungen des einzelnen leiten, können immer mehr oder
weniger gut, die Geltungsansprüche dieser Gründe mehr oder weniger
einlösbar sein. Und dieses Mehr oder Weniger ist wesentlich dadurch
bestimmt, in welchem Umfang die einzelnen sich mit den bereits
etablierten Standards, Normen und Verfahren im betreffenden Bereich
vertraut gemacht haben. Um überhaupt an einem Diskurs teilnehmen
zu können, werden wir daher nicht selten, zunächst einmal einführende

Diskurse durchlaufen müssen, die mit den Diskurs ansprüchen
und Diskursregeln im betreffenden Bereich vertraut machen, und die

Disziplinierung erfahren lassen, die die jeweilige « Disziplin » ihren
Teilnehmerinnen und Teilnehmern abverlangt. Genau dies aber ist -
im Licht- der Autonomiepädagogik gesehen - der Sinn eines öffentlichen

Erziehungssystems : die nachrückende Generation einzuführen in
die Diskursverfahren der als zentral und für alle Mitglieder der
Gesellschaft unumgänglich erklärten Kulturbereiche. Prototyp einer
solchen « Initiation »74 ist die Art und Weise, wie wir die Muttersprache
und allfällige weitere Sprachen erlernen. Zur Einführung in die
weiteren, regionalen und speziellen Sprachen der Kulturbereiche wird es
aber professionelle Lehrerinnen und Lehrer brauchen, die uns die
« Initiation » methodisch und systematisch ermöglichen : zunächst in
die elementaren Kulturtechniken und dann in die spezifischen
Bereichssprachen : die Sprache der Mathematik, der Naturwissenschaften,

aber auch die Sprache der Musik, der räumlichen Gestaltung usw.

- quer durch die tradionellen Schulfächer hindurch. Diese Einführung
aber - und dies ist die unverzichtbare autonomiepädagogische
Prämisse - kann nur dadurch erfolgen, dass die Initiierten immer schon
als argumentationsfähig und durch Gründe bewegbar angesehen werden,

als gleichberechtigte Partner in dem auf lange Zeit hin an-

73 In diesem Sinne hat die etwas allzu sehr auf Dramatik angelegte Redeweise
von den « unstetigen Formen in der Erziehung » von O. BOLLNOW,
Existenzphilosophie und Pädagogik, Zürich 1954, S. 18ff., durchaus seine Berechtigung.

74 Dass Erziehung im Grunde Einführung in den « objektiven Geist » einer
Kultur sei, war bereits die These der geisteswissenschaftlichen Pädagogik.
Eine überzeugende zeitgemässe Begründung dafür, warum Erziehung als
Initiation verstanden werden könne, hat Richard S. PETERS dargelegt, vgl.
Education as Initiation, in : R. D. ARCHAMBAULT (Hg.) : Philosophical Analysis

and Education, London/New York 1965, S. 87-111.

41



gelegten, permanenten und gemeinsamen Gespräch darüber, was nun
eigentlich und warum als gültig oder nicht gültig, als wahr oder nicht
wahr anzuerkennen sei75.

Alle diese einführenden Diskurse aber sind für den einzelnen nur
Etappen auf dem Weg zu einer Antwort auf die das ganze wache
Leben umfassende eine Frage, welche Art von Person wir eigentlich
sein wollen, in der Sprache Kants ausgedrückt : was der Mensch « als

frei handelndes Wesen aus sich selber machen kann und soll »76.

Man kann diese Frage selbstverständlich auf verschiedene Arten
und auf verschiedenen Ebenen beantworten. Ich kann mich darauf
festlegen, ich sei nun einmal eine Person, die von Mathematik nichts
versteht, sich für Geschichte nicht interessiert, sich bei Goethe
auskennt und Mozart liebt usw. Aber wenn der Stachel des logon didonai,
die Suche nach dem Warum und Wozu nicht abbricht, kann ich auch

zu weit dramatischeren, radikaleren, philosophischeren
Selbstentscheidungen herausgefordert werden : Was ist denn eigentlich
Erkenntnis und was können wir überhaupt wissen über Natur und
Geschichte, über uns selbst Was macht ein gutes Leben aus Worin
besteht die Gerechtigkeit, die wir für uns alle einklagen Was können
wir uns für dieses Leben oder darüber hinaus überhaupt erhoffen
Aus welchen Gründen sprechen uns bestimmte Arten der Selbst- und
Weltgestaltung an und stossen uns andere ab

Das klassische Beispiel für dieses Radikalwerden einer zunächst
einfachen pädagogischen Frage ist Piatons Frühdialog « Laches ». Die
banal erscheinende Frage der beiden Feldherren, Nikias und Laches,
ob sie ihre Söhne die Fechtkunst erlernen lassen sollen oder nicht,
erweist sich im Gespräch mit Sokrates nur als beantwortbar, wenn man
auch sagen kann, was denn für die Seele eines Menschen überhaupt
gut sei, und dies provoziert die noch allgemeinere Frage, worin denn
eigentlich die besondere Tüchtigkeit (arete) der menschlichen Seele
bestehe.

Die Frage, welche Art von Wissenschaft die gesuchte Autonomiepädagogik

denn nun eigentlich sei, beantwortet sich damit von selbst.
Die Autonomiepädagogik in ihrer radikalsten und konsequentesten
Gestalt ist im Grunde nichts anderes - als Philosophie ; und umge-

75 Ein gutes Beispiel für die gegenseitige Berichtigung von Gründen zwischen
Lehrer und Kind am Fall der Fortsetzung der mathematischen Reihe gibt
Lewis White BECK, a.a.O. (s. Anm. 72).

76 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akad.-Ausg. 7, S. 119.

42



kehrt, Philosophie, wenn immer sie im kantischen « weltbürgerlichen

» Sinn betrieben wird, wird unweigerlich « pädagogisch » : Denn
wenn wir uns einlassen auf die argumentative Untersuchung darüber,
von welchen Prinzipien und Zwecken wir uns in unserem Handeln
und in unserem Denken letztlich leiten lassen wollen, dann ist das

Ergebnis dieser Untersuchung immer eine Bestimmung oder Bildung
unserer selbst. John Dewey hat diese Einsicht wohl am klarsten
ausgesprochen : « Die am tiefsten eindringende Definition der Philosophie,
die sich geben lässt, ist demnach die : Philosophie ist die Theorie der
Erziehung in ihrer allgemeinsten Gestalt. »v

Der Ausdruck « Philosophie der Erziehung », den Dewey als

Kapitelüberschrift verwendet, erweist sich, im Lichte seiner eigenen
Definition, als irreführend - als ob es sich um ein Spezialgebiet, eine

Sonderdisziplin der Philosophie handeln würde wie « Geschichtsphilosophie

» oder « Naturphilosophie » usw. Die philosophischen
Fragen, die im pädagogischen Kontext aufbrechen, können sich
jedoch ebenso gut auch aus andern Anlässen stellen, und Fragen aus
andern Kontexten können von unmittelbarer Relevanz auch für den

pädagogischen Kontext sein, und alle diese Fragen ziehen sich
offensichtlich, wie die Erinnerung an Kants « Weltbegriff » von Philosophie
deutlich zu machen versuchte, quer durch alle philosophischen
Disziplinen hindurch : Von der Metaphysik und Erkenntnistheorie bis hin
zur Anthropologie und Geschichtsphilosophie.

Die seinerzeit von Herbart und den Herbartianern, aber auch von
Schleiermacher vorgenommene Einengung der Pädagogik auf Ethik
und Psychologie78 wurde bereits von den Neukantianern, die nicht
weniger vehement als Dewey für die Identität von Philosophie und
Pädagogik plädierten - Pädagogik ist nichts anderes als « konkrete
Philosophie »79 -, als willkürlich zurückgewiesen ; denn, so argumentiert

etwa Natorp : Eine Pädagogik, welche die Aufgabe der Erzie-

77 J. DEWEY, Demokratie und Erziehung. Eine Einführung in die philosophi¬
sche Pädagogik, Weinheim/Basel 31964, ND 1993.

78 Vgl. J. F. HERBART, Pädagogische Schriften, hg. v. O. Willmann, Leipzig
21880, S. 506f., oder auch Allgemeine Pädagogik, Sämtliche Werke, Bd. 9,
hg. v. K. Kehrbach u. O. Flügel Langensalza 1887 (ND 1964), S. 311 ; vgl.
auch A. HÜGLI : Art. « Pädagogik », in : Histor. Wörterbuch der Philos., Bd.
7, hg. v. J. Ritter u. K. Gründer, Basel 1989, Sp. 15ff. ; F. D. E. SCHLEIER-
MACHER, Pädagogische Schriften, Bd. 1, hg. v. E. Weniger, München/
Düsseldorf 1957, s. 12.

79 P. NATORP, Philosophie und Pädagogik - Untersuchungen auf ihrem
Grenzgebiet, Marburg 1909, S. 48.

43



hung, den « ganzen Menschen », « nach allen wesentlichen Seiten oder

Richtungen seiner Tätigkeit zu bilden », ernst nimmt, muss sich auf
die Philosophie als « Grundwissenschaft » stützen können80. Zur
Entwicklung des ganzen Menschen gehöre nämlich nicht nur die
Entwicklung des Wollens, sondern auch die des Denkens und der
schaffenden Fantasie ; die Ziele und Mittel der Erziehung zu bestimmen sei
daher nicht nur Aufgabe der auf das menschliche Wollen sich
richtenden Ethik, sondern auch der übrigen normativen Wissenschaften :

der Logik oder Erkenntnislehre, welche die Normen für die Tätigkeit
des Erkennens, und der Ästhetik oder Geschmackslehre, welche die
Gesetze « für die Tätigkeit der freischaffenden Fantasie » festlegt81.
Für die analytisch orientierte « philosophy of education » schliesslich,
die in den 50er Jahren in der angelsächsischen Welt ihren Siegeszug
begonnen hat82, gilt nach wie vor die These von Richard S. Peters,
eines ihrer grossen Promotoren: « ...that philosophy of education is
and should be a branch of philosophy is not to suggest that it is a

distinct branch in the same sense that it could exist apart from
established branches of philosophy such as epistemology, ethics, and

philosophy of mind. Rather it draws on such established branches of
philosophy and brings them together in ways which are relevant to
educational issues. »83

Folgt aus der These, die Autonomiepädagogik sei nichts anderes
als Philosophie, dass darum auch die Philosophie die Disziplin sei,
«deren der Erzieher», wie Herbart von der Pädagogik sagt, « für sich
bedarf »84?

80 A.a.O., S. 13 ; vgl. auch den Titel des 1. Kapitels.
81 A.a.O., S. 12.

Dass diese Position im deutschen Sprachraum noch immer lebendig ist, zeigt
etwa J. OELKERSAV. K. SCHULZ/H.-E. TENORTH (Hg.), Neukantianismus.
Kulturtheorie, Pädagogik und Philosophie, Weinheim 1989, aber auch die
Beiträge von M. HEITGER/G. FUNKE/J. RUHLOFF u.a. in : J.-E. PLEINES

(Hg.), Kant und die Pädagogik. Pädagogik und praktische Philosophie,
Würzburg 1985, oder M. Heitgers Artikel « Philosophische Pädagogik »
in : P. KOSLOWSKI (Hg.), Orientierung durch Philosophie, Tübingen 1991,
S. 33-47.

82 Vgl. dazu J. OELKERS, « Die analytische Erziehungsphilosophie : Eine Er¬
folgsgeschichte. Wissenschaftshistorische Anmerkungen zur Entwicklung der
angelsächsischen Erziehungsphilosophie seit 1950 », in : Zeitschrift für
Pädagogik, 28 (1982), S. 441-464.

83 R. S. Peters (Hg.), The Philosophy of Education, Oxford 1973 S. 2.
84 J. F. HERBART, Allgemeine Pädagogik, a.a.O. (s. Anm.78), S. 10.

44



Was Lehrpersonen für sich brauchen, um ihre mannigfachen
Aufgaben des Erziehens, Unterrichtens, Beratens, Administrierens,
Kooperierens und Innovierens auf hilfreiche und professionelle Weise
wahrzumehmen, ist - neben der gründlichen Vertrautheit mit den
Strukturen und Inhalten ihrer Unterrichtsfächer - die Kenntnis dessen,

was die empirisch forschenden Sozialwissenschaften beitragen können

zur Frage nach den Bedingungen, die Lernprozesse beim einzelnen,

in der Gruppe oder in schulischen Organisationen erleichtern
oder erschweren können. Falls die Lehrenden ihr Geschäft im Sinne
der Autonomiepädagogik betreiben wollen, darf dieses Wissen
allerdings nicht als Grundlage für die (ohnehin nicht mögliche) Entwicklung

von Kausaltechnologie missbraucht werden. Es kann wie Kant
dies formuliert hat, ein Wissen « in pragmatischer Absicht » sein, ein
mögliches Mittel, das der einzelne oder eine lernende Gruppe für sich
selbst verwenden kann, um die selbst gesetzten Lern- und Initiationsziele

zu erreichen85.

Kann es bei diesem pragmatischen Wissen sein Bewenden haben
Aus der Sicht der Autonomiepädagogik jedenfalls nicht : Die
Lehrperson, die sich nicht dazu hergibt, ihr pragmatisches Wissen blindlings

in den Dienst irgendwelcher Auftraggeber zu stellen, sei es nun
des Staats, der Kirche, der Wirtschaft oder - was vielleicht ohne
kontrollpädagogische Rückfälle abgehen würde - in den Dienst der
Schülerinnen und Schüler selbst, eine Lehrperson, mit einem Wort, die sich
gelegentlich auch die Frage stellt oder stellen lässt, wozu das, was sie

tue, denn nun eigentlich gut sei, und die womöglich ihre Schülerinnen
und Schüler ermuntert, selber solche Fragen zu stellen : eine solche
Lehrperson wäre sicher gut beraten, wenn sie sich mit der Führung
philosophischer Diskurse vertraut machen würde - damit sie an-

85 KANT hat diesen Unterschied zwischen der « Erkenntnis des Menschen » in
« physiologischer » und in « pragmatischer Hinsicht » auch selber trefflich
illustriert : Es gehe in « pragmatischer Hinsicht » nicht darum, den
Naturursachen « nachzugrübeln », auf denen das Erinnerungsvermögen beruht,
sondern « die Wahrnehmungen über das, was dem Gedächtnis hinderlich
oder beförderlich befunden worden », dazu zu benutzen, « um es zu erweitem
oder gewandt zu machen » (Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akad.-
Ausg., Bd. 7, S. 119). - Man kann diese pragmatische Art der Verwendung
des Wissens durchaus als Fortsetzung jener geistigen Übungen und Exerzitien

ansehen, welche die antike Philosophie zur Selbsterziehung des
einzelnen entwickelt hat. (Vgl. etwa P. HADOT, Philosophie als Lebensform.
Geistige Übungen in der Antike, Berlin 1981, oder P. RABBOW, Seelenführung,

München 1954.

45



gesichts dieser Fragen nicht ebenso ratlos dasteht wie Laches und Ni-
kias in Piatons Dialog.

Was dies aber institutionell bedeutet - ob es nun vielleicht doch,
wie Richard S. Peters postuliert, erforderlich sein wird, aus der
Philosophie eine eigene « Philosophie der Erziehung » auszusondern, die

- womöglich zum Gebrauch der Lehramtstudierenden - den
philosophischen Diskussionsstand im Hinblick auf die im Rahmen der
Lehrtätigkeit sich stellenden Probleme (in Verbindung mit Zielen und
Inhalten der Erziehung etwa, dem Begriff der Erziehung, dem
Curriculum usw. - zuzuscheiden und zu bündeln versucht, und wer
für diese Aufgabe überhaupt berufen wäre und wie sich die so
Berufenen zu den vielen andern verhalten, die sich sonst auf dem Markt
der Pädagogen tummeln : Dies sind zum Glück - und zur Erleichterung

des Verfassers - Fragen, auf die an diesem Ort wohl niemand
eine Antwort erwartet.

Zusammenfassung in neun Thesen

1. Mit der Etablierung der Pädagogik als Wissenschaft verbindet
sich seit Anbeginn die grosse Hoffnung, dass die Pädagogik durch
« Verbesserung des Menschen » auch die Gesellschaft und letztlich die
Welt selbst « verbessern » oder gar « retten » könne.

2. Dieses pädagogische Programm ist Teil des umfassenderen
Projekts der Moderne, jenes gigantischen Versuchs, jeden Bereich des

Lebens kontrollierbar und methodisch beherrschbar zu machen, alle
« Zufälligkeit » auszuschalten.

3. Zweifel an der Durchführbarkeit des pädagogischen Programms
hat es allerdings seit je gegeben : von Kants Hinweis auf das
Grunddilemma, wie Erziehung und Freiheit überhaupt vereinbar sein können,

bis hin zum modernen Diktum vom « Technologiedefizit » der
Pädagogik.

4. Die Pädagogik hat auf dieses Dilemma dadurch reagiert, dass

sie, ambivalent zwar, vor allem das eine Horn des Dilemmas ergriffen
hat : Sie setzte nicht auf Freiheit und Autonomie, sondern auf die
Kontrollpädagogik der Macher und das nötige Kontrollwissen der
« Beobachter ».

5. Der von der Pädagogik eingeschlagene Weg der Kontrolle war
jedoch immer wieder zum Scheitern verurteilt. Nicht nur, weil das

nötige Technologiewissen bis heute fehlt, sondern aus grundsätzlichen

46



Gründen : weil der Mensch nicht zu der Art von Wesen gehört, die
sich durch Erziehung kontrollieren lassen.

6. Als Ausweg bleibt daher nur die Autonomiepädagogik, die gar
nicht erst zu wirken beabsichtigt, die jedoch ihrerseits mit der Schwierigkeit

behaftet ist, dass sie bisher keine überzeugende Theorie und
Praxis des pädagogischen Handelns zu entwickeln vermochte.

7. Die Leitidee einer Autonomiepädagogik ist jedoch leicht
einsichtig zu machen : in dem Bild des Erziehers als eines achtungsvollen
Begleiters und Partners der Heranwachsenden in ihrem Prozess der
Selbstfindung und Selbsterziehung.

8. Das Wissen, das diese Pädagogik für sich bedarf, ist darum
auch kein Kontrollwissen, sondern ein pragmatisches Wissen darüber,
wie man Ergebnisse der Wissenschaften und persönliche Erfahrung
zur Erreichung der eigenen Bildungszwecke einsetzen kann.

9. Was ein auf Autonomie abzielender Erzieher jedoch am meisten

braucht, ist die sokratische Fähigkeit, das gemeinsam gelebte und
noch zu lebende Leben einer argumentativen Überprüfung zu
unterziehen. Die Disziplin aber, die hier allein Hilfe geben könnte, ist die
Philosophie; denn die gesuchte Autonomiepädagogik als Theorie ist
nichts anderes als die Philosophie selbst.

47




	Kontrollpädagogik oder Autonomiepädagogik? : Epistemologische Bemerkungen zum Verhältnis von Pädagogik und Philosophie

