Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 54 (1995)

Artikel: Kontrollpadagogik oder Autonomiepadagogik? : Epistemologische
Bemerkungen zum Verhaltnis von Padagogik und Philosophie

Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 54/95

ANTON HUGLI

Kontrollpadagogik oder Autonomiepddagogik?
Epistemologische Bemerkungen zum Verhiltnis von
Pidagogik und Philosophie

1. Die Verheissungen der Pddagogik

Als 1771 die gelehrte Welt die Erziehungswissenschaft als
«neugeborene », aber noch «unerwachsne »' Wissenschaft aus der
Taufe hob, wurde sie mit einem heute kaum mehr vorstellbaren En-
thusiasmus begriisst. Sie gehorte « mit unter die Lieblinge unserer
Zeiten. Wir sehen seit wenigen Jahren mehrern Eifer fiir ihre Be-
arbeitung..., als vorher vielleicht in verschiedenen Jahrhunderten »*.
Die Erziehungswissenschaft gilt als das Instrument par exellence zu
der allseitig geforderten und allseitig erhofften Vervollkommnung des
Menschengeschlechts — und dies aus naheliegenden Griinden : Wer,
wie die damalige Zeit iiber beinahe alle Fraktionen hinweg — von
D’Holbach und Locke bis hin zu Herder und Kant — der Pramisse
huldigte, dass der Mensch alles, was er sei, der Erziehung verdanke?,
durfte Erziehung nicht dem Zufall iiberlassen. Erziehung muss, wie
(der erste und fiir lange Zeit auch wieder der letzte) Lehrstuhlinhaber
fir Padagogik in Deutschland, Ernst Christian Trapp, verkiindet, « zur

1 Allgemeine Bibliographie fiir das Schul- und Erziehungswesen in Deutsch-
land, hg. v. Ch. G. BOCKH 1 (1773), S. 65f. (Rez. zu . R. DE CARADEUC DE
LA CHALOTAIS, Versuch iiber den Kinder-Unterricht. Mit Anm. und einer
Vorrede, hg. v. A. L. Schlozer (1771), XLVIIL. VIII. IX).

2 Magazin fiir Schulen und die Erziehung iiberhaupt, hg. J. F. SCHOPPERLIN
Bd. 1.1, Frankfurt/Leipzig 1767, Vorbericht.

3 C. A. HELVETIUS, De [I’'homme X, 1, (Buvres (Paris 1775-95), ND
Hildesheim 1967-69, Bd. 12, S. 71 ; P. H. Th. D’HOLBACH, Systéme social I,
1 (London 1773), Paris 1994, S. 28 ; J. LOCKE, An Essay concerning human
understanding, Works (London 1823), ND Aalen 1963, Bd. 9, S. 6 ; J. G.
HERDER, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit 1X, 1, Werke,
hg. v. B. Suphan, Hildesheim 1967, Bd. 13, S. 345 ; I. KANT, Pddagogik, hg.
v. Th. Rink, Akad.- Ausg. 9, S. 443.

11



eigenen Kunst » werden, « von ihren eigenen Leuten getrieben ». Aber
die Erziehungskunst braucht nicht nur ihre eigenen Leute, diese Leute
brauchen zu ihrer Anleitung ihrerseits wiederum Leute, « die das
Erziehungswesen gehorig studirt haben und bloss fiir dasselbe le-
ben »*. Und dies entspricht sowohl dem Geist wie dem Buchstaben
nach dem beriihmten Postulat Kants : Wenn sich die « menschliche
Natur so entwickeln soll, dass sie ihre Bestimmung erreiche », dann
muss der « Mechanismus der Erziehungskunst in Wissenschaft ver-
wandelt werden », « sonst ist nichts von ihr zu hoffen und ein in der
Erziehung Verdorbener erzieht sonst den anderen »°.

Der neugeprigte Terminus Pddagogik wird zum Sammelwort fiir
all diese Bemiihungen : Padagogik umfasst, nach dem bis heute {ibli-
chen Sprachgebrauch, die Erziehungskunst, « die praktische Fertig-
keit, nach bestimmten Regeln oder einer pddagogischen Methode zu
erziehen », die « Erziehungskunde », « das historische oder empirische
Wissen von der Erziehung », die « Erziehungs wissenschaft », d. h. die
«Zuriickfiihrung der Erziehung auf hochste Grundbegriffe und Grund-
sidtze » und die Darstellung ihrer « Lehren in einem streng geordneten
organischen Zusammenhange (einem Systeme) »°.

Der Sammelbegriff « Pidagogik » kaschiert die faktische Arbeits-
teilung, auf der dieses wissenschaftliche Gebaude beruht. Termino-
logische Unterscheidungen wie etwa die in der ersten Hilfte des
19. Jh.s bereits gingig gewordene Unterscheidung zwischen dem Pid-
agogen als dem « praktischen Erzieher » und dem Piddagogiker als
dem der « padagogischen Theorie Kundigen »” haben sich nicht durch-
setzen konnen. Pdadagogik ist und bleibt bis heute Kollektiv-Singular
fiir das ganze Spektrum der praktischen und theoretischen Beschiif-
tigung mit Erziehung. Alle Beteiligten aber, sowohl die Theoretiker
wie die Praktiker, verstehen sich als Vollstrecker des umfassenden

4 E. Ch. TRAPP, Versuch einer Pddagogik, Berlin 1780, ND 1977, S. 11 bzw.
23.

5 I KANT, Pddagogik, hg. v. Th. Rink, Akad. - Ausg. 9, S. 447.

6  Staatslexikon, hg. v. C. ROTTECK u. C. WELCKER, Bd. 10, Altona 21848,
S.427.

7 Ebda. ; J. B. BASEDOW, Elementarwerk 1, Leipzig *1785, 1 ; J. Ch. GREILING,
Uber den Endzweck der Erziehung und iiber den ersten Grundsatz einer
Wissenschaft derselben, (1793) §91 ; F. A. W. DIESTERWEG, Auswahl aus ei-
ner Schrift, hg. v. Sallwiirck (1900) 3, S. 159 ; Pierer’s Universallexikon der
Vergangenheit und der Gegenwart oder Neuestes Enzyclopiidisches Worter -
buch 12, Altenburg #1861, S. 550 ; Lexikon der Pidagogik der Ge genwart,
hg. v. J. Spieler, Freiburg i.Br. 1932, S. 530.

12



Projekts, einen neuen, bessern Menschen resp. eine neue Menschheit
zu schaffen?.

8 Diese Formel erfasst allerdings nur einen — den fiir das sogenannte pddagogi-

sche Zeitalter jedoch massgebenden — Aspekt : das pidagogische Programm
einer Weltverbesserung im Hinblick auf eine noch zu realisierende utopische
Zukunft (vgl. dazu J. OELKERS, « Weltverbesserung als pddagogische Uto-
pie », in : Kindlers Enzyklopddie : Der Mensch, hg. v. H. Wendt und N. Lo-
acker, Ziirich 1984, Bd. IX, Die Liebe des Menschen, Teil 2 : Die Liebe zu
den Kindern, S. 422-440). Rein logisch gesehen kann Verédnderung jedoch
viererlei bedeuten : Nicht nur : Herbeifiihren eines Zustandes, der sonst nicht
entstehen wiirde, sondern ebenso sehr auch : Erhaltung eines Zustandes, der
ohne unser Zutun vergehen wiirde ; Verhinderung eines Zustandes, der ohne
unser Zutun entstehen wiirde ; zum Verschwindenbringen eines Zustandes,
der ohne unser Zutun bestehen bliebe (vgl. G. H. von WRIGHT, Norm and
Action. A Logical Inquiry. London 1963, S. 42-44). Pidagogische Hand-
lungsprogramme koénnen daher grundsitzlich fiir jeden Handlungstyp kon-
zipiert werden : fiir die Verhinderung oder Unterdriickung von unerwiinsch-
ten Zustidnden ebenso wie fliir Bewahrung oder Herbeifiihrung erwiinschter
Zustinde.
In welchem Ausmass sowohl die postulierte wie auch die faktisch ausgeiibte
Piadagogik — und dies durchaus nicht nur bei den dem Erbsiindegedanken
huldigenden christlichen Erziehungstheoretikern — in der Tat einen iiberaus
repressiven und unterdriickenden Charakter aufwies, hat etwa Katharina
RUTSCHKY (Hg.) in ihrem Sammelband Schwarze Pddagogik. Quellen zur
Naturgeschichten der biirgerlichen Erziehung” (Frankfurt M./Berlin 1988) in
Erinnerung gerufen. Wie zudem schon Friedrich SCHLEIERMACHER mit sei-
ner Unterscheidung zwischen den verschiedenen Formen piddagogischer Ta-
tigkeit : Mitwirkung, Unterstiitzung, Gegenwirkung (Bewahren und Ver-
hiiten) (Ausgewdhlite pddagogische Schriften, hg. v. Ernst Lichtenstein, Pa-
derborn ?1983, S. 88ff.) deutlich gemacht hat, kann — bei realistischer Sicht —
piddagogisches Handeln ohnehin nie einem einzigen Handlungstyp zuge-
ordnet werden. Die Kennzeichnung einer Piddagogik als progressiv oder kon-
servativ ist daher wohl eher politischer Natur und kann sich nur auf den an-
gestrebten gesamtgesellschaftlichen Zustand beziehen : Herbeifiihrung einer
noch nicht bestehenden Gesellschaft versus Erhaltung der bestehenden. (Zur
politischen Bedeutung der Einteilung der Welt in progressive und konserva-
tive Kréfte vgl. N. LUHMANN, « Der politische Code : <Konservativ> und
<progressiv> in systemtheoretischer Sicht », in: Zeitschrift fiir Politik 21
(1974), S. 253-271.) Die progressive Pddagogik kdnnte dann meinetwegen
nochmals unterteilt werden in eine Pddagogik, fiir die die Freiheit des einzel -
nen ein durchaus auch mit repressiven Mitteln anzustrebendes Ziel des pad-
agogischen Handelns darstellt, und eine progressive Pddagogik im engeren
Sinne, welche Freiheit zum Prinzip und Ziel des padagogischen Handelns er-
kldrt. Aber in welcher Richtung Verdnderung auch immer angezielt werden
mag, solange diese Verdnderung vom Zutun des padagogisch Handelnden
abhingig gemacht wird — und nicht dem angeblichen Werk der Natur {iber-
lassen bleibt —, stellt sich das Problem der piadagogischen Kontrolle.

13



Dieses padagogische Projekt aber ist, geistesgeschichtlich betrach-
tet, wiederum nur ein Teilprojekt innerhalb des gigantischen Projekts
der Moderne, dieses, wenn man Max Weber Glauben schenken will,
universal-historisch einmaligen Versuchs, alle Lebensbereiche und
Lebensumstinde berechenbar, kontrollierbar, disziplinierbar und me-
thodisch beherrschbar zu machen : Wirtschaft, Politik und Verwaltung
ebenso wie die dussere Natur und die Natur des Menschen selbst.

Nichts dem Zufall iiberlassen : dies ist darum die Devise nicht nur
der Piddagogen, sondern der universalen Weltbeherrschungskultur des
okzidentalen Rationalismus und einschldgiger Programmpunkt auch
der modernen Philosophie : « Die philosophische Betrachtung », so
formuliert es Hegel, « hat keine andere Absicht, als das Zufdllige zu
entfernen.»® Zufilliges entfernen, d.h. fiir die Philosophie, all das, was
Ergebnis dusserer Umstédnde zu sein scheint, als von einem verniinfti-
gen Willen gewollt zu erweisen, und das heisst, in der aktivistischen
Trivialfassung der Macher : Nichts geschehen lassen als das, was man
geschehen lassen will.

Wie sehr wir diesem Programm noch heute verpflichtet sind, zeigt
sich nirgends deutlicher als dort, wo die Folgen seiner Verwirklichung
uns allméahlich einzuholen beginnen.

Wenn ich eine neue Bezeichnung fiir unsere gegenwirtige Zeit
vorschlagen miisste, ich wiisste keine bessere als die : das Zeitalter der
Unkontrollierbarkeiten. Immer mehr Dinge haben die befremdliche
Tendenz, ausser Kontrolle zu geraten: Computerprogramme und
AKWs, Schadstoffe und Populationsentwicklungen, Okonomien und
Okologien, das Klima, der Staatsschutz und die Politik. Auch diese
Wende zum Unkontrollierbaren folgt allerdings der bekannten
Dialektik der Aufklirung : Es ist gerade der Versuch, alles im Griff zu
haben und alles zu kontrollieren, der das absolut Unkontrollierbare
produziert. Was aber tut der der Weltbeherrschungsphilosophie ver-
pflichtete Aktivismus, wenn der gigantische Versuch, das Zufillige zu
entfernen, stets weitere Zufille und Widerfahrnisse produziert ? Er
wird genau die Antwort geben, die er seinem Geist entsprechend ge-
ben muss : wenn die Welt der Kontrolle den Kontrolleuren zu entglei-
ten droht, muss man die Kontrolleure selber besser kontrollieren.
Wenn die Welt durch unser Tun zu komplex geworden ist, muss man
die Komplexitidt des Menschen erhohen. Und wenn die Folgen des
Fortschritts uns iiber den Kopf wachsen, miissen wir fortschrittsre-

9 G.W.F. HEGEL, Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1955, S. 29.

14



sistenter werden. Wie aber erhoht man die Kontrollfdhigkeit und Fort-
schrittsresistenz des Menschen ? Die neuste und beinahe nicht mehr
frivole Antwort lautet : Lasst uns diesen Menschen ziichten. Die vor-
letzte, gelaufigere und vorldufig scheinbar noch praktikable Antwort
aber : Lasst uns diesen Menschen bilden.

Das Beispiel mag helfen, diese vielleicht befremdlich klingende
dialektische Wendung in eine vertrautere Form zu bringen.

Als der « Club of Rome » 1972 seine aufsehenerregende MIT-Stu-
die iiber die Grenzen des Wachstums veroffentlichte, schloss er sie
mit dem hoffnungsvollen Ausblick ab, dass es moglich sein werde,
«neue Denkgewohnheiten » zu entwickeln, « die zu einer grundsatzli-
chen Anderung des menschlichen Verhaltens und damit auch der
Gesamtstruktur der gegenwirtigen Gesellschaft fiihren »°.

Neue Denkgewohnheiten entwickeln sich nicht von selbst; sie
miissen erst erworben, d.h. erlernt werden. Die zweite Stude des
« Club of Rome » ist daher konsequenterweise ein Lernbericht, genau-
er : der Aufruf und die Anleitung zur Organisation eines weltweiten
Umlernens.

Dem dusseren Wachstum, so lautet die Botschaft dieses Berichts,
sind zwar Grenzen gesetzt ; das menschliche Lernen aber ist prinzipi-
ell unbegrenzt. Wir sind jedoch gleichsam verkehrt gestellt : Von den
begrenzten dusseren Ressourcen machen wir schrankenlosen Ge-
brauch, die unbegrenzten inneren Ressourcen dagegen werden falsch
oder gar nicht genutzt. Die weltweite Krise des Wachstums mit den
bekannten Krisensymptomen : Uberbevolkerung, Nord-Siid-Gefiille,
einzelstaatliches Sicherheitsdenken, unkontrollierte Ausbeutung der
Rohstoffe, dies alles ist Ausdruck eines grossen menschlichen Dilem-
mas. Es ist die Folge der « Diskrepanz zwischen der zunehmenden
Komplexitit aller Verhiltnisse und unserer Fahigkeit, ihr wirksam zu
begegnen »'!, der « Dichotomie zwischen einer wachsenden selbstver-
schuldeten Komplexitit und der schleppenden Entwicklung unserer
eigenen Fihigkeiten »'2.

Und worin besteht der Ausweg aus diesem Dilemma ? Er kann nur
in einem neuen und anderen Lernen gefunden werden, denn das alte,
tradierte Lernen hat versagt. Was es brauche, sei « die Erwerbung und

10 D. MEADOWS, Die Grenzen des Wachstums, Stuttgart 1972, S. 170.

11 J. W. BOTKIN/M. ELMANDJRA/M. MALITZA, Das menschliche Dilemma,
Wien, Miinchen, Ziirich, Innsbruck 31979, S. 25.

12 Ebda.

15



Anwendung neuer Methoden, neuer Fertigkeiten und neuer Werte, um
in einer sich verdndernden Welt bestehen zu konnen »'*. Verédndert
werden miissten aber nicht nur die Inhalte, sondern vor allem auch die
Formen des Lernens. Gefordert sei ein Lernen, das nicht reaktiv und
vergangenheitsorientiert sei, sondern innovativ. Es soll unsere Fihig-
keit zur Antizipation férdern, zur Vorwegnahme kiinftiger Ereignisse
und der mittel- und langfristigen Konsequenzen und unbeabsichtigten
Nebenwirkungen gegenwirtiger Entscheidungen. Das innovative Ler-
nen miisse aber auch auf Partizipation angelegt sein, auf Forderung
des raumlichen Zusammengehorigkeitsgefiihls und der « Partnerschaft
im Entscheidungsprozess »'*. Dies se1 wiederum nur méglich, wenn es
auch ein « ganzheitliches» und « integrierendes Denken » sei, das die
« Geschicklichkeit im Systemdenken »'%, d.h. die Fahigkeit, das Ganze
und seine einzelnen Teile im Zusammenhang zu sehen, fordert'.

Ich erspare mir die weiteren Details und beschrinke mich auf die
Bilanz : Der Lernbericht des « Club of Rome » belehrt uns : Die einzig
sinnvolle Antwort auf die weltweiten Probleme der unkontrollierbar
gewordenen menschlichen Zivilisation ist eine padagogische Antwort.
Der diagnostizierten Krise ldsst sich nur begegnen durch eine welt-
weite Organisation des innovativen Lernens, kurzum : Die Kontrolle
tiber die Welt ist nur zuriickzugewinnen durch eine bessere padagogi-
sche Kontrolle der Kontrolleure.

Diese Antwort — und darum klingt sie wohl so plausibel — ist je-
doch nicht nur innovativ, sondern von einer nicht zu iiberbietenden
Klassizitdt. Was der Lernbericht fordert, kann man — in der Sprach-
form des Barock — auf beispielhafte Weise schon in der « Consultatio
catholica » von Comenius nachlesen, dem grossen tschechischen Pad-
agogen des 17. Jahrhunderts.

Die Welt muss verbessert werden, so argumentiert Comenius,
denn der Weltuntergang steht, wie wir alle wissen, unmittelbar bevor,
und er kann nur abgewendet werden, wenn alle Menschen zu allge-
meiner Ubereinstimmung gelangen. Er muss aber nicht nur, er kann
auch abgewendet werden durch die von ihm, Comenius, vorgeschla-
gene « vollkommen neue » Methode der « Weltverbesserung »'7. Diese

13 A.a0,S.28.

14 A.a0O,S.58.

15 A.a0.,S. 158.

16 A.a.QO,S. 67ff.

17 J. A. KOMENSKY, Allgemeine Beratung iiber die Verbesserung der menschli-
chen Dinge, hg. v. F. Hofmann, Berlin (Ost) 1970, S. 59.

16



Methode versteht sich als ebenso radikal wie umfassend. Sie verbes-
sert die Welt als ganze und von Grund auf. Da die Wurzeln des
menschlichen Handelns, « ob gut oder bose, im Verstande sind »'®,
muss man damit beginnen, den Geist des Menschen zu erleuchten,
und dieser kann nur durch Lernen erleuchtet werden. Voraussetzung
dafiir aber ist, dass dieses Lernen von der Allweisheit, der « Pan-
sophia » bestimmt ist, denn einem pansophisch erhellten Verstand er-
scheint die Welt so harmonisch, wie sie nur sein konnte, und bewegt
den von diesem Verstand erhellten Menschen unweigerlich dazu,
durch sein Handeln eine solche harmonische Welt herzustellen .

Auch fiir Comenius also gilt — und die Parallelen liessen sich be-
liebig erweitern® —: Wer das Lernen richtig kontrolliert, kontrolliert
die unkontrollierbar gewordene Welt. Entkleidet man diesen Grund ge-
danken von dem zeitgendssichen Gewand barocker Frommigkeit, tritt
— auf hoherer Ebene der Abstraktion — das Prinzip des modernen
Denkens unverhohlen zutage, von dem eingangs die Rede war. Wenn
man nicht will, dass die Dinge dem Zufall iiberlassen bleiben, muss
man vor allem dafiir sogen, dass der Mensch nicht dem Zufall iiber-
lassen bleibt.

2. Das Grunddilemma und die Selbstzweifel der Pddagogik

Die Hartnéckigkeit einer Tradition vermag allerdings kaum zu er-
klaren, worauf sich diese seltsame Hoffnung der Pddagogik stiitzt, den
Menschen unter Kontrolle bringen zu konnen. Die Voraussetzungen
jedenfalls, unter denen das neuzeitliche Weltbeherrschungsprogramm
seinen Anfang genommen hat, lassen eher das Gegenteil vermuten.
Im Unterschied namlich zum Programm der Vormoderne, das mit der
Voraussetzung anhebt, dass es den Menschen — wie alles, was es
liberhaupt gibt — nur durch Zufall gibt, und dass er, vom Siindenfall an
aufwirts, ohnehin laufend nur seine eigenen Zufille produziert, die
hichstens Gott noch zu Besserem wenden kann. Im Unterschied dazu
beginnt das Gegenprogramm der Moderne bekanntlich mit der guten
Botschaft : Der Mensch bedarf weder Gottes Hilfe noch Gottes Gna-
de ; er vermag sich aus eigener Kraft zur Vollkommenheit zu bringen.

18 A.a20.8. 115, 75, 103.

19 A.a.O,S. 1071, 134, 122f.

20 Vgl. dazu etwa J. OELKERS, « Neue Welt und altes Denken ? », in : Aus Poli-
tik und Zeitgeschichte 34 (1984), S. 20-33.

17



Was ihn auszeichnet, ist seine unendliche Perfektibilitit. Dieses neue
Pathos hebt an mit den Denkern der Renaissance, mit Manetti?' etwa,
Ficino® oder Pico della Mirandola, mit ihrem Preislied auf die Freiheit
des Menschen, der, wie Pico della Mirandola es audriickt, sich, durch
nichts beengt, nach eigenem Willen zu allem machen und iiberall hin-
stellen kann : Er soll sein eigener Werkmeister und Bildner (arbitra-
rius plastes et fictor) sein und sich aus dem Stoffe, der ihm zusagt,
formen. Er kann zur untersten Stufe der Tierwelt herabsinken oder zur
hochsten Sphire der Gottheit aufsteigen?.

Das in der Renaissance erstmals angeschlagene Thema des Men-
schen als Selbst- und Weltschopfers beherrscht fortan die neuzeitliche
Philosophie : Dass die menschliche Natur sich voll entfalten miisse
und nicht eher ruhen werde, bis sie ihr Ziel, die Menschheit, erreicht
habe, dieser programmatische Satz des Cusanus? konnte ebensosehr
von einem Vertreter des deutschen Idealismus wie auch von einem
seiner marxistischen Nachfahren oder zeitgenossischen Humanisten
stammen.

Wie aber — und dies ist in unserem Kontext die entscheidende
Frage — kann ein derartiger Proteus wie dieser selbstschopferische
Mensch, von dem man nie weiss, ob er dort stehenbleiben wird, wo
man ihn hingestellt hat, liberhaupt je unter Kontrolle gebracht wer-
den ? Ist die fundamentale Voraussetzung eines selbstschopferischen
Wesens nicht gerade : Selbstbestimmung, Selbstbeherrschung und
Selbstbildung #? Wie aber soll man ein Wesen kontrollieren, das sich
grundsétzlich selber kontrolliert ?

21 G. MANETTI, De dignitate et excellentia hominis, Basel 1532 (ND 1975),
S. 131, 129

22 M. FICINO, Theologia Platonica XIII, Paris 1559, c. 4, p. 238f., vgl. auch
¢: 3. p. 235,

23 G. PICO DELLA MIRANDOLA, De dignitate hominis, dtsch. H. H. Reich, hg.
v. J. Dyck und G. List, Bad Homburg, Berlin, Ziirich 1968, S. 28-31.

24 N. VONKUES, De beryllo, Kap. 6, dtsch. hg. v. K. Bormann, Hamburg 1977,
5.9

25 Alle diese Begriffe sind — wie viele andere Wortbildungen mit dem (aller-
dings schon im 16. Jahrhundert sprachlich gefestigten) Pronomen « selbst »,
wie zum Beispiel Selbstdenken, Selbsterziehung, Selbstliebe usw. — typische
Neupriagungen des 18. Jahrhunderts, auch wenn sie durchaus auch antike
Vorldufer haben mogen. « Selbstbeherrschung » scheint erstmals nachweis-
bar in einer Cicero-Ubersetzung des Philosophen Christian Garve als Uber-
setzung von « moderatio » (vgl. J. und W. GRIMM, Deutsches Worterbuch,
Bd. 10, Leipzig 1905, S. 459). Von « Selbstbestimmung » ist ersmals in
Kants Schriften die Rede, als Ausdruck sowohl wie auch als Ziel der mensch-

18



Schon der dussern Form nach scheint es sich um eines jener Pa-
radoxa zu handeln, das in Watzlawicks « Anleitung zum Ungliick-
lichsein »* seinen gebiihrenden Platz verdiente. Ebensosehr wie einer,
der keine Spontaneitit hat, durch die Aufforderung « sei doch spon-
tan » Spontaneitdt zu entwickeln vermag, wird man einen Menschen
durch Aussenkontrolle dazu bringen, die Selbstkontrolle zu ent-
wickeln, die sich der Aussenkontrollierende wiinscht.

Als Antwort auf dieses Problem hat die Pddagogik das Kind erfun-
den : Der Mensch, der noch nicht ist, was er sein soll, ein Wesen im
Zustand der verminderten oder fehlenden Selbstkontrolle, an dem dar-
um die Erziehung ihr Werk vollziehen kann?. Aber durch diese Ant-
wort wird das Dilemma nur an eine andere Stelle hin verschoben :
Freiheit als die Fihigkeit, sich selbst zu kontrollieren, ist entweder
immer schon da, und darum wird sich auch das Kind jeder Aussen-
kontrolle zu entziehen wissen, oder Freiheit muss erst geschaffen wer-
den, aber dann ist nicht einsehbar, wie dies durch Aussenkontrolle je
geschehen kann, und wenn es geschehen konnte, ob es iiberhaupt je
geschehen diirfte und sich nicht vielmehr schon aus moralischen
Griinden verbieten wiirde. Das pddagogische Programm der Moderne :
Kontrolle der Welt durch Kontrolle des Menschen, scheint daher
schon in seinem Ansatz ein hoffnungslos dilemmatisches Unterfan-
gen.

Dieses Dilemma ist nicht unentdeckt geblieben. Schon Ende des
18. Jahrhunderts, zur selben Zeit, als die neugeborene Pidagogik all-
gemein gefeiert und aller Welt verkiindet wurde, dass man die
Erziehung nun endgiiltig den Klauen des Zufalls entreissen werde,

lichen Freiheit (und mithin, partiell zumindest, deckungsgleich mit « Au-
tonomie »). (Vgl. Volker GERHARDT, Artikel « Selbstbestimmung » in : Hi-
storisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 9, im Erscheinen). « Selbst-
bildung » schliesslich findet sich, in Anlehnung wohl an die « inward form »
im Sinne der autonomen Selbstformung bei A. A. C. SHAFTESBURY ( Cha-
racteristics of Men, Manners, Opinions, Times, Vol. 3 (1711), Hildes-
heim/New York 1978), vermutlich erstmals bei Johann Gottfried HERDER :
Alle Einwirkungen auf den Menschen haben nur den Sinn, uns « als uns
selbst, zu uns selbst auszubilden, zu machen, dass jeder das ist, was Er und in
der Welt kein anderer als Er seyn soll » (Werke, hg. v. B. Suphan, Bd. 31,
Hildesheim 1967, S. 186). Der Mensch ist das Werk seiner selbst, Schopfer
sowohl wie auch Geschopf seiner selbst (a.a.0., Bd. 29, S. 139).

26 P. WATZLAWICK, Anleitung zum Ungliicklichsein, Miinchen/Ziirich 1983.

27 Vgl. N. LUHMANN, « Das Kind als Medium der Erziehung », in : ders., So-
ziologische Aufkldrung, Bd. 6 : Die Soziologie und der Mensch, Opladen
1995, S. 204-228.

19



wurden auch schon die ersten Stimmen laut, die auf die Unmoglich-
keit dieses Unternehmens hinwiesen : Es wire « die grosseste aller
menschlichen Wissenschaften », schreibt August Wilhelm Rehberg
1792, « der es geldnge, die moralische Verbesserung des Menschen zu
besorgen, aber es ist nicht moglich, weil sie die menschlichen Anlagen
nicht nach < gut> und <bo6se > sortieren und dann nur die guten
ausbilden kann, damit so der richtige Mensch entsteht »*. Vollends
absurd aber werde diese Wissenschaft, wenn sie glaube, aus ihren
Grundsitzen Regeln ableiten zu konnen, « wie man das Innere des
lebendigen Menschen, seine Art zu empfinden und zu denken, als
auch seine Neigungen bilden konne, wie es gefiele »? ; denn Bildung
des Inneren sei immer nur als Selbstformung denkbar und nicht als
ein von aussen kommendes planmaéssiges Tun?®.

Rehberg sagt damit aber nur, was man auch bei Kant nachlesen
kann : « Eines der grossten Probleme der Erziehung ist, wie man die
Unterwerfung unter den gesetzlichen Zwang mit der Fihigkeit, sich
seiner Freiheit zu bedienen, vereinigen konne. Denn Zwang ist no-
thig ! Wie cultiviere ich die Freiheit bei dem Zwange ? Ich soll meinen
Zogling gewohnen, einen Zwang seiner Freiheit zu dulden, und soll
ihn selbst zugleich anfiihren, seine Freiheit gut zu gebrauchen. Ohne
dies ist alles blosser Mechanism, und der der Erziehung Entlassene
weiss sich seiner Freiheit nicht zu bedienen »*'.

Dieses Dilemma ist bis heute dort stehengeblieben, wo es Kant
belassen hat. Unter den Voraussetzungen der damals die Padagogik
dominierenden Kantischen Philosophie ist es auch gar nicht 19sbar.

Was den Knoten schiirzt, ist eines der Kernstiicke der Kantischen
Philosophie : die scharfe Trennung, der Hiatus zwischen der Kausali-
tdt der Natur und der Kausalitét der Freiheit.

Jede Begebenheit in der Natur, in der Reihe der Erscheinungen, so
lesen wir in der « Kritik der reinen Vernunft », ist « vollstindig und
hinreichend bestimmt », und alles, was geschieht, geschieht mit Not-
wendigkeit aus seinen Ursachen. Da die Weltbegebenheiten in der Na-
tur jedoch nur « Erscheinungen » sind, blosse Vorstellungen, die nach
empirischen Gesetzen zusammenhidngen, miissen « sie selbst noch
Griinde haben, die nicht Erscheinungen sind ». Diese andern Griinde,

28 A.W. REHBERG, Priifung der Erziehungskunst, Leipzig 1792, S. 24ff.
29 A.a0Q,S. 36.

30 Vgl.aa.0,S. 38

31 I KANT, Padagogik, Akad.-Ausg. 9, S. 453,

20



die intelligiblen Ursachen, wie Kant sie nennt, liegen ausserhalb der
Kausalitdt der Natur ; ihre Wirkungen erscheinen zwar in der Natur,
aber sie gehen nicht aus von der Natur®.

Auf den Menschen und seine Handlungen bezogen, heisst dies :
Da der Mensch « Biirger zweier Welten » ist, der empirischen sowohl
als der intelligiblen, sind seine Handlungen einerseits unter Natur-
gesetzen stehende, kausal determinierte Begebenheiten, andererseits
aber « finden wir, oder glauben wenigstens zu finden,... dass sie dar-
um geschehen sind, nicht weil sie durch empirische Ursachen , nein,
sondern weil sie durch Griinde der Vernunft bestimmt waren »*. Wih-
rend wir den empirischen Charakter des Menschen als kausal deter-
miniert unterstellen, urteile die praktische Vernunft deshalb ganz an-
ders : Handlungen, die empirisch gesehen, geméiss dem Naturverlauf
mit Notwendigkeit erfolgten, werden als « verwerflich » eingestuft, als
etwas, was nicht hatte geschehen sollen — und aufgrund einer freien
Entscheidung des handelnden Subjekts dennoch geschehen ist.

Aber wie ist es moglich, dass Handlungen getan werden, die nach
dem Diktum der praktischen Vernunft hitten unterlassen werden
miissen ? Auf diese Frage gibt Kant eine merkwiirdige Antwort : « Sie,
die Vernunft, ist allen Handlungen des Menschen in allen Zeit-
umstinden gegenwairtig und einerlei, selbst aber ist sie nicht in der
Zeit... ; sie ist bestimmend, aber nicht bestimmbar... Daher kann man
nicht fragen: warum hat sich nicht die Vernunft anders bestimmt ?
sondern nur : warum hat sie die Erscheinungen... nicht anders be-
stimmt ? Darauf aber ist keine Antwort moglich. Denn ein anderer in-
telligibeler Charakter wiirde einen andern empirischen gegeben ha-
ben... »*, Mit andern Worten : Im Unterschied zum empirischen Cha-
rakter, der determiniert ist durch die zeitliche Abfolge von Ursache
und Wirkung, steht der intelligible Charakter ausserhalb dieser Zeit-
reihe. Er kann deshalb eine Handlungsreihe spontan beginnen, ohne
durch eine vorangehende empirische Ursache bedingt zu sein. Der
intelligible Charakter ist frei im Sinne der Kantischen Definition von
Freiheit als dem Vermdgen, einen Zustand von selbst anzufangen,
ohne eines andern, diesen Anfang bestimmenden Grundes zu bediir-
fen*. Jeder Riickschluss vom empirischen Charakter auf den intelligi-

32 Kritik der reinen Vernunft, B 564f., Akad.-Ausg. 3, S. 365f.
33 A.a.0., B 578, Akad.-Ausg. 3, S. 373.

34 A.a.Q., B 584, Akad.-Ausg. 3, S. 376.

35 Prolegomena § 53, Akad.-Ausg. 4, S. 344,

21



blen Charakter ist deshalb unzuldssig ; der intelligible Charakter be-
stimmti sich allein aus sich selbst, nach eigenem Gesetz. Er ist darum
auch jederzeit fahig, sich nach dem kategorischen Imperativ, dem
Grundprinzip der praktischen Vernunft, zu richten und die Maximen
seines Handelns daraufhin zu priifen, ob sie zum allgemeinen Gesetz
erhoben werden konnen.

Die vollige Unabhingigkeit des intelligiblen Willens von allen
empirischen Ursachen bedeutet konkret: Der intelligible Wille ist
durch keine andere, ausserhalb von ihm liegende Ursache zu beein-
flussen, weder durch Belohnung und Bestrafung noch durch innere
Triebfedern wie Ehrbegierde, Selbstliebe oder Mitleid. Durch keine
andere (ausserhalb von ithm stehende) Ursache heisst aber auch : durch
keine pddagogische Handlung anderer. Man kann den Menschen
zwar, mit Kants pddagogischen Kategorien ausgedriickt, disziplinie-
ren, das heisst, verhiiten, dass er in seiner Wildheit sich und andern
zum Schaden gereiche, man kann ihn kultivieren, das heisst belehren
und unterweisen, und man kann ihn auch zivilisieren, das heisst ge-
sellschaftsfahig und nach biirgerlichem Massstab anstidndig und gesit-
tet machen, aber ihn moralisieren, das heisst, ihm zu der Gesinnung
verhelfen, « dass er nur lauter gute Zwecke erwihle » — das kann man
nicht*. Moralisieren kann jeder nur sich selbst : « Was der Mensch im
moralischen Sinn ist oder werden soll, gut oder bose, » so schreibt
Kant wortlich, « dazu muss er sich selbst machen oder gemacht haben.
Beides muss eine Wirkung seiner freien Willkiir sein; denn sonst
konnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich weder moralisch gut
noch bose sein »?".

Der nach Kant im Menschen angelegte « Hang zum Bdsen » kann
aus diesem Grunde auch nicht durch lange Gewohnheit und allméhli-
che Reform des Verhaltens, sondern nur durch eine « Revolution in der
Gesinnung im Menschen », « durch eine Art von Wiedergeburt « be-
wirkt werden. Diese Wiedergeburt muss auch fiir jeden jederzeit
moglich sein, da selbst der verdorbenste Mensch noch unter der
Pflicht steht, ein guter Mensch zu werden®. Es gibt fiir ihn keine
Moglichkeit, sich von dieser Pflicht zu dispensieren — auch nicht
durch Berufung auf die Schlechtigkeit seiner Erzieher.

36 Pddagogik, Akad.-Ausg. 9, S. 449f,
37 Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Akad.-Ausg. 6, S. 44,
38 AaO,S.47.

22



Wie aber kann sich unter diesen Voraussetzungen, so wendet in
der Folge Herbart gegen Kant ein, eine Pddagogik errichten lassen ?
Denn « fiir denjenigen, der unseren neuern Systemen anhéngt, ist
nichts konsequenter, als ruhig zu erwarten, dass sich wohl etwa ganz
von selbst das radikale Gute, — oder vielleicht auch das radikale Bose,
— bei seinem Zogling dussern werde, nichts konsequenter, als die
Freiheit, die er in demselben als in einem Menschen doch vorausset-
zen muss, still zu respektieren, sie nur durch gar keine verkehrte Miihe
zu storen, (wobei man fragen miisste, ob die Freiheit denn iiberhaupt
gestort werden konne ?) ; und so den wichtigsten Teil seines Geschifts
ganz aufzugeben, und am Ende seine ganze Sorge auf blosse Darrei-
chung von Notizen zu beschridnken »*.

Herbart wire jedoch nicht der gefeierte Begriinder der wissen-
schaftlichen Padagogik, wenn er es mit diesem Befund der Unver-
einbarkeit von Pddagogik und tranzendentaler Freiheitslehre hatte be-
wenden lassen. Wenn Piddagogik und Kantische Freiheitslehre sich
nicht vertragen, so sagte er sich, dann muss eben die Freiheitsiehre
gehen ; denn der Erzieher weiss aus seiner tiaglichen Erfahrung, dass
das, was nach dieser Freiheitslehre angeblich unmoglich sein soll,
durchaus moglich ist und moglich sein muss. « Dem Erzieher », so
schreibt Herbart, « ist die Sittlichkeit ein Ereignis, eine Naturbegeben-
heit... in der Seele seines Zoglings... In der ganzen Bestimmtheit,
womit dieses Ereignis geschieht, geschieht es notwendig, als ein un-
fehlbarer Erfolg gewisser geistiger Ursachen, ebenso notwendig als
jeder Erfolg in der Korperwelt ; nur eben nicht nach materiellen Ge-
setzen der Schwere, des Stosses usf., die mit den Gesetzen geistiger
Wirkung nicht die geringste Aehnlichkeit haben ». Diese « realistische
Ansicht » duldet nach Herbart nicht die geringste Einmengung der
idealistischen Ideen einer transzendentalen Freiheit. Denn was soll ein
Erzieher « mit den gesetzlosen Wundern eines iibernatiirlichen We-
sens, auf dessen Beistand er nicht rechnen, dessen Stérungen nicht
vorhersehen, noch ihnen vorbauen konnte ?»* Mit dieser Freiheit je-
denfalls kann ein Erzieher nichts anfangen.

Die Forderung Herbarts an den Erzieher ist jedoch nicht weniger
paradox, als das Paradox, von dem er ausgegangen ist: « Hochster

39 J. F. HERBART, Ueber die #sthetische Darstellung der Welt als Hauptgeschift
der Erziehung (1802), in : Pddagogische Schriften, hg. v. E. von Sallwiirck,
Langensalza 71906, Bd. 2, S. 202f.

40 A.a.0.,S.203f.

23



Zweck des Menschen », « die eine und einzige Aufgabe der Erzie-
hung » ist, wie Herbart schreibt, Moralitit, Charakterbildung. Charak-
terbildung aber sei nichts anderes als « machen, dass der Zogling sich
selbst finde, als wahlend das Gute, als verwerfend das Bose ». Wie
aber kann man machen, dass einer sich selbst findet ? Herbart ist sich
dieses Paradoxes, wie seine gewundenen Erkldrungen verraten, offen-
bar bewusst. Auf der einen Seite rdumt er ein : « Diese Erhebung zur
selbstbewussten Personlichkeit soll ohne Zweifel im Gemiit des Zog-
lings selbst vorgehen und durch dessen eigene Téitigkeit vollzogen
werden ; es wire Unsinn, wenn der Erzieher die Kraft dazu erschaffen
und in die Seele eines andern hineinflossen wolite. » Auf der anderen
Seite hilt er jedoch daran fest: « Die schon vorhandene Kraft in eine
Lage zu setzen, dass sie jene Erhebung unfehlbar und zuverlassig
gewiss vollziehen miisse : das ist es, was sich der Erzieher als moglich
denken, was er zu erreichen, zu treffen, zu ergriinden, herbeizufiihren,
fortzuleiten als die grosse Aufgabe seiner Versuche ansehen muss »*.

Wenn die Selbsterhebung des zu Erziehenden sich jedoch «un-
fehlbar und zuverldssig gewiss » vollzieht, wo bleibt dann der Anteil
des Selbst an dieser Erhebung ? Ist es nun der Zogling selbst, der sich
erhebt, oder ist es eher der Erzieher, der die Erhebung erwirkt ? Oder
sind es vielleicht beide, mit all den Schwierigkeiten, die dieser
Gedanke mit sich bringt, nicht undhnlich den Schwierigkeiten der
Theologie bei dem Versuch, Freiheit und Gnade miteinander in Ein-
klang zu bringen #?

41 A.a.0, S.204f.

42 Eine bemerkenswerte Losung dieses Problems haben die Schiiler Fichtes aus
der Jenenser-Zeit (1794-1799) anzubieten : Der Mensch ist endliches und
deshalb bloss moégliches Vernunftwesen, als bildsames Wesen aber zur
Selbstbestimmung bestimmt und mit dem « Trieb zur Selbsttitigkeit » verse-
hen. Dieser Trieb jedoch muss durch die Aufforderung zur freien Selbst-
tatigkeit von seiten eines bereits freien und bestimmten Vernunftwesens erst
noch erweckt werden. Die « ganze Erziehung » besteht daher lediglich darin,
« dass das Wesen, welches erzogen werden soll, durch dussere Gegenstinde
zum freien Handeln aufgefordert und dadurch seine Selbsttitigkeit angeregt
werde... Es muss dieser Zweck, mithin der Begriff des freien Handelns, und
die Moglichkeit, dass das Vernunftwesen, auf welches gewirkt wird, diese
Absicht erkenne, der dussern Einwirkung zugrunde liegen, und mithin muss
diese Einwirkung von einem Wesen herriihren, das selbst Begriffe vom freien
Handeln hat, d.h. die Aufforderung des endlichen Vernunftwesens zur
Freiheit muss von einem ausser demselben befindlichen anderen Vernunft-
wesen herkommen. » (F. JOHANNSEN, Kritik der Pestalozzischen Erzie-
hungs- und Unterrichtsmethode nebst einer Erirterung der Hauptbegriffe der

24



3. Macher oder Teilnehmer ? Die zwei idealtypischen Antworten der
Piadagogen angesichts ihres Dilemmas

Die Pidagogik ist bis heute nicht iiber das Herbartsche Dilemma
hinausgekommen. Sofern sie es nicht iiberhaupt ignoriert, schwankt
sie weiter zwischen den von Herbart vorgezeichneten zwei Strategien :

Erziehungswissenschaft, Jena 1804, S. 61f. ; vgl. auch Hr. SAUER, « Uber das
Problem der Erziehung », in : Philosophisches Journal einer Gesellschaft
Teutscher Gelehrter, hg. v. J. G. Fichte u. F. J. Niethammer, Bd. 9 (1798), S.
264-290 u. 306-357, v.a. S. 276ff. u. 284ff.) Als Beispiele fiir einige jiingere
Versuche, mit der Kantischen Antinomie zurechtzukommen vgl. A. NIET-
HAMMER, Kants Vorlesung iiber Pddagogik. Freiheit und Notwendigkeit in
Erziehung und Entwicklung, Frankfurt a.M. 1980. - P. VOGEL, Kausalitdt
und Freiheit in der Pddagogik. Studien in Anschluss an die Freiheitsanti-
nomie bei Kant, Frankfurt a.M. 1990.

Diese Beschreibung ist nicht nur in bezug auf spitere Theorieentwicklungen
beispielsweise der Neukantianer interessant, so etwa die Thesen von R. Ho-
nigswald : Die in den Gesinnungen und Werken zum Ausdruck kommenden
« Geltungswerte » der Kultur fordern dadurch, dass sie (padagogisch) geltend
gemacht werden, die Anerkennung und Zustimmung der Heranwachsenden
heraus, die in dem Masse, in dem sie diesen Forderungen nachkommen, zu
Personlichkeiten werden (R. HONIGSWALD, Uber die Grundlagen der Pid-
agogik, Miinchen 1918, S. 30). Zu den Beziigen zwischen der Erziehungs-
philosophie von Richard Honigswald und den frilhern Fichteanern vgl. auch
D. BENNER, Hauptstromungen der Erziehungswissenschaft. Eine Systematik
traditioneller und moderner Theorien, Miinchen 21978, S. 89ff.

Nicht weniger interessant allerdings ist die verbliiffende Parallele zwischen
diesen Theoriestiicken und der Erkldrung, welche die moderne Systemtheorie
liefert als Antwort auf die Frage, wie Sozialisation tiberhaupt moglich sein
konne angesichts der Tatsache, dass die Sozialisation von subjektiven (be-
wussten) Systemen immer nur Selbstsozialisation sei. Das « sich sozialisie-
rende System » muss sich selbst, wie Luhmann schreibt, durch « irgendei-
n(en) Zufall » als bezogen auf soziale Anforderungen begreifen ; konfrontiert
mit dieser « binidr strukturierten Situation » kann es dann nur auf zweifache
Weise reagieren : « mit dem Entschluss, die Erwartungen zu erfiillen, oder
mit dem Entschluss, die Erwartungen zu enttduschen ». (Niklas LUHMANN,
« Die Autopoiesis des Bewusstseins », in : Soziologische Aufklirung , Bd. 6,
a.a.0. (s. Anm. 27), S. 88.) Durch « die Bewiltigung dieser Kontingenz » —
sei es nun durch Abweichung oder durch Konformitiat — spezifiziert sich
« das System in die Richtung von Individualitit » (S. 90). Im Unterschied zu
den fichteanischen und neukantianischen Theorien hat die Systemtheorie
jedoch ein klares Bewusstsein fiir die Kontingenz der Entscheidung, die
darum keineswegs garantiert, dass der Zogling sich selbst findet « als
wihlend das Gute, als verwerfend das Bose ». In concreto heisst dies, auch
wenn Freiheit erst evoziert werden miisste, kann der Zogling seine Freiheit
durchaus auch anders verwenden als der Erzieher sich dies wiinscht.

25



1. Sie setzt auf Kontroll-Technologie und die Kausalitdt pddagogi-
schen Tuns und versteht sich konsequenterweise als « jenseits von
Freiheit und Wiirde ». Der (praktische) Padagoge tritt auf den Plan als
der Macher, der seine Zoglinge nach seinem Bild zu schaffen weiss.

2. Die Piddagogik hilt am Begriff der Freiheit fest und sieht ihre Rolle
in einem nur schwer zu definierenden Sinne als Geburtshelferin fiir
die Freiheit des Educanden. Der (praktische) Pddagoge wird zum Teil-
haber und Teilnehmer am Selbsterziehungs- und Selbstbildungspro-
zess des Zoglings. Er unterstiitzt, berit und reflektiert, was der Zog-
ling sua sponte, von sich aus, aus eigenem Willen in Angriff nimmt
oder in Angriff genommen hat®.

Padagogik der ersten Spielart — ich will sie als Kontrollpddagogik
bezeichnen — ist die grosse Kunst, es gewesen zu sein ; die Piddagogik

43 Die Autonomiepiddagogik beginnt mit den Schiilern Fichtes aus der Jenenser-
zeit, die die « Bestimmung des Zoglings zur Freiheit » nicht nur zum Ziel,
sondern zum Prinzip des pddagogischen Handelns erhoben haben (F. JO-
HANNSEN, Uber das Bediirfnis und die Moglichkeit einer Wissenschaft der
Pddagogik, als Einleitung in die kiinftig zu liefernde philosophische Grund-
lage der Erziehung, Jena, Leipzig 1803, S. 11) und jeden « lehrenden Ein-
griff » nur so weit fiir legitim ansahen, als er sich von der Freiheit des ler-
nenden Subjekts her bestimmt (W. Ritter, Philosophische Ideen zu einer all-
gemeinen Theorie des Lernens und Lehrens. Als Einleitung in eine allge mei-
ne Erziehungswissenschaft, in : Philosophisches Journal, 8 (1798), S. 303-
357, bes. S. 310ff.). Varianten dieses Prinzips liegen auch allen spitern Aus-
formungen der progressiven Pidagogik zugrunde. Von DEWEYS Forderung,
dass Mittel und Ziel der Erziehung sich nicht widersprechen diirften (so
etwa : The Sources of a Science of Education, New York 1929, S. 55ff.,
73ff.) iiber die deutsche Reformpddagogik und die antiautoritire Erziehung
von Alexander Neill bis hin zu der heutigen Antipddagogik. Die Berufung
auf dieses Prinzip bestimmt auch die bis heute andauernde Kritik gegen das
Handwerks- und Technikmodell der Pidagogik, von der Polemik Friedrich
Adolph Willhelm DIESTERWEGS gegen das alte « mechanische, verdum-
mende Lern- und Abrichtungssystem » (Sdmtliche Werke, hg. v. Heinrich
Deiters u. a., Berlin 1956ff., Bd. 10, S. 292) und gegen diejenigen, die « den
Menschen und die Dinge machen wollen », den Menschen « formen, ihm
dies und jenes aneignen, beibringen, ihn brauchbar machen, abrichten »
wollen (Simtliche Werke, a.a.0., Bd. 11, S. 296, 297) bis hin zu dem Verdikt
von Pidagogen wie Marian Heitger und Heinz-Jiirgen Ipfling iiber jeden
bewussten Einsatz von Erziehungsmitteln « zur Verhaltensinderung von
Menschen » als « Mittel der Entfremdung », als « Manipulation », als « Aus-
druck und Stabilisierungsfaktor eigener Herrschaft » (M. HEITGER (Hg.),
Erziehung oder Manipulation. Die Problematik der Erziehungsmittel, Miin -
chen 1969, bes. S. 72f., 75, 24f.).

26



der zweiten Spielart, nennen wir sie Autonomiepddagogik, ist die
grosse Kunst, es nicht gewesen zu sein.

Jede dieser Spielarten verlangt ihren Preis. Mit der ersten Stra-
tegie liesse sich zwar erkldren, was wir alle erfahren zu haben glau-
ben : dass padagogisches Handeln durchaus die intendierten Folgen
haben kann, aber die Annahme einer pddagogischen Determiniertheit
menschlicher Personen ist kaum zu vereinbaren mit der von uns un-
terstellten menschlichen Freiheit. Die zweite Strategie entspricht zwar
unserer Intuition von Freiheit, aber es bleibt ein Ritsel, was padago-
gisches Handeln dann iiberhaupt noch soll.

Wie sieht die Bilanz dieser beiden Wege unter heutigen Voraus-
setzungen aus ?

Das Wunschziel jeder Kontrollpddagogik ist eine Kontrolle in
dem Sinne des Worts, wie es Kybernetik und Automatentheorie prézi-
siert haben : A kontrolliert B dann und nur dann, wenn A in B in be-
zug auf die Zustinde, die B iiberhaupt anzunehmen vermag, jeden
Zustand hervorrufen kann, den A hervorzurufen wiinscht. Sofern es
einen moglichen Zustand von B gibt, den A hervorrufen mochte, aber
nicht hervorrufen kann, hat A in bezug auf diesen Zustand B nicht
unter Kontrolle , und B’s Kontrollwunsch ist frustriert.

Voraussetzung jeder Kontrollpadagogik ist ein wohldurchdachtes
Vorgehen nach Plan und Methode. Ein Piddagoge muss sein Ziel ken-
nen und wissen, wie er dort hinkommt. Das Bild, das sich fiir das Tun
des Erziehers daher immer wieder aufdriangt, ist das des Handwer-
kers : Wie der Handwerker nach vorgefasstem Plan aus dem vorge ge-
benen Material mit geeignetem Werkzeug seinen Gegenstand her-
stellt, so bringt auch der Erzieher durch planmissiges Handeln und
hinreichende Materialkenntnis nach dem ihm vorschwebenden Ziel
aus dem ihm anvertrauten Menschenmaterial die entsprechende For-
mung hervor. Wie sehr dieses Bild die Padagogik verhext hat, zeigt
sich am deutlichsten in der Art und Weise, wie man Piadagogik als
Wissenschaft seit Anbeginn verstanden hat. Padagogik, so lautet die
Standardformel schon der Kantianer, ist eine aus Ethik und Psy-
chologie gemischte Wissenschaft* : Die Ethik schreibt die Ziele vor,
die zu erreichen sind, und die Psychologie liefert die notwendige
Kenntnis des Materials und der Bedingungen, unter denen dieses Ma-

44 Vgl. etwa J. Ch. GREILING, Uber den Endzweck der Erziehung und iiber den
ersten Grundsatz einer Wissenschaft derselben (1793), § 3 : Die Pddagogik
1st « eine Tochter der Moralphilosophie und der Psychologie ».

27



terial verdndert werden kann. Mit der Entwicklung neuer Technolo-
gien hat auch das Handerwerker-Modell neue Abwandlungen gefun-
den. Heute sind es nicht mehr handwerkliche Prozesse, welche die
padagogische Metaphorologie bestimmen, sondern das Input-Output-
Modell der industriellen Produktion oder informationstechnische Kon-
strukte. Ein schones Beispiel dafiir ist Felix von Cubes Beschreibung
des didaktischen Prozesses als Regelkreis: « Der Soll-Wert ist das
Lernziel..., der Regler ist der wissenschaftliche Didaktiker ; er ver-
gleicht den Ist-Wert des Lernenden mit dem Soll-Wert und entwirft
ein Programm zu dessen Steuerung. Das Stellglied ist die Lernsteu-
erung, sie kann vom Lehrer oder von Lehrobjektivationen vorgenom-
men werden. Lernplanung und Lernsteuerung lassen sich unter dem
Oberbegriff Lernorganisation zusammenfassen. Nach der Veridnde-
rung des Lernenden wird durch die Lernkontrolle der neue Zustand
festgestellt usw. »

Gewiss, es wurde auch immer wieder das Gegenbild zu dem des
Handwerkers beschworen, das Bild des Gartners und Pflanzers, der
das Kind nur pflegen und wachsen lassen muss, damit es sich — wie
eine Pflanze — von innen her selbst entfalten kann nach seinem eige-
nen Gesetz und dem ihm innewohnenden Werdeziel. Aber selbst die-
ses Modell ist, wie man sich dies exemplarisch an Rousseaus vielge-
priesener « Methode der Inaktivitit »*, des Wachsenlassens, deutlich
machen kann, auf Kontrolle hin angelegt : Das Kind darf nach Rous-
seau zwar tun, was es will, immer vorausgesetzt, dass es nur das will,
von dem der Lehrer wiinscht, dass das Kind es tut. Und wie erreicht
man als Erzieher dieses Ziel ? Indem man das Kind der Umwelt iiber-
ldsst, aber stets dafiir sorgt, dass die Umwelt das Kind dorthin fiihrt,
wo man es gerne haben mochte. Indirekte Einwirkung iiber eine
kontrollierte Umgebung soll, mit anderen Worten, eben das bewirken,
was der Macher in der direkten Methode vergeblich zu erreichen ver-
sucht®.

Kontrollpddagogik, in welcher Version auch immer, erfordert al-
lerdings, wenn sie erfolgreich sein will, das notige Kontrollwissen,
d.h. den Aufbau einer Wissenschaft, welche die Entwicklungsgesetze
der kindlichen Natur zu entdecken und darauf abgestiitzt die erforder-

45 F. vOoN CUBE, « Der kybernetische Ansatz in der Didaktik », in : Didaktik,
hrsg. v. H. Rohrs, Frankfurt a. M. 1971, S. 328.

46 J.J. ROUSSEAU, Emile oder Uber die Erziehung, hg. v. M. Rang, Stuttgart
1963, 2. Buch, S. 260.

47 A.a.0.,S. 265,

28



lichen technologischen Handlungsregeln bereit zu stellen vermag. Erst
wo die wissenschaftlichen Beobachter ihr Werk vollbracht haben,
konnen auch die Technokraten und Macher auf den Plan treten.

Dass allein schon dieser Teil des Kontroll-Programms einige
Schwierigkeiten mit sich bringt, liegt auf der Hand ; denn wer als Ma-
cher am Werk ist, kann nicht zugleich beobachten, und wer beob-
achtet, nicht zugleich auch machen, und sei es auch nur in dem Tri-
vialsinn, in dem Ernst Christian Trapp das Problem formuliert hat:
« Wer den ganzen Tag sich an der Jugend miide doziert und gezankt
und gestraft hat », der kann sich nicht abends noch « mit Gedanken zur
Verbesserung des Schulwesens befassen »*.

Falls man jedoch, schon rational und arbeitsteilig, das Geschéft
des Beobachtens und das des Machens auf verschiedene Personen
verteilt, stellt sich unweigerlich die Frage, wie das Gesetzeswissen in
den Biichern und Kopfen der Beobachter zu dem Kontrollwissen in
den Kopfen der Macher werden kann : das in Pddagogenkreisen hin-
ldnglich bekannte sogenannte Theorie-Praxis-Problem. Aber selbst
unter der Voraussetzung, dass die Auflosung dieses Problems geldnge
und der Praktiker selber zum Theoretiker wiirde, ist, wie seinerzeit
schon Niemeyer seinem Loblied auf die Pddagogik nachsetzte, noch
immer keine gliickliche Ausiibung der Kunstregeln garantiert, denn
vielleicht « fehlt es ihnen bey aller Kenntnis der Gesetze doch ent-
weder an dem guten Willen, danach zu handeln, oder an dem rechten
Urtheil, und an der Klugheit, allgemeine Regeln auf die rechte Art an-
zuwenden ... »¥.

Selbst wenn aber auch dieses Problem losbar wire und alle Pad-
agogen liber einen unfehlbar sicheren « padagogischen Takt » verfiig-
ten, miissten sie, unter modernen Auspizien, auch aus ganz andern
Griinden scheitern. Ich nenne nur zwei :

1. In einer Situation, in der so viel auf dem Spiel steht, miissten
die padagogischen Kontrolleure die Umweltbedingungen der Educan-
den nicht nur zu Teilen, sondern total unter ihre Kontrolle bringen
konnen. Dazu brauchten sie, wie die Padagogik spitestens seit Rous-
seau weiss, von der Gesellschaft und ihren verhdngnisvollen Einfliis-
sen abgeschirmte padagogische Provinzen. Wo aber soll es unter den
Bedingungen moderner Industrie- und Mediengesellschaften noch

48 E. Chr. TRAPP, Versuch einer Pidagogik, Berlin 1780, ND 1977, S. 18.
49 A. H. NIEMEYER, Grundsdtze der Erziehung des Unterrichts, Bd. 1, Halle
91810, 8, 21,

29



solche unberiihrten Binnenrdume geben, und zwar nicht nur, wie in
Rousseaus klassischem Experiment, fiir einen einzigen Zogling, son-
dern gleich millionen-, ja milliardenfach ? Und worauf stiitzt sich
tiberhaupt die Hoffnung, dass das, was im pddagogischen Schonraum
erlernt wurde, sich dann auch auf die Gesellschaft ausweiten werde ?
2. Ziel der padagogischen Kontrolle miisste ja wohl sein, dass die
Educanden, wenn sie einmal der Obhut der padagogischen Kontrol-
leure entwachsen sind, sich weiterhin in allen kiinftigen Situationen in
dem von den Kontrolleuren gewiinschten Sinne verhalten — ver-
gleichbar etwa den Robotsystemen, die die NASA in die iiber Ra-
diosignale nicht mehr erreichbaren Raumsonden auf dem Weg zu
Mars und Venus eingebaut hatte. Kontrolle setzt aber voraus, dass die
kiinftigen Situationen auch voraussehbar sind. Wie aber soll man
kiinftige Situationen voraussagen konnen in einer unkontrollierbar ge-
wordenen, mit immer neuen Uberraschungen aufwartenden Welt ?
Die Kontrollpadagogik hat fiirwahr einen schweren Stand. Es
fehlt ihr offensichtlich allenthalben : an verfiigbarem technologischen
Kontrollwissen ebenso wie an Personen, die dieses Kontroll-Wissen
erfolgreich nutzen konnten. Das Klagelied iiber den Stand der Padago-
gik als Wissenschaft ist, nicht zuletzt auch aus diesem Grunde, ebenso
alt wie diese Wissenschaft selbst. Immer wieder hat man zwar ver-
sucht, wie exemplarisch etwa Dilthey, sie aus ihrem « Aschenbrodel-
dasein »%° zu erlosen und sie endlich in den Rang einer wirklichen

50 W. DILTHEY, « Grundlinien des Systems der Pidagogik », in : Gesammelte
Schriften 9, Leipzig/Berlin 1934, S. 177ff. ; vgl. etwa auch J. Ch. GREILING,
der 1793 klagt, dass die Pddagogik « bis jetzt nicht mehr als ein Aggregat von
Bemerkungen, Erfahrungen und Regeln ist, die durch kein gemeinschaftli-
ches Band innerlich verbunden und geordnet sind » (Uber den Endzweck der
Erziehung (1793), Vorrede) ; « die Frage, ob und wie die Pddagogik als Wis-
senschaft moglich sei », so schreibt ein Rezensent in Niethammers ‘Philo-
sophischem Journal’, sei « noch niemals bestimmt aufgeworfen, und... der er-
ste Schritt zur wissenschaftlichen Bearbeitung derselben (sei) noch zu tun »
(S. MAIMON, « Uber die ersten Griinde des Naturrechts », in : Philos. Journal
1 (1795), S. 178). Trotz aller Bemiihungen, so meldet das ‘Rheinische Con-
versationslexikon’ von 1827, « ist die Pidagogik noch ziemlich weit von dem
Ziele entfernt, welches sie erreicht haben miisste, wenn sie entscheidend auf
Jugend und Publikum einwirken sollte » (Rhein. Conv.-Lex. oder enzykl.
Handwdérterbuch fiir gebildete Stinde, hg. v. d. Gesellschaft rhein. Gelehrter
8 (1827), S. 386). Die Pidagogik sei bestenfalls « Erziehungskunde », aber
nicht « Erziehungs wissenschaft », da sie « noch nicht zum Range einer Wis-
senschaft im strengsten Sinne erhoben ist » (Staatslexikon, a.a.0. (s. Anm. 6),
S.427) so heisst es im ‘Staatslexikon’ von 1848.

30



Wissenschaft zu erheben, noch heute aber gilt als zweifelhaft, ob sie
dieses Ziel erreicht hat*'. Die grosse Hoffnung jedenfalls, die man mit
der sogenannten « realistischen Wende » in der Erziehungswissen-
schaft auf die empirische Forschung in Psychologie, Sozialpsycholo-
gie und Soziologie gesetzt hatte, ist einer ebenso grossen Enttdu-
schung gewichen. Kausaltechnologisch verwendbare Resultate, die
sich zur Erhaltung der padagogischen Kontrolle im Schulsystem hit-
ten einsetzen lassen, sind ausgeblieben, und sie werden wohl auch in
Zukunft ausbleiben. Und dies nicht nur, weil die Forschung versagt
hitte, sondern, so deutet diesen Befund etwa Robert Dreeben, weil es
schlicht die Lehrpersonen nie geben wird, die imstande wéren, die
zahllosen Interdependenzen zwischen individuellen und sozialen Pro-
zessen im Unterricht rechtzeitig wahrzunehmen und zu verarbeiten.
Eine Lehrperson wird nie vollig imstande sein zu wissen, bet welchem
Educanden sie nun welche Wirkung direkt oder indirekt auslost’?. Das
Erziehungssystem ist darum, wie die Soziologen heute sagen, « struk-
turell durch ein Technologiedefizit geprigt »*'. Fiir die Profession
stellte sich deshalb die Frage, ob sie « diesen Mangel kompensieren,
iberdecken, durch Idealisierungen oder Moralisierungen oder Misser -
folgszurechnungen ausgleichen » wollte, oder ob sie sich klar dariiber
zu werden versuchte, was noch moglich sei, wenn keine Technologie
mehr moglich sei™.

4. Der Mensch als prinzipiell unkontrollierbares Wesen

Der Hinweis auf die strukturelle Grenze jeder Technologie deutet
an, dass das Programm der Kontrollpddagogik auch unter idealsten
Bedingungen scheitern miisste. Und der entscheidenste Grund ist
wohl schlicht die alte Einsicht Kants: Menschen sind nicht die Art von
Wesen, die einer strikten pidagogischen Kontrolle unterworfen wer-
den konnten.

51 Vgl etwa W. BREZINKA, « Von der Pidagogik zur Erziehungswissenschaft.
Vorschldge zu ihrer Abgrenzung », in : Zeitschrift fiir Pddagogik 14 (1968),
S. 317 : « Ob und in welchem Sinn die Pddagogik als Wissenschaft angese-
hen werden kann, ist bis heute umstritten. »

52 R. DREEBEN, The Nature of Teaching. Schools and the Work of Teachers,
Glenview (Ill.) 1970, S. 52.

53 N. LUHMANN/C. E. SCHORR (Hg.), Zwischen Technologie und Selbst-
referenz. Fragen an die Pddagogik, Frankfurt M. 1982, S. 14.

54 LUHMANN/SCHORR, a.a.0., S. 16.

31



Wir bediirfen, um dies selber einzusehen, jedoch nicht des Riick-
griffs auf Kants intelligible Freiheit und andere idealistische Theorie-
stiicke. Neuere biologische, kommunikations- und systemtheoretische
Ansitze tun es auch.

Die simple Annahme, Menschen konnten aufeinander wirken
nach der Kausalitdt von Billardbillen, die sich gegenseitig anstossen,
scheitert schon an der Tatsache, dass Menschen biologische und mit-
hin informationsverarbeitende Wesen sind*’, das heisst, in Daniel C.
Dennetts Begrifflichkeit gesprochen, intentionale Systeme, deren Ver-
halten fiir uns nur dann erkldrbar und voraussagbar ist, wenn wir
ihnen gewisse Informationen (Meinungen) zuschreiben und sie als
von Zielen (Wiinschen, Angsten, Absichten usw.) geleitet ansehen®.

55 Man koénnte — Luhmann folgend — die Unmoglichkeit von Erziehung auch auf
der Grundlage einer allgemeinen Theorie selbstreferentieller autopoietischer
Systeme (vgl. die umfassende Darstellung dieser Theorie in N. LUHMANN,
Soziale Systeme. Grundriss einer allgemeinen Theorie, Frankfurt M. 1984)
demonstrieren, « die die Elemente, aus denen sie bestehen, durch Elemente,
aus denen sie bestehen, selbst produzieren und reproduzieren » (N. LUH-
MANN, Die Autopoiesis des Bewusstseins, in : Soziologische Aufkléirung, Bd
6, a.a. O. (s. Anm. 27) S. 56). Unter dieser Voraussetzung eines sogenannt
« operativ geschlossenen » Systems ist es trivialerweise unmoglich, dass ein
Bewusstseinssystem unmittelbar auf ein anderes einwirken kann (a.a.O., S.
58f.), und ebenso unmdglich, dass es zwischen einem Bewusstseinssystem
und einem auf Kommunikation beruhenden System eine unmittelbare Ein-
wirkung geben kann (« Das Kind als Medium der Erziehung », in: So-
ziologische Aufkldrung, Bd. 6, a.a.0., S. 206, vgl. auch : N. LUHMANN,
« Wie ist Bewusstsein an Kommunikation beteiligt ? », in : Soziologische
Aufkldrung, Bd. 6, a.a.0., S. 37-54), weil soziale Systeme und Bewusst-
seinssysteme jeweils bloss Umwelt fiireinander sind. Unmoglich ist darum
auch, was der Erzieher sich vornimmt : durch erzieherische Kommunikation
Bewusstseinsoperationen zu spezifizieren (Das Kind als Medium der Erzie-
hung, a.a. O, S. 206).

56 Vgl. D. C. DENNEIT, « Intentional Systems », in : Brainstorms. Philosophi-

cal Essays on Mind and Psychology, Hassocks 1979, S. 3-22.
Die Frage bleibt allerdings, ob man durch diesen Meta-Biologismus — in be-
zug auf das uns interessierende Phdnomen — mehr gewinnt als durch die bio-
logischen Theorien selber, aus denen die Systemtheorie sich speist, und ob
das, was man sich dadurch einhandelt — beispielsweise durch die Auflésung
der Wahrheitsfrage in die Beliebigkeit der ihre eigenen Kognitionen (vgl.
N. LUHMANN, Autopoiesis des Bewusstseins, a.a.0. (s. Anm.55), S. 110)
oder, genauer, ihre eigenen Fiktionen produzierenden Systeme —, diesen Preis
auch wert ist (vgl. die kritischen Anmerkungen von J. HABERMAS, Der phi-
losophische Diskurs der Moderne. Zwilf Vorlesungen, Frankfurt M. 1985, S.
4091f., 426ff.).

32



Grundprinzip jedes Informationsprozesses ist die von dem betref-
fenden Organismus ausgehende, selbstorganisierte Reduktion der
Komplexitit der Welt auf die wenigen Merkmale, die im Hinblick auf
dessen Lebens- und Uberlebenszwecke iiberhaupt einen Unterschied
machen. Eine Information, so hat es Bateson brilliant formuliert, ist
ein Unterschied, « der bei einem spiteren Ereignis einen Unterschied
macht »%’. Eine Amobe, welche Helligkeit wahrnimmt, setzt sich in
Richtung auf diese Helligkeit in Bewegung ; der von mir wahrge-
nommene Unterschied in der Aussentemperatur fiihrt dazu, dass ich
die Jacke ausziehe.

Dass Informationsprozesse selbstorganisiert sind, zeigt sich insbe-
sondere darin, dass das Ausbleiben des Unterschieds selber schon
einen Unterschied machen kann : Ein Ereignis, das nicht eintritt — bei-
spielsweise ein Brief, der nicht geschrieben wurde —, kann unser
Verhalten ebenso bestimmen wie ein Ereignis, das eingetreten ist.

Selbst ein relativ einfacher informationsprozessierender Organis-
mus wie eine Zecke wird sich daher nur soweit kontrollieren lassen,
als er das, was der Kontrollierende von ihm will, auch wahrzunehmen
und zu befolgen beliebt. Man kann einen Hund zwar zum Futternapf
zerren, aber man kann ihn nicht fressen machen, wenn er nicht fressen
will. Dies schliesst allerdings nicht aus, dass ein der Beobachtung
eines andern Organismus fahiger Organismus dessen informationsver-
arbeitende Kapazitidten zur Erreichung seiner eigenen Zwecke aus-
nutzen und 1hn dorthin bringen kann, wohin er ihn bringen will*. Tau-
schungsmandover sind darum in der biologischen Welt gang und gibe
und Menschen haben darin ja auch eine besondere Geschicklichkeit
entwickelt. Tiere unter Kontrolle zu bringen und in ihnen durch ein
konsequentes Programm Skinnerscher Verhaltensmodifikation die
Verhaltensweisen hervorzurufen, die wir hervorzurufen wiinschen, ist

57 G. BATESON, Okologie des Geistes, Frankfurt a.M. 51985, S. 488, vgl. auch
S. 582.

58 Voraussetzung dafiir ist, dass das betreffende intentionale System gegeniiber

einem andern intentionalen System zumindest den Automatenstandpunkt ein-
nehmen kann, d.h. ein « Wissen » dariiber entwickeln kann, dass dieses Sy-
stem auf bestimmte Inputs immer mit bestimmten Outputs reagiert.
Wie weit auch Tieren die Fahigkeit zugeschrieben werden kann, die wir uns
selber zuschreiben : intentionale Systeme als intentionale Systeme wahrzu-
nehmen, die sich Meinungen iiber die Welt bilden und Wiinsche haben kon-
nen, kann hier offen bleiben. Zu diesen verschiedenen « Einstellungen » vgl.
D. C. DENNETT : Intentional Systems, a.a.0. (s. Anm. 56), S. 3ff.

33



in der Regel — wie jeder Tierziichter weiss — ein nicht ganz aussichts-
loses Unterfangen.

Von menschlichen Personen, Educanden eingeschlossen, erwarten
wir jedoch Besseres. Wir erwarten von Ihnen, in Begriffen der Ma-
schinentheorie gesprochen, dass sie keine Trivialmaschinen sind, die
auf einen bestimmten Input nach Massgabe einer internen Trans for-
mationsfunktion einen bestimmten Output erzeugen und diese Ope-
ration jedesmal wiederholen, wenn derselbe Input eingegeben wird®.
Von ihnen nehmen wir an, dass sie informations verarbeitende Wesen
von grosserer Komplexitét sind. Zu unserem Bild von Personen® ge-
hort insbesondere die Unterstellung, dass ihr Verhalten nicht unmit-
telbar iiber ihre inneren Triebe und die Informationen gesteuert ist, die
sie von aussen aufnehmen, sondern dass sie — gleichsam durch einen
eingebauten inneren Monitor — imstande sind, zu ihren eigenen Infor-
mationsverarbeitungsprozessen auf Distanz zu gehen und auch diese
Prozesse wiederum zum Gegenstand eines Informationsverarbei-
tungsprozesses zu machen, auf ihre Reaktionen reflektierend und auf
ihre Reflexionen reagierend. Eine der besten Beschreibungen dieses
Reflexionsvorganges verdanken wir noch immer John Locke. Er
schreibt im 21. Kapitel des zweiten Buches seines « Versuches iiber
den menschlichen Verstand »:

«Da der Geist, wie die Erfahrung zeigt, in den meisten Fillen die
Kraft besitzt, bei der Verwirklichung und Befriedigung irgendeines
Wunsches innezuhalten und mit allen andern Wiinschen der Reihe
nach ebenso zu verfahren, so hat er auch die Freiheit, ihre Objekte zu
betrachten, sie von allen Seiten zu priifen und gegen andere abzuwi-

59 Zum Begriff der Trivialmaschine, den auch Luhmann (vgl. etwa « Codierung
und Programmierung. Bildung und Selektion im Erziehungssystem », in : So-
ziologische Aufkldrung, Bd. 4 : Beitrige zur funktionalen Differenzierung der
Gesellschaft, Opladen 1987, S. 192ff.) in piadagogischen Kontexten be-
sonders zu faszinieren scheint, vgl. H. VON FOERSTER, « Principles of Self-
Organisation — In a Sozio-Managerial Context », in : H. ULRICH/ G. J. B.
PROBST (Hg.) : Self-Organisation and Management of Social Systems : In-
sights, Promises, Doubts, and Questions, Berlin 1984, S. 2-24.

60 Eine der klarsten Analysen unserer Intuition von « Person » ist immer noch
die von H. G. FRANKFURT ins Spiel gebrachte Fihigkeit, Wiinsche und Mei-
nungen « zweiter Stufe » zu bilden, d.h. Wiinsche und Motive dariiber zu ha-
ben, welche Wiinsche und Motive sie haben mochte (Vgl. « Freedom of the
Will and the Concept of a Person », in : The Journal of Philosophy 68 (1971),
S. 5-20). Die Komplexitaten, die dieser Begriff von « Person » beinhaltet,
entwickelt D. C. DENNETT, « Conditions of Personhood », in : Brainstorms,
a.a.0. (s. Anm.56) S. 267-285.

34



gen. Hierin besteht die Freiheit, die der Mensch besitzt und aus deren
falschem Gebrauch die ganze Fiille von Missgriffen, Irrtiimern und
Fehlern stammt, in die wir in unserer Lebensfiihrung und bei unserm
Streben nach Gliick hineingeraten, wenn wir unsere Willensentschei-
dung tiberstiirzen und vorschnell ohne rechte Priifung zu handeln be-
ginnen. Um dem vorzubeugen, haben wir die Kraft, die Verfolgung
dieses oder jenes Wunsches zu unterbrechen, wie jeder tdglich bei
sich selbst erproben kann. Hier scheint mir die Quelle aller Freiheiten
zu liegen ; hierin scheint das zu bestehen, was man (meines Erachtens
unzutreffend) den freien Willen nennt. Denn wihrend einer solchen
Hemmung des Begehrens ... haben wir Gelegenheit, das Gute oder
Ueble an der Handlung, die wir vorhaben, zu priifen, ins Auge zu
fassen und zu beurteilen. Haben wir dann nach gehoriger Untersu-
chung unser Urteil gefillt, so haben wir unsere Pflicht erfiillt und
damit alles getan, was wir in unserm Streben nach Gliick tun kénnen
und miissen ... »°'.

Die Freiheit, von der Locke hier redet, ist zwar nicht die intelligi-
ble, die Kant meint, aber sie geniigt, um jeden Mochtegernkontrolleur
in Verlegenheit zu stiirzen. Wie sehr er sich auch anstrengen mag, in
seinem Opfer Uberzeugungen zu wecken und Wiinsche zu evozieren :
Er kann nie sicher sein, dass der so Kontrollierte, wenn er der Her-
kunft seiner Wiinsche und Uberzeugungen gewahr wird und sie einer
kritischen Priifung unterzieht, diese auch weiterhin aufrecht erhalten
mochte. Der Wunschtraum des Kontroll-Padagogen, es am Ende ge-
wesen zu sein, scheitert am Willen des Kontrollierten, selber dariiber
befinden, was denn nun eigentlich der Fall gewesen sein soll. Und die
Kontrolle findet spétestens dann ein Ende, wenn der Kontrollierende
entdeckt, dass man ihn kontrollieren will¢.

61 J. LOCKE, Versuch iiber den menschlichen Verstand, Hamburg 1981, S. 315
(An essay concerning human understanding, II, Kap. XXI, hg. v. P. H.
NIDDITCH, Oxford 1975, S. 47).

62 Wer sich von der Begrifflichkeit der Maschinentheorie faszinieren lisst,
wiirde deshalb sagen, Personen seien offensichtlich nicht-triviale Maschinen :
Statt auf einen Input, dank gespeicherter Regeln, mit entsprechendem Output
zu reagieren, befragen nicht-triviale Maschinen bei solchen Operationen im-
mer auch sich selbst — « und reagieren daher bei aller Transformation von
Input und Output immer auch auf ihre eigene momentane Befindlichkeit. Sie
geben auf eine Frage einmal diese, das ndchste Mal eine andere Antwort je
nachdem, wohin ihr vorheriger Output sie gefiihrt hat (Turing-Maschinen)
oder wie sie sich fiithlen und welche Eindriicke in der Situation sonst noch auf
sie einwirken und ihre Befindlichkeit bestimmen ». (N. LUHMANN, « Co-

35



Die einzig verniinftige Konsequenz aus diesem Debakel: Man
setzt schon gar nicht erst auf Kontroll-Strategie und wendet sich bes-
ser gleich der zweiten moglichen Strategie, der Autonomie-Strategie
zu : der Kunst, es nicht gewesen zu sein. Wie soll man aber mit einer
solchen Strategie iiberhaupt padagogisch sinnvoll handeln kénnen ?
Worin besteht ein padagogisches Wirken, das doch kein Wirken ge-
wesen sein will ?

Die Piadagogik, die auf diese Frage eine Antwort geben konnte,
gibt es bisher in der Praxis kaum und in der Theorie nur in Ansitzen®,
Die Versuchung ist daher gross, sich selbst aus der Pddagogik oder
die Pddagogik selbst zu verschabschieden mit anti-pddagogischen
Slogans wie « Schafft die Schule ab », « Schafft die Erziehung ab »
oder aber fortzusetzen wie bisher — mit Techniken der Kontroll-
padagogik oder wie auch immer — mit schlechtem Gewissen vielleicht
oder aber in der festen Uberzeugung, dass es so zwar nicht geht, dass
man aber notwendigerweise so tun miisse, als ob es so ginge, und
wenn es nicht mehr gehe, werde man es ja schon merken, auch wenn
es dann natiirlich zu spét sei*. Dieser Riickzug auf den Fiktionalismus
kommt allerdings einer Bankrotterkldarung gleich und verwischt nicht
nur die Unterschiede, die es im praktischen Feld de facto gibt, zwi-
schen Schulen und Schulen zum Beispiel, Unterrichtsmethoden und
Unterrichtsmethoden ; er unterbindet auch jede theoretische Bemii-
hung, sich einen Begriff von Autonomiepddagogik zu bilden, der das
Gemeinte — allen Paradoxa zum Trotz — zumindest nicht als
unmoglich erscheinen ldsst®. Die « Arbeit am Begriff » aber hat mehr

dierung und Programmierung », in : Soziologische Aufkldrung, Bd. 4, a.a.O.
(s. Anm. 59), S. 192).

63 Als neuere Beispiele solcher Ansitze konnten etwa angesehen werden : O.
SPECK, Chaos und Autonomie in der Erziehung. Erziehungsschwierigkeiten
unter moralischem Aspekt, Miinchen/Basel 1991 ; J. MASSCHELEIN, Kom -
munikatives Handeln und pddagogisches Handeln. Die Bedeutung der Ha-
bermasschen kommunikationstheoretischen Wende fiir die Pidagogik, Wein-
heim 1991.

64 So Alfred TREML im Riickgriff auf die Vaihingersche Philosophie des « Als
ob » und angelehnt an ein Luhmann-Zitat (« Uber die beiden Grund verstind-
nisse von Erziehung », in : Zeitschrift fiir Pddagogik, 27. Beiheft, Pidagogi-
sches Wissen, Weinheim/Basel 1991, S. 347-360, bes. 355).

65 Die Aufgabe der Philosophie besteht ndmlich nicht nur darin, Schwierigkei-
ten zu machen und Paradoxa aufzudecken, sondern ebenso sehr auch, Erkli-
rungen zu finden, mit deren Hilfe wir uns dazu bringen kénnen, etwas fiir
moglich anzusehen, das unmdoglich scheint, an das wir aber gerne glauben
mochten. Vgl. die interessanten Ausfiihrungen zu diesem Erkldrungsbegriff

36



als nur theoretischen Wert; denn nur mit einem klaren Begriff als
Suchbild wird es auch moglich sein, die Praxis zu finden, die diesem
Bild entspricht.

5. Die Elemente einer Autonomiepiddagogik

Einer theoretischen Klirung des Konzepts der Autonomiepid-
agogik ist, wie im folgenden kurz skizziert werden soll, auch nicht
ganz hoffnungslos. Der Punkt, an dem die Kontrollpaddagogik ihre
prinzipielle Grenze findet, bezeichnet nimlich zugleich auch den
Punkt, von dem die Autonomiepddagogik auszugehen hat. Die Kon-
trolle zwar scheitert endgiiltig an der Tatsache, dass wir keine Trivial-
Maschinen oder, positiv ausgedriickt, dass wir Personen sind : Wesen,
die nicht nur — wie wir von jedem biologischen Wesen annehmen —
Ziele verfolgen und Vorstellungen iiber ihre Umwelt haben kénnen,
sondern die auch Vorstellungen und Wiinsche zweiter Stufe, in bezug
auf ihre eigenen Vorstellungen und Wiinsche entwickeln und diesen
Prozess auch fiir beliebige weitere Stufen iterieren konnen. Aufgrund
dieser Eigenschaft sind wir als Personen fidhig, zu uns selbst Stellung
zu nehmen, d.h. zu fragen, ob das, was wir als intentionale Wesen
erster Stufe (in bezug auf die Welt) glauben und wollen, wirklich auch
glauben und wollen sollen. Und wir konnen uns dies nicht nur fragen,
wir konnen auch zum Ergebnis kommen, es wére vielleicht besser,
wenn wir nicht glaubten, was wir glauben, und wenn wir nicht die
Wiinsche hitten, die wir haben. In diesem Fall aber werden wir auch
versuchen, unsere Wiinsche und Vorstellungen erster Stufe ent-
sprechend zu dndern, um sie in Einklang zu bringen mit unseren
Wiinschen zweiter Stufe. Und falls wir nicht Zwangsneurotiker sind
oder Siichtige oder sonstwie mental Handicappierte, wird uns dies in
der Regel auch gelingen®.

Was aber kann uns dazu bewegt haben und uns immer noch dazu
bewegen, unsere Wiinsche und Vorstellungen erster Stufe — und die

bei R. NOZICK, Philosophical Explanations, Oxford 1981, Introduction, S. 1-
24.

66 H. G. FRANKFURT, Freedom of the Will and the Concept of a Person, a.a.O.
(s. Anm. 60), bringt darum diese Tatsache, dass wir sogenannte « Voli-
tionen » zweiter Stufe haben konnen, in Verbindung mit dem Problem der
Willensfreiheit : Willensfreiheit ist dann nicht gegeben, wenn ich nicht den
Willen haben kann, den ich zu haben wiinsche.

37



Handlungen, die aus ihnen erfolgen — in Frage zu stellen ? Hier als
mogliche Antwort anstelle der notwendigen langen Geschichte die
folgende Kurzgeschichte®’. Die Fahigkeit, zu sich selbst auf Distanz
zu gehen, mag sich in der Evolution Hand in Hand mit der Tatsache
entwickelt haben, dass menschliche Wesen begonnen hatten, das was
sie wussten und wollten, in Form einer darstellenden und nicht bloss
expressiven oder appellativen Sprache von einander zu erfragen und
einander mitzuteilen. Ein erster Schritt konnte darin bestanden haben,
dass zunichst einzelne und dann immer mehr Individuen diese
Kommunikation auch dort fortsetzten, wo keine andern Gesprichs-
partner mehr pridsent waren — als Selbstgesprich, Selbstbefragung,
Selbstermahnung, Selbstermunterung usw. Was das Selbstgesprich
stimulierte, war vielleicht die Entdeckung, dass es hilfreich sein kann,
sich dadurch eine Meinung zu bilden, dass man hort, was man selbst
dazu sagt. Aus dieser Praxis heraus mag sich dann das herausgeschilt
haben, was heute mit jeder Sprache verbunden zu sein scheint : die
Praxis des Rechenschaft-geben-Miissens und des Sich-Rechenschaft-
Gebens®, des logon didonai : durch Angabe von Griinden, mit denen
wir uns selbst und andern verstdndlich machen, warum wir glauben,
was wir glauben, warum wir wollen, was wir wollen, und insbeson-
dere, warum wir tun, was wir tun. Griinde aber konnen mehr oder
weniger gut, verstandlich, verniinftig, rational oder giiltig sein oder
wie immer man diese Qualitdt von Griinden néher bezeichnen will.

Zu den Qualitdtsanspriichen an Griinde gehoren etwa Kriterien
wie : Man diirfe sich nicht widersprechen, man miisse herausfinden,
was wahr sei, man miisse sich zu anderen gerecht verhalten usw. usf.
Weder diese Kriterien, noch die Griinde, die ithnen unterworfen wer-
den, sind jedoch eine Frage des privaten Meinens und personlicher
Vorlieben ; sie sind vielmehr im selben Mass und aus denselben
Griinden offentlich wie etwa die Bedeutungen sprachlicher Ausdriicke
selbst, in denen wir unsere Rechtfertigungen vorzutragen pflegen. Ein
Grund ist fiir mich nur dann ein Grund, wenn er auch fiir jeden ande-
ren ein verstdndlicher und womdglich gar akzeptabler und giiltiger

67 Fiir altere lingere Geschichten kann noch immer dienen : G. H. MEAD, Geist,
Identitit, Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1973 ; als jiingerer Versuch: D. C.
DENNETT, Elbow Room :The Varieties of Free Will Worth Wanting, Oxford
1984, S. 38ff.

68 Eine gute Analyse dieses unauflésbaren Zusammenhanges von Handeln und
Rechtfertigen gibt G. KOHLER, Handeln und Rechtfertigen. Untersuchungen
zur Struktur der praktischen Rationalitdt, Frankfurt a.M. 1988.

38



Grund sein kann. Griinde, mit einem Wort, miissen verallgemeine-
rungsfihig sein. Und verallgemeinerungsfihig sind sie dann, wenn es
mehr oder weniger wohldefinierte Verfahren gibt, mit deren Hilfe sich
entscheiden lasst, ob der Geltungsanspruch eines Grundes zu Recht
besteht oder nicht®.

Welche Vorstellungen von Wahrheit, Verniinftigkeit und Recht-
fertigung jeweils gelten, mag zwar kultur-, traditions- und sprachab-
hingig sein, aber wenn der Prozess der kritischen Distanznahme und
der offentlichen Rechtfertigung einmal in Gang gesetzt worden ist,
werden — auf der Suche nach dem, was letztlich als wahr, verniinftig
oder gerechtfertigt angesehen werden kann — alle diese Konzepte im-
mer wieder neu in den Strudel der Reflexion geraten und immer wie-
der aufs neue transzendiert werden miissen™.

Doch was heisst dies alles in bezug auf die Frage, worin denn ei-
gentlich die Autonmie-Piddagogik bestehe ? Die Antwort ist ebenso
schlicht wie einfach: Was autonomie-padagogisch zu geschehen
hitte, ist in den nicht durch Padagogik « verseuchten » Kontexten eine
vertraute Erscheinung : Es ist die Art und Weise, wie man — idealiter
allerdings — unter Erwachsenen miteinander umzugehen pfiegt : Man
weist auf Sachverhalte hin, informiert und erklart Zusammenhinge,
man spricht und streitet miteinander, man gibt Ratschldge, argumen-
tiert und debattiert, kurzum : Man teilt sich mit und nimmt am Leben
und Denken anderer teil".

Und sofern man dabei die anderen nicht gleich als Feinde betrach-
tet, die es auf geschickteste Weise unten oder in Schach zu halten gilt,

69 Die von Jiirgen HABERMAS vorgeschlagene Diskurstheorie der Wahrheit zum
Beispiel ist, wie Habermas betont, nichts anderes als der Versuch, « den nor-
mativen Gehalt der in Sprachen, Kommunikationen angelegten Idee der Ver-
stindigung herauszuarbeiten », und das « intuitive Wissen vom Sinn uni-
versaler Geltungsanspriiche, iiber das jeder kompetente Sprecher verfiigt, zu
rekonstruieren » (Die neue Uniibersichtlichkeit, Frankfurt a.M. 1985, S. 185
bzw. 228).

70 Dies ist der entscheidende Punkt, in dem sich die Anhidnger der auf Univer-
salismus angelegten liberalen Theorie von den sogenannten Kontextualisten
unterscheiden (vgl. dazu etwa J. HABERMAS, Nachmetaphysisches Denken.
Philosophische Aufsdtze, Frankfurt a.M. 1988, S. 178f.).

71 Dass Erziehung entweder gar nicht oder nur in der Gemeinsamkeit, in der
« Wechselwirkung von Ich und Du » méglich sein kann, ist eine der wichti-
gen Einsichten, die einer der ersten « Antipadagogen », der Philosoph
Eberhard GRISEBACH, schon 1924 geltend gemacht hat : Die Grenzen des
Erziehers und seiner Verantwortung, Halle/Saale 1924, bes. Kap. 1 : Die
Grenzen des Erziehers, S. 1-38.

39



und sofern man sie auch nicht als Imbezile oder als niitzliche Idioten
betrachtet, die moglichst geschickt zu manipulieren sind, sofern man
sie vielmehr als selbstverantwortliche, verniinftige und einsichtige
Wesen ansieht, zu denen zu gehoren wir auch fiir uns selbst beanspru-
chen, dann heisst miteinander reden eben nicht — wirken wollen, son-
dern : sich gemeinsam in den Prozess von Argument und Gegenargu-
ment hineinzubegeben, aus dem am Ende alle Beteiligten anders her-
auskommen, als sie hineingegangen sind. Nicht irgendwer hat dann
gewirkt, sondern es ist das Gesprich, das an den Beteiligten seine
Wirkung getan hat™.

Auf die Erziehung iibertragen heisst dies : Personen lassen sich
zwar nicht machen, aber sie lassen sich immerhin beeinflussen : indem
wir ihrem Bediirfnis entgegenkommen, Griinde zu héren und Griinde
zu geben und schlicht und einfach die Wahrheit zu erfahren und nichts
als die Wahrheit. Was eine Person aufgrund eines solchen Austauschs
von Griinden und Gegengriinden sich an Erkenntnis und Einsichten zu
eigen macht, von dem diirfte man mit einigem Recht vermuten, dass
es auch den spiteren Prozess der inneren Reflexion iiberstehen wird.
Die Vernunft hat sich durchgesetzt, pflegt man in solchen Fillen zu
sagen. Und dies heisst wohl : Es gibt hier keinen, der von sich in be-
zug auf andere behaupten kann, dass er es gewesen sei. Die Redewei-
se allerdings, dass die Vernunft dies oder jenes « gebiete », darf uns
nicht dariiber hinwegtduschen : Am Ende ist es immer der Einzelne

72 Dieses Gesprich ist das klare Gegenbild zu dem Versuch der Mochtegern-
kontrolleure, den zu erziehenden Subjekten Meinungen und normative Ein-
stellungen einzupflanzen, unter Umgehung des kritischen Bewusstseins und
unter geschickter Ausnutzung der Motive und Einstellungen der zu Erzie-
henden, die fiir die Kontrolleure nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer
Giiltigkeit, sondern allein unter dem ihrer Manipulierbarkeit von Interesse
sind. Eine erste Anndherung an den Unterschied zwischen Kontrollpidagogik
und Autonomiepadagogik ist etwa die von L. W. BECK, Akteur und Bet-
rachter. Zur Grundlegung der Handlungstheorie, Freiburg/ Miinchen 1975,
S. 151f. herausgearbeitete Unterscheidung zwischen einer iiber Ursachen
laufenden Kausalitdt und der durch Griinde bestimmten Handlungen. Der
eigentliche klassische Referenzpunkt ist aber wohl die aristotelische Unter-
scheidung zwischen Poiesis (im Sinne einer vom Subjekt ausgehenden
bewussten Einwirkung auf Objekte) und Praxis (als Einwirkung von Subj-
ekten auf Subjekte) und alle daran ankniipfenden Unterscheidungen wie « Ar-
beit » und « Interaktion », « strategisches » und « kommunikatives Handeln »
(vgl. etwa J. HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1,
Frankfurt a.M. 1981, S. 384) usw.

40



selbst, der dariiber befindet, was nun fiir ihn gelten oder nicht gelten
soll™.

Eines freilich wird sich nicht bestreiten lassen : Die Griinde, die
die Entscheidungen des einzelnen leiten, konnen immer mehr oder
weniger gut, die Geltungsanspriiche dieser Griinde mehr oder weniger
einldsbar sein. Und dieses Mehr oder Weniger ist wesentlich dadurch
bestimmt, in welchem Umfang die einzelnen sich mit den bereits eta-
blierten Standards, Normen und Verfahren im betreffenden Bereich
vertraut gemacht haben. Um iiberhaupt an einem Diskurs teilnehmen
zu konnen, werden wir daher nicht selten, zunidchst einmal einfiih-
rende Diskurse durchlaufen miissen, die mit den Diskursanspriichen
und Diskursregeln im betreffenden Bereich vertraut machen, und die
Disziplinierung erfahren lassen, die die jeweilige « Disziplin » ihren
Teilnehmerinnen und Teilnehmern abverlangt. Genau dies aber ist —
im Licht- der Autonomiepddagogik gesehen — der Sinn eines offentli-
chen Erziehungssystems : die nachriickende Generation einzufiihren in
die Diskursverfahren der als zentral und fiir alle Mitglieder der Ge-
sellschaft unumginglich erklarten Kulturbereiche. Prototyp einer sol-
chen « Initiation »™ ist die Art und Weise, wie wir die Muttersprache
und allfillige weitere Sprachen erlernen. Zur Einfiihrung in die wei-
teren, regionalen und speziellen Sprachen der Kulturbereiche wird es
aber professionelle Lehrerinnen und Lehrer brauchen, die uns die
« Initiation » methodisch und systematisch ermoéglichen: zunichst in
die elementaren Kulturtechniken und dann in die spezifischen Be-
reichssprachen : die Sprache der Mathematik, der Naturwissenschaf-
ten, aber auch die Sprache der Musik, der rdiumlichen Gestaltung usw.
— quer durch die tradionellen Schulfdcher hindurch. Diese Einfiihrung
aber — und dies ist die unverzichtbare autonomiepidagogische Pri-
misse — kann nur dadurch erfolgen, dass die Initiierten immer schon
als argumentationsfahig und durch Griinde bewegbar angesehen wer-
den, als gleichberechtigte Partner in dem auf lange Zeit hin an-

73 In diesem Sinne hat die etwas allzu sehr auf Dramatik angelegte Redeweise
von den « unstetigen Formen in der Erziehung » von O. BOLLNOW, Existenz-
philosophie und Pddagogik, Ziirich 1954, S. 18ff., durchaus seine Berech-
tigung.

74 Dass Erziehung im Grunde Einfilhrung in den « objektiven Geist » einer
Kultur sei, war bereits die These der geisteswissenschaftlichen Pddagogik.
Eine iiberzeugende zeitgemaisse Begriindung dafiir, warum Erziehung als Ini-
tiation verstanden werden konne, hat Richard S. PETERS dargelegt, vgl.
Education as Initiation, in : R. D. ARCHAMBAULT (Hg.) : Philosophical Ana-
lysis and Education, London/New York 1965, S. 87-111.

41



gelegten, permanenten und gemeinsamen Gespréich dariiber, was nun
eigentlich und warum als giiltig oder nicht giiltig, als wahr oder nicht
wahr anzuerkennen sei’”.

Alle diese einfiihrenden Diskurse aber sind fiir den einzelnen nur
Etappen auf dem Weg zu einer Antwort auf die das ganze wache
Leben umfassende eine Frage, welche Art von Person wir eigentlich
sein wollen, in der Sprache Kants ausgedriickt : was der Mensch « als
frei handelndes Wesen aus sich selber .... machen kann und soll »7.

Man kann diese Frage selbstverstindlich auf verschiedene Arten
und auf verschiedenen Ebenen beantworten. Ich kann mich darauf
festlegen, ich sei nun einmal eine Person, die von Mathematik nichts
versteht, sich fiir Geschichte nicht interessiert, sich bei Goethe aus-
kennt und Mozart liebt usw. Aber wenn der Stachel des logon didonai,
die Suche nach dem Warum und Wozu nicht abbricht, kann ich auch
zu weit dramatischeren, radikaleren, philosophischeren Selbstent-
scheidungen herausgefordert werden: Was ist denn eigentlich Er-
kenntnis und was konnen wir iiberhaupt wissen iiber Natur und
Geschichte, iiber uns selbst ? Was macht ein gutes Leben aus ? Worin
besteht die Gerechtigkeit, die wir fir uns alle einklagen ? Was konnen
wir uns fiir dieses Leben oder dariiber hinaus iiberhaupt erhoffen ?
Aus welchen Griinden sprechen uns bestimmte Arten der Selbst- und
Weltgestaltung an und stossen uns andere ab ?

Das klassische Beispiel fiir dieses Radikalwerden einer zunéchst
einfachen pddagogischen Frage ist Platons Friihdialog « Laches ». Die
banal erscheinende Frage der beiden Feldherren, Nikias und Laches,
ob sie ihre Sohne die Fechtkunst erlernen lassen sollen oder nicht, er-
weist sich im Gesprich mit Sokrates nur als beantwortbar, wenn man
auch sagen kann, was denn fiir die Seele eines Menschen tiberhaupt
gut sei, und dies provoziert die noch allgemeinere Frage, worin denn
eigentlich die besondere Tiichtigkeit (arete) der menschlichen Seele
bestehe.

Die Frage, welche Art von Wissenschaft die gesuchte Autonomie-
padagogik denn nun eigentlich sei, beantwortet sich damit von selbst.
Die Autonomiepéddagogik in ihrer radikaisten und konsequentesten
Gestalt ist im Grunde nichts anderes — als Philosophie ; und umge-

75 Ein gutes Beispiel fiir die gegenseitige Berichtigung von Griinden zwischen
Lehrer und Kind am Fall der Fortsetzung der mathematischen Reihe gibt
Lewis White BECK, a.a.O. (s. Anm. 72).

76 Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akad.-Ausg. 7, S. 119.

42



kehrt, Philosophie, wenn immer sie im kantischen « weltbiirgerli-
chen » Sinn betrieben wird, wird unweigerlich « pddagogisch » : Denn
wenn wir uns einlassen auf die argumentative Untersuchung dartiber,
von welchen Prinzipien und Zwecken wir uns in unserem Handeln
und in unserem Denken letztlich leiten lassen wollen, dann ist das Er-
gebnis dieser Untersuchung immer eine Bestimmung oder Bildung
unserer selbst. John Dewey hat diese Einsicht wohl am klarsten ausge-
sprochen : « Die am tiefsten eindringende Definition der Philosophie,
die sich geben lasst, ist demnach die : Philosophie ist die Theorie der
Erziehung in ihrer allgemeinsten Gestalt. »”

Der Ausdruck « Philosophie der Erziehung », den Dewey als
Kapiteliiberschrift verwendet, erweist sich, im Lichte seiner eigenen
Definition, als irrefithrend — als ob es sich um ein Spezialgebiet, eine
Sonderdisziplin der Philosophie handeln wiirde wie « Geschichts-
philosophie » oder « Naturphilosophie » usw. Die philosophischen
Fragen, die im piddagogischen Kontext aufbrechen, konnen sich je-
doch ebenso gut auch aus andern Anlissen stellen, und Fragen aus
andern Kontexten kénnen von unmittelbarer Relevanz auch fiir den
padagogischen Kontext sein, und alle diese Fragen ziehen sich offen-
sichtlich, wie die Erinnerung an Kants « Weltbegriff » von Philosophie
deutlich zu machen versuchte, quer durch alle philosophischen Dis-
ziplinen hindurch : Von der Metaphysik und Erkenntnistheorie bis hin
zur Anthropologie und Geschichtsphilosophie.

Die seinerzeit von Herbart und den Herbartianern, aber auch von
Schleiermacher vorgenommene Einengung der Pddagogik auf Ethik
und Psychologie” wurde bereits von den Neukantianern, die nicht we-
niger vehement als Dewey fiir die Identitdt von Philosophie und
Padagogik plddierten — Pddagogik ist nichts anderes als « konkrete
Philosophie »™ —, als willkiirlich zuriickgewiesen ; denn, so argumen-
tiert etwa Natorp : Eine Piddagogik, welche die Aufgabe der Erzie-

77 J. DEWEY, Demokratie und Erziehung. Eine Einfiihrung in die philosophi-
sche Pidagogik, Weinheim/Basel *1964, ND 1993,

78 Vgl. J. F. HERBART, Pddagogische Schriften, hg. v. O. Willmann, Leipzig
21880, S. 506f., oder auch Allgemeine Pddagogik, Samtliche Werke, Bd. 9,
hg. v. K. Kehrbach u. O. Fliigel Langensalza 1887 (ND 1964), S. 311 ; vgl.
auch A. HUGLI : Art. « Pddagogik », in : Histor. Wéirterbuch der Philos., Bd.
7, hg. v. J. Ritter u. K. Griinder, Basel 1989, Sp. 15ff. ; F. D. E. SCHLEIER-
MACHER, Pddagogische Schriften, Bd. 1, hg. v. E. Weniger, Miinchen/
Diisseldorf 1957, s. 12.

79 P. NATORP, Philosophie und Pidagogik — Untersuchungen auf ihrem
Grenzgebiet, Marburg 1909, S. 48.

43



hung, den « ganzen Menschen », « nach allen wesentlichen Seiten oder
Richtungen seiner Tatigkeit zu bilden », ernst nimmt, muss sich auf
die Philosophie als « Grundwissenschaft» stiitzen konnen®. Zur
Entwicklung des ganzen Menschen gehore namlich nicht nur die Ent-
wicklung des Wollens, sondern auch die des Denkens und der schaf-
fenden Fantasie ; die Ziele und Mittel der Erziehung zu bestimmen sei
daher nicht nur Aufgabe der auf das menschliche Wollen sich rich-
tenden Ethik, sondern auch der iibrigen normativen Wissenschaften :
der Logik oder Erkenntnislehre, welche die Normen fiir die Tatigkeit
des Erkennens, und der Asthetik oder Geschmackslehre, welche die
Gesetze « fiir die Tatigkeit der freischaffenden Fantasie » festlegt®'.
Fiir die analytisch orientierte « philosophy of education » schliesslich,
die in den 50er Jahren in der angelsidchsischen Welt ihren Siegeszug
begonnen hat®, gilt nach wie vor die These von Richard S. Peters,
eines ihrer grossen Promotoren: «...that philosophy of education is
and should be a branch of philosophy is not to suggest that it is a
distinct branch in the same sense that it could exist apart from
established branches of philosophy such as epistemology, ethics, and
philosophy of mind. Rather it draws on such established branches of
philosophy and brings them together in ways which are relevant to
educational issues. »%

Folgt aus der These, die Autonomiepéddagogik sei nichts anderes
als Philosophie, dass darum auch die Philosophie die Disziplin sei,
«deren der Erzieher », wie Herbart von der Padagogik sagt, « fiir sich
bedarf »%?

80 A.a.0.,S.13; vgl. auch den Titel des 1. Kapitels.

81 A.a0O,S. 12
Dass diese Position im deutschen Sprachraum noch immer lebendig ist, zeigt
etwa J. OELKERS/W. K. SCHULZ/H.-E. TENORTH (Hg.), Neukantianismus.
Kulturtheorie, Padagogik und Philosophie, Weinheim 1989, aber auch die
Beitrdge von M. HEITGER/G. FUNKE/J. RUHLOFF u.a. in : J.-E. PLEINES
(Hg.), Kant und die Pddagogik. Pddagogik und praktische Philosophie,
Wiirzburg 1985, oder M. HEITGERS Artikel « Philosophische Pidagogik »
in : P, KOSLOWSKI (Hg.), Orientierung durch Philosophie, Tiibingen 1991,
S.33-47.

82 Vgl. dazu J. OELKERS, « Die analytische Erziehungsphilosophie : Eine Er-
folgs geschichte. Wissenschaftshistorische Anmerkungen zur Entwicklung der
angelsichsischen Erziehungsphilosophie seit 1950 », in : Zeitschrift fiir Pdid-
agogik, 28 (1982), S. 441-464.

83 R.S. PETERS (Hg.), The Philosophy of Education, Oxford 1973 S. 2.

84 J.F. HERBART, Allgemeine Pddagogik, a.a.O. (s. Anm.78), S. 10.

44



Was Lehrpersonen fiir sich brauchen, um ihre mannigfachen
Aufgaben des Erziehens, Unterrichtens, Beratens, Administrierens,
Kooperierens und Innovierens auf hilfreiche und professionelle Weise
wahrzumehmen, ist — neben der griindlichen Vertrautheit mit den
Strukturen und Inhalten ihrer Unterrichtsfacher — die Kenntnis dessen,
was die empirisch forschenden Sozialwissenschaften beitragen kon-
nen zur Frage nach den Bedingungen, die Lernprozesse beim einzel-
nen, in der Gruppe oder in schulischen Organisationen erleichtern
oder erschweren konnen. Falls die Lehrenden ihr Geschift im Sinne
der Autonomiepadagogik betreiben wollen, darf dieses Wissen aller-
dings nicht als Grundlage fiir die (ohnehin nicht mogliche) Entwick-
lung von Kausaltechnologie missbraucht werden. Es kann wie Kant
dies formuliert hat, ein Wissen « in pragmatischer Absicht » sein, ein
mogliches Mittel, das der einzelne oder eine lernende Gruppe fiir sich
selbst verwenden kann, um die selbst gesetzten Lern- und Initiations-
ziele zu erreichen®.

Kann es bei diesem pragmatischen Wissen sein Bewenden haben ?
Aus der Sicht der Autonomiepéddagogik jedenfalls nicht: Die Lehr-
person, die sich nicht dazu hergibt, ihr pragmatisches Wissen blind-
lings in den Dienst irgendwelcher Auftraggeber zu stellen, sei es nun
des Staats, der Kirche, der Wirtschaft oder — was vielleicht ohne kon-
trollpddagogische Riickfille abgehen wiirde — in den Dienst der Schii-
lerinnen und Schiiler selbst, eine Lehrperson, mit einem Wort, die sich
gelegentlich auch die Frage stellt oder stellen lédsst, wozu das, was sie
tue, denn nun eigentlich gut sei, und die womdoglich ihre Schiilerinnen
und Schiiler ermuntert, selber solche Fragen zu stellen : eine solche
Lehrperson ware sicher gut beraten, wenn sie sich mit der Fiihrung
philosophischer Diskurse vertraut machen wiirde — damit sie an-

85 KANT hat diesen Unterschied zwischen der « Erkenntnis des Menschen » in
« physiologischer » und in « pragmatischer Hinsicht » auch selber trefflich
illustriert : Es gehe in « pragmatischer Hinsicht » nicht darum, den Na-
turursachen « nachzugriibeln », auf denen das Erinnerungsvermogen beruht,
sondern « die Wahrnehmungen iiber das, was dem Gedéichtnis hinderlich
oder beforderlich befunden worden », dazu zu benutzen, « um es zu erweitern
oder gewandt zu machen » (Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, Akad.-
Ausg., Bd. 7, S. 119). — Man kann diese pragmatische Art der Verwendung
des Wissens durchaus als Fortsetzung jener geistigen Ubungen und Exer-
zitien ansehen, welche die antike Philosophie zur Selbsterziehung des ein-
zelnen entwickelt hat. (Vgl. etwa P. HADOT, Philosophie als Lebensform.
Geistige Ubungen in der Antike, Berlin 1981, oder P. RABBOW, Seelenfiih-
rung, Miinchen 1954.

45



gesichts dieser Fragen nicht ebenso ratlos dasteht wie Laches und Ni-
kias in Platons Dialog.

Was dies aber institutionell bedeutet — ob es nun vielleicht doch,
wie Richard S. Peters postuliert, erforderlich sein wird, aus der Phi-
losophie eine eigene « Philosophie der Erziehung » auszusondern, die
— womoéglich zum Gebrauch der Lehramtstudierenden — den philoso-
phischen Diskussionsstand im Hinblick auf die im Rahmen der
Lehrtitigkeit sich stellenden Probleme (in Verbindung mit Zielen und
Inhalten der Erziehung etwa, dem Begriff der Erziehung, dem
Curriculum usw. — zuzuscheiden und zu biindeln versucht, und wer
fiir diese Aufgabe tliberhaupt berufen wire und wie sich die so Be-
rufenen zu den vielen andern verhalten, die sich sonst auf dem Markt
der Padagogen tummeln : Dies sind zum Gliick — und zur Erleich-
terung des Verfassers — Fragen, auf die an diesem Ort wohl niemand
eine Antwort erwartet.

Zusammenfassung in neun Thesen

1. Mit der Etablierung der Pddagogik als Wissenschaft verbindet
sich seit Anbeginn die grosse Hoffnung, dass die Pdadagogik durch
« Verbesserung des Menschen » auch die Gesellschaft und letztlich die
Welt selbst « verbessern » oder gar « retten » konne.

2. Dieses pddagogische Programm ist Teil des umfassenderen
Projekts der Moderne, jenes gigantischen Versuchs, jeden Bereich des
Lebens kontrollierbar und methodisch beherrschbar zu machen, alle
« Zufdlligkeit » auszuschalten.

3. Zweifel an der Durchfiihrbarkeit des padagogischen Programms
hat es allerdings seit je gegeben : von Kants Hinweis auf das Grund-
dilemma, wie Erziehung und Freiheit liberhaupt vereinbar sein kon-
nen, bis hin zum modernen Diktum vom « Technologiedefizit » der
Piadagogik.

4. Die Padagogik hat auf dieses Dilemma dadurch reagiert, dass
sie, ambivalent zwar, vor allem das eine Horn des Dilemmas ergriffen
hat: Sie setzte nicht auf Freiheit und Autonomie, sondern auf die
Kontrollpddagogik der Macher und das notige Kontrollwissen der
« Beobachter ».

5. Der von der Padagogik eingeschlagene Weg der Kontrolle war
jedoch immer wieder zum Scheitern verurteilt. Nicht nur, weil das
notige Technologiewissen bis heute fehlt, sondern aus grundsitzlichen

46



Griinden : weil der Mensch nicht zu der Art von Wesen gehort, die
sich durch Erziehung kontrollieren lassen.

6. Als Ausweg bleibt daher nur die Autonomiepiddagogik, die gar
nicht erst zu wirken beabsichtigt, die jedoch ihrerseits mit der Schwie-
rigkeit behaftet ist, dass sie bisher keine iiberzeugende Theorie und
Praxis des pddagogischen Handelns zu entwickeln vermochte.

7. Die Leitidee einer Autonomiepéddagogik ist jedoch leicht ein-
sichtig zu machen : in dem Bild des Erziehers als eines achtungsvollen
Begleiters und Partners der Heranwachsenden in ihrem Prozess der
Selbstfindung und Selbsterziehung.

8. Das Wissen, das diese Pddagogik fiir sich bedarf, ist darum
auch kein Kontrollwissen, sondern ein pragmatisches Wissen dariiber,
wie man Ergebnisse der Wissenschaften und personliche Erfahrung
zur Erreichung der eigenen Bildungszwecke einsetzen kann.

9. Was ein auf Autonomie abzielender Erzieher jedoch am mei-
sten braucht, ist die sokratische Fihigkeit, das gemeinsam gelebte und
noch zu lebende Leben einer argumentativen Uberpriifung zu unter-
ziehen. Die Disziplin aber, die hier allein Hilfe geben konnte, ist die
Philosophie; denn die gesuchte Autonomiepadagogik als Theorie ist
nichts anderes als die Philosophie selbst.

47






	Kontrollpädagogik oder Autonomiepädagogik? : Epistemologische Bemerkungen zum Verhältnis von Pädagogik und Philosophie

