Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 53 (1994)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

Curzio Chiesa, Sémiosis. Essai sur les théories du signe linguistique de Platon et
d’Aristote, Berne, Lang, 1991 (B.Baertschi). André de Muralt: L’Enjeu de la
philosophie médiévale, Etudes thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes,
E. J. Brill, Leiden-New York-Kgbenhavn-Koln, 1993 (S.Merckelbach). Filadelfo
Linares, Einblicke in Hugo Grotius’ Werk « Vom Recht des Krieges und des
Friedens », Hildesheim, Olms 1993 (Studien und Materialien zur Geschichte der
Philosophie, hg. von G. Funke und R. Malter, Bd. 15) (S.Zurbuchen). Pierfran-
cesco Fiorato, Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit in der Philoso-
phie Hermann Cohens (Studien und Materialien zum Neukantianismus, Bd. 2),
Wiirzburg 1993 (P.A.Schmid). Reinhard Brandt und Franz Orlik (hrsg.), Phi-
losophisches Denken - Politisches Wirken. Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg
1992, Hildesheim 1993 (P.A.Schmid). Michel Henry, Die Barbarei, Eine phéino-
menologische Kulturkritik, Freiburg/Miinchen, Alber 1992 (G.Dufour-Kowalska).
Charles Widmer, Droits de ’Homme et Sciences de I’Homme, Genéve & Paris,
Droz, 1992 (B.Baertschi).

Curzio Chiesa, Sémiosis. Essai sur les théories du signe linguistique de
Platon et d’Aristote, Berne, Lang, 1991.

Si le titre de cet ouvrage ne mentionne que Platon et Aristote, le propos de son
auteur ne se limite pas a ces deux auteurs; ce qu’il vise en réalité, c’est 1’établis-
sement d’une archéologie du signe et, a cet effet, le premier tiers de cette étude est
dévolue aux «signes anciens », tels qu’on les rencontre chez Homeére et Eschyle
principalement.

Dans cette premicre partie, on voit lentement naitre 1’usage linguistique du signe
— qui apparait pour la premiére fois dans le traité hippocratique Du Régime —, a
partir d’autres usages; par exemple, dans I'Iliade, «les trois modes d’emploi do-
minants du mot séma [sont] le tertre, la marque ou le repere et le présage » (p. 30).
Si cela a ét€ possible, c’est parce que tout signe comprend une relation de renvoi &
I’intention de quelqu’un, de quelque chose a autre chose d’invisible. Quant a
Eschyle, il fixe le vocabulaire par I’emploi de nombreux termes désignant le signe
dans ses différents aspects, termes dont 1’auteur étudie le sens; il s’agit notamment
de s€ma, de s€émeion, de tekmar et de ses dérivés, ainsi que de sumbolon.

Un autre facteur important pour comprendre la naissance de 1’étude du signe
linguistique est la désacralisation de la parole (les mots sont séparés des choses);
comme le reléve I’auteur « sophistes et rhéteurs d’un cdté et philosophes de 1’autre
[en] tirent des conséquences divergentes» (p. 95). Pour les premiers, il s’agit de
préserver ’efficacité de la parole indépendamment de 1’autorité de celui qui parle,
alors que pour les seconds il importe de dire le vrai (fonction significative du lan-
gage), et donc de tisser le rapport du signe a la réalit€ dans une nouvelle perspec-
tive.

Ce sera le propos du Cratyle, dont I’analyse occupe une part importante de la
seconde section de 1’ouvrage, consacrée a la théorie platonicienne du nom comme
signe mimétique. Dans le combat que Platon méne contre les sophistes, ce dialogue
occupe une place privilégi€e — car les sophistes se veulent maitres du langage — et

249



Studia philosophica - Comptes rendus

vise & établir la valeur sémantique du langage. D’oli I’'importance de 1’ancrer dans la
réalité et ce d’abord par les noms, qui constituent le noyau de la philosophie pla-
tonicienne du langage : leur fonction est de dire 1’essence. Ainsi «la différence des
voix et des langues n’est absolument pas exclusive de 1’uniformité des noms »
(p. 120). 11 faut trouver le nom juste pour chaque chose, d’ol I’enquéte étymo-
logique du Cratyle, dont I’auteur souligne d’ailleurs la valeur ambigué pour Platon
lui-méme, du moins tant qu’elle n’a pas intégré la doctrine du tupos, c’est-a-dire du
«trait distinctif, typique et essentiel, qui caractérise la chose qu’il s’agit de désigner
ou de figurer» (p. 151) et représente son essence. Le nom ressemble donc 2 la
chose, mais il n’en est pas une image et posséde aussi un aspect conventionnel.
Bref, le nom imite la chose, 1’Idée donc, et I’étude de la théorie platonicienne de la
mimeésis montre qu’imiter, c’est signifier. Ainsi «la philosophie du langage de
Platon est une sémiologie » (p. 202).

Avec Aristote, la situation change, bien qu’il soit d’accord avec son maitre sur le
fait que le langage est un ensemble de signes. C’est que, comme le souligne
1’auteur, il peut se dispenser de réfuter les sophistes, son maitre I’ayant fait — méme
s’il prolonge son attaque, en critiquant leur conception d’une relation biunivoque
entre les mots et les choses (qui revient 2 faire de tout mot un nom propre) — et que
I’existence d’un lien symbolique entre le mot et 1a chose n’est plus a établir. Pour le
Stagirite, la premié¢re fonction du langage est taxinomique : il sert & classer les étres,
a organiser le monde, mais 1’analyse ne s’arréte pas 1a, et se déploie sur les plans
phonologiques, sémantiques et pragmatiques. En I’y suivant, I’auteur met en évi-
dence a quel point la doctrine présentée est révolutionnaire, anticipant bien des
«découvertes» modernes, telles celle que le sens résulte de la combinaison d’élé-
ments qui n’en ont pas, ou celle du le principe de pertinence (p. 244-245). Chemin
faisant, I’interprétation traditionnelle faisant du sens linguistique un concept est
critiquée, car le premier est le produit d’un acte de langage: la doctrine aristoté-
licienne est donc une théorie du signifier plutot que du sens, ou le concept n’est pas
un intermédiaire entre les mots et les choses. L’auteur conteste encore, par une
argumentation serrée, la conception répandue que la doctrine aristotélicienne de
’attribution soit a trois termes (sujet + copule + prédicat): elle est au contraire
binaire (sujet + prédicat).

Puis la fonction taxinomique du langage, qui implique une correspondance entre
les mots et les choses, est examinée de prés, & 1’occasion de 1’étude de la triple
classification des catégories, des genres de 1’€tre et des prédicables. La conclusion
qui s’en dégage est que «la connexion intime entre le langage et la pensée est pour
Aristote une donnée fondamentale » (p. 327).

Si I’auteur s’est aventuré dans cette archéologie aussi suggestive que fouillée,
c’est, outre son intérét intrinseque, parce qu’il estime que les théories modernes,
linguistiques du signe et de la signification, celles de Peirce, de Saussure, de Frege,
de Carnap ou de Hjelmslev n’ont qu’une similitude de surface; par exemple la
tripartition signifiant-signifié-référent n’est pas adéquate pour rendre compte de la
conception de Saussure. Ainsi, si I’on veut vraiment comprendre les théories actu-
elles, un détour clarificateur par les origines est nécessaire, qui doit étre entrepris
sans perdre de vue le mouvement dont elles sont le premier moment, ce qui exige
une méthode proche de la reconstruction rationnelle. Bernard Baertschi

250



Studia philosophica - Comptes rendus

André de Muralt: L’Enjeu de la philosophie médiévale, Etudes thomistes,
scotistes, occamiennes et grégoriennes, E. J. Brill, Leiden-New York-Kgbenhavn-
Koln, 1993,

Sorti en 1991 chez le méme éditeur, le dernier livre d’André de Muralt vient
d’étre réédité. Et pour cause, car il s’agit d’un ouvrage de premiere importance a la
fois pour I’'intelligence de plusieurs thémes centraux de la philosophie médiévale
que pour une meilleure compréhension de I’influence structurelle du moyen 4ge sur
le développement de la philosophie modeme et contemporaine. C’est pourquoi il
s’adresse tout aussi bien aux intéressés de la pensée post-médiévale qu’aux médié-
vistes proprement dits. L’ouvrage est compos€ de huit études thématiques, pré-
cédées d’une introduction et dotées en fin de volume d’un treés utile index analytique
des matieres. Au fil de ses analyses, I’auteur fait découvrir les principales structures
de pensée de la philosophie médiévale (dont la 7¢7¢ Etude définit la portée et
’enjeu), lesquelles éclairent singulierement I’ensemble de la philosophie occidentale
jusqu’a nos jours.

La fin du 13e siecle (et non le 17¢!) apparait comme le pivot central d’une
véritable révolution philosophique: c’est alors qu’«une philosophie nouvelle nait
de I’opposition d’une structure de pensée de type scotiste a une structure de pensée
de type aristotélicien et thomiste » (p. xii). Jean Duns Scot, en effet, est le pére de
deux décisions doctrinales dont on retrouve les traits essentiels dans la philosophie
moderne et contemporaine, et qui commandent la texture de I’ouvrage: «il s’agit
d’une part de la conception univoque, non seulement de la notion d’étre (ens), mais
de toute notion universelle, et «d’autre part, de 'interprétation de la causalité
aristotélicienne, non pas en termes de causalité réciproque de causes totales, mais
en termes de causalité concourante non réciproque de causes partielles (p. xiii).

Le probléeme du statut d’intelligibilité de I'universel est abord€ a travers le theme
médiéval des distinctions métaphysiques (2¢ Etude), ou Duns Scot introduit, entre
les distinctions réelle et de raison de type aristotélicien-thomiste, la distinction for-
melle ex natura rei, suivant laquelle ce qui est pensé distinctement est séparé dans
la réalité. Semblablement, la doctrine de 1’esse objectivum, développée par Duns
Scot et prolongée par Grégoire de Rimini (3¢ Etude), introduit un tiers
intermédiaire, appelé signifié propositionnel, entre I'intellect et 1’objet réel existant.
A DP’aube du 14¢ siécle, la structure de pensée binaire du thomisme se voit donc
remplacée par une structure de pensée ternaire aux conséquences doctrinales con-
sidérables: les notions analogiques deviennent univoques (chaque notion n’ayant
plus qu’un seul signifié distinct), et le genre et la différence spécifique sont réifiés,
faisant de la définition une série hiérarchique de formes déterminées sans unité par
soi. Cette nouvelle structure de pensée ouvrira la voie a 1'idéal cartésien de clarté et
de distinction, ainsi qu’a la déduction comme type de connaissance nouveau, dont
Kant et Hegel feront I’'usage que 1’on sait. D’autre part, le remplacement, comme
objet de I’acte de proposition, du réel extramental par le signifié propositionnel
entraine une réorganisation totale de la doctrine de la vérité, qui ne s’appuie plus sur
la réalité, mais sur la croyance a la vérité en soi de tout signifié propositionnel pos-
sible, position qui annonce les philosophies du "sens" de Leibniz a Wittgenstein, en
passant par Bolzano, Husserl et Frege.

Le probléme de la causalité est placé par André de Muralt dans le cadre général
des rapports de I’essence divine avec les créatures. Guillaume d’Occam inaugure en
I’occurrence une structure de pensée nouvelle, en niant toute participation réelle de
la créature 4 Dieu, comme il ressort de sa métaphysique de I’idée divine (4¢ Etude),

251



Studia philosophica - Comptes rendus

de sa conception du possible et de la non-contradiction (5¢ Etude), et de sa théorie
de la connaissance intuitive d’une chose non-existante (dont la 8¢ Etude offre un
texte fondamental en traduction commentée). Pour éviter un conflit entre causalité
divine et humaine, Duns Scot et Occam affirment que Dieu et ’homme ne sont
chacun que cause partielle de ’effet a produire, alors que, pour Thomas d’ Aquin,
ils en étaient, chacun dans son ordre, cause fotale (7¢ Etude). Cette nouvelle per-
spective cesse de distinguer 1’ordre de la substance de ’ordre de 1’acte; aussi
amenera-t-elle la philosophie moderne a rejeter la notion de cause finale pour ne
retenir que la cause efficiente, réductionnisme causal que la structure de pensée
thomiste permet d’éviter. D’autre part, Duns Scot tente de “sauver” la liberté hu-
maine face a la prescience divine des futurs contingents (6¢ Etude) par le moyen de
la proposition neutre, qui offre a Dieu une connaissance ni vraie ni fausse du futur,
neutralité qui fera fortune chez Descartes et Hegel avant de dominer la philosophie
contemporaine.

Ce tres riche ouvrage a en outre le mérite de dévoiler le caractére essentiellement
théologique de la philosophie moderne et contemporaine, indice supplémentaire de
sa parenté structurelle avec les courants scotistes et occamiens de la philosophie
médiévale. Stefan Merckelbach (Genéve)

Filadelfo Linares, Einblicke in Hugo Grotius’ Werk «Vom Recht des
Krieges und des Friedens», Hildesheim, Olms 1993 (Studien und Materialien
zur Geschichte der Philosophie, hg. von G. Funke und R. Malter, Bd. 15).

Die Kontroverse um die Legitimitdt der Amerikanischen Intervention am Golf
1991 gab Anlass, die Frage erneut zu erortern, ob und unter welchen Bedingungen
ein Krieg ‘gerecht’ genannt werden konne. Der Riickgriff auf den Begriinder des
modernen Volkerrechts, wie ihn Linares im Anschluss an diese Diskussion unter-
nimmt, liegt nahe, da Grotius auf der Grundlage des Natur- und Volkerrechts eine
Theorie des gerechten Krieges entwickelt hat.

Grotius’ Theorie des Krieges steht denn auch im Mittelpunkt von Linares’
Studie, welche betont, dass nach Grotius ein Krieg nur gerecht sein kann, wenn er
dem Volkerrecht entsprechend erklirt und gefiihrt wird und wenn er im Dienste der
Erhaltung oder Wiederherstellung des Friedens steht. Aus diesen allgemeinen Be-
stimmungen folgt, dass nur eine Rechtsverletzung einen gerechten Grund zum
Krieg abgeben kann. Nach Grotius gehoren dazu «die Verteidigung, die Wieder-
erlangung des Genommenen und die Bestrafung » (S. 18). An Linares’ Urteil, dass
die genannten Kriterien «allgemeinverbindlich » seien und «noch heute und wohl
auch fiir alle Zukunft » einen Krieg rechtfertigen, wird die Problematik seiner Stu-
die deutlich. Sie will kritische Interpretation eines klassischen Textes sein und er-
hebt zugleich den Anspruch, damit eine allgemein giiltige Theorie des Krieges zu
entwickeln, die demzufolge auch ohne aktuelle politische Analyse zur Beurteilung
der Amerikanischen Intervention in Kuwait und im Irak beigezogen wird.

Die Untersuchung bietet allerdings eher ein Lehrstiick iiber Gefahren des Ana-
chronismus als eine {iberzeugende Hilfe in der Beantwortung der Frage, inwiefern
der Golfkrieg als ‘gerechter’ Krieg gewertet werden konnte.

Grotius nennt zum Beispiel drei Mittel zur Kriegsverhiitung : die Besprechung,
den Kompromiss und den Entscheid durch das Los, an dessen Stelle auch etwa der
Zweikampf treten kann. Linares kommt zum Schluss, dass George Bush und Sad-
dam Hussein den Konflikt am besten auf diese Weise beigelegt hiitten, da die

252



Studia philosophica - Comptes rendus

Amerikaner ohnehin nicht bereit gewesen seien, dem Gegner am Verhandlungstisch
entgegenzukommen und ihre radikalen Forderungen einen Kompromiss ausge-
schlossen hitten. Den Abschuss eines irakischen Hubschraubers durch die Ame-
rikaner wihrend des Kurdenaufstandes hilt der Autor fiir illegitim, da Grotius einst
den Satz formulierte, dass nach Abschluss eines Waffenstillstandsvertrages «alle
Feindseligkeiten gegen Sachen und Personen » vilkerrechtswidrig seien.

Kritisch beleuchtet werden von Grotius formulierte Rechtsnormen nur da, wo
sie Linares’ eigenen Vorstellungen nicht entsprechen. Dass Grotius die Einmi-
schung einer fremden Macht in die inneren Angelegenheiten eines Staates als
rechtméssig beurteilte, wenn diese der Verteidigung legitimer Rechte der Unter-
tanen diente, nimmt er nicht etwa zum Anlass, das gerade in jiingster Zeit stark
umstrittene Prinzip der Nichtintervention kritisch zu beleuchten. Nach dem Golf-
krieg scheint fiir ihn vielmehr ausser Frage zu stehen, dass eine « Intervention aus
Solidaritdt zur Verteidigung dessen, was heutzutage auf der individuellen Ebene
unscharf Menschenrechte und auf der nationalen Ebene Selbstbestimmungsrecht
der Volker genannt wird», «sehr verdichtig» (S. 71) sein muss.

Linares will auf die Gefahr der politischen Instrumentalisierung des Volker-
rechts durch Grossmichte hinweisen und iibergeht dabei, dass das Volkerrecht der
Gegenwart iiber Institutionen wie die der Vereinten Nationen verfiigt.

Simone Zurbuchen

Pierfrancesco Fiorato, Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit
in der Philosophie Hermann Cohens (Studien und Materialien zum
Neukantianismus, Bd. 2), Wiirzburg 1993.

In seiner Ziircher Dissertation geht es Fiorato um das grundsitzliche Verhéltnis
von Ursprung und Zeitlichkeit im Denken Hermann Cohens. Der Schwerpunkt
liegt dabei auf der 1902 erschienenen « Logik der reinen Erkenntnis » (LE). Fiorato
beginnt seine Untersuchung mit einer Analyse des Prinzip des Ursprungs, der
neuen «kritischen Instanz» (S. 6), die Cohen gegen die Dualitdt von Denken und
Anschauung ins Feld fiihrt. Zentral an der Logik des Ursprungs ist ihre Beschrén-
kung auf das Denken. « Wir fangen mit dem Denken an. Das Denken darf keinen
Ursprung haben ausserhalb seiner selbst» (LE 13). Fiorato zeigt nun, dass diese
Radikalisierung des Denkens eine Neubestimmung der Logik mit sich bringt: sie
wird Logik des Ursprungs. Der Ursprung qua Grund des Seins kann dabei gerade
nicht ein ‘Sein qua Dasein’, sondern muss vielmehr ein ‘Nichtsein’ sein. Dem-
entsprechend steht im Mittelpunkt der LE auch nicht die Frage « was ist? », son-
dern die Frage « was ist nicht? ». Wichtigster Referenzpunkt der Uberlegungen
Cohens ist die platonische Seinslehre und der darin zentrale Begriff der Idee. Auch
bei Platon ist die prinzipielle Unmdglichkeit der Begegnung mit dem Ursprung des
Seins anerkannt, und zwar durch das Sokratische « Sein in der Frageform », das
letztlich nichts anderes als die Unmoglichkeit der Erkenntnis des Absoluten als
Grund des Seins meint. Mit Platon begreift Cohen diese Unméglichkeit als « any-
potheton » (Ungrundlegung). In diesem Begriff bekommt die urspriingliche Grund-
legung des positiven Seins im Nichts (im Ungrund) ihren vollen Gehalt. An der
dussersten Grenze der Vernunft erweist sich die « Ungrundlegung » als letzter
Grund und Ursprung des Seins.

Im zweiten Kapitel wendet Fiorato diese Einsicht auf die Zeit an. Dazu geht er
der Frage nach, ob es in der LE eine eigentliche Theorie des Ursprungs des Urteils

233



Studia philosophica - Comptes rendus

gibe. Eine solche Theorie findet sich tatséchlich in Cohens Reflexionen auf das
Nichts als « Schwungbrett» (LE 93) des Etwas. Problematisch an dieser Bestim-
mung ist, dass das Nichts bzw. der « Umschlag des Nichts» (S. 57) in ein Etwas
kein eigenstiindiges Untersuchungsobjekt sein kann. Das Nichts kann nur im Etwas
zum Thema werden, d.h., dass der Ursprung nur in seinem Entsprungensein the-
matisch werden kann. Diese Grundstruktur klédrt Fiorato an der Zeitlichkeit auf.
Dabei nimmt die Zukunft eine erkenntnistheoretisch entscheidende Funktion ein. In
ihr kommt das Noch-nicht der Idee zu seinem angemessenen Ausdruck. Sie erweist
sich als « Realisierungsfundament » oder als die Form, in der sich ein Inhalt objek-
tivieren kann. Die Objektivierung selbst geschieht im Raum und damit in der
Gegenwart, da diese ein « Moment des Raumes » (LE 228) ausmacht. Die Zeit ver-
standen als Zukunft vermag deshalb «nur die ‘Anlage’ zum Inhalt vorzubereiten »
(S. 146). Aus der Verhiltnisbestimmung von Raum und Zeit ergibt sich unmittelbar
die Grenze der Zukunft. Sie muss sich im Raum realisieren und befindet sich des-
halb als prinzipiell ewige in einer begrenzten Situation, insofern der rdumlichen
Weltordnung keine Ewigkeit zukommen kann. «Die Ewigkeit, die dem Denken
‘urspriinglich’ zukommt, kann also keinem Inhalt der phdnomenalen Welt vollig
zugedacht werden. » (S. 3) Die Zeit als Zukunft weist damit immer schon iiber das
rdumlich Daseiende hinaus. Dadurch entdeckt sich an der Idee, dem strukturell
Zukiinftigen, eine stindige Aufgabe, ein «ewiges ‘Sich-selbst-zukiinftig-sein’ » (S.
103), das erst in der praktischen Philosopie zur vollen Bestimmung kommen kann.

Den Abschluss bildet ein Interpretationsansatz des messianischen Geschichts-
verstindnisses Cohens. Entscheidend ist dabei die prinzipielle Unerfiillbarkeit der
ewigen Aufgabe in der Realitidt. Diese Unerfiillbarkeit wird im Messianismus nicht
negativ gefasst, sondern selbst zum Moment der Erfiillung. Der Messianismus um-
fasst die stindige Bezogenheit des zeitlich Anwesenden auf ein Zukiinftiges und
den damit einhergehenden Versuch der unendlichen Verwirklichung desselben.
Hierin liegt fiir Fiorato der entscheidende Unterschied zwischen Cohen und Hei-
degger. Withrend letzterer die « Sorge um das ‘Ganzseinkdnnen des Daseins’ »
(176) ins Zentrum riickt, legt Cohen sein Gewicht auf die unendliche Aufgabe der
Verwirklichung des Ideals. « Dasjenige, was dabei die Cohensche Philosophie vor
jedem verdéchtigen ‘Eigentlichkeits’-Pathos schiitzt, ist vor allem die allzu oft ver-
kannte Ironie, die sich uns als ein wesentlicher Grundzug seines Idealismus her-
ausgestellt hat und auch in seiner Auffassung der messianischen Geschichte eine
nicht unwichtige Rolle spielt. » (S. 176)

Dieser ironische Grundzug, macht m.E. auch Cohens Absage an eine sittliche
Utopie verstdndlich. Die selbstironische Einsicht in die prinzipielle Begrenztheit
und Endlichkeit der Erkenntnis macht ein Grundmotiv der Ethik Cohens aus. In der
stets unvollkommenen Welt kann Sittlichkeit nur als stindiges Projekt und ewige
Aufgabe verstanden werden. Diese Aufgabe muss iibernommen werden, auch
wenn keine Hoffnung besteht, dass sie erfiillt oder erledigt werden kann. Hierin
offenbart sich in Cohens Ethik eine Ironie, die nicht resignativ, sondern vielleicht
besser schmerzhaft genannt werden kann. Eine Ironie, die ein « Ende der Geschich-
te » als prinzipiell unmdglich herausstellt und dieser Idee die Idee eines « Lebens im
Aufschub» (Scholem) entgegenhiilt. Peter A. Schmid

254



Studia philosophica - Comptes rendus

Reinhard Brandt und Franz Orlik (hrsg.), Philosophisches Denken -
Politisches Wirken. Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg 1992, Hildesheim
1993.

Der lange Zeit vergessene und verdringte Neukantianismus erfreut sich seit gut
zwei Jahrzehnten einem neuen Interesse, das nicht nur historisch, sondern auch
systematisch ist. Bei der Suche nach einem «neuen Denken » zeigt sich immer
deutlicher, dass der Neukantianismus anschlussfiahig ist: ein «neuer Neukanti-
anismus » bahnt sich an. Exemplarisch wird dieser Befund im Sammelband ver-
deutlicht, der die Vortrige zum Cohen-Kolloquium anldsslich des 150. Geburts-
tages des Griinders der Marburger Schule des Neukantianismus vom 1. bis 4. Juli
1992 in Marburg dokumentiert.

Die 14 Beitrdge spannen den weiten Bogen des Cohenschen Denkens auf und
versuchen eine Anniherung an den anfinglich befremdenen Denkstil zu leisten.
Programmatisch ist dabei der Beitrag von Helmut Holzhey, der den « Philosophen
Cohen in der Auseinandersetzung mit den gesellschaftlichen und politischen
Problemen seiner Zeit» (34) vorstellt und damit immer wieder die iiberraschende
Aktualitdt Cohens herauszustellen vermag. Unterstrichen wird dieses Ergebnis auch
durch Geert Edels Briickenschlag zur analytischen Philosophie. Ganz wider Er-
warten entdeckt er eine nicht nur oberflichliche Gemeinsamkeit zwischen dem
philosophischen Projekt Cohens und den philosophischen Absichten von Frege,
Dummett und Sellar. Sachlich-systematische Ubereinstimmungen findet Edel ins-
besondere in den Kernfragen der philosophischen Theoriebildung und bei der
Bestimmung des Begriffs der Philosophie selbst. In eine dhnliche Richtung zielt
auch Herbert Schnédelbachs Beitrag iiber « unseren neuen Neukantianismus ».
Dabei hat er weniger das neuerwachte Interesse am historischen Neukantianismus
im Blick als die systematisch-philosophische Aktualitdt der neukantianischen Phi-
losophie. Zentrum des neuen Neukantianismus ist die « Rehabilitierung der tran-
szendentalen Fragestellung » (216) und des kantischen Programms der Begrenzung
der «theoretischen Weltbemiéchtigung um der praktischen Freiheit willen» (217).
Die Ubernahme der Endlichkeit der Vernunft bedeutet fiir Cohen eine Absage an
jeglichen konstitutiven Bezug auf das Absolute. Damit geht eine Absage an die Uto-
pie einher. Cohen entwickelt unter dem Titel des Messianismus eine geradezu anti-
utopische Geschichtsphilosophie, in der jedoch die regulativen Ideen Kants eine
entscheidende Bedeutung erlangen. Die Ideen tragen der Endlichkeit der Vernunft
Rechnung, denn sie «lassen Grade ihrer Verwirklichung zu, Utopien nicht; man
kann zu dem, was eine Idee meint, verpflichtet sein, aber nicht zu einem Uto-
pischen» (218). Dieses Konzept der regulativen Ideen ist, wie Thomas Meyer
zeigt, auch fiir Cohens ethischen Sozialismus von zentraler Bedeutung. Dem anti-
utopischen Gehalt des Cohenschen Denkens geht auch Pierfrancesco Fiorato in
seinem Beitrag iiber das Verhiltnis von Benjamin und Cohen nach. Der Rezeption
des Cohenschen Denkens bei Cassirer und Hartmann ist der Beitrag von Franz
Orlik gewidmet. Peter Schulthess untersucht in seinem Beitrag die friithe Platon-
Rezeption Cohens und weist dabei nach, dass Cohen «nicht nur der Bewegung des
Neukantianismus..., sondern mit gleichem Recht derjenigen des (Neu)Platonis-
mus » (55) zuzurechnen ist. Cohen erweist sich in diesem Sinn nicht als reiner
Kantianer. In diese Richtung argumentiert auch Reinhard Brandt, wenn er in
seinem, einer strengen Kantexegese verpflichteten Beitrag nachzuweisen sucht,
dass Cohen « Kant nie verstanden » (40) habe. Auch Manfred Pascher riickt Co-
hens Ethik weg von Kant und setzt sie ins Spannungsfeld zwischen Kant und

255



Studia philosophica - Comptes rendus

Hegel. Mehr systematischen Uberlegungen sind die Beitrige von Jiirgen Stolzen-
berg und Andrea Poma verpflichtet. Wihrend Stolzenberg dem in der theoretischen
Philosophie Cohens zentralen Begriff des Ursprungs folgt, untersucht Poma an-
hand der Mozart-Rezeption Cohens die grundlegenden Prinzipien seiner Asthetik.
Irene Kajon bringt mit dem Verhiltnis von systematischer Philosophie und Juden-
tum bei Cohen einen anderen, wichtigen Gesichtspunkt in die Diskussion ein. Auch
Gert Mattenklott beschiiftigt sich mit Cohens Uberlegungen zum Judentum. Cohen
beliess es aber nicht bei blossen Uberlegungen zum Judentum, sondern griff immer
wieder in die Antisemitismusdebatte ein. Eine weniger bekannt Intervention Cohens
arbeitet Ulrich Sieg in seinem Beitrag auf. Es handelt sich hierbei um Cohens Gut-
achten im Marburger Antisemitismusprozess von 1888, das beispielhaft aufzeigt,
mit welcher Vehemenz, sich Cohen zeit seines Lebens gegen « tatséchliche oder
vermeintliche antisemistische Anschauungen in seiner Umgebung zur Wehr setzte »
(222). Dabei ist der Kampf gegen den Antisemitismus fiir Cohen nicht nur politi-
sche, sondern auch philosophische Arbeit, denn der Antisemitismus ist der Indika-
tor der Verniinftigkeit und Sittlichkeit der Gesellschaft. Deshalb ist fiir Cohen das
Eintreten gegen den Antisemitismus wie auch gegen jegliche Form von Rassismus
notwendige Bedingung fiir die Selbstbehauptung der Vernunft und der Gesell-
schaft.

Peter A. Schmid

Michel Henry, Die Barbarei, Eine phinomenologische Kulturkritik,
Freiburg/Miinchen, Alber 1992.

Die Barbarei (La Barbarie in der franzésischen Originalfassung) ist das erste
Buch von Michel Henry, welches vollstindig ins Deutsche {ibersetzt wurde. In der
reichen philosophischen Produktion des Verfassers von L’essence de la manijes-
tation, Philosophie et phénomenologie du corps, Généalogie de la psychanalyse,
u.s.w. haben die Ubersetzer — Isabelle Thireau und Rolf Kiihn - eine bedeutungs-
volle Wahl getroffen. R. Kiihn, der dem deutschen Publikum eine Reihe von dem
Phinomenologiebegriff gewidmeten Texten vorlegte (Radikale Lebensphdnomeno-
logie, Freiburg-Miinchen 1992) und der der Ontophdnomenologie von Michel
Henry eine monumentale Studie gewidmet hat (Leiblichkeit und Lebendigkeit,
Freiburg-Miinchen 1992), hat sich mit seiner Mitarbeiterin, I. Thireau, fiir ein un-
sere Zeit bestimmendes Buch entschieden, welches im gesamten Werk von Michel
Henry wie eine «Kritik der neuzeitlichen Vernunft » erscheint. Manchmal ist das
Dringende wichtiger als das Wesentliche. La Barbarie, diese Philosophie unserer
Unkultur, welche aus einer angstvollen Beunruhigung angesichts unserer Zeit auf-
taucht, versucht die Frage zu beantworten, die ein Gesellschaftstypus heutzutage
stellt, der zum ersten Mal in der Geschichte der Gesamtwelt die (ethischen,
dsthetischen, religiosen) Werte evakuiert hat, um mit anderen Worten sogar die
Wurzeln unserer Kultur von ihren subjektiven, affektiven und sinnlichen Prinzipien
zu 16sen und zwar zugunsten einer abstrakten, von der neuzeitlichen Vernunft
ausschliesslich anerkannten Erkenntnisweise der Wissenschaft. Zweifelsohne ent-
spricht die Ubersetzung dieses Buches einer bestimmten Absicht. Unseres Er-
achtens handelt es sich darum, eine kohirente und radikale Uberlegung in die
deutsche Gedanken- und Kulturwelt ausstrahlen zu lassen, um zuerst, jenseits einer
einfachen « Krise », das Unbehagen -- die « Krankheit» nach Michel Henry, welche
fiir unsere Neuzeit symptomatisch ist — zu identifizieren, um dann dessen Griinde

256



Studia philosophica - Comptes rendus

zu erhellen und schliesslich eine Diagnose oder Herausforderung unserer heutigen
Lage durchzufiihren. Gegeniiber dem sachlichen und neutralen, «geist- und lebens-
losen Wissen« (Husserl), welches die Welt der « Techno-Wissenschaft » be-
herrscht, sind wir dazu eingeladen, zu uns selbst zuriickzukehren, die Bewegung
des Lebens und dessen reale Bediirfnisse wiederzufinden, die unbegrenzte Uber-
fiille seiner Schopfungsfahigkeit von neuem zu erlangen.

Was die eigentliche Ubersetzung anbelangt, haben sich die Verfasser des
Buches bemiiht, dem franzdsischen Originaltext treu zu bleiben, ohne immer den
besonderen lyrisch geprigten Klang der philosophischen Sprache von Michel
Henry wiedergeben zu kénnen. Eine inhaltsreiche Einleitung zeigt, wie die « pha-
nomenologische Kulturkritik» (wie der von den Ubersetzern hinzugefiigte Un-
tertitel des Werkes lautet) ihre Grundlagen in Henrys Ontophdnomenologie des
Lebens findet. Gabrielle Dufour-Kowalska

Charles Widmer, Droits de ’Homme et Sciences de ’Homme, Genéve &
Paris, Droz, 1992.

Constatant que, dans une société pluraliste et sécularisée, le souci éthique de-
meure mais ne peut plus étre fondé sur une révélation religieuse acceptée par tous,
I’auteur tente d’en trouver la source dans une conception de la nature humaine — son
ouvrage a pour sous-titre: Pour une Ethique anthropologique —. Si c’est l1a une
démarche qui n’est pas nouvelle, ce que nous avons appris de I’homme depuis
quelques décennies, grice aux progres de la biologie et des sciences de 1’homme,
devrait permettre de défendre cette thése de maniere plus convaincante; c’est du
moins 1’espoir et le projet de I’auteur. Il est donc amené a poser deux types de
questions, d’abord sur ce qu’est I’homme, puis sur ce qu’il doif faire étant donné
ce qu’il est. Par 13, I’auteur estime faire ceuvre non de philosophe, mais d’anthro-
pologue, disant de sa recherche: «Plutdt que de la confiner dans la catégorie
“philosophie anthropologique”, on devrait lui reconnaitre les caractéristiques de ce
que je nommerais 1’“anthropologie réflexive”» (p. 28) ; mais c’est qu’il identifie la
philosophie & la métaphysique continentale et ne voit dans la philosophie analytique
qu’une théorie du langage. C’est bien siir un malentendu, qui a toutefois le mérite
de mettre en lumieére combien il est important pour I’éthicien de se mettre a I’écoute
des sciences, méme quand il est question d’une morale soucieuse, comme 1’est celle
de I’auteur, de ne pas commettre le paralogisme naturaliste, c’est-a-dire de ne pas
conclure le devoir-étre de I’étre.

La plus grande partie de I’ouvrage concerne le premier type de questions; ¢’est
que les sciences invoquées ne donnent pas une image unifiée de I’homme: pour
certains, les phénomenes psychologiques n’existent pas & proprement parler, et
doivent étre réduits au comportement ou 2 des éléments biologiques ; pour d’autres,
I’homme n’est que le véhicule de génes dont I’égoisme est le trait dominant; pour
d’autres encore, la nature humaine n’a aucun impact sur la morale, chaque individu
étant enfermé dans une tradition ou une société lui dictant un comportement qui n’a
d’autre raison que 1’arbitraire ou une adaptation jusqu’ici optimale, puisque source
de survie. Dans chacune de ces tentatives, 1’auteur voir une déformation de ce
qu’est ’homme, et il prend soin de les combattre et de souligner leur erreur. Ainsi
sont rejetés notamment le réductionnisme, le holisme, le behaviorisme, le sociobio-
logisme et diverses formes de relativisme.

257



Studia philosophica - Comptes rendus

De cette enquéte se dégage 1’idée que le sujet de 1’éthique est I’individu, et non le
gene ou la société, dont les motivations ne sauraient étre réduites a la poursuite du
propre intérét ou a la satisfaction de penchants égoistes : le comportement humain
révele des tendances proprement altruistes, sources d’une éthique universaliste.
Certes, celles-ci ne régnent pas sans partage —1’éthique s’origine d’ailleurs en partie
dans 1’opposition de ces tendances a celles de 1’égoisme —, mais I’homme est une
espece perfectible : €tre inachevé, il a a perfectionner sa nature.

Cette morale universaliste, ’auteur en voit une premiére réalisation dans les
Droits de I’ Homme — et ici, il aborde les questions sur ce que I’homme doit faire —,
allant jusqu’a dire: «La Déclaration universelle des Droits de I’ Homme définit
notre essence naturelle, et prescrit quels doivent €tre les buts généraux de nos
comportements » (p. 217-218). Il voit un accord profond dans ces prescriptions et
la morale utilitariste de Mill, qui s’appuie en effet sur notre nature — nous recher-
chons naturellement le plaisir et fuyons la douleur — et posséde une visée univer-
saliste: le plus grand bien pour le plus grand nombre possible, sans acception de
personnes. Cette convergence surprendra sans doute les lecteurs habitués a voir
dans la théorie des droits moins un ingrédient de I’utilitarisme qu’une manifestation
du déontologisme ayant précisément pour fonction de remédier aux abus que cette
doctrine-la a la facheuse tendance d’engendrer. Mais outre le fait qu’il est parfois
bon de remettre en question les divisions et oppositions regues, on relévera que
c’est une version singuli€rement €largie de 1'utilitarisme que 1’auteur défend, puis-
qu’on lit sous sa plume que Rawls, «dans ses apergus les plus pertinents, ne s’est
pas distancé d’un pouce des théses fondamentales de 1’utilitarisme » (p. 215), et
méme que, sur la question de la motivation, Mill «aurait sans doute accordé sans
difficulté [a Kant] son brevet d’utilitariste » (p. 209), s’il s’€tait exprimé un peu
différemment.

Ce qu’on comprend en tout cas, ¢’est que I’auteur a rédigé un plaidoyer qui, au-
dela de toutes les doctrines scientifiques et philosophiques examinées, a un accent
souvent personnel, en faveur d’une éthique du respect de la personne en tant que
telle, c’est-a-dire soucieuse de rejeter toute discrimination, prenant sa source dans
une nature humaine déployant toutes ses compétences. Cette €thique est donc a la
fois universelle: elle a sa source dans la nature commune a tous les hommes, et
universaliste: ses énoncés ont une validité universelle, n’excluent aucun €tre humain
du régne des fins. Bernard Baertschi

258



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

