
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
Curzio Chiesa, Sémiosis. Essai sur les théories du signe linguistique de Platon et
d'Aristote, Berne, Lang, 1991 (B.Baertschi). André de Murait: L'Enjeu de la
philosophie médiévale, Etudes thomistes, scotistes, occamiennes et grégoriennes,
E. J. Brill, Leiden-New York-Kpbenhavn-Köln, 1993 (S.Merckelbach). Filadelfo
Linares, Einblicke in Hugo Grotius' Werk «Vom Recht des Krieges und des

Friedens», Hildesheim, Olms 1993 (Studien und Materialien zur Geschichte der
Philosophie, hg. von G. Funke und R. Malter, Bd. 15) (S.Zurbuchen). Pierfrancesco

Fiorato, Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit in der Philosophie

Hermann Cohens (Studien und Materialien zum Neukantianismus, Bd. 2),
Würzburg 1993 (P.A.Schmid). Reinhard Brandt und Franz Orlik (hrsg.),
Philosophisches Denken - Politisches Wirken. Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg
1992, Hildesheim 1993 (P.A.Schmid). Michel Henry, Die Barbarei, Eine
phänomenologische Kulturkritik, Freiburg/München, Alber 1992 (G.Dufour-Kowalska).
Charles Widmer, Droits de l'Homme et Sciences de l'Homme, Genève & Paris,
Droz, 1992 (B.Baertschi).

Curzio Chiesa, Sémiosis. Essai sur les théories du signe linguistique de
Platon et d'Aristote, Berne, Lang, 1991.

Si le titre de cet ouvrage ne mentionne que Platon et Aristote, le propos de son
auteur ne se limite pas à ces deux auteurs; ce qu'il vise en réalité, c'est l'établissement

d'une archéologie du signe et, à cet effet, le premier tiers de cette étude est
dévolue aux «signes anciens», tels qu'on les rencontre chez Homère et Eschyle
principalement.

Dans cette première partie, on voit lentement naître l'usage linguistique du signe

- qui apparaît pour la première fois dans le traité hippocratique Du Régime -, à

partir d'autres usages; par exemple, dans l'Iliade, «les trois modes d'emploi
dominants du mot sêma [sont] le tertre, la marque ou le repère et le présage» (p. 30).
Si cela a été possible, c'est parce que tout signe comprend une relation de renvoi à

l'intention de quelqu'un, de quelque chose à autre chose d'invisible. Quant à

Eschyle, il fixe le vocabulaire par l'emploi de nombreux termes désignant le signe
dans ses différents aspects, termes dont l'auteur étudie le sens; il s'agit notamment
de sêma, de sêmeion, de tekmar et de ses dérivés, ainsi que de sumbolon.

Un autre facteur important pour comprendre la naissance de l'étude du signe
linguistique est la désacralisation de la parole (les mots sont séparés des choses) ;

comme le relève l'auteur « sophistes et rhéteurs d'un côté et philosophes de l'autre
[en] tirent des conséquences divergentes» (p. 95). Pour les premiers, il s'agit de
préserver l'efficacité de la parole indépendamment de l'autorité de celui qui parle,
alors que pour les seconds il importe de dire le vrai (fonction significative du
langage), et donc de tisser le rapport du signe à la réalité dans une nouvelle perspective.

Ce sera le propos du Cratyle, dont l'analyse occupe une part importante de la
seconde section de l'ouvrage, consacrée à la théorie platonicienne du nom comme
signe mimétique. Dans le combat que Platon mène contre les sophistes, ce dialogue
occupe une place privilégiée - car les sophistes se veulent maîtres du langage - et

249



Studio philosophica - Comptes rendus

vise à établir la valeur sémantique du langage. D'où l'importance de l'ancrer dans la
réalité et ce d'abord par les noms, qui constituent le noyau de la philosophie
platonicienne du langage : leur fonction est de dire l'essence. Ainsi « la différence des
voix et des langues n'est absolument pas exclusive de l'uniformité des noms»
(p. 120). Il faut trouver le nom juste pour chaque chose, d'où l'enquête
étymologique du Cratyle, dont l'auteur souligne d'ailleurs la valeur ambiguë pour Platon
lui-même, du moins tant qu'elle n'a pas intégré la doctrine du tupos, c'est-à-dire du
«trait distinctif, typique et essentiel, qui caractérise la chose qu'il s'agit de désigner
ou de figurer» (p. 151) et représente son essence. Le nom ressemble donc à la
chose, mais il n'en est pas une image et possède aussi un aspect conventionnel.
Bref, le nom imite la chose, l'Idée donc, et l'étude de la théorie platonicienne de la
mimêsis montre qu'imiter, c'est signifier. Ainsi «la philosophie du langage de
Platon est une sémiologie» (p. 202).

Avec Aristote, la situation change, bien qu'il soit d'accord avec son maître sur le
fait que le langage est un ensemble de signes. C'est que, comme le souligne
l'auteur, il peut se dispenser de réfuter les sophistes, son maître l'ayant fait - même
s'il prolonge son attaque, en critiquant leur conception d'une relation biunivoque
entre les mots et les choses (qui revient à faire de tout mot un nom propre) - et que
l'existence d'un lien symbolique entre le mot et la chose n'est plus à établir. Pour le
Stagirite, la première fonction du langage est taxinomique : il sert à classer les êtres,
à organiser le monde, mais l'analyse ne s'arrête pas là, et se déploie sur les plans
phonologiques, sémantiques et pragmatiques. En l'y suivant, l'auteur met en
évidence à quel point la doctrine présentée est révolutionnaire, anticipant bien des
«découvertes» modernes, telles celle que le sens résulte de la combinaison
d'éléments qui n'en ont pas, ou celle du le principe de pertinence (p. 244-245). Chemin
faisant, l'interprétation traditionnelle faisant du sens linguistique un concept est
critiquée, car le premier est le produit d'un acte de langage : la doctrine aristotélicienne

est donc une théorie du signifier plutôt que du sens, où le concept n'est pas
un intermédiaire entre les mots et les choses. L'auteur conteste encore, par une
argumentation serrée, la conception répandue que la doctrine aristotélicienne de

l'attribution soit à trois termes (sujet + copule + prédicat): elle est au contraire
binaire (sujet + prédicat).

Puis la fonction taxinomique du langage, qui implique une correspondance entre
les mots et les choses, est examinée de près, à l'occasion de l'étude de la triple
classification des catégories, des genres de l'être et des prédicables. La conclusion
qui s'en dégage est que «la connexion intime entre le langage et la pensée est pour
Aristote une donnée fondamentale» (p. 327).

Si l'auteur s'est aventuré dans cette archéologie aussi suggestive que fouillée,
c'est, outre son intérêt intrinsèque, parce qu'il estime que les théories modernes,
linguistiques du signe et de la signification, celles de Peirce, de Saussure, de Frege,
de Carnap ou de Hjelmslev n'ont qu'une similitude de surface; par exemple la

tripartition signifiant-signifié-référent n'est pas adéquate pour rendre compte de la

conception de Saussure. Ainsi, si l'on veut vraiment comprendre les théories
actuelles, un détour clarificateur par les origines est nécessaire, qui doit être entrepris
sans perdre de vue le mouvement dont elles sont le premier moment, ce qui exige
une méthode proche de la reconstruction rationnelle. Bernard Baertschi

250



Studio philosophica Comptes rendus

André de Muralt: L'Enjeu de la philosophie médiévale, Etudes thomistes,
scotistes, occamiennes et grégoriennes, E. J. Brill, Leiden-New York-K0benhavn-
Köln, 1993.

Sorti en 1991 chez le même éditeur, le demier livre d'André de Murait vient
d'être réédité. Et pour cause, car il s'agit d'un ouvrage de première importance à la
fois pour l'intelligence de plusieurs thèmes centraux de la philosophie médiévale
que pour une meilleure compréhension de l'influence structurelle du moyen âge sur
le développement de la philosophie moderne et contemporaine. C'est pourquoi il
s'adresse tout aussi bien aux intéressés de la pensée post-médiévale qu'aux médiévistes

proprement dits. L'ouvrage est composé de huit études thématiques,
précédées d'une introduction et dotées en fin de volume d'un très utile index analytique
des matières. Au fil de ses analyses, l'auteur fait découvrir les principales structures
de pensée de la philosophie médiévale (dont la lère Etude définit la portée et
l'enjeu), lesquelles éclairent singulièrement l'ensemble de la philosophie occidentale
jusqu'à nos jours.

La fin du 13e siècle (et non le 17e!) apparaît comme le pivot central d'une
véritable révolution philosophique: c'est alors qu'«une philosophie nouvelle naît
de l'opposition d'une structure de pensée de type scotiste à une structure de pensée
de type aristotélicien et thomiste» (p. xii). Jean Duns Scot, en effet, est le père de
deux décisions doctrinales dont on retrouve les traits essentiels dans la philosophie
moderne et contemporaine, et qui commandent la texture de l'ouvrage : « il s'agit
d'une part de la conception univoque, non seulement de la notion d'être (ens), mais
de toute notion universelle, et «d'autre part, de l'interprétation de la causalité
aristotélicienne, non pas en termes de causalité réciproque de causes totales, mais
en termes de causalité concourante non réciproque de causes partielles (p. xiii).

Le problème du statut d'intelligibilité de l'universel est abordé à travers le thème
médiéval des distinctions métaphysiques (2e Etude), où Duns Scot introduit, entre
les distinctions réelle et de raison de type aristotélicien-thomiste, la distinction
formelle ex natura rei, suivant laquelle ce qui est pensé distinctement est séparé dans
la réalité. Semblablement, la doctrine de l'esse objectivum, développée par Duns
Scot et prolongée par Grégoire de Rimini (3e Etude), introduit un tiers
intermédiaire, appelé signifiépropositionnel, entre l'intellect et l'objet réel existant.
A l'aube du 14e siècle, la structure de pensée binaire du thomisme se voit donc
remplacée par une structure de pensée ternaire aux conséquences doctrinales
considérables: les notions analogiques deviennent univoques (chaque notion n'ayant
plus qu'un seul signifié distinct), et le genre et la différence spécifique sont réifiés,
faisant de la définition une série hiérarchique de formes déterminées sans unité par
soi. Cette nouvelle structure de pensée ouvrira la voie à l'idéal cartésien de clarté et
de distinction, ainsi qu'à la déduction comme type de connaissance nouveau, dont
Kant et Hegel feront l'usage que l'on sait. D'autre part, le remplacement, comme
objet de l'acte de proposition, du réel extramental par le signifié propositionnel
entraîne une réorganisation totale de la doctrine de la vérité, qui ne s'appuie plus sur
la réalité, mais sur la croyance à la vérité en soi de tout signifié propositionnel
possible, position qui annonce les philosophies du "sens" de Leibniz à Wittgenstein, en

passant par Bolzano, Husserl et Frege.
Le problème de la causalité est placé par André de Murait dans le cadre général

des rapports de l'essence divine avec les créatures. Guillaume d'Occam inaugure en
l'occurrence une structure de pensée nouvelle, en niant toute participation réelle de
la créature à Dieu, comme il ressort de sa métaphysique de l'idée divine (4e Etude),

251



Studia philosophica - Comptes rendus

de sa conception du possible et de la non-contradiction (5e Etude), et de sa théorie
de la connaissance intuitive d'une chose non-existante (dont la 8e Etude offre un
texte fondamental en traduction commentée). Pour éviter un conflit entre causalité
divine et humaine, Duns Scot et Occam affirment que Dieu et l'homme ne sont
chacun que cause partielle de l'effet à produire, alors que, pour Thomas d'Aquin,
ils en étaient, chacun dans son ordre, cause totale (7e Etude). Cette nouvelle
perspective cesse de distinguer l'ordre de la substance de Tordre de l'acte; aussi
amènera-t-elle la philosophie moderne à rejeter la notion de cause finale pour ne
retenir que la cause efficiente, réductionnisme causal que la structure de pensée
thomiste permet d'éviter. D'autre part, Duns Scot tente de "sauver" la liberté
humaine face à la prescience divine des futurs contingents (6e Etude) par le moyen de
la proposition neutre, qui offre à Dieu une connaissance ni vraie ni fausse du futur,
neutralité qui fera fortune chez Descartes et Hegel avant de dominer la philosophie
contemporaine.

Ce très riche ouvrage a en outre le mérite de dévoiler le caractère essentiellement
théologique de la philosophie moderne et contemporaine, indice supplémentaire de

sa parenté structurelle avec les courants scotistes et occamiens de la philosophie
médiévale. Stefan Merckelbach (Genève)

Filadelfo Linares, Einblicke in Hugo Grotius' Werk «Vom Recht des
Krieges und des Friedens», Hildesheim, Olms 1993 (Studien und Materialien
zur Geschichte der Philosophie, hg. von G. Funke und R. Malter, Bd. 15).

Die Kontroverse um die Legitimität der Amerikanischen Intervention am Golf
1991 gab Anlass, die Frage erneut zu erörtern, ob und unter welchen Bedingungen
ein Krieg 'gerecht' genannt werden könne. Der Rückgriff auf den Begründer des
modernen Völkerrechts, wie ihn Linares im Anschluss an diese Diskussion
unternimmt, liegt nahe, da Grotius auf der Grundlage des Natur- und Völkerrechts eine
Theorie des gerechten Krieges entwickelt hat.

Grotius' Theorie des Krieges steht denn auch im Mittelpunkt von Linares'
Studie, welche betont, dass nach Grotius ein Krieg nur gerecht sein kann, wenn er
dem Völkerrecht entsprechend erklärt und geführt wird und wenn er im Dienste der
Erhaltung oder Wiederherstellung des Friedens steht. Aus diesen allgemeinen
Bestimmungen folgt, dass nur eine Rechtsverletzung einen gerechten Grund zum
Krieg abgeben kann. Nach Grotius gehören dazu «die Verteidigung, die
Wiedererlangung des Genommenen und die Bestrafung» (S. 18). An Linares' Urteil, dass
die genannten Kriterien « allgemeinverbindlich » seien und « noch heute und wohl
auch für alle Zukunft» einen Krieg rechtfertigen, wird die Problematik seiner Studie

deutlich. Sie will kritische Interpretation eines klassischen Textes sein und
erhebt zugleich den Anspruch, damit eine allgemein gültige Theorie des Krieges zu
entwickeln, die demzufolge auch ohne aktuelle politische Analyse zur Beurteilung
der Amerikanischen Intervention in Kuwait und im Irak beigezogen wird.

Die Untersuchung bietet allerdings eher ein Lehrstück über Gefahren des
Anachronismus als eine überzeugende Hilfe in der Beantwortung der Frage, inwiefern
der Golfkrieg als 'gerechter' Krieg gewertet werden könnte.

Grotius nennt zum Beispiel drei Mittel zur Kriegsverhütung : die Besprechung,
den Kompromiss und den Entscheid durch das Los, an dessen Stelle auch etwa der
Zweikampf treten kann. Linares kommt zum Schluss, dass George Bush und
Saddam Hussein den Konflikt am besten auf diese Weise beigelegt hätten, da die

252



Studio philosophica - Comptes rendus

Amerikaner ohnehin nicht bereit gewesen seien, dem Gegner am Verhandlungstisch
entgegenzukommen und ihre radikalen Forderungen einen Kompromiss
ausgeschlossen hätten. Den Abschuss eines irakischen Hubschraubers durch die
Amerikaner während des Kurdenaufstandes hält der Autor für illegitim, da Grotius einst
den Satz formulierte, dass nach Abschluss eines Waffenstillstandsvertrages «alle
Feindseligkeiten gegen Sachen und Personen » völkerrechtswidrig seien.

Kritisch beleuchtet werden von Grotius formulierte Rechtsnormen nur da, wo
sie Linares' eigenen Vorstellungen nicht entsprechen. Dass Grotius die
Einmischung einer fremden Macht in die inneren Angelegenheiten eines Staates als
rechtmässig beurteilte, wenn diese der Verteidigung legitimer Rechte der Untertanen

diente, nimmt er nicht etwa zum Anlass, das gerade in jüngster Zeit stark
umstrittene Prinzip der Nichtintervention kritisch zu beleuchten. Nach dem Golfkrieg

scheint für ihn vielmehr ausser Frage zu stehen, dass eine « Intervention aus
Solidarität zur Verteidigung dessen, was heutzutage auf der individuellen Ebene
unscharf Menschenrechte und auf der nationalen Ebene Selbstbestimmungsrecht
der Völker genannt wird», «sehr verdächtig » (S. 71) sein muss.

Linares will auf die Gefahr der politischen Instrumentalisierung des Völkerrechts

durch Grossmächte hinweisen und übergeht dabei, dass das Völkerrecht der
Gegenwart über Institutionen wie die der Vereinten Nationen verfügt.

Simone Zurbuchen

Pierfrancesco Fiorato, Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit
in der Philosophie Hermann Cohens (Studien und Materialien zum
Neukantianismus, Bd. 2), Würzburg 1993.

In seiner Zürcher Dissertation geht es Fiorato um das grundsätzliche Verhältnis
von Ursprung und Zeitlichkeit im Denken Hermann Cohens. Der Schwerpunkt
liegt dabei auf der 1902 erschienenen « Logik der reinen Erkenntnis » (LE). Fiorato
beginnt seine Untersuchung mit einer Analyse des Prinzip des Ursprungs, der
neuen «kritischen Instanz» (S. 6), die Cohen gegen die Dualität von Denken und
Anschauung ins Feld führt. Zentral an der Logik des Ursprungs ist ihre Beschränkung

auf das Denken. « Wir fangen mit dem Denken an. Das Denken darf keinen
Ursprung haben ausserhalb seiner selbst» (LE 13). Fiorato zeigt nun, dass diese
Radikalisierung des Denkens eine Neubestimmung der Logik mit sich bringt : sie
wird Logik des Ursprungs. Der Ursprung qua Grund des Seins kann dabei gerade
nicht ein 'Sein qua Dasein', sondern muss vielmehr ein 'Nichtsein' sein.
Dementsprechend steht im Mittelpunkt der LE auch nicht die Frage «was ist?»,
sondern die Frage «was ist nicht?». Wichtigster Referenzpunkt der Überlegungen
Cohens ist die platonische Seinslehre und der darin zentrale Begriff der Idee. Auch
bei Piaton ist die prinzipielle Unmöglichkeit der Begegnung mit dem Ursprung des
Seins anerkannt, und zwar durch das Sokratische «Sein in der Frageform», das
letztlich nichts anderes als die Unmöglichkeit der Erkenntnis des Absoluten als
Grund des Seins meint. Mit Piaton begreift Cohen diese Unmöglichkeit als « any-
potheton » (Ungrundlegung). In diesem Begriff bekommt die ursprüngliche Grundlegung

des positiven Seins im Nichts (im Ungrund) ihren vollen Gehalt. An der
äussersten Grenze der Vernunft erweist sich die «Ungrundlegung» als letzter
Grund und Ursprung des Seins.

Im zweiten Kapitel wendet Fiorato diese Einsicht auf die Zeit an. Dazu geht er
der Frage nach, ob es in der LE eine eigentliche Theorie des Ursprungs des Urteils

253



Studio philosophica - Comptes rendus

gäbe. Eine solche Theorie findet sich tatsächlich in Cohens Reflexionen auf das
Nichts als «Schwungbrett» (LE 93) des Etwas. Problematisch an dieser Bestimmung

ist, dass das Nichts bzw. der «Umschlag des Nichts» (S. 57) in ein Etwas
kein eigenständiges Untersuchungsobjekt sein kann. Das Nichts kann nur im Etwas
zum Thema werden, d.h., dass der Ursprung nur in seinem Entsprungensein
thematisch werden kann. Diese Grundstruktur klärt Fiorato an der Zeitlichkeit auf.
Dabei nimmt die Zukunft eine erkenntnistheoretisch entscheidende Funktion ein. In
ihr kommt das Noch-nicht der Idee zu seinem angemessenen Ausdruck. Sie erweist
sich als « Realisierungsfundament» oder als die Form, in der sich ein Inhalt
objektivieren kann. Die Objektivierung selbst geschieht im Raum und damit in der
Gegenwart, da diese ein « Moment des Raumes » (LE 228) ausmacht. Die Zeit
verstanden als Zukunft vermag deshalb « nur die 'Anlage' zum Inhalt vorzubereiten »
(S. 146). Aus der Verhältnisbestimmung von Raum und Zeit ergibt sich unmittelbar
die Grenze der Zukunft. Sie muss sich im Raum realisieren und befindet sich
deshalb als prinzipiell ewige in einer begrenzten Situation, insofern der räumlichen
Weltordnung keine Ewigkeit zukommen kann. «Die Ewigkeit, die dem Denken
'ursprünglich' zukommt, kann also keinem Inhalt der phänomenalen Welt völlig
zugedacht werden. » (S. 3) Die Zeit als Zukunft weist damit immer schon über das
räumlich Daseiende hinaus. Dadurch entdeckt sich an der Idee, dem strukturell
Zukünftigen, eine ständige Aufgabe, ein «ewiges 'Sich-selbst-zukünftig-sein' » (S.
103), das erst in der praktischen Philosopie zur vollen Bestimmung kommen kann.

Den Abschluss bildet ein Interpretationsansatz des messianischen
Geschichtsverständnisses Cohens. Entscheidend ist dabei die prinzipielle Unerfüllbarkeit der
ewigen Aufgabe in der Realität. Diese Unerfüllbarkeit wird im Messianismus nicht
negativ gefasst, sondern selbst zum Moment der Erfüllung. Der Messianismus um-
fasst die ständige Bezogenheit des zeitlich Anwesenden auf ein Zukünftiges und
den damit einhergehenden Versuch der unendlichen Verwirklichung desselben.
Hierin liegt für Fiorato der entscheidende Unterschied zwischen Cohen und
Heidegger. Während letzterer die «Sorge um das 'Ganzseinkönnen des Daseins'»
(176) ins Zentrum rückt, legt Cohen sein Gewicht auf die unendliche Aufgabe der
Verwirklichung des Ideals. «Dasjenige, was dabei die Cohensche Philosophie vor
jedem verdächtigen 'Eigentlichkeits'-Pathos schützt, ist vor allem die allzu oft
verkannte Ironie, die sich uns als ein wesentlicher Grundzug seines Idealismus
herausgestellt hat und auch in seiner Auffassung der messianischen Geschichte eine
nicht unwichtige Rolle spielt. » (S. 176)

Dieser ironische Grundzug, macht m.E. auch Cohens Absage an eine sittliche
Utopie verständlich. Die selbstironische Einsicht in die prinzipielle Begrenztheit
und Endlichkeit der Erkenntnis macht ein Grundmotiv der Ethik Cohens aus. In der
stets unvollkommenen Welt kann Sittlichkeit nur als ständiges Projekt und ewige
Aufgabe verstanden werden. Diese Aufgabe muss übernommen werden, auch
wenn keine Hoffnung besteht, dass sie erfüllt oder erledigt werden kann. Hierin
offenbart sich in Cohens Ethik eine Ironie, die nicht resignativ, sondern vielleicht
besser schmerzhaft genannt werden kann. Eine Ironie, die ein « Ende der Geschichte

» als prinzipiell unmöglich herausstellt und dieser Idee die Idee eines « Lebens im
Aufschub» (Scholem) entgegenhält. Peter A. Schmid

254



Studio philosophica - Comptes rendus

Reinhard Brandt und Franz Orlik (hrsg.), Philosophisches Denken -
Politisches Wirken. Hermann-Cohen-Kolloquium Marburg 1992, Hildesheim
1993.

Der lange Zeit vergessene und verdrängte Neukantianismus erfreut sich seit gut
zwei Jahrzehnten einem neuen Interesse, das nicht nur historisch, sondern auch
systematisch ist. Bei der Suche nach einem «neuen Denken» zeigt sich immer
deutlicher, dass der Neukantianismus anschlussfähig ist : ein « neuer Neukantianismus»

bahnt sich an. Exemplarisch wird dieser Befund im Sammelband
verdeutlicht, der die Vorträge zum Cohen-Kolloquium anlässlich des 150. Geburtstages

des Gründers der Marburger Schule des Neukantianismus vom 1. bis 4. Juli
1992 in Marburg dokumentiert.

Die 14 Beiträge spannen den weiten Bogen des Cohenschen Denkens auf und
versuchen eine Annäherung an den anfänglich befremdenen Denkstil zu leisten.
Programmatisch ist dabei der Beitrag von Helmut Holzhey, der den « Philosophen
Cohen in der Auseinandersetzung mit den gesellschaftlichen und politischen
Problemen seiner Zeit» (34) vorstellt und damit immer wieder die überraschende
Aktualität Cohens herauszustellen vermag. Unterstrichen wird dieses Ergebnis auch
durch Geert Edels Brückenschlag zur analytischen Philosophie. Ganz wider
Erwarten entdeckt er eine nicht nur oberflächliche Gemeinsamkeit zwischen dem
philosophischen Projekt Cohens und den philosophischen Absichten von Frege,
Dummett und Sellar. Sachlich-systematische Übereinstimmungen findet Edel
insbesondere in den Kernfragen der philosophischen Theoriebildung und bei der
Bestimmung des Begriffs der Philosophie selbst. In eine ähnliche Richtung zielt
auch Herbert Schnädelbachs Beitrag über « unseren neuen Neukantianismus ».
Dabei hat er weniger das neuerwachte Interesse am historischen Neukantianismus
im Blick als die systematisch-philosophische Aktualität der neukantianischen
Philosophie. Zentrum des neuen Neukantianismus ist die «Rehabilitierung der
transzendentalen Fragestellung» (216) und des kantischen Programms der Begrenzung
der «theoretischen Weltbemächtigung um der praktischen Freiheit willen» (217).
Die Übernahme der Endlichkeit der Vernunft bedeutet für Cohen eine Absage an
jeglichen konstitutiven Bezug auf das Absolute. Damit geht eine Absage an die Utopie

einher. Cohen entwickelt unter dem Titel des Messianismus eine geradezu
antiutopische Geschichtsphilosophie, in der jedoch die regulativen Ideen Kants eine
entscheidende Bedeutung erlangen. Die Ideen tragen der Endlichkeit der Vernunft
Rechnung, denn sie «lassen Grade ihrer Verwirklichung zu, Utopien nicht; man
kann zu dem, was eine Idee meint, verpflichtet sein, aber nicht zu einem
Utopischen» (218). Dieses Konzept der regulativen Ideen ist, wie Thomas Meyer
zeigt, auch für Cohens ethischen Sozialismus von zentraler Bedeutung. Dem
antiutopischen Gehalt des Cohenschen Denkens geht auch Pierfrancesco Fiorato in
seinem Beitrag über das Verhältnis von Benjamin und Cohen nach. Der Rezeption
des Cohenschen Denkens bei Cassirer und Hartmann ist der Beitrag von Franz
Orlik gewidmet. Peter Schulthess untersucht in seinem Beitrag die frühe Piaton-
Rezeption Cohens und weist dabei nach, dass Cohen « nicht nur der Bewegung des

Neukantianismus..., sondern mit gleichem Recht derjenigen des (Neu)Platonis-
mus » (55) zuzurechnen ist. Cohen erweist sich in diesem Sinn nicht als reiner
Kantianer. In diese Richtung argumentiert auch Reinhard Brandt, wenn er in
seinem, einer strengen Kantexegese verpflichteten Beitrag nachzuweisen sucht,
dass Cohen « Kant nie verstanden » (40) habe. Auch Manfred Pascher rückt
Cohens Ethik weg von Kant und setzt sie ins Spannungsfeld zwischen Kant und

255



Studio philosophica - Comptes rendus

Hegel. Mehr systematischen Überlegungen sind die Beiträge von Jürgen Stolzenberg

und Andrea Poma verpflichtet. Während Stolzenberg dem in der theoretischen
Philosophie Cohens zentralen Begriff des Ursprungs folgt, untersucht Poma
anhand der Mozart-Rezeption Cohens die grundlegenden Prinzipien seiner Ästhetik.
Irene Kajon bringt mit dem Verhältnis von systematischer Philosophie und Judentum

bei Cohen einen anderen, wichtigen Gesichtspunkt in die Diskussion ein. Auch
Gert Mattenklott beschäftigt sich mit Cohens Überlegungen zum Judentum. Cohen
beliess es aber nicht bei blossen Überlegungen zum Judentum, sondern griff immer
wieder in die Antisemitismusdebatte ein. Eine weniger bekannt Intervention Cohens
arbeitet Ulrich Sieg in seinem Beitrag auf. Es handelt sich hierbei um Cohens
Gutachten im Marburger Antisemitismusprozess von 1888, das beispielhaft aufzeigt,
mit welcher Vehemenz, sich Cohen zeit seines Lebens gegen « tatsächliche oder
vermeintliche antisemistische Anschauungen in seiner Umgebung zur Wehr setzte »

(222). Dabei ist der Kampf gegen den Antisemitismus für Cohen nicht nur politische,

sondern auch philosophische Arbeit, denn der Antisemitismus ist der Indikator

der Vemünftigkeit und Sittlichkeit der Gesellschaft. Deshalb ist für Cohen das
Eintreten gegen den Antisemitismus wie auch gegen jegliche Form von Rassismus
notwendige Bedingung für die Selbstbehauptung der Vernunft und der Gesellschaft.

Peter A. Schmid

Michel Henry, Die Barbarei, Eine phänomenologische Kulturkritik,
Freiburg/München, Alber 1992.

Die Barbarei {La Barbarie in der französischen Originalfassung) ist das erste
Buch von Michel Henry, welches vollständig ins Deutsche übersetzt wurde. In der
reichen philosophischen Produktion des Verfassers von L'essence de la manifestation,

Philosophie et phénoménologie du corps, Généalogie de la psychanalyse,
u.s.w. haben die Übersetzer - Isabelle Thireau und Rolf Kühn - eine bedeutungsvolle

Wahl getroffen. R. Kühn, der dem deutschen Publikum eine Reihe von dem
Phänomenologiebegriff gewidmeten Texten vorlegte (Radikale Lebensphänomeno-
logie, Freiburg-München 1992) und der der Ontophänomenologie von Michel
Henry eine monumentale Studie gewidmet hat (Leiblichkeit und Lebendigkeit,
Freiburg-München 1992), hat sich mit seiner Mitarbeiterin, I. Thireau, für ein
unsere Zeit bestimmendes Buch entschieden, welches im gesamten Werk von Michel
Henry wie eine «Kritik der neuzeitlichen Vernunft» erscheint. Manchmal ist das

Dringende wichtiger als das Wesentliche. La Barbarie, diese Philosophie unserer
Unkultur, welche aus einer angstvollen Beunruhigung angesichts unserer Zeit
auftaucht, versucht die Frage zu beantworten, die ein Gesellschaftstypus heutzutage
stellt, der zum ersten Mal in der Geschichte der Gesamtwelt die (ethischen,
ästhetischen, religiösen) Werte evakuiert hat, um mit anderen Worten sogar die
Wurzeln unserer Kultur von ihren subjektiven, affektiven und sinnlichen Prinzipien
zu lösen und zwar zugunsten einer abstrakten, von der neuzeitlichen Vernunft
ausschliesslich anerkannten Erkenntnisweise der Wissenschaft. Zweifelsohne
entspricht die Übersetzung dieses Buches einer bestimmten Absicht. Unseres
Erachtens handelt es sich darum, eine kohärente und radikale Überlegung in die
deutsche Gedanken- und Kulturwelt ausstrahlen zu lassen, um zuerst, jenseits einer
einfachen «Krise», das Unbehagen -die «Krankheit» nach Michel Henry, welche
für unsere Neuzeit symptomatisch ist - zu identifizieren, um dann dessen Gründe

256



Studio philosophica - Comptes rendus

zu erhellen und schliesslich eine Diagnose oder Herausforderung unserer heutigen
Lage durchzuführen. Gegenüber dem sachlichen und neutralen, «geist- und lebenslosen

Wissen« (Husserl), welches die Welt der «Techno-Wissenschaft»
beherrscht, sind wir dazu eingeladen, zu uns selbst zurückzukehren, die Bewegung
des Lebens und dessen reale Bedürfnisse wiederzufinden, die unbegrenzte Überfülle

seiner Schöpfungsfähigkeit von neuem zu erlangen.
Was die eigentliche Übersetzung anbelangt, haben sich die Verfasser des

Buches bemüht, dem französischen Originaltext treu zu bleiben, ohne immer den
besonderen lyrisch geprägten Klang der philosophischen Sprache von Michel
Henry wiedergeben zu können. Eine inhaltsreiche Einleitung zeigt, wie die
«phänomenologische Kulturkritik» (wie der von den Übersetzern hinzugefügte
Untertitel des Werkes lautet) ihre Grundlagen in Henrys Ontophänomenologie des
Lebens findet. Gabrielle Dufour-Kowalska

Charles Widmer, Droits de l'Homme et Sciences de l'Homme, Genève &
Paris, Droz, 1992.

Constatant que, dans une société pluraliste et sécularisée, le souci éthique
demeure mais ne peut plus être fondé sur une révélation religieuse acceptée par tous,
l'auteur tente d'en trouver la source dans une conception de la nature humaine - son

ouvrage a pour sous-titre: Pour une Ethique anthropologique -. Si c'est là une
démarche qui n'est pas nouvelle, ce que nous avons appris de l'homme depuis
quelques décennies, grâce aux progrès de la biologie et des sciences de l'homme,
devrait permettre de défendre cette thèse de manière plus convaincante; c'est du
moins l'espoir et le projet de l'auteur. Il est donc amené à poser deux types de

questions, d'abord sur ce qu'est l'homme, puis sur ce qu'il doit faire étant donné
ce qu'il est. Par là, l'auteur estime faire œuvre non de philosophe, mais d'anthropologue,

disant de sa recherche : « Plutôt que de la confiner dans la catégorie
"philosophie anthropologique", on devrait lui reconnaître les caractéristiques de ce

que je nommerais fanthropologie réflexive"» (p. 28); mais c'est qu'il identifie la

philosophie à la métaphysique continentale et ne voit dans la philosophie analytique
qu'une théorie du langage. C'est bien sûr un malentendu, qui a toutefois le mérite
de mettre en lumière combien il est important pour l'éthicien de se mettre à l'écoute
des sciences, même quand il est question d'une morale soucieuse, comme l'est celle
de l'auteur, de ne pas commettre le paralogisme naturaliste, c'est-à-dire de ne pas
conclure le devoir-être de Yêtre.

La plus grande partie de l'ouvrage concerne le premier type de questions ; c'est
que les sciences invoquées ne donnent pas une image unifiée de l'homme: pour
certains, les phénomènes psychologiques n'existent pas à proprement parler, et
doivent être réduits au comportement ou à des éléments biologiques ; pour d'autres,
l'homme n'est que le véhicule de gènes dont l'égoïsme est le trait dominant; pour
d'autres encore, la nature humaine n'a aucun impact sur la morale, chaque individu
étant enfermé dans une tradition ou une société lui dictant un comportement qui n'a
d'autre raison que l'arbitraire ou une adaptation jusqu'ici optimale, puisque source
de survie. Dans chacune de ces tentatives, l'auteur voir une déformation de ce

qu'est l'homme, et il prend soin de les combattre et de souligner leur erreur. Ainsi
sont rejetés notamment le réductionnisme, le holisme, le behaviorisme, le sociobio-
logisme et diverses formes de relativisme.

257



Studio philosophica - Comptes rendus

De cette enquête se dégage l'idée que le sujet de l'éthique est l'individu, et non le
gène ou la société, dont les motivations ne sauraient être réduites à la poursuite du
propre intérêt ou à la satisfaction de penchants égoïstes : le comportement humain
révèle des tendances proprement altruistes, sources d'une éthique universaliste.
Certes, celles-ci ne régnent pas sans partage - l'éthique s'origine d'ailleurs en partie
dans l'opposition de ces tendances à celles de l'égoïsme -, mais l'homme est une
espèce perfectible : être inachevé, il a à perfectionner sa nature.

Cette morale universaliste, l'auteur en voit une première réalisation dans les
Droits de l'Homme - et ici, il aborde les questions sur ce que l'homme doitfaire -,
allant jusqu'à dire: «La Déclaration universelle des Droits de l'Homme définit
notre essence naturelle, et prescrit quels doivent être les buts généraux de nos
comportements» (p. 217-218). Il voit un accord profond dans ces prescriptions et
la morale utilitariste de Mill, qui s'appuie en effet sur notre nature - nous recherchons

naturellement le plaisir et fuyons la douleur - et possède une visée universaliste

: le plus grand bien pour le plus grand nombre possible, sans acception de

personnes. Cette convergence surprendra sans doute les lecteurs habitués à voir
dans la théorie des droits moins un ingrédient de l'utilitarisme qu'une manifestation
du déontologisme ayant précisément pour fonction de remédier aux abus que cette
doctrine-là a la fâcheuse tendance d'engendrer. Mais outre le fait qu'il est parfois
bon de remettre en question les divisions et oppositions reçues, on relèvera que
c'est une version singulièrement élargie de l'utilitarisme que l'auteur défend,
puisqu'on lit sous sa plume que Rawls, «dans ses aperçus les plus pertinents, ne s'est
pas distancé d'un pouce des thèses fondamentales de l'utilitarisme» (p. 215), et
même que, sur la question de la motivation, Mill « aurait sans doute accordé sans
difficulté [à Kant] son brevet d'utilitariste» (p. 209), s'il s'était exprimé un peu
différemment.

Ce qu'on comprend en tout cas, c'est que l'auteur a rédigé un plaidoyer qui, au-
delà de toutes les doctrines scientifiques et philosophiques examinées, a un accent
souvent personnel, en faveur d'une éthique du respect de la personne en tant que
telle, c'est-à-dire soucieuse de rejeter toute discrimination, prenant sa source dans

une nature humaine déployant toutes ses compétences. Cette éthique est donc à la
fois universelle : elle a sa source dans la nature commune à tous les hommes, et
universaliste: ses énoncés ont une validité universelle, n'excluent aucun être humain
du règne des fins. Bernard Baertschi

258


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

