Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Vorrang der Demokratie vor der Philosophie? : Uber den Sinn von
Politischer Philosophie

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

GEORG KOHLER

Vorrang der Demokratie vor der Philosophie ?
Uber den Sinn von Politischer Philosophie

I. Eine aufschlussreiche Kontroverse: Apel vs. Rorty.

«Vorrang der Demokratie vor der Philosophie? » — Der Titel
wiederholt die Uberschrift eines Aufsatzes von Richard Rorty. Al-
lerdings mit einem gewichtigen Unterschied. Wihrend mein Titel
eine Frage formuliert, steht Rortys Uberschrift fiir eine These.
Rorty behauptet den Vorrang der Demokratie vor der Philosophie.
Weshalb? — und was soll das liberhaupt heissen ?

Bevor ich dies erldutere, einige Bemerkungen zum Kontext, in
dem der Aufsatz steht und von dem her er auch zu diskutieren ist.
Die Abhandlung oder besser gesagt: ihre deutsche Fassung findet
sich in einem 1988 veroffentlichten Sammelband, dessen iibrige
Beitrige allesamt ein grosses Thema erortern; ndmlich die Be-
deutung der historischen Tatsache des Nationalsozialismus, also die
Bedeutung der deutschen Katastrophe fiir den Sinn und das Selbst-
verstindnis der politischen Philosophie!. Rortys Aufsatz bildet in
diesem Rahmen insofern eine Ausnahme, als er gerade nicht eigens
im Hinblick auf das genannte Thema verfasst worden ist. Dennoch
hat er aus guten Griinden seinen Platz in dieser Sammlung gefunden.
Erstens reprisentiert er ein Denken und eine politische Kultur, die
sich unbefangener auf die eigene Tradition beziehen diirfen, als das
die deutsche Philosophie tun kann. Rorty verkorpert das intakte
Selbstbewusstsein des amerikanischen Liberalen, der sich in der
Geschichte der demokratischen Institutionen seines Landes (trotz
allem) geborgen weiss. Zweitens wird der Text Rortys nicht zuletzt
wegen des ungebrochenen Vertrauens in die eigene Herkunft vom

1 Forum fiir Philosophie, Bad Homburg (Hg.), Zerstorung des moralischen
Selbstbewusstseins: Chance oder Gefihrdung ? Praktische Philosophie in
Deutschland nach dem Nationalsozialismus, Frankfurt a.M. 1988.

201



gewichtigsten Beitrag des Bandes heftig attackiert. Unter dem Titel
« Konnten wir aus der nationalen Katastrophe etwas Besonderes
gelernt haben? » liefert Karl-Otto Apel seine Stellungnahme zum
Thema. Dabei verkniipft Apel drei Dinge miteinander. Ndamlich die
eigene philosophische Position, die Transzendentalpragmatik, mit
der Darstellung der historischen Filligkeit dieser Position auf dem
Hintergrund der spezifisch deutschen Lebens- und Bildungser-
fahrungen ihres Autors. Und das fiihrt dann drittens zu einer sehr
grundsitzlichen Kritik Apels an jenen Ansédtzen zeitgendssischer Phi-
losophie, die nach seiner Meinung nur chic formulierte Neuauflagen
eines politisch gefdhrlichen und theoretisch obsoleten « Historismus-
Relativismus » sind. Dieser Historismus habe schon einmal die Gei-
ster verwirrt — und es gelte ihn nun ein fiir allemal zu iiberwinden,
wenn aus der Geschichte die rechten Lehren gezogen werden sollen.
Weshalb Rortys Aufsatz von Apel angegriffen wird, diirfte nun
erkennbar geworden sein: er liefert das Paradigma fiir die von Apel
verworfenen Ansitze eines postmodern renovierten « Historismus-
Relativismus ».

Die Auseinandersetzung zwischen Apel und Rorty ist in vielfa-
cher Hinsicht aufschlussreich. Zum einen geht es in ihr immer wie-
der um ein Grundproblem des Politischen, ndmlich um die Polaritét
von Selbstbehauptung und Verstdndigung, von geschichtlich be-
stimmter Identitdt und kommunikativer Einigung. Zum andern dreht
sie sich um die Geltung und Berechtigung letzter Kriterien von
Legitimitédt. Und schliesslich indiziert der Dissens zwischen Apel und
Rorty die sachliche Breite der Frage nach dem richtigen Begriff von
politischer Philosophie heute. Im folgenden will ich vor allem
moglichst klar die beiden Positionen sowohl je fiir sich wie in ihrer
antithetischen Beziehung herausarbeiten. Dabei werden sich zugleich
typische Antwortmoglichkeiten auf die Frage nach dem Sinn von
politischer Philosophie wie nach dem Status letzter Legitimitits-
kriterien ergeben. Zum Schluss mochte ich einige Uberlegungen zur
Metakritik formulieren, allerdings ohne dabei den Anspruch auf eine
abschliessende These zu verfolgen.

202



II. Die These des Vorranges der Demokratie vor der Philosophie :
Die Position Richard Rortys.

II. 1. Funktion der Philosophie : « Artikulation, nicht Begriindung ».

Was Apel an Rorty moniert, ist genau das, was dessen These von
der Prioritdt der Demokratie gegeniiber der Philosophie im Kern
besagen will. Aber was ist das? — Horen wir Rorty selbst und zwar
zunidchst mit seiner Antwort auf die von ihm gestellte Frage, ob die
liberale Demokratie so etwas wie eine philosophische Rechtfertigung
iliberhaupt benotige. Rortys Antwort scheint einfach; in Wahrheit ist
sie ziemlich komplex. Sie lautet: « (Ich meine), dass (die Demo-
kratie) vielleicht eine philosophische Artikulation braucht, aber kei-
ne philosophische Begriindung » .

Um diese Antwort zu verstehen, sind drei Dinge zu kléren:

1. Worin besteht der Unterschied zwischen philosophischer Arti-
kulation und philosophischer Begriindung ?

2. Was meint hier der Ausdruck «Philosophie» bzw. «philo-
sophisch»?

3. Stiitzt sich Rortys Meinung, dass die Demokratie eine philoso-
phische Begriindung iiberhaupt nicht brauche, zuletzt auf die An-
sicht, dass sie eine solche auch gar nicht finden kann?

Was versteht Rorty also unter «philosophischer Begriindung »
im Gegensatz zu «philosophischer Artikulation»? Um hier ant-
worten zu konnen, ist zuvor Rortys spezielle Definition von «Phi-
losophie » zu erldutern. Diese Definition ist schlicht, aber einiger-
massen merkwiirdig. Plausibel wird sie nur, wenn man sie aus dem
Zusammenhang begreift, in dem sie steht — ndmlich eben im Kontext
einer Beschiftigung mit den Legititmationsgrundlagen von politi-
schen Institutionen. Diese Definition lautet: « Unter dem Wort ‘Phi-
losophie’ (will ich) Auseinandersetzungen iiber die Natur des Men-
schen und die Wirklichkeit einer solchen Natur verstehen » 3.

Auf den ersten Blick erscheint diese Auskunft dusserst diirftig,
und angesichts der Weite dessen, was wir alles unter dem Namen der
Philosophie zu bezeichnen gewohnt sind, geradezu als falsch. Gleich-
wohl ist Rortys Definition begriffshistorisch betrachtet nicht einfach

2 R. RORTY, «Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie», in:
Zerstorung des moralischen Selbstbewusstseins: Chance oder Gefdhrdung,
Frankfurt a.M. 1988, S. 277.

3 Vgl Anm. 2, S. 281.

203



willkiirlich. Und im genannten besonderen Zusammenhang ist sie —
als wesentlich darauf bezogen — auch als sinnvoll einsichtig zu ma-
chen. Denn erstens fokussiert diese Definition immerhin auf ein
Hauptstiick dessen, was dem Bestand der Philosophie oder « Meta-
physik » traditionell zugehort: namlich eine Lehre vom Wesen der
menschlichen Seele und vom Wesen des Menschen iiberhaupt. Die
Trias der metaphysica specialis (Theologie, Kosmologie, Psy-
chologie) wird von Rorty zwar nicht eigens erwihnt, aber als Folie
seiner Gebrauchsdefinition von «Philosophie » offensichtlich bean-
sprucht. Nur so lisst sich zwanglos verstehen, dass Rorty als Aqui-
valent fiir « Philosophie », «philosophisch» oft auch die Termini
« Metaphysik » bzw. «metaphysisch » benutzt.

Zweitens zielt seine Definition von Philosophie von vornherein
auf den Bereich jener Grundlagen, auf die man bauen muss, will
man politische Institutionen wie z.B. die Demokratie in einem
strengen, nicht relativistischen Sinne begriinden. Zum besseren Ver-
stindnis der Argumentation sollte man sich an dieser Stelle aller-
dings auch schon klarmachen, was die Antwort auf die dritte Frage
ist: dass Rorty ndmlich in der Tat annimmt, dass die Demokratie in
einem strengen Sinn nicht zu begriinden ist. Und darum ist seine
spezielle Konzeption von Philosophie nur im Verein mit der These
zu erfassen, die er im Aufsatz vor allem plausibilisieren méchte,
wonach die Demokratie eine philosophische Begriindung auch gar
nicht bendtigt. Diese Plausibilisierung geschieht auf dem Weg einer
Destruktion des Glaubens an die Erfiillbarkeit jener Bedingungen,
die die traditionelle Rechtfertigung — also « Begriindung » — der De-
mokratie als erfiillbar unterstellt und unterstellen muss. Was nidmlich
wire eine « wirkliche » Begriindung und was miisste sie leisten ?

Versucht man Rortys eher verstreute Bemerkungen zu diesem
Thema auf einen Satz zu bringen, dann wire die philosophische
Begriindung (z.B. der Demokratie) nichts anderes als die Deduktion
dieser Institution und ihrer Besonderheiten aus unbezweifelbaren
Annahmen iiber das unverdnderliche Wesen des Menschen. Dabei
muss die Theorie, die die menschliche Natur in ihrer ahistorischen
Bestimmtheit fixiert, nicht bloss formal-argumentationstechnisch als
Pramisse fungieren, sondern als der Sache nach erste und gewisser-
massen axiomatische Basis. Die Basistheorie muss — unter Begriin-
dungsgesichtspunkten betrachtet — in der Lage sein, die als zwingend
wahr erkennbaren Gewissheiten iiber das Wesen des Menschen als
das fundamentum inconcussum bereitzustellen, auf dem dann eine

204



politische Institutionenlehre entwickelt werden kann. Die Philosophie
oder Metaphysik — als Wissen davon, was die Natur des Menschen ist
— wiirde so eine nicht-kontingente Begriindung der Demokratie
erlauben. Und eben darin ldge dann auch ihr genuiner Vorrang vor
dem, was sie begriindet, der Demokratie®.

« Vorrang der Philosophie vor der Demokratie » — das tra-
ditionelle Projekt verlangt also nach Rorty, dass das philosophische
Wissen gewisse letzte Sitze iiber die menschliche Natur aufzufinden
und bereitzustellen fdhig ist. Sétze, die erstens verniinftigerweise
nicht zu verneinen sind, die zweitens inhaltliche Bestimmtheit be-
sitzen dergestalt, dass nicht einfach alles Beliebige aus ihnen ab-
geleitet werden kann, und die drittens in ihren inhaltlichen Bestim-
mungen keine petitio principii enthalten. Also nicht implizit das-
jenige als gegeben unterstellen, was sie allererst begriinden wollen;
z.B. dass es den Ideen der Fairness, der Freiheit und der Gleichheit
der Menschen angemessene politische Strukturen geben soll.

Rortys Umkehrthese (Vorrang der Demokratie vor der Philo-
sophie) basiert nun vor allem darauf, dass er die beiden zuletzt
genannten Bedingungen fiir unerfiillbar hilt. Doch statt unmittelbar
auf diesen Punkt einzugehen, mochte ich jetzt den von Rorty
verwendeten Begriff der « philosophischen Artikulation» erkldren.

Dazu zunichst das einschligige Zitat: « Manche philosophische
Verteidiger der Demokratie mochten eine Lehre vom Menschen ent-
wickeln, die auf die demokratischen Institutionen, die sie bewundern,
zugeschnitten ist. Sie erhebt nicht den Anspruch, Vorraussetzungen
gefunden zu haben, die akzeptabler oder besser zu rechtfertigen
wiren als diese Institutionen selbst. Im Gegenteil, man setzt die
politischen Erfordernisse an die erste Stelle und entwirft dazu eine
passende Philosophie »*.

4 chrlegt man, wer das Exempel fiir eine solche Auffassung liefert, dann
kommt man schnell auf Kant. In der Tat ist dessen ganze normative Theorie
des Rechts und des Staates, das von ihr entwickelte oberste Kriterium der
Rechtmissigkeit der Gesetze nicht weniger als die Kantische Idee demo-
kratischer Souverinitit auf eine im Rortyschen Sinne philosophische oder
metaphysische Lehre vom Menschen als einem Vernunftwesen gegriindet. Ich
kann das hier nicht ausfiihren, aber es reicht, die kurze Abhandlung Kants
«Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber
nicht fiir die Praxis » und dort die ersten Seiten des zweiten Kapitels zu lesen,
um sich von der Richtigkeit meiner Behauptung zu iiberzeugen.

5 Vgl Anm. 2, S. 277.

205



Um das Zitierte richtig einzuordnen, muss man sich vorweg
klarmachen, dass Rorty hier — trotz seiner distanzierenden Rede-
weise — das ausdriickt, was er selber fiir richtig hilt. So aufgefasst
bestdtigt das Zitat zunichst indirekt, was zu Rortys Begriindungs-
begriff gesagt worden ist. Zusétzlich erhellt es nun aber auch, was er
unter «philosophischer Artikulation» versteht. Ndmlich die Formu-
lierung von anthropologischen Annahmen, die insgesamt bestimmt
sind von einer starken Vormeinung iiber das, was an normativen
Werten in den gesellschaftlichen, insbesondere in den staatlich-
politischen Regulationen verwirklicht werden soll. Das Erste und
Grundlegende fiir eine « Artikulation» ist mithin gerade nicht eine
Lehre vom Menschen und seiner Natur, sondern eine wirksame
Uberzeugung von der Verbindlichkeit bestimmter Werte und Prin-
zipien zur Gestaltung menschlicher Kooperation und Konkurrenz.

Aber die Tatsache der Vorgegebenheit eines normativen Urteils
ist bloss das eine Spezifikum der sog. Artikulation. Das andere be-
trifft den besonderen Status dieses Vor-Urteils. Bestimmend fiir das,
was die Artikulation zu leisten hat, ist ndmlich nicht irgendeine
personlich-individuelle Priferenz, sondern eine allgemein verbrei-
tete Uberzeugung. Denn die Artikulation soll ja nach Rorty an die
Stelle der Begriindung treten, d.h. sie erhebt zwar nicht wie diese
den Anspruch auf absolute Richtigkeit, aber doch den Anspruch auf
kollektive Zustimmung; genauer gesagt: auf den Konsens derjeni-
gen, an die sie sich richtet.

Aber wer sind die? Alle Menschen, die irgendwie reden und
denken konnen? — An dieser Stelle dringen wir in den zentralen Be-
reich von Rortys Uberlegung ein. Rorty geht nimlich davon aus,
dass die leitenden normativen Vorurteile bzw. Intuitionen, um die es
bei der philosophischen Artikulation der Demokratie zu tun ist,
selbst immer schon historisch und sozial vermittelt sein miissen. D.h.
sie sind im Rahmen einer langen und spezifischen Geschichte ent-
standen, und sie sind daher lingst auch schon eingegangen in die
Wirklichkeit der gesellschaftlich-politischen Welt. Thr eigentlicher
Ort ist darum auch nicht ein personliches Gut-Diinken, sondern die
gemeinsam geteilte Sphére einer ganzen Kultur. Diese Intuitionen
enthalten, mit anderen Worten, die normativ-ethischen Kerne einer
umfassenden Tradition.

Was in diesen Grundiiberzeugungen angelegt und implizit von
ihnen ausgegangen ist, kann schliesslich vom Philosophen erfasst und
systematisch entfaltet werden. Und in dem Masse, wie das gelingt,

206



vermag die das vollbringende Artikulation auf die Zustimmung
derer zu rechnen, die der durch die basalen Vor-Urteile schon lange
priafigurierten geschichtlich-gesellschaftlichen Welt angehoren. Die-
ser Gedanke gibt den Schliissel zum Verstidndnis des bereits zitierten
Satzes, wonach die philosophische Artikulation «nicht den Anspruch
(erhebt), Voraussetzungen gefunden zu haben, die akzeptabler oder
besser zu rechtfertigen wiren als diese Institutionen selbst. »
Aufgrund des bisher Ausgefiihrten ist nun die Erkldrung der Be-
hauptung, die Demokratie brauche keine philosophische Begriin-
dung, leicht zu finden. In der Tat kann es sie in der Weise, wie Be-
griindung von Rorty definiert worden ist, gar nicht geben. Denn
erstens sind nach ihm in eine gehaltvolle, fiir die Ableitung der De-
mokratie taugliche Lehre von der Natur des Menschen immer schon
durch Kultur und Tradition vermittelte politisch-moralische Vor-
meinungen eingebaut. Eine Begriindung, die nicht zugleich petitio
principii wire, ist also ausgeschlossen. Zweitens ist das wirklich tra-
gende Fundament eines politischen Systems nie eine metaphysische
Lehre vom Menschen, sondern die umfassende, letztlich zuféllige,
aber geschichtlich verankerte Kultur, aus der beides, mehr oder
minder gleichzeitig, herauswiachst: die Realitit gesellschaftlicher
Normierungsstrukturen und deren reflexive Durchdringung mittels
philosophisch-anthropologischer Deutungsarbeit. Und schliesslich ist
drittens jedes einigermassen prizisierte Menschenbild, jede an-
spruchsvolle Doktrin vom Menschen und seiner Natur, voll von
Kontingenzen, d.h. bestimmt von méglichen, aber nicht notwendigen
Voraussetzungen, deren jeweilige Plausibilitidt durchaus abhidngig ist
von singulédren historischen Kontexten. Unter dem Druck kulturali-
stischer, hermeneutischer, aber auch psychoanalytischer und sprach-
kritischer Ansidtze ist das, so Rorty, heute offensichtlicher denn je
geworden, und deshalb ist auch der Hintergrundkonsens der Auf-
kldrung, von dem Kant noch ganz selbstverstiindlich zehren konnte,
zerbrochen:
«Die heutigen Intellektuellen haben die Voraussetzung der Aufklirung
aufgegeben, derzufolge es (mit dem Faktum der menschlichen Vernunft)
etwas Ahistorisches, dem Menschen Gemeinsames gibt, dem Mythos,
Religion, Tradition und Vorurteil gegeniibergestellt werden konnen.
Anthropologen und Wissenschaftshistoriker haben die Unterscheidung
zwischen Ergebnissen der Bildung und angeborener Vernunft ver-
wischt. Philosophen wie Heidegger und Gadamer haben uns Denk-

weisen vorgeschlagen, nach denen der Mensch als durch und durch
historisch verstanden werden kann. Andere Philosophen wie Quine

207



und Davidson haben die Unterscheidung zwischen stidndigen, struk-
turellen Wahrheiten und kontingenten Wahrheiten verwischt. Die Psy-
choanalyse hat den Unterschied zwischen dem Gewissen und Lei-
denschaften wie Liebe, Furcht und Hass verwischt. So ist das Bild des
Menschen angekratzt, das (zuletzt) von der Aufklirung skizziert und
verdeutlicht wurde — das Bild, in dem ein natiirlicher und ahistorischer
Mittelpunkt von seiner unwesentlichen und zufilligen Peripherie
umgeben ist»°,

Da man nun die Auflésung dieses Bildes hinzunehmen hat, kann
die Philosophie eine Suprematie vor der Demokratie nicht mehr be-
anspruchen. Sie, die Philosophie, ist nicht in der Lage, das der De-
mokratie zugrundeliegende Ethos zu begriinden. Sie ist vielmehr
selber schon, wenn sie eine zur Demokratie passende Vorstellung der
menschlichen Person und ihres Wesens entwirft, vom basalen Ethos
der Demokratie geprigt und durchdrungen. Und genau dies alles
meint: Vorrang der Demokratie vor der Philosophie.

II. 2. Die interne (John Rawls) und die externe (Richard Rorty)
Funktion der Philosophie.

Nachdem die drei von mir eingangs gestellten Fragen be-
antwortet sind und damit der Sinn von Rortys These in seinem
epistemologischen Gehalt entwickelt worden ist, konnte ich gleich zu
Apels Kritik daran {ibergehen. Bevor ich das tue, mochte ich an das
Gesagte aber noch einige Bemerkungen anfiigen und zwar beziiglich
Rortys Beschreibung der Rolle der politischen Philosophie. Pointiert
ausgedriickt sieht es in seiner Perspektive jetzt ja so aus, dass es
allein die Demokratie ist, die die Demokratie begriindet. Wozu
braucht es dann aber noch Philosophie und ihre Reflexionen? — Ich
denke, man kann deren Zweck auf zwei Gruppen von Griinden
reduzieren. Auf die Griinde, die die Philosophie fiir den internen
Gebrauch und auf diejenigen, die sie fiir den externen Gebrauch
niitzlich machen. (In beiden Gebrauchsarten wird man den Term
« Philosophie » iibrigens in einem weniger engen Sinn fassen, als ihn
Rorty im speziellen Zusammenhang seiner Vorrangthese definiert
hat. Philosophie erscheint im folgenden also nicht als eine auf
bestimmte Inhalte zielende Lehre, sondern i.S. einer umfassenden
Titigkeit des Reflektierens und Systematisierens.)

Der Kronzeuge fiir die Philosophie im internen Gebrauch ist fiir
Rorty sicherlich John Rawls. In vielen Teilen ist der Aufsatz iiber

6 Vgl Anm. 2, S. 274.

208



den Vorrang der Demokratie nichts anderes als eine Weiterfiihrung
und Anverwandlung von Rawls Argumenten gegen die kommu-
nitaristische Kritik. « A Theory of Justice » ist nach Rawls eigenem
Bekunden nicht eine apriorische, kulturtranszendente Konzeption
politischer Gerechtigkeit. « Gerechtigkeit-als-Fairness » — diese ihre
Grundintuition, aus der sie alles enfaltet — ist der Versuch, das
Gemeinsame der europdisch-angelsdchsischen Rechtskultur in einen
Kernbegriff bzw. in eine Primarmetapher zu verdichten, um dieses
Gemeinsame dann ausgehend von diesem Nukleus, systematisch und
kohirent zur Darstellung zu bringen. Es geht Rawls also um den po-
litisch-moralischen Grundkonsens einer demokratischen Gesellschaft
und um die Verstindigung der im Rahmen dieses Konsens di-
vergierenden Auffassungen iiber das Rechte und Gerechte. « Wir
hoffen », sagt Rawls, «dass sich diese [...] Konzeption von Ge-
rechtigkeit (die <A Theory of Justice> ausfiihrt) mindestens auf das
berufen kann, was wir einen «iibergreifenden Konsens> nennen
mochten. Gemeint ist damit ein Konsens, der all die widerstreitenden
philosophischen und religiosen Doktrinen einschliesst, die im Rah-
men einer mehr oder weniger gerechten konstitutionellen demo-
kratischen Gesellschaft (relevant sind) »’.

Der interne Zweck politischer Philosophie besteht demnach aus
dreierlei Leistungen: aus der Kldrung der normativ wirksamen ei-
genen Tradition; aus der rationalen Versdhnung zwischen ernst-
zunehmenden Positionen innerhalb dieser Tradition (und zwar dank
solcher systematischer Kldrungen); und drittens besteht, dank der
geschehenen Schlichtung, der Zweck politischer Philosophie in der
Stabilisierung der eigenen Gesellschaft und des Zusammenhaltes
ihrer Biirger.

Wihrend der interne Zweck politischer Philosophie insgesamt als
Selbstverstindigung der Demokratie umschrieben werden kann, ist
der externe Zweck unter dem Titel der Selbstbehauptung der libe-
ralen Demokratie zu erfassen. Thm nicht zuletzt dient nach Rortys
Meinung die Kritik an der illusiondren Idee eines Vorranges der
Philosophie vor der politischen Tradition, in der diese Philosophie
selber wurzelt. Denn wenn es keine als zwingend giiltig ausweisbaren
Primissen iiber die Natur des Menschen gibt, aus denen die de-
mokratischen Institutionen abzuleiten wiren, dann lédsst sich einer-

7 J. RAWLS, «Gerechtigkeit als Fairness: politisch und nicht metaphysisch »,
in: ders., Die Idee des politischen Liberalismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 258.

200



seits auch keine andere politische Organisationsform im strengen
Sinne des Wortes begriinden. Und andererseits vermdgen alternative
Vorstellungen iiber das Wesen und den Sinn menschlichen Exi-
stierens, die nicht zur Demokratie und ihrem Menschenbild passen
(Rorty nennt Nietzsche und Ignatius von Loyola als Repridsentanten
solcher Vorstellungen), das rationale Selbstbewusstsein eines in
Rortys Sinn aufgeklidrten Demokraten nicht weiter zu irritieren. Den
Veridchtern der Demokratie ist also nicht der vergebliche Versuch
entgegenzustellen, die Demokratie aus letzten Wahrheiten zu recht-
fertigen, sondern einfach die Weigerung, gewisse grundlegende mo-
ralisch-politische Intuitionen preiszugeben. Kurzum: « Wir sollten
sagen, dass der Geist der Toleranz nicht verlangt, dass wir auf jedes
Argument in seinen eigenen Begriffen antworten miissen. Wir
diirfen die Fragestellung unseres Gegners sowie seinen Wortschatz
manchmal ablehnen ».

Der « Deweysche Pragmatist», als den sich Rorty bezeichnet,
hilt sich also nicht trotz, sondern geradezu wegen seines « Historis-
mus-Relativismus » (Apels Klassifikationsbegriff!) in besonderer
Weise dafiir befihigt, nicht nur die internen Aufgaben politischer
Philosophie zu erfiillen, sondern auch deren externe: Weil seine
Darstellung der demokratischen Gesellschaftsordnung nicht zu viel
verspricht und um ihre eigene Kontingenz weiss, vermag sie nur um
so sicherer die innere Logik der eigenen Sache zu entfalten und sie
damit gegen Gegner ebenso entschieden zu verteidigen wie argu-
mentativ-persuasiv fiir ihre Anerkennung zu werben.

III. Die These des Vorranges der Philosophie vor der Demokratie :
Die Position Karl-Otto Apels.

III. 1. «I'm just a German...» Das Argument aus der historischen
Erfahrung.

Ich sagte, Apel moniere an Rortys These vom Vorrang der De-
mokratie genau das, was dieser im Kern fordert, ndmlich den Ver-
zicht auf den Anspruch der politischen Philosophie, letzte, nicht
bloss historisch kontingente Legitimationskriterien liefern zu wollen.
Eben diesen Verzicht bekdmpft Apel aufs heftigste. Und zwar so-
wohl aus systematischen, d.h. transzendentalpragmatischen Griinden

8 Vgl Anm. 2, S. 284.

210



wie mit Argumenten, die sich selber einer historischen Erfahrung
verdanken. Die letztere gibt natiirlich nicht die begriindungslogische
Basis fiir den Richtigkeitsnachweis normativer Universalprinzipien,
aber das verniinftige Motiv fiir die Verteidigung eines solchen
Anspruchs. — Dazu eine symptomatische Begegnung, von der Apel in
seinem Aufsatz berichtet:

« In einer Podiumsdiskussion zwischen Rorty, Putnam und mir in Wien,
die meiner Bekanntschaft mit den Ansitzen Rortys vorausging, lautete
Rortys letzte Antwort auf die Frage nach den Grundlagen der Moral
etwa so: <It’s just common sense, I’'m just an American, we have just to
pursuade the others that our way is the right one.> Ich fragte ihn darauf
etwas konsterniert: < Could I too, simply say: I’m just a German. It’s just
common sense 7> Ich wollte sagen: Bei uns hiess der common sense in
der Zeit des Dritten Reiches < gesundes Volksempfinden» und unter
Berufung darauf wurde zum Beispiel das Prinzip des Rechtsstaates
infrage gestellt mit der fiir viele iiberzeugenden Parole: <Ist etwa das
Volk fiir das Recht da und nicht vielmehr das Recht fiir das Volk ?»
usw. Ich will sagen: die universalen Prinzipien einer postkenven-
tionellen Moral, die auch noch das positive Recht legitimieren sollten,
zum Beispiel durch Insistieren auf so etwas wie menschlichen Grund-
rechten, diese Prinzipien wurden damals recht erfolgreich durch
Berufung auf eine partikulire Konsensbasis des < wir», <des deutschen
Volkes» ausser Kraft gesetzt »°.

Das Erste, was Apel an Rortys politischer Theorie auszusetzen
hat, ist mithin nicht deren Unrichtigkeit oder Falschheit, sondern de-
ren Gefihrlichkeit. Sie zersetze, wie seinerzeit der Historismus-
Relativismus des neunzehnten Jahrhunderts, das verniinftige Prin-
zipienbewusstsein der Eliten, so dass radikal antiuniversalistische
Lehren chauvinistischer oder rassistischer Art als rational akzeptable
Orientierungen auftreten konnten. Vor der Erkenntnis der entsetz-
lichen Konsequenzen, die die Hitlerdeutschen aus solchen Doktrinen
gezogen hitten, sei auch der « gutmiitige » liberale Relativismus des
Amerikaners Rorty zu bekdmpfen. Denn er impliziere eine philoso-
phische Globaldeutung, die mit dem, «was wir Zeitgenossen der
deutschen Katastrophe an Besonderem gelernt haben sollten, nicht
vereinbar sei»!.

9 K.-O. APEL, «Zuriick zur Normalitdt? Oder kénnen wir aus der nationalen
Katastrophe etwas Besonderes gelernt haben? Das Problem des (welt-)
geschichtlichen Ubergangs zur postkonventionellen Moral in spezifisch deut-
scher Sicht», in: Zerstorung des moralischen Selbstbewusstseins: Chance
oder Gefihrdung ?, Frankfurt a.M. 1988, S. 221.

10 Vgl. Anm. 9, S. 104.



IIL. 2. Die transzendentalpragmatische Begriindung letzter Kriterien
des moralisch Richtigen und politisch Legitimen

Dieses «pragmatische » Argument Apels fiir die Apologie anti-
relativistischer Ansichten und damit auch fiir den Vorrang philoso-
phischer Reflexion vor aller Tradition und jedem bloss konventionell
verankerten Moralbewusstsein zieht seine eigentliche Kraft aber aus
Apels Gewissheit, dass Rortys Theorie nicht bloss gefidhrlich, son-
dern zuletzt einfach falsch ist. Es gibt also, nach Apel, letzte, ewig
und iiberall giiltige Kriterien des Politischen und der Demokratie,
und der politische Philosoph kann sie sowohl jedermann aufzeigen,
wie in ihrer universalen Giiltigkeit beweisen. — Den theoretischen
Ansatz, der das zu leisten imstande ist, nennt Apel « Transzendental-
pragmatik ». Thn mochte ich jetzt in den fiir unsere Debatte
relevanten Grundgedanken umreissen'’.

Apel will darlegen, dass unbedingte, fiir alle Menschen ver-
pflichtende und fiir jedermann, der iiberhaupt zu rationalem Uber-
legen imstande ist, notwendigerweise anzuerkennende moralisch-
politische Regeln existieren. Um so etwas nachzuweisen, muss ein
Doppeltes gezeigt werden: Erstens muss etwas bezeichnet werden
konnen, das fiir jeden Menschen, der mit normativen Anspriichen
konfrontiert ist, als unausweichlich zu betrachten ist. Zweitens muss
klargemacht werden, dass mit der Gegebenheit des ersteren not-
wendigerweise die explizite und implizite Ubernahme bestimmter
fundamentaler ethischer Normen verkniipft ist.

Diese Eigenschaft des unausweichlich Vorgegebenseins besitzt
fiir Apel das, wie er es nennt, « apriorische Faktum der Argumenta-
tion». Was ist darunter zu verstehen? Apel setzt nicht voraus, dass
es sofort als allgemeinverbindlich einleuchtende Normen geben
muss. Er setzt lediglich voraus, dass jeder/jede, der/die mit Gel-
tungsanspriichen konfrontiert ist, diesen entweder zustimmen oder
nicht zustimmen kann. Ausserdem, dass er/sie prinzipiell stets in der
Lage ist, zu fragen, warum er/sie diesen Anforderungen iiberhaupt

11 Vgl dazu K.-O. APEL, « Sprechakttheorie und transzentale Sprachpragmatik
zur Frage ethischer Normen », In: K.-O. APEL (Hg.), Sprachpragmatik und
Philosophie, Frankfurt a.M. 1976, S. 10-173; ausserdem den Sammelband :
W. OELMULLER (Hg.), Transzendentalphilosophische
Normenbegriindungen, Paderborn 1978, und die dort abgedruckten
Diskussionsprotokolle, sowie als Einfiithrung in Apels Ansatz: W.
KUHLMANN, «Zur logischen Struktur transzendentalpragmatischer
Normenbegriindung », in: OELMULLER, 1978, S. 15-26.

212



folgen soll. Apel setzt also voraus, dass jeder Mensch grundsitzlich
dazu kompetent ist, sein Handeln und mithin auch seine Stellung-
nahmen zu sozialen Anforderungen aufgrund von Uberlegungen,
d.h. aus Griinden, zu vollziehen. Apel unterstellt damit nicht mehr
als die normale Zurechnungsfihigkeit von Subjekten. Insofern
menschliches Verhalten nicht zwingend durch irgendwelche In-
teressen und Wertbindungen determiniert ist, kann aus keinem
vorgebenen Wert oder Interesse eine Norm als unbedingt und stets
giiltige abgeleitet werden. Zu prinzipiell allen Werten oder Interes-
sen konnen auch ablehnende Griinde angegeben werden. Insofern
wir aber — ablehnend oder zustimmend — zu allen normativen Zu-
mutungen irgendwie Stellung zu beziehen haben und insofern solche
Stellungnahmen explizit oder implizit von Griinden, also von Ar-
gumenten, abhédngen, sind wir immer schon in der Situation der
Argumentation und des Argumentierenden. Die Argumentations-
situation ist mithin fiir jede zurechnungsfihige Person unausweich-
lich und unhintergehbar.

Damit komme ich zugleich zum zweiten Schritt von Apels
Uberlegung : Zum Nachweis der ethischen Verbindlichkeit der fiir
jedes Subjekt unhintergehbaren Argumentationssituation, Denn die
Bedingung der Moglichkeit sinnvoller Argumentation ist die Aner-
kennung gewisser ethischer Regeln: Wer mit dem Anspruch auf
Geltung fiir seine Griinde argumentiert, muss auch gewisse Prinzi-
pien des moralischen Verhaltens anerkennen. Zum Beispiel ist es
unmoglich, sinnvoll zu argumentieren, also mit jemand anderem die
Giiltigkeit einer Aussage zu erwigen, ohne diesem anderen von
vornherein konzediert zu haben, dass er allein aus freier person-
licher Uberzeugung zustimmen soll. Denn alles Argumentieren zielt
seinem eigenen Begriff nach auf Verstindigung aus freier Einsicht,
nicht aus Zwang. Das bedeutet aber, dass zu den Bedingungen von
gelingender Argumentation nicht nur die Beachtung logischer Vor-
schriften gehort, die die logisch richtige Verkniipfung von Aussagen
regeln, sondern ebenso die Anerkennung ethischer Forderungen.
Wie z.B. derjenigen, dass jedes Mitglied der Argumentationsge-
meinschaft grundsitzlich als gleichwertig zu achten ist; oder der-
jenigen, dass auf die Interessen des einen nicht weniger Riicksicht
genommen werden darf als auf die Interessen irgendeines anderen
Mitgliedes; oder dass alle die gleiche Freiheit haben sollen, ihre
unverstellte Meinung zu dussern, usw. — Wenn man will, kann man
so die elementaren Rechte des Menschen und auch die zentralen

213



Prinzipien der Demokratie, wie z.B. die Volkssouverinitit, dedu-
zieren.

Damit ist das Entscheidende eigentlich schon geleistet. Allenfalls
kann nun noch in einem dritten Schritt dargelegi werden, dass es
ausgeschlossen ist, den genannten ethischen Normen nicht zuzu-
stimmen. Denn die verniinftige Entscheidung dariiber, ob zuzustim-
men ist oder nicht, konnte ja nur argumentativ, also im Rahmen
einer Argumentation fallen, welche ohne die vorweg vollzogene
Anerkennung der fraglichen ethischen Regeln gar nicht sinnvoll
durchfiihrbar wiére. Kurz: Ohne in einen die eigene Rationalitit auf-
hebenden Selbstwiderspruch zu verfallen, ist die Leugnung der in die
Moglichkeit von Argumentation iiberhaupt eingebauten ethischen
Universalprinzipien nicht moglich.

Im Licht der Transzendertalpragmatik erscheint Apels Kritik an
Rorty klar und begriindet. Erstens lassen sich in der Tat aus dem
«apricrischen Faktum der Argumentation» Verbindlichkeiten zie-
hen, die kontexttranszendent, ndmlich {iberall dort, wo eine Argu-
mentation stattfindet, giiltig sind. Zweitens lasst sich, gestiitzt auf
diese Verbindlichkeiten, in der Tat ein Vorrang der Philosophie vor
jeder bless historisch begriindeten Gestalt des Politischen vertei-
digen. Und drittens besteht, so gesehen, die Funktion der politischen
Philosophie tatsidchlich in etwas anderem als nur in der Selbststabili-
sierung und im Marketing einer historisch kontingenten Werte-
tradition. Denn die politische Philosophie ist die Hiiterin einer Ra-
tionalitat, die einen zeitinvarianten Kern besitzt, dessen moralisch-
praktische Bedeutsamkeit gegen jede Art von Relativierung und kul-
turalistischer Aufweichung geltend gemacht weden muss. Darin liegt
ithre eminent praktische Aufgabe. Sie nicht zu vergessen, lehrt der
schreckliche Beispielfall Nazideutschlands; dies ist es, « was wir»
um Apel zu wiederholen, «aus der nationalen Katastrophe gelernt
haben » sollten.

IV. Ein erster Schritt zur Metakritik :
Apels Voraussetzung — Identitdt zwischen a priori notwendiger
Argumentationsgemeinschaft und empirischer Menschheit,

Macht man, was nun fillig ist, den Schritt zur Seite und tritt aus
Apels Spur wieder heraus, um dessen Argumente und die seines
Gegners zu vergleichen, dann wird man zunichst die kontra-

214



diktorischen Thesen dieser Kontroverse als Varianten einer in der
abendldandischen Geistesgeschichte immer wiederkehrenden Kon-
stellation erkennen. Von Kallikles” und Thrasymachos’ Angriffen
gegen die Rechts- und Gerechtigkeitsidee des platonischen Sokrates
bis zur Debatte um Natur- bzw. Vernunftrecht und Rechts-
positivismus im Gefolge der Niirnberger Kriegsverbrecherprozesse
nach dem Zweiten Weltkrieg: stets konfrontieren sich eine rela-
tivistische, unversalismusskeptische und eine absolutistische, univer-
salismustreue Fraktion; stets gibt es eine Partei, die der allgemein
verbindlichen Kraft der einen Vernunft vertrauen will und die die
Moglichkeit und Wirklichkeit kategorischer Rechts- und Moralprin-
zipien vertritt, und stets gibt es die andere Partei, die die je ge-
gebenen Vorstellungen von Recht und Moral auf letztlich zufillige
Traditionsbildungen, Formationen von Gruppenegoismen und auf
die Fihigkeit sozialer Akteure zuriickfiihrt, diese Vorstellungen und
Interessen gesellschaftlich durchzusetzen.

Angesichts der Tiefe des ideenhistorischen Hintergrundes der
Kontroverse zwischen Apel und Rorty wird man weder erwarten,
dass ich nun eine sichere Entscheidung zugunsten der einen oder
anderen Seite herbeifiihren, noch dass ich die beiden Positionen in
einer umfassenden dritten synthetisieren kann. Stattdessen will ich —
als Anlass zum Weiterdenken — zwei kritische Einwinde formu-
lieren, den ersten gegen Apel, den zweiten gegen Rorty. Den Ein-
stieg liefert eine einfache Frage. Wann darf man eigentlich einen
Diskurs abbrechen? — Gffensichtlich sind Diskursabbriiche ab und zu
unumginglich. Dann etwa, wenn man sieht, dass sich das eigene
Urteil iiber die Geltung einer Behauptung in keiner Argumentation
gegeniiber deren Proponenten erfolgreich verteidigen lésst. Jeder
beharrt auf seiner Meinung, die mit der des Andern nicht zu ver-
mitteln ist. Weiteres Reden wird manifest nutzlos. Das ist meistens
ziemlich harmlos. Aber nicht immer. Z.B. nicht in der Situation, in
der wir etwa mit jemandem zu tun haben, der im Licht liberaler
Prinzipien als Fanatiker erscheint. Fiir diesen Fall empfiehlt Rorty,
wie wir gesehen haben, eine Strategie der Exklusion: « Wir diirfen
die Meinungen solcher Fanatiker als irrelevant fiir den iiber-
greifenden Konsens betrachten, den wir (als Liberale) zu entwickeln
hoffen »'2,

12 Vgl. Anm. 2, S. 283.

215



Aber heisst das, dass wir nun auch mit Apel zeigen konnten, dass
sich dieser illiberale Fanatiker notwendigerweise in einen tran-
szendentalpragmatischen Selbstwiderspruch verwickelt? Kénnen wir
den Fanatiker also gewissermassen vor dem Forum seiner eigenen
Vernunft der Vernunftwidrigkeit iiberfilhren? — Nein, das konnen
wir, leider, nicht. Denn der Fanatiker (z.B. ein iiberzeugter Natio-
nalsozialist) wird seinerseits mit denen, die er (wie Juden und ent-
schiedene Liberale) als seine Feinde betrachtet, gar keine wirkliche
Argumentation mehr fiihren wollen. Er wird schon den Versuch
einer argumentativen Auseinandersetzung nutzlos finden und Juden
und Liberale von vornherein aus dem Kreis derjenigen ausschliessen,
mit denen sinnvoll iiber gewisse politisch-praktische Prinzipien
gesprochen werden kann. Aus solcher Diskursverweigerung resul-
tiert aber nichts anderes, als dass der Nazi der Konsequenz zu ent-
gehen vermag, die transzendentalpragmatisch notwendigen ethischen
Implikationen des Argumentierens als verbindlich auch fiir den
Umgang mit Juden und Liberalen akzeptieren zu miissen. Mit seinen
Feinden argumentiert er ja nicht. Und der Nazi wird allerlei rational
erscheinende Griinde dafiir aufzidhlen, weshalb Juden und Liberale
als Feinde zu betrachten und zu behandeln sind, als solche eben, die
ihrerseits nichts anderes wollen, als ihn und seine Volksgenossen
geistig und physisch zu unterwerfen.

Natiirlich darf man eine solche Haltung als paranoid bezeichnen.
Aber das ist sie ungliicklicherweise nur aus unserer Perspektive, also
relativ auf unsere Uberzeugungen von dem, das richtigerweise zu
tun ist. Ein Kriterium der Irrationalitdt, das der Nazi anerkennen
muss, um dadurch zugleich seiner eigenen Irrationalitit ansichtig zu
werden, liefert die Qualifikation «paranoid» nicht. Anhand dieser
Uberlegungen lésst sich die Schwachstelle von Apels Verteidigung
des Universalismus nun genauer bestimmen: Die Transzendental-
pragmatik identifiziert jene Argumentationsgemeinschaft, die not-
wendig zum «apriorischen Faktum der Argumentation» gehort, von
vornherein mit der ganzen empirischen Menschheit. Das ist zwar
maoglich und im Zeichen der modernen Weltzivilisation vermutlich
sinnvoll, aber es ist nicht zwingend nétig. Und es ist nicht das, was in
praktisch-politischen Argumentationen normalerweise geschieht.
Hier diskutiert man im Rahmen einer partikularen Gemeinschaft;
auf dem Boden eines tragfihigen, aber geschichtlich-kontingenten
Einverstidndnisses.

216



Das bedeutet allerdings nicht, dass man den Konsens, den man
auf diesem Boden zu entwickeln vermag, nicht dennoch als einen
«verniinftigen » im emphatischen Sinn des Wortes interpretieren
darf. — Damit komme ich zum zweiten Aspekt von Apels irrefiih-
render Identifikation zwischen empirischer Menschheit und a priori
notwendiger Argumentationsgemeinschaft: « Alle Menschen» als
mogliche Diskurspartner von faktisch Argumentierenden und «die
verniinftige Menscheit» als letzter Ort der Ausweisung von Gel-
tungsanspriichen sind nicht einfach dasselbe. Denn auch ein Konsens,
der bloss im Rahmen einer partikularen Argumentationsgemein-
schaft entstanden ist, darf als moglicher Vorschein des « wahrhaft
verniinftigen Konsens» gedeutet werden, d.h. als Vorschein jenes
Konsens, dem alle iiberhaupt Vemiinftigen zustimmen miissten,
wenn sie denn danach gefragt wiirden. Doch wer soll dariiber ent-
scheiden, ob ein vorliegender Konsens diesem Ideal entspricht oder
nicht, solange weder feststeht, wer die Verniinftigen sind, noch
deren aller Meinung eingeholt worden ist?

Solange aber diese Priifung offen ist, so lange kann jeder par-
tikulare Konsens beanspruchen, eine — mehr oder minder gut be-
grindete — Hypothese dariiber zu sein, wie der « wahrhafte Kon-
sens » aussehen wiirde. Nun gehort es freilich zum Wesen von Hy-
pothesen, dass sie konkurrieren. Und deswegen konnen sehr wohl
inhaltlich ganz divergente Aussagen denselben Anspruch auf den
einen und letzten Universalkonsens erheben. Mit anderen Worten:
Selbst der Nazi darf davon trdumen, dass ihm einmal alle (Ver-
niinftigen) zustimmen werden: Néamlich diejenigen, die endlich
eingesehen haben, dass das Leben ein ewiger Kampf zwischen den
Rassen ist, in der jede Gemeinschaft mit allen verfiigbaren Mitteln
um ihre Selbsterhaltung und Selbststeigerung ringt...

Fazit: Apel vermag zwar zu zeigen, dass zum sinnvollen Argu-
mentieren notwendigerweise ethische Prinzipien gehoren; er vermag
zweitens zu zeigen, dass wir notwendigerweise in Argumentations-
gemeinschaften existieren. Aber er vermag drittens nicht zu zeigen,
dass diese Argumentationsgemeinschaften notwendigerweise jetzt
schon alle Menschen umfassen und darum die dort wirksamen ethi-
schen Prinzipien auf alle Menschen gleichermassen anzuwenden sind.
Deshalb ist er, so wenig wie Rorty dazu imstande, den wesentlichen
Gehalt der liberalen Demokratie auf strenge Weise zu begriinden.
Die Ideen der Freiheit und der Gleichheit aller Menschen — der
Gleichheit unabhingig von Hautfarbe, Rasse, Geschlecht, nationaler

217



Zugehorigkeit usw. — und die Idee der Toleranz bilden zwar ein in
seiner Kohédrenz und inneren Rationalitét iiberzeugendes Konzept;
transzendentalpragmatisch zwingend oder, mit Rawls zu sprechen,
«metaphysisch» zu garantieren ist es nicht. Sein Bestand ist von der
Wirklichkeit und vom Engagement derer, die nach ihm leben
wollen, nicht zu trennen.

V. Ein zweiter Schritt: Wider Rortys Ubereifer.
Ein Pldadoyer fiir die Moglichkeit (nicht fiir die Notwendigkeit)
von Apels Position und ihr guter pragmatischer Grund.

Rorty vertritt eine Position der Kritik und Destruktion starker
Begriindungsanspriiche. Dass eine Norm, eine Handlungsanweisung,
eine Aniwort auf die Frage « Was ist zu tun richtig ? », als «richtig»
oder « wahr» im strikten Sinn einer gegeniiber allen zwingend
nachweisbaren Giiltigkeit darstellbar sei, hilt er aus guten Griinden
fiir ausgeschlossen. Jede Behauptung praktischer, aber auch jede
Behauptung theoretischer Natur, jede Rechtfertigung, d.h. jeder
Versuch, den Wahrheits- oder Richtigkeitsgehalt theoretischer oder
praktischer Sidtze auszuweisen, muss sich darum als prinzipiell
provisorisch begreifen lassen. — Es gibt keine wirkliche Letztbe-
grindung, nirgends, fiir keinen und gegeniiber niemanden.

Was bedeutet das aber? — Eher beildufig in der hier diskutierten
Schrift®, mit grosster Deutlichkeit aber an anderen Stellen', zieht
Rorty aus seiner Einsicht in die Kontextgebundenheit allen Sprechens
und Argumentierens den Schluss, dass Begriffe wie (bzw. Anspriiche
auf) «objektive Wahrheit» oder «Richtigkeit» iiberhaupt zu ver-
abschieden seien. Im Aufsatz iiber den Gegensatz zwischen «Rea-
lismus » und «Relativismus »'* begriindet er diese Forderung in der
speziellen Auseinandersetzung mit den Problemen theoretischer
Wahrheit. Aber weil nach seinem Verstdndnis von «Philosophie »
die normative Theorie stets von Annahmen iiber die « Natur des
Ich» oder des « Wesens der Vernunft» durchsetzt ist, haben diese

13 Vgl. Anm. 2, S. 287f.

14 Vgl. dazu z.B. R. RORTY, Eine Kultur ohne Zentrum. Vier philosophische
Essays und ein Vorwort, aus dem Englischen iibersetzt von Joachim Schulte,
Stuttgart 1993.

15 R. RORTY, «Ist Naturwissenschaft eine natiirliche Art?», in: ders., Eine
Kultur ohne Zentrum, Stuttgart 1993, S. 13-47.

218



Ausfiihrungen iiber den theoretischen Wahrheitsanspruch gleichfalls
Giiltigkeit fiir den Bereich praktischer Wahrheitsprédtentionen, also
fiir das Feld des «Richtigen», fiir das Feld der Antworten auf
praktische Fragen.

Instanz der Rechtfertigung von Siétzen ist nach Rorty ndmlich nie
«die Welt» (und zur « Welt» im hier verwendeten Wortsinn ge-
horen nicht nur die Gesetze, die die Naturwissenschaft erforscht,
sondern Dinge wie «die Vernunft des Menschen» oder die « Natur
des Ich»; diejenigen Sachverhalte, auf die wir rekurrieren miissen,
wenn wir tiber praktische Verbindlichkeiten diskutieren), sie kann es
gar nicht sein, sondern diese Instanz bilden stets nur unsere jetzt
gerade geltenden Uberzeugungen davon, was in «der» Welt der Fall
ist. Doch diese Uberzeugungen, wie gut begriindet sie uns auch
scheinen mogen, repridsentieren nicht mehr als eine Sicht der Dinge.
Ihres Anspruchs, «die» Welt in Wahrheit, d.h. so, wie diese einzig
und allein ist, zu beschreiben, kann man sich als triftig niemals
absolut versichern, d.h. unabhingig von jenen entscheidenden Vor-
aussetzungen, unter denen diese Uberzeugungen selber von Anfang
an stehen und in denen sie «die » Welt konzeptualisieren, deren Giil-
tigkeit sie aber als gegeben annehmen und also gar nicht mehr
infrage zu stellen vermogen.

« Ethnozentrismus » nennt Rorty diese seine Ansicht, dass es
letztlich nur unsere gegenwirtigen Uberzeugungen dessen, was der
Fall ist, sind, die dariiber befinden, wie der Ausdruck « wahr» an-
zuwenden ist. Dass die «ethnozentristische » Position selber aber kei-
nen Relativismus impliziert, liegt fiir Rorty einfach daran, dass er
die Frage nach dem Sinn von «wahr» und « Wahrheit» prinzipiell
offen lassen will. « Der Ausdruck ‘wahr’ sollte weder analysiert noch
definiert werden.» Kurz: « (Aus meinem) Blickwinkel betrachtet,
gibt es so etwas wie («<die beste») bzw. (<wahre») Erkldarung irgend-
einer Sache gar nicht, sondern nur die Erkldrung, die der Absicht
eines bestimmten Erkldrers am besten entspricht. Eine Erkldrung
wird [...] immer nur unter einer bestimmten Beschreibung gegeben,
und einander ausschliessende Beschreibungen ein und desselben
kausalen Vorganges dienen unterschiedlichen Zwecken » ¢,

So weit, so gut. Akzeptiert man Rortys Verdikt liber die Wahr-
heit (das sich dem alten Trick verdankt, die Probleme der Phi-
losophie als Probleme einer unzweckmissigen Thematisierung ge-

16 Vgl. Anm . 15, S. 42.

219



briuchlichen Sprechens zu demaskieren), dann verschwinden in der
Tat einige der zentralen Streitpunkte herkommlicher Wissenschafts-
theorie, Sprachphilosophie oder Ontologie mit einem Schlag. — Fragt
sich nur fiir wie lange.

Verriterisch ist schon das zuletzt Zitierte. Woher weiss man
denn, dass es sich bei diesen kontradiktorischen Beschreibungen um
Beschreibungen «ein und desselben» Kausalvorganges handelt? Und
wenn man es nicht weiss, warum glaubt man, es annehmen zu miis-
sen? — Offenbar ist ohne die Voraussetzung primirer Identitit des-
sen, was uns als Gegebenheit — als das, was «in der Welt der Fall
ist» — entgegensteht, nicht auszukommen. Diese Voraussetzung
macht es aber notwendig, dass wir uns iiber den Sinn und die De-
finition von «wahr» und « Wahrheit » den Kopf zerbrechen miissen,
sofern verschiedene Ansichten «desselben» gleich gut begriindbar
erscheinen.

Rorty ist allerdings nicht dieser Meinung. Er glaubt, dass an
Fillen uniiberbriickbarer Argumentationsdifferenz klar wird, dass
schon die blosse Idee einer prinzipiell moglichen Ubereinstimmung
der Argumentierenden aus der gemeinsamen Einsicht in die «Sache
selbst » iiberzogen und letztlich leer ist. Auf die vermittelnde Einheit
einer (wie auch immer gegebenen) objektiven Gegebenheit zu setzen,
heisst, dem Glauben des Realismus anzuhingen, der sich seiner
eigenen « Ethnozentrizitdt» nicht bewusst ist. Rorty plddiert deshalb
dafiir, sowohl den zum Begriff objektiver Wahrheit gehdrenden
Gedanken des finalen Konsens aller Verniinftigen wie den Versuch,
eine Theorie zu entwickeln, die das Faktum des Dissens als grund-
sdtzlich iiberholbar erscheinen lédsst, aufzugeben. Und genau hier
liegt der Einsatzpunkt fiir die Kritik an Rortys Ethnozentrismus.
Denn um diese Forderung nach Preisgabe der Idee eines finalen
Konsens aller Verniinftigen und der Idee objektiver Wahrheit oder
Richtigkeit plausibel machen zu kénnen, muss Rorty so etwas wie ei-
ne Theorie der « Letztbegriindung und Letztbegriindbarkeit des Dis-
sens » voraussetzen; Rorty wiederholt,- gewissermassen spiegel-
verkehrt, denselben Anspruch, den er seinen Gegnern, den Ver-
tretern einer (universalistischen) «Letztbegriindung des Konsens »
als leere Illusion vorfiihren will". '

17 Den Terminus "Letztbegriindung des Konsens" entnehme ich einer Arbeit von
Menke-Eggers, auf die ich mich im folgenden ausfiihrlich beziehe : Ch. MEN-
KE-EGGERS, «Relativismus und Partikularisierung — Zu einigen Uberlegungen

220



Zur Explikation von Rortys Ansatz zitiere ich eine Passage aus
der Abhandlung iiber den « Vorrang der Demokratie ». Was Rorty
hier speziell im Blick auf praktisch-politische Fragen erortert, gilt
generell; d.h. zugleich auch fiir seine Ansicht iiber die Verhiltnisse
beim Dissens in theoretischen Fragen.

« Natiirlich verlangt der Geist der Toleranz von uns, nach Primissen zu
suchen, iiber die wir uns mit Nietzsche oder Loyola einigen kdénnten.
Aber wir wissen nicht, ob wir solche Primissen finden werden oder,
wenn wir sie finden, wo. Innerhalb der Philosophie wird gewohnlich
vorausgesetzt, dass es bestimmte Fragen gibt, auf die jeder Mensch
Antworten hat oder wenigstens haben sollte. Nach der philosophischen
Tradition haben natiirlich diese <urspriinglichen > Fragen Vorrang vor
politischen Fragen. Solche Fragen sind z.B.: < Was ist der Wille Got-
tes 7>, <« Was ist der Mensch ?»>, <« Welche angeborenen Rechte hat der
Mensch ? > Diese traditionelle Voraussetzung geht einher mit der Lehre,
dass das menschliche Ich einen Mittelpunkt hat, den entweder die Reli-
gion oder die Philosophie bestimmen und beleuchten kann. Wenn man
aber dieses Selbstbild ablehnt, werden wir uns die Menschen als mit-
telpunktlose Vernetzungen von Meinungen und Wiinschen vorstellen.
Da die verschiedenen Wortschitze, die Meinungen und Wiinsche
ermoglichen, historisch bedingt sind, kann es wohl geschehen, dass die
Uberlappung zweier Vernetzungen nicht ausreicht, um Ubereinstim-
mung iiber politische Fragen oder auch nur eine niitzliche Diskussion
dariiber zu ermoglichen » 8.

Mit Bezug auf lediglich theoretische Auseinandersetzungen be-
deutet das Manko geniigender « Uberlappung zweier Vernetzungen »,
welches dafiir sorgt, dass die Ubereinstimmung zwischen den Argu-
mentierenden nicht zustande kommen kann, dass es einfach Zeit ge-
worden ist, die Sache auf sich beruhen zu lassen, d.h. unser Urteilen
zu suspendieren.

«Die Verpflichtung zu Argumentationen entspringt dem Erheben und
Bestreiten von Geltungsanspriichen, das explizit in Beurteilungen ge-
schieht. Wird nun das, wozu Geltungsbeurteilungen verpflichten, nim-
lich ihre argumentative Verteidigung gegeniiber Opponenten, sinnlos
(weil notorisch erfolglos), dann wirkt dies auf die Beurteilung der
Giiltigkeit selbst zuriick. Machen wir die Erfahrung, dass unser Urteil
iiber die Ungiiltigkeit fremder Uberzeugungen sich in keiner Argumen-
tation gegentiber deren Proponenten erfolgreich verteidigen lisst, wird
schon das Urteilen selbst sinnlos, — und sinnvoll die Enthaltung von
einem Urteil, das uns von notorisch erfolglosen Argumentationen sus-
pendiert. In der Urteilssuspension anerkennen wir deshalb, dass diese

zu R. Rorty », in: Philosophische Rundschau, Bd. 36, Heft 4 (1989), S. 25-
40.
18 Vgl. Anm. 2, S. 285.

221



fremden Uberzeugungen so weit von uns <entfernt> sind, dass unsere
Argumentationen ihnen gegeniiber zum Misserfolg, unsere Urteile zur
Sinnlosigkeit verdammt sind »'°.

Im Zusammenhang praktischer Dispute ist die Suspension ei-
gener Urteilsbildung allerdings nicht gut moglich: Zu praktisch-
politischen Fragen kommen wir (meistens) nicht umhin, Stellung zu
nehmen. Doch das besagt fiir Rorty nur, dass wir uns zwar iiber die
Kontingenz und Partikularitdt unserer Stellungnahmen im klaren
sein sollten, aber die sie ermoglichenden Uberzeugungen dennoch
festhalten und verteidigen konnen und miissen — weil wir uns der
« guten Griinde », die fiir uns fiir ihre Geltung sprechen, eben sicher
sind.

Hinter der von Rorty empfohlenen Suspension bzw. Vertei-
digung unserer theoretischen bzw. praktischen Urteile steht der Ge-
danke, dass die Sprachen und Traditionssyssteme, die das Argu-
mentieren steuern, einander so fremd sein konnen, dass sie niemals
aus einer gemeinsamen Einsicht in gute Griinde und durch keine
Anstrengung der Reflexion zu synthetisieren sind. Aber woher weiss
er das? Er mag es vermuten, aber mit Gewissheit behaupten kann er
es nicht. Es gibt ndmlich noch eine zweite, plausible, Moglichkeit,
mit Situationen erfolgloser Argumentation umzugehen:

« Statt sie — partikularistisch — als Tatsache hinzunehmen, lassen sie sich
nach einer zweiten Auffassung auch erkldren. Die Grundform solcher
(ideologiekritischer) Erklarungen besteht in der Behauptung, dass es
dem Einwirken quasikausaler Mechanismen zuzuschreiben ist, dass sich
in bestimmten Situationen der Gegensatz zwischen Uberzeugungen
nicht auflosen ldsst. Diese Behauptung impliziert, sie nicht als Gleich-
gewicht, sondern im Gegenteil als Ungleichgewicht von Argument und
Gegenargument zu beschreiben. Das prinzipiell mogliche Einver-
stindnis wird zwischen ihnen allein dadurch blockiert, dass sich —
bedingt durch das Wirken dusserer Faktoren — die Teilnehmer einer Ar-
gumentation dem zwanglosen Zwang des besseren Argumentes wi-
dersetzen: Wo Gegensitze zwischen Uberzeugungen sich nicht auf-
I6sen lassen, ist Irrationalitit im Spiel. Trifft diese Auffassung zu, so
besteht natiirlich iiberhaupt kein Grund fiir den Wechsel zu einer
partikularistischen Perspektive. Denn die Einsicht in die Erfolglosigkeit
der Argumentation bedeutet nicht, die Kraft der, sondern die Offenheit
fiir Argumente als begrenzt zu betrachten. Die Erfolglosigkeit von Ar-
gumentationen notigt nicht dazu, die Grenzen sinnvoller Argumen-

19 Vgl. Anm. 17, S. 38.

222



tation und Beurteilung anzuerkennen, sondern sie aus der Irrationalitét
der Teilnehmer zu erkldren »*.

Es stehen sich mithin zwei kontrire Deutungen derselben Si-
tuation uniiberbriickbarer Argumentationsdifferenz gegeniiber. Im
Rortyschen Verstidndnis wird die Unvereinbarkeit der Aussagen auf
die Inkommensurabilitit der respektiven Diskurshorizonte und
Grundvoraussetzungen zuriickgefiihrt und zugleich behauptet, dass
diese Inkommensurabilitét strukturell bedingt, daher uniiberwindbar
sei. Das ist es, was man mit Menke-Eggers (vgl. Anm. 17) als die
« Letztbegriindung des Dissens» bezeichnen kann. Im Verstindnis
von Rortys Gegnern, also auch im Verstidndnis von Apel, ist die An-
nahme leitend, dass, wenn nur jeder gewillt und fihig ist, sich durch
Reflexion von seinen dogmatischen Prisuppositionen zu losen, am
Ende ein verniinftiger, durch Argumentation und gemeinsame Ein-
sicht in die Sach- oder Interessenlage vermittelter Konsens not-
wendigerweise gefunden werden konnte. Bleibt dieser Konsens aber
aus, dann wegen letztlich dusseren Umstdnden, nicht wegen der
strukturellen Einwirkung uniiberwindlicher Reflexionsblockaden.
Denn nach Apel ist die zur reflexiven Durchdringung ihrer eigenen
Beschrdinkungen prinzipiell mdchtige Vernunft im Grunde universal;
liesse sich die Irrationalitit der Menschen iiberwinden, dann ver-
schwinden auch alle unlosbaren Gegensitze. Das ist es, was Menke-
Eggers die « Letztbegriindung des Konsens » nennt.

Beide Ansitze sind Ubertreibungen. Sie trauen sich — wie jede
Letztbegriindung — ein Wissen zu, dessen Geltung nicht zwingend
auszuweisen ist.

«In ihrem Gegensatz wiederholt sich nichts anderes als der zweier
Gestalten des Reduktionismus: der Versuch einer universalistischen
Letztbegriindung des Konsenses wird fundamentalistisch, der Versuch
einer partikularistischen Letztbegriindung des Dissenses relativistisch.
[...] Das legt die Vermutung nahe, dass es fiir Situationen unauflésbarer
Gegensiitze zwischen Uberzeugungen kein einheitliches Modell gibt.
Es gibt Fille, in denen wir die Unauflosbarkeit von Gegensitzen aus der
Irrationalitit eines der Beteiligten erkldren, andere, in denen wir sie
hinnehmen und unser Urteil suspendieren »?!,

Sofern das aber zutrifft, bleibt die Vorstellung eines verntinf-
tigen Konsens aus sachlicher Einsicht, also die Vorstellung der Ob-
jektivitdt von Wahrheit und Richtigkeit, als /dee immerhin moglich,

20 Vgl. Anm. 17, S. 39.
21 Vgl Anm. 17, S. 40.

223



und sie ist deshalb sehr viel mehr als eine blosse Einbildung. Wenn
darum Apel gegen Rorty an dieser Einsicht und an diesem Anspruch
festhdlt und zugleich beider praktische Funktion erinnert, dann ist
ihm schwer zu widersprechen:

« Keineswegs tot, sondern aktueller denn je sind die von Kant ethisch
begriindeten Postulate eines jederzeit geforderten und frustrations-
resistent als Ziel zu verfolgenden Fortschritts im Sinne der kosmo-
politischen Einheit der menschlichen Geschichte. Es lasst sich sogar
feststellen, dass diese Einheit der menschlichen Geschichte, die im
achtzehnten Jahrhundert noch eine geschichtsphilosophische Vision
war, heute politisch, 6konomisch und technisch so weit real ist, dass das
Scheitern ihrer politisch-rechtlichen Organisation [...] auf eine kaum
ausdenkbare Katastrophe hinauslaufen wiirde. — Auf eine vergleichbare
Katastrophe wiirde es hinauslaufen, wenn die Menschen angesichts der
Diversitdten und Heterogenitiaten der Sprachspiele und der kulturellen
Lebensformen die Konsensbildung aufgeben oder gar [...] den Dissens
anstelle des Konsenses anstreben wiirden »*,

Fazit: Gerade aus pragmatischen Griinden ist es manchmal sinn-
voll, die Idee eines universalistischen Konzeptes von Wahrheit und
Argumentation nicht schlechthin zu verwerfen, sondern energisch zu
verteidigen®.

22 Vgl. Anm. 9, S. 123f.

23 Zwar ist Apels zu starker Anspruch einer Letztbegriindung des Konsens nicht
zwingend zu verteidigen, weil Apels transzendentalpragmatische Begriindung
der Diskursethik die Méglichkeit von Diskursverweigerungen und -abbriichen
nicht angemessen reflektiert (vgl. Teil IV. dieses Aufsatzes). Aber weil es um-
gekehrt auch keine Letztbegriindung des Dissens geben kann, ist man nicht
gendtigt, das Argument preiszugeben, das misslingende, d.h. dissentisch en-
dende Argumentationen aus der Irrationalitit mindestens eines der Beteiligten
erklirt. Deshalb ist die /dee eines finalen Konsens nicht als solche leer. Man
darf an ihr festhalten ; oder emphatisch gesagt: Das Versprechen der Vernunft,
dass dank ihrer Kraft alle Verniinftigen in einergemeinsamen Einsicht iiber-
einstimmen kdnnten, ist nicht eo ipso falsch. Auf dieses Versprechen zu set-
zen, mag sinnvoll sein oder nicht. Dass es in der gegenwirtigen Weltsituation
sinnvoll ist, solches zu tun, scheint mir indessen klar.

224



	Vorrang der Demokratie vor der Philosophie? : Über den Sinn von Politischer Philosophie

