
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Vorrang der Demokratie vor der Philosophie? : Über den Sinn von
Politischer Philosophie

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadia Philosophica 53/94

GEORG KOHLER

Vorrang der Demokratie vor der Philosophie?
Über den Sinn von Politischer Philosophie

I. Eine aufschlussreiche Kontroverse : Apel vs. Rorty.

«Vorrang der Demokratie vor der Philosophie?» - Der Titel
wiederholt die Überschrift eines Aufsatzes von Richard Rorty.
Allerdings mit einem gewichtigen Unterschied. Während mein Titel
eine Frage formuliert, steht Rortys Überschrift für eine These.

Rorty behauptet den Vorrang der Demokratie vor der Philosophie.
Weshalb? - und was soll das überhaupt heissen?

Bevor ich dies erläutere, einige Bemerkungen zum Kontext, in
dem der Aufsatz steht und von dem her er auch zu diskutieren ist.
Die Abhandlung oder besser gesagt: ihre deutsche Fassung findet
sich in einem 1988 veröffentlichten Sammelband, dessen übrige
Beiträge allesamt ein grosses Thema erörtern; nämlich die
Bedeutung der historischen Tatsache des Nationalsozialismus, also die
Bedeutung der deutschen Katastrophe für den Sinn und das
Selbstverständnis der politischen Philosophie1. Rortys Aufsatz bildet in
diesem Rahmen insofern eine Ausnahme, als er gerade nicht eigens
im Hinblick auf das genannte Thema verfasst worden ist. Dennoch
hat er aus guten Gründen seinen Platz in dieser Sammlung gefunden.
Erstens repräsentiert er ein Denken und eine politische Kultur, die
sich unbefangener auf die eigene Tradition beziehen dürfen, als das

die deutsche Philosophie tun kann. Rorty verkörpert das intakte
Selbstbewusstsein des amerikanischen Liberalen, der sich in der
Geschichte der demokratischen Institutionen seines Landes (trotz
allem) geborgen weiss. Zweitens wird der Text Rortys nicht zuletzt
wegen des ungebrochenen Vertrauens in die eigene Herkunft vom

1 Forum für Philosophie, Bad Homburg (Hg.), Zerstörung des moralischen
Selbstbewusstseins: Chance oder Gefährdung Praktische Philosophie in
Deutschland nach dem Nationalsozialismus, Frankfurt a.M. 1988.

201



gewichtigsten Beitrag des Bandes heftig attackiert. Unter dem Titel
«Könnten wir aus der nationalen Katastrophe etwas Besonderes
gelernt haben?» liefert Karl-Otto Apel seine Stellungnahme zum
Thema. Dabei verknüpft Apel drei Dinge miteinander. Nämlich die
eigene philosophische Position, die Transzendentalpragmatik, mit
der Darstellung der historischen Fälligkeit dieser Position auf dem

Hintergrund der spezifisch deutschen Lebens- und Bildungserfahrungen

ihres Autors. Und das führt dann drittens zu einer sehr

grundsätzlichen Kritik Apels an jenen Ansätzen zeitgenössischer
Philosophie, die nach seiner Meinung nur chic formulierte Neuauflagen
eines politisch gefährlichen und theoretisch obsoleten « Historismus-
Relativismus » sind. Dieser Historismus habe schon einmal die Geister

verwirrt - und es gelte ihn nun ein für allemal zu überwinden,
wenn aus der Geschichte die rechten Lehren gezogen werden sollen.
Weshalb Rortys Aufsatz von Apel angegriffen wird, dürfte nun
erkennbar geworden sein : er liefert das Paradigma für die von Apel
verworfenen Ansätze eines postmodem renovierten «Historismus-
Relativismus ».

Die Auseinandersetzung zwischen Apel und Rorty ist in vielfacher

Hinsicht aufschlussreich. Zum einen geht es in ihr immer wieder

um ein Grundproblem des Politischen, nämlich um die Polarität
von Selbstbehauptung und Verständigung, von geschichtlich
bestimmter Identität und kommunikativer Einigung. Zum andern dreht
sie sich um die Geltung und Berechtigung letzter Kriterien von
Legitimität. Und schliesslich indiziert der Dissens zwischen Apel und

Rorty die sachliche Breite der Frage nach dem richtigen Begriff von
politischer Philosophie heute. Im folgenden will ich vor allem
möglichst klar die beiden Positionen sowohl je für sich wie in ihrer
antithetischen Beziehung herausarbeiten. Dabei werden sich zugleich
typische Antwortmöglichkeiten auf die Frage nach dem Sinn von
politischer Philosophie wie nach dem Status letzter Legitimitätskriterien

ergeben. Zum Schluss möchte ich einige Überlegungen zur
Metakritik formulieren, allerdings ohne dabei den Anspruch auf eine
abschliessende These zu verfolgen.

202



II. Die These des Vorranges der Demokratie vor der Philosophie :

Die Position Richard Rortys.

II. 1. Funktion der Philosophie : «Artikulation, nicht Begründung ».

Was Apel an Rorty moniert, ist genau das, was dessen These von
der Priorität der Demokratie gegenüber der Philosophie im Kern
besagen will. Aber was ist das - Hören wir Rorty selbst und zwar
zunächst mit seiner Antwort auf die von ihm gestellte Frage, ob die
liberale Demokratie so etwas wie eine philosophische Rechtfertigung
überhaupt benötige. Rortys Antwort scheint einfach ; in Wahrheit ist
sie ziemlich komplex. Sie lautet: «(Ich meine), dass (die Demokratie)

vielleicht eine philosophische Artikulation braucht, aber keine

philosophische Begründung »2.

Um diese Antwort zu verstehen, sind drei Dinge zu klären :

1. Worin besteht der Unterschied zwischen philosophischer
Artikulation und philosophischer Begründung

2. Was meint hier der Ausdruck «Philosophie» bzw.
«philosophisch»?

3. Stützt sich Rortys Meinung, dass die Demokratie eine philosophische

Begründung überhaupt nicht brauche, zuletzt auf die
Ansicht, dass sie eine solche auch gar nicht finden kann

Was versteht Rorty also unter « philosophischer Begründung »

im Gegensatz zu «philosophischer Artikulation»? Um hier
antworten zu können, ist zuvor Rortys spezielle Definition von
«Philosophie » zu erläutern. Diese Definition ist schlicht, aber einiger-
massen merkwürdig. Plausibel wird sie nur, wenn man sie aus dem
Zusammenhang begreift, in dem sie steht - nämlich eben im Kontext
einer Beschäftigung mit den Legititmationsgrundlagen von politischen

Institutionen. Diese Definition lautet: «Unter dem Wort
'Philosophie' (will ich) Auseinandersetzungen über die Natur des
Menschen und die Wirklichkeit einer solchen Natur verstehen» 3.

Auf den ersten Blick erscheint diese Auskunft äusserst dürftig,
und angesichts der Weite dessen, was wir alles unter dem Namen der
Philosophie zu bezeichnen gewohnt sind, geradezu als falsch. Gleichwohl

ist Rortys Definition begriffshistorisch betrachtet nicht einfach

2 R. RORTY, «Der Vorrang der Demokratie vor der Philosophie», in:
Zerstörung des moralischen Selbstbewusstseins : Chance oder Gefährdung,
Frankfurt a.M. 1988, S. 277.

3 Vgl. Anm. 2, S. 281.

203



willkürlich. Und im genannten besonderen Zusammenhang ist sie -
als wesentlich darauf bezogen - auch als sinnvoll einsichtig zu
machen. Denn erstens fokussiert diese Definition immerhin auf ein
Hauptstück dessen, was dem Bestand der Philosophie oder «

Metaphysik » traditionell zugehört : nämlich eine Lehre vom Wesen der
menschlichen Seele und vom Wesen des Menschen überhaupt. Die
Trias der metaphysica specialis (Theologie, Kosmologie,
Psychologie) wird von Rorty zwar nicht eigens erwähnt, aber als Folie
seiner Gebrauchsdefinition von « Philosophie » offensichtlich
beansprucht. Nur so lässt sich zwanglos verstehen, dass Rorty als
Äquivalent für «Philosophie», «philosophisch» oft auch die Termini
«Metaphysik» bzw. «metaphysisch» benutzt.

Zweitens zielt seine Definition von Philosophie von vornherein
auf den Bereich jener Grundlagen, auf die man bauen muss, will
man politische Institutionen wie z.B. die Demokratie in einem

strengen, nicht relativistischen Sinne begründen. Zum besseren
Verständnis der Argumentation sollte man sich an dieser Stelle
allerdings auch schon klarmachen, was die Antwort auf die dritte Frage
ist : dass Rorty nämlich in der Tat annimmt, dass die Demokratie in
einem strengen Sinn nicht zu begründen ist. Und darum ist seine

spezielle Konzeption von Philosophie nur im Verein mit der These

zu erfassen, die er im Aufsatz vor allem plausibilisieren möchte,
wonach die Demokratie eine philosophische Begründung auch gar
nicht benötigt. Diese Plausibilisierung geschieht auf dem Weg einer
Destruktion des Glaubens an die Erfüllbarkeit jener Bedingungen,
die die traditionelle Rechtfertigung - also « Begründung » - der
Demokratie als erfüllbar unterstellt und unterstellen muss. Was nämlich
wäre eine « wirkliche » Begründung und was müsste sie leisten

Versucht man Rortys eher verstreute Bemerkungen zu diesem
Thema auf einen Satz zu bringen, dann wäre die philosophische
Begründung (z.B. der Demokratie) nichts anderes als die Deduktion
dieser Institution und ihrer Besonderheiten aus unbezweifelbaren
Annahmen über das unveränderliche Wesen des Menschen. Dabei
muss die Theorie, die die menschliche Natur in ihrer ahistorischen
Bestimmtheit fixiert, nicht bloss formal-argumentationstechnisch als
Prämisse fungieren, sondern als der Sache nach erste und gewisser-
massen axiomatische Basis. Die Basistheorie muss - unter
Begründungsgesichtspunkten betrachtet - in der Lage sein, die als zwingend
wahr erkennbaren Gewissheiten über das Wesen des Menschen als
das fundamentum inconcussum bereitzustellen, auf dem dann eine

204



politische Institutionenlehre entwickelt werden kann. Die Philosophie
oder Metaphysik - als Wissen davon, was die Natur des Menschen ist

- würde so eine nicht-kontingente Begründung der Demokratie
erlauben. Und eben darin läge dann auch ihr genuiner Vorrang vor
dem, was sie begründet, der Demokratie4.

«Vorrang der Philosophie vor der Demokratie» - das
traditionelle Projekt verlangt also nach Rorty, dass das philosophische
Wissen gewisse letzte Sätze über die menschliche Natur aufzufinden
und bereitzustellen fähig ist. Sätze, die erstens vernünftigerweise
nicht zu verneinen sind, die zweitens inhaltliche Bestimmtheit
besitzen dergestalt, dass nicht einfach alles Beliebige aus ihnen
abgeleitet werden kann, und die drittens in ihren inhaltlichen
Bestimmungen keine petitio principii enthalten. Also nicht implizit
dasjenige als gegeben unterstellen, was sie allererst begründen wollen ;

z.B. dass es den Ideen der Fairness, der Freiheit und der Gleichheit
der Menschen angemessene politische Strukturen geben soll.

Rortys Umkehrthese (Vorrang der Demokratie vor der
Philosophie) basiert nun vor allem darauf, dass er die beiden zuletzt
genannten Bedingungen für unerfüllbar hält. Doch statt unmittelbar
auf diesen Punkt einzugehen, möchte ich jetzt den von Rorty
verwendeten Begriff der «philosophischen Artikulation» erklären.

Dazu zunächst das einschlägige Zitat : « Manche philosophische
Verteidiger der Demokratie möchten eine Lehre vom Menschen
entwickeln, die auf die demokratischen Institutionen, die sie bewundern,
zugeschnitten ist. Sie erhebt nicht den Anspruch, Vorraussetzungen
gefunden zu haben, die akzeptabler oder besser zu rechtfertigen
wären als diese Institutionen selbst. Im Gegenteil, man setzt die
politischen Erfordernisse an die erste Stelle und entwirft dazu eine

passende Philosophie »5.

4 Überlegt man, wer das Exempel für eine solche Auffassung liefert, dann
kommt man schnell auf Kant. In der Tat ist dessen ganze normative Theorie
des Rechts und des Staates, das von ihr entwickelte oberste Kriterium der
Rechtmässigkeit der Gesetze nicht weniger als die Kantische Idee
demokratischer Souveränität auf eine im Rortyschen Sinne philosophische oder
metaphysische Lehre vom Menschen als einem Vernunftwesen gegründet. Ich
kann das hier nicht ausführen, aber es reicht, die kurze Abhandlung Kants
« Über den Gemeinspruch : Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber
nicht für die Praxis » und dort die ersten Seiten des zweiten Kapitels zu lesen,
um sich von der Richtigkeit meiner Behauptung zu überzeugen.

5 Vgl. Anm. 2, S. 277.

205



Um das Zitierte richtig einzuordnen, muss man sich vorweg
klarmachen, dass Rorty hier - trotz seiner distanzierenden Redeweise

- das ausdrückt, was er selber für richtig hält. So aufgefasst
bestätigt das Zitat zunächst indirekt, was zu Rortys Begründungsbegriff

gesagt worden ist. Zusätzlich erhellt es nun aber auch, was er
unter «philosophischer Artikulation» versteht. Nämlich die Formulierung

von anthropologischen Annahmen, die insgesamt bestimmt
sind von einer starken Vormeinung über das, was an normativen
Werten in den gesellschaftlichen, insbesondere in den
staatlichpolitischen Regulationen verwirklicht werden soll. Das Erste und
Grundlegende für eine «Artikulation» ist mithin gerade nicht eine
Lehre vom Menschen und seiner Natur, sondern eine wirksame
Überzeugung von der Verbindlichkeit bestimmter Werte und
Prinzipien zur Gestaltung menschlicher Kooperation und Konkurrenz.

Aber die Tatsache der Vorgegebenheit eines normativen Urteils
ist bloss das eine Spezifikum der sog. Artikulation. Das andere
betrifft den besonderen Status dieses Vor-Urteils. Bestimmend für das,

was die Artikulation zu leisten hat, ist nämlich nicht irgendeine
persönlich-individuelle Präferenz, sondern eine allgemein verbreitete

Überzeugung. Denn die Artikulation soll ja nach Rorty an die
Stelle der Begründung treten, d.h. sie erhebt zwar nicht wie diese
den Anspruch auf absolute Richtigkeit, aber doch den Anspruch auf
kollektive Zustimmung; genauer gesagt: auf den Konsens derjenigen,

an die sie sich richtet.
Aber wer sind ditl Alle Menschen, die irgendwie reden und

denken können - An dieser Stelle dringen wir in den zentralen
Bereich von Rortys Überlegung ein. Rorty geht nämlich davon aus,
dass die leitenden normativen Vorurteile bzw. Intuitionen, um die es

bei der philosophischen Artikulation der Demokratie zu tun ist,
selbst immer schon historisch und sozial vermittelt sein müssen. D.h.
sie sind im Rahmen einer langen und spezifischen Geschichte
entstanden, und sie sind daher längst auch schon eingegangen in die
Wirklichkeit der gesellschaftlich-politischen Welt. Ihr eigentlicher
Ort ist darum auch nicht ein persönliches Gut-Dünken, sondern die
gemeinsam geteilte Sphäre einer ganzen Kultur. Diese Intuitionen
enthalten, mit anderen Worten, die normativ-ethischen Kerne einer
umfassenden Tradition.

Was in diesen Grundüberzeugungen angelegt und implizit von
ihnen ausgegangen ist, kann schliesslich vom Philosophen erfasst und
systematisch entfaltet werden. Und in dem Masse, wie das gelingt,

206



vermag die das vollbringende Artikulation auf die Zustimmung
derer zu rechnen, die der durch die basalen Vor-Urteile schon lange
präfigurierten geschichtlich-gesellschaftlichen Welt angehören. Dieser

Gedanke gibt den Schlüssel zum Verständnis des bereits zitierten
Satzes, wonach die philosophische Artikulation «nicht den Anspruch
(erhebt), Voraussetzungen gefunden zu haben, die akzeptabler oder
besser zu rechtfertigen wären als diese Institutionen selbst. »

Aufgrund des bisher Ausgeführten ist nun die Erklärung der
Behauptung, die Demokratie brauche keine philosophische Begründung,

leicht zu finden. In der Tat kann es sie in der Weise, wie
Begründung von Rorty definiert worden ist, gar nicht geben. Denn
erstens sind nach ihm in eine gehaltvolle, für die Ableitung der
Demokratie taugliche Lehre von der Natur des Menschen immer schon
durch Kultur und Tradition vermittelte politisch-moralische
Vormeinungen eingebaut. Eine Begründung, die nicht zugleich petitio
principii wäre, ist also ausgeschlossen. Zweitens ist das wirklich
tragende Fundament eines politischen Systems nie eine metaphysische
Lehre vom Menschen, sondern die umfassende, letztlich zufällige,
aber geschichtlich verankerte Kultur, aus der beides, mehr oder
minder gleichzeitig, herauswächst: die Realität gesellschaftlicher
Normierungsstrukturen und deren reflexive Durchdringung mittels
philosophisch-anthropologischer Deutungsarbeit. Und schliesslich ist
drittens jedes einigermassen präzisierte Menschenbild, jede
anspruchsvolle Doktrin vom Menschen und seiner Natur, voll von
Kontingenzen, d.h. bestimmt von möglichen, aber nicht notwendigen
Voraussetzungen, deren jeweilige Plausibilität durchaus abhängig ist
von singulären historischen Kontexten. Unter dem Druck kulturali-
stischer, hermeneutischer, aber auch psychoanalytischer und
sprachkritischer Ansätze ist das, so Rorty, heute offensichtlicher denn je
geworden, und deshalb ist auch der Hintergrundkonsens der
Aufklärung, von dem Kant noch ganz selbstverständlich zehren konnte,
zerbrochen :

«Die heutigen Intellektuellen haben die Voraussetzung der Aufklärung
aufgegeben, derzufolge es (mit dem Faktum der menschlichen Vernunft)
etwas Ahistorisches, dem Menschen Gemeinsames gibt, dem Mythos,
Religion, Tradition und Vorurteil gegenübergestellt werden können.
Anthropologen und Wissenschaftshistoriker haben die Unterscheidung
zwischen Ergebnissen der Bildung und angeborener Vernunft
verwischt. Philosophen wie Heidegger und Gadamer haben uns
Denkweisen vorgeschlagen, nach denen der Mensch als durch und durch
historisch verstanden werden kann. Andere Philosophen wie Quine

207



und Davidson haben die Unterscheidung zwischen ständigen,
strukturellen Wahrheiten und kontingenten Wahrheiten verwischt. Die
Psychoanalyse hat den Unterschied zwischen dem Gewissen und
Leidenschaften wie Liebe, Furcht und Hass verwischt. So ist das Bild des
Menschen angekratzt, das (zuletzt) von der Aufklärung skizziert und
verdeutlicht wurde - das Bild, in dem ein natürlicher und ahistorischer
Mittelpunkt von seiner unwesentlichen und zufälligen Peripherie
umgeben ist»6.

Da man nun die Auflösung dieses Bildes hinzunehmen hat, kann
die Philosophie eine Suprematie vor der Demokratie nicht mehr
beanspruchen. Sie, die Philosophie, ist nicht in der Lage, das der
Demokratie zugrundeliegende Ethos zu begründen. Sie ist vielmehr
selber schon, wenn sie eine zur Demokratie passende Vorstellung der
menschlichen Person und ihres Wesens entwirft, vom basalen Ethos
der Demokratie geprägt und durchdrungen. Und genau dies alles
meint: Vorrang der Demokratie vor der Philosophie.

II. 2. Die interne (John Rawls) und die externe (Richard Rorty)
Funktion der Philosophie.

Nachdem die drei von mir eingangs gestellten Fragen
beantwortet sind und damit der Sinn von Rortys These in seinem
epistemologischen Gehalt entwickelt worden ist, könnte ich gleich zu
Apels Kritik daran übergehen. Bevor ich das tue, möchte ich an das

Gesagte aber noch einige Bemerkungen anfügen und zwar bezüglich
Rortys Beschreibung der Rolle der politischen Philosophie. Pointiert
ausgedrückt sieht es in seiner Perspektive jetzt ja so aus, dass es

allein die Demokratie ist, die die Demokratie begründet. Wozu
braucht es dann aber noch Philosophie und ihre Reflexionen - Ich
denke, man kann deren Zweck auf zwei Gruppen von Gründen
reduzieren. Auf die Gründe, die die Philosophie für den internen
Gebrauch und auf diejenigen, die sie für den externen Gebrauch
nützlich machen. (In beiden Gebrauchsarten wird man den Term
« Philosophie » übrigens in einem weniger engen Sinn fassen, als ihn
Rorty im speziellen Zusammenhang seiner Vorrangthese definiert
hat. Philosophie erscheint im folgenden also nicht als eine auf
bestimmte Inhalte zielende Lehre, sondern i.S. einer umfassenden
Tätigkeit des Reflektierens und Systematisierens.)

Der Kronzeuge für die Philosophie im internen Gebrauch ist für
Rorty sicherlich John Rawls. In vielen Teilen ist der Aufsatz über

6 Vgl. Anm. 2, S. 274.

208



den Vorrang der Demokratie nichts anderes als eine Weiterführung
und Anverwandlung von Rawls Argumenten gegen die kommu-
nitaristische Kritik. « A Theory of Justice » ist nach Rawls eigenem
Bekunden nicht eine apriorische, kulturtranszendente Konzeption
politischer Gerechtigkeit. « Gerechtigkeit-als-Fairness » - diese ihre
Grundintuition, aus der sie alles enfaltet - ist der Versuch, das

Gemeinsame der europäisch-angelsächsischen Rechtskultur in einen
Kernbegriff bzw. in eine Primärmetapher zu verdichten, um dieses
Gemeinsame dann ausgehend von diesem Nukleus, systematisch und
kohärent zur Darstellung zu bringen. Es geht Rawls also um den
politisch-moralischen Grundkonsens einer demokratischen Gesellschaft
und um die Verständigung der im Rahmen dieses Konsens
divergierenden Auffassungen über das Rechte und Gerechte. «Wir
hoffen», sagt Rawls, «dass sich diese [...] Konzeption von
Gerechtigkeit (die < A Theory of Justice > ausführt) mindestens auf das

berufen kann, was wir einen < übergreifenden Konsens > nennen
möchten. Gemeint ist damit ein Konsens, der all die widerstreitenden
philosophischen und religiösen Doktrinen einschliesst, die im Rahmen

einer mehr oder weniger gerechten konstitutionellen
demokratischen Gesellschaft (relevant sind) »7.

Der interne Zweck politischer Philosophie besteht demnach aus
dreierlei Leistungen : aus der Klärung der normativ wirksamen
eigenen Tradition; aus der rationalen Versöhnung zwischen
ernstzunehmenden Positionen innerhalb dieser Tradition (und zwar dank
solcher systematischer Klärungen); und drittens besteht, dank der

geschehenen Schlichtung, der Zweck politischer Philosophie in der

Stabilisierung der eigenen Gesellschaft und des Zusammenhaltes
ihrer Bürger.

Während der interne Zweck politischer Philosophie insgesamt als

Selbstverständigung der Demokratie umschrieben werden kann, ist
der externe Zweck unter dem Titel der Selbstbehauptung der
liberalen Demokratie zu erfassen. Ihm nicht zuletzt dient nach Rortys
Meinung die Kritik an der illusionären Idee eines Vorranges der
Philosophie vor der politischen Tradition, in der diese Philosophie
selber wurzelt. Denn wenn es keine als zwingend gültig ausweisbaren
Prämissen über die Natur des Menschen gibt, aus denen die
demokratischen Institutionen abzuleiten wären, dann lässt sich einer-

7 J. RAWLS, «Gerechtigkeit als Fairness: politisch und nicht metaphysisch»,
in : ders., Die Idee des politischen Liberalismus, Frankfurt a.M. 1992, S. 258.

209



seits auch keine andere politische Organisationsform im strengen
Sinne des Wortes begründen. Und andererseits vermögen alternative
Vorstellungen über das Wesen und den Sinn menschlichen
Existierens, die nicht zur Demokratie und ihrem Menschenbild passen
(Rorty nennt Nietzsche und Ignatius von Loyola als Repräsentanten
solcher Vorstellungen), das rationale Selbstbewusstsein eines in
Rortys Sinn aufgeklärten Demokraten nicht weiter zu irritieren. Den
Verächtern der Demokratie ist also nicht der vergebliche Versuch
entgegenzustellen, die Demokratie aus letzten Wahrheiten zu
rechtfertigen, sondern einfach die Weigerung, gewisse grundlegende
moralisch-politische Intuitionen preiszugeben. Kurzum: «Wir sollten
sagen, dass der Geist der Toleranz nicht verlangt, dass wir auf jedes
Argument in seinen eigenen Begriffen antworten müssen. Wir
dürfen die Fragestellung unseres Gegners sowie seinen Wortschatz
manchmal ablehnen»8.

Der «Deweysche Pragmatist», als den sich Rorty bezeichnet,
hält sich also nicht trotz, sondern geradezu wegen seines «

Historismus-Relativismus » (Apels Klassifikationsbegriff!) in besonderer
Weise dafür befähigt, nicht nur die internen Aufgaben politischer
Philosophie zu erfüllen, sondern auch deren externe : Weil seine

Darstellung der demokratischen Gesellschaftsordnung nicht zu viel
verspricht und um ihre eigene Kontingenz weiss, vermag sie nur um
so sicherer die innere Logik der eigenen Sache zu entfalten und sie
damit gegen Gegner ebenso entschieden zu verteidigen wie argu-
mentativ-persuasiv für ihre Anerkennung zu werben.

III. Die These des Vorranges der Philosophie vor der Demokratie:
Die Position Karl-Otto Apels.

III. 1. «r m just a German...» Das Argument aus der historischen
Erfahrung.

Ich sagte, Apel moniere an Rortys These vom Vorrang der
Demokratie genau das, was dieser im Kern fordert, nämlich den
Verzicht auf den Anspruch der politischen Philosophie, letzte, nicht
bloss historisch kontingente Legitimationskriterien liefern zu wollen.
Eben diesen Verzicht bekämpft Apel aufs heftigste. Und zwar
sowohl aus systematischen, d.h. transzendentalpragmatischen Gründen

8 Vgl. Anm. 2, S. 284.

210



wie mit Argumenten, die sich selber einer historischen Erfahrung
verdanken. Die letztere gibt natürlich nicht die begründungslogische
Basis für den Richtigkeitsnachweis normativer Universalprinzipien,
aber das vernünftige Motiv für die Verteidigung eines solchen
Anspruchs. - Dazu eine symptomatische Begegnung, von der Apel in
seinem Aufsatz berichtet :

«In einer Podiumsdiskussion zwischen Rorty, Putnam und mir in Wien,
die meiner Bekanntschaft mit den Ansätzen Rortys vorausging, lautete
Rortys letzte Antwort auf die Frage nach den Grundlagen der Moral
etwa so : < It's just common sense, I'm just an American, we have just to
pursuade the others that our way is the right one. > Ich fragte ihn darauf
etwas konsterniert : < Could I too, simply say : I'm just a German. It's just
common sense > Ich wollte sagen : Bei uns hiess der common sense in
der Zeit des Dritten Reiches < gesundes Volksempfinden > und unter
Berufung darauf wurde zum Beispiel das Prinzip des Rechtsstaates
infrage gestellt mit der für viele überzeugenden Parole : < Ist etwa das
Volk für das Recht da und nicht vielmehr das Recht für das Volk? >

usw. Ich will sagen : die universalen Prinzipien einer postkonventionellen

Moral, die auch noch das positive Recht legitimieren sollten,
zum Beispiel durch Insistieren auf so etwas wie menschlichen
Grundrechten, diese Prinzipien wurden damals recht erfolgreich durch
Berufung auf eine partikuläre Konsensbasis des <wir>, <des deutschen
Volkes> ausser Kraft gesetzt»9.

Das Erste, was Apel an Rortys politischer Theorie auszusetzen
hat, ist mithin nicht deren Unrichtigkeit oder Falschheit, sondern
deren Gefährlichkeit. Sie zersetze, wie seinerzeit der Historismus-
Relativismus des neunzehnten Jahrhunderts, das vernünftige Prin-
zipienbewusstsein der Eliten, so dass radikal antiuniversalistische
Lehren chauvinistischer oder rassistischer Art als rational akzeptable
Orientierungen auftreten könnten. Vor der Erkenntnis der entsetzlichen

Konsequenzen, die die Hitlerdeutschen aus solchen Doktrinen
gezogen hätten, sei auch der «gutmütige» liberale Relativismus des

Amerikaners Rorty zu bekämpfen. Denn er impliziere eine philosophische

Globaldeutung, die mit dem, «was wir Zeitgenossen der
deutschen Katastrophe an Besonderem gelernt haben sollten, nicht
vereinbar sei»10.

9 K.-O. APEL, «Zurück zur Normalität? Oder können wir aus der nationalen
Katastrophe etwas Besonderes gelernt haben? Das Problem des (weit-)
geschichtlichen Übergangs zur postkonventionellen Moral in spezifisch
deutscher Sicht», in: Zerstörung des moralischen Selbstbewusstseins: Chance
oder Gefährdung Frankfurt a.M. 1988, S. 221.

10 Vgl. Anm. 9, S. 104.



III. 2. Die transzendentalpragmatische Begründung letzter Kriterien
des moralisch Richtigen und politisch Legitimen

Dieses «pragmatische» Argument Apels für die Apologie
antirelativistischer Ansichten und damit auch für den Vorrang
philosophischer Reflexion vor aller Tradition und jedem bloss konventionell
verankerten Moralbewusstsein zieht seine eigentliche Kraft aber aus

Apels Gewissheit, dass Rortys Theorie nicht bloss gefährlich,
sondern zuletzt einfach falsch ist. Es gibt also, nach Apel, letzte, ewig
und überall gültige Kriterien des Politischen und der Demokratie,
und der politische Philosoph kann sie sowohl jedermann aufzeigen,
wie in ihrer universalen Gültigkeit beweisen. - Den theoretischen
Ansatz, der das zu leisten imstande ist, nennt Apel «Transzendentalpragmatik

». Ihn möchte ich jetzt in den für unsere Debatte
relevanten Grundgedanken umreissen11.

Apel will darlegen, dass unbedingte, für alle Menschen
verpflichtende und für jedermann, der überhaupt zu rationalem Überlegen

imstande ist, notwendigerweise anzuerkennende moralischpolitische

Regeln existieren. Um so etwas nachzuweisen, muss ein
Doppeltes gezeigt werden: Erstens muss etwas bezeichnet werden
können, das für jeden Menschen, der mit normativen Ansprüchen
konfrontiert ist, als unausweichlich zu betrachten ist. Zweitens muss

klargemacht werden, dass mit der Gegebenheit des ersteren
notwendigerweise die explizite und implizite Übernahme bestimmter
fundamentaler ethischer Normen verknüpft ist.

Diese Eigenschaft des unausweichlich Vorgegebenseins besitzt
für Apel das, wie er es nennt, « apriorische Faktum der Argumentation».

Was ist darunter zu verstehen? Apel setzt nicht voraus, dass

es sofort als allgemeinverbindlich einleuchtende Normen geben
muss. Er setzt lediglich voraus, dass jeder/jede, der/die mit
Geltungsansprüchen konfrontiert ist, diesen entweder zustimmen oder
nicht zustimmen kann. Ausserdem, dass er/sie prinzipiell stets in der

Lage ist, zu fragen, warum er/sie diesen Anforderungen überhaupt

11 Vgl. dazu K.-O. APEL, « Sprechakttheorie und transzentale Sprachpragmatik
zur Frage ethischer Normen », In : K.-O. APEL (Hg.), Sprachpragmatik und
Philosophie, Frankfurt a.M. 1976, S. 10-173; ausserdem den Sammelband:
W. OELMÜLLER (Hg.), Transzendentalphilosophische
Normenbegründungen, Paderborn 1978, und die dort abgedruckten
Diskussionsprotokolle, sowie als Einführung in Apels Ansatz: W.
KUHLMANN, «Zur logischen Struktur transzendentalpragmatischer
Normenbegründung», in: OELMÜLLER, 1978, S. 15-26.

212



folgen soll. Apel setzt also voraus, dass jeder Mensch grundsätzlich
dazu kompetent ist, sein Handeln und mithin auch seine Stellungnahmen

zu sozialen Anforderungen aufgrund von Überlegungen,
d.h. aus Gründen, zu vollziehen. Apel unterstellt damit nicht mehr
als die normale Zurechnungsfähigkeit von Subjekten. Insofern
menschliches Verhalten nicht zwingend durch irgendwelche
Interessen und Wertbindungen determiniert ist, kann aus keinem
vorgebenen Wert oder Interesse eine Norm als unbedingt und stets
gültige abgeleitet werden. Zu prinzipiell allen Werten oder Interessen

können auch ablehnende Gründe angegeben werden. Insofern
wir aber - ablehnend oder zustimmend - zu allen normativen
Zumutungen irgendwie Stellung zu beziehen haben und insofern solche
Stellungnahmen explizit oder implizit von Gründen, also von
Argumenten, abhängen, sind wir immer schon in der Situation der
Argumentation und des Argumentierenden. Die Argumentationssituation

ist mithin für jede zurechnungsfähige Person unausweichlich

und unhintergehbar.
Damit komme ich zugleich zum zweiten Schritt von Apels

Überlegung : Zum Nachweis der ethischen Verbindlichkeit der für
jedes Subjekt unhintergehbaren Argumentationssituation. Denn die
Bedingung der Möglichkeit sinnvoller Argumentation ist die
Anerkennung gewisser ethischer Regeln: Wer mit dem Anspruch auf
Geltung für seine Gründe argumentiert, muss auch gewisse Prinzipien

des moralischen Verhaltens anerkennen. Zum Beispiel ist es

unmöglich, sinnvoll zu argumentieren, also mit jemand anderem die

Gültigkeit einer Aussage zu erwägen, ohne diesem anderen von
vornherein konzediert zu haben, dass er allein aus freier persönlicher

Überzeugung zustimmen soll. Denn alles Argumentieren zielt
seinem eigenen Begriff nach auf Verständigung aus freier Einsicht,
nicht aus Zwang. Das bedeutet aber, dass zu den Bedingungen von
gelingender Argumentation nicht nur die Beachtung logischer
Vorschriften gehört, die die logisch richtige Verknüpfung von Aussagen
regeln, sondern ebenso die Anerkennung ethischer Forderungen.
Wie z.B. derjenigen, dass jedes Mitglied der Argumentationsgemeinschaft

grundsätzlich als gleichwertig zu achten ist ; oder
derjenigen, dass auf die Interessen des einen nicht weniger Rücksicht
genommen werden darf als auf die Interessen irgendeines anderen
Mitgliedes ; oder dass alle die gleiche Freiheit haben sollen, ihre
unverstellte Meinung zu äussern, usw. - Wenn man will, kann man
so die elementaren Rechte des Menschen und auch die zentralen

213



Prinzipien der Demokratie, wie z.B. die Volkssouveränität,
deduzieren.

Damit ist das Entscheidende eigentlich schon geleistet. Allenfalls
kann nun noch in einem dritten Schritt dargelegt werden, dass es

ausgeschlossen ist, den genannten ethischen Normen nicht
zuzustimmen. Denn die vernünftige Entscheidung darüber, ob zuzustimmen

ist oder nicht, könnte ja nur argumentativ, also im Rahmen
einer Argumentation fallen, welche ohne die vorweg vollzogene
Anerkennung der fraglichen ethischen Regeln gar nicht sinnvoll
durchführbar wäre. Kurz : Ohne in einen die eigene Rationalität
aufhebenden Selbstwiderspruch zu verfallen, ist die Leugnung der in die

Möglichkeit von Argumentation überhaupt eingebauten ethischen
Universalprinzipien nicht möglich.

Im Licht der Transzendentalpragmatik erscheint Apels Kritik an

Rorty klar und begründet. Erstens lassen sich in der Tat aus dem

«apriorischen Faktum der Argumentation» Verbindlichkeiten
ziehen, die kontexttranszendent, nämlich überall dort, wo eine
Argumentation stattfindet, gültig sind. Zweitens lässt sich, gestützt auf
diese Verbindlichkeiten, in der Tat ein Vorrang der Philosophie vor
jeder bloss historisch begründeten Gestalt des Politischen verteidigen.

Und drittens besteht, so gesehen, die Funktion der politischen
Philosophie tatsächlich in etwas anderem als nur in der Selbststabilisierung

und im Marketing einer historisch kontingenten
Wertetradition. Denn die politische Philosophie ist die Hüterin einer
Rationalität, die einen zeitinvarianten Kern besitzt, dessen moralischpraktische

Bedeutsamkeit gegen jede Art von Relativierung und kul-
turalistischer Aufweichung geltend gemacht weden muss. Darin liegt
ihre eminent praktische Aufgabe. Sie nicht zu vergessen, lehrt der
schreckliche Beispielfall Nazideutschlands; dies ist es, «was wir»
um Apel zu wiederholen, «aus der nationalen Katastrophe gelernt
haben » sollten.

IV. Ein erster Schritt zur Metakritik :

Apels Voraussetzung - Identität zwischen a priori notwendiger
Argumentationsgemeinschaft und empirischer Menschheit.

Macht man, was nun fällig ist, den Schritt zur Seite und tritt aus

Apels Spur wieder heraus, um dessen Argumente und die seines
Gegners zu vergleichen, dann wird man zunächst die kontra-

214



diktorischen Thesen dieser Kontroverse als Varianten einer in der
abendländischen Geistesgeschichte immer wiederkehrenden
Konstellation erkennen. Von Kallikles' und Thrasymachos' Angriffen
gegen die Rechts- und Gerechtigkeitsidee des platonischen Sokrates
bis zur Debatte um Natur- bzw. Vernunftrecht und
Rechtspositivismus im Gefolge der Nürnberger Kriegsverbrecherprozesse
nach dem Zweiten Weltkrieg : stets konfrontieren sich eine
relativistische, unversalismusskeptische und eine absolutistische, univer-
salismustreue Fraktion; stets gibt es eine Partei, die der allgemein
verbindlichen Kraft der einen Vernunft vertrauen will und die die
Möglichkeit und Wirklichkeit kategorischer Rechts- und Moralprinzipien

vertritt, und stets gibt es die andere Partei, die die je
gegebenen Vorstellungen von Recht und Moral auf letztlich zufällige
Traditionsbildungen, Formationen von Gruppenegoismen und auf
die Fähigkeit sozialer Akteure zurückführt, diese Vorstellungen und
Interessen gesellschaftlich durchzusetzen.

Angesichts der Tiefe des ideenhistorischen Hintergrundes der
Kontroverse zwischen Apel und Rorty wird man weder erwarten,
dass ich nun eine sichere Entscheidung zugunsten der einen oder
anderen Seite herbeiführen, noch dass ich die beiden Positionen in
einer umfassenden dritten synthetisieren kann. Stattdessen will ich -
als Anlass zum Weiterdenken - zwei kritische Einwände formulieren,

den ersten gegen Apel, den zweiten gegen Rorty. Den
Einstieg liefert eine einfache Frage. Wann darf man eigentlich einen
Diskurs abbrechen? - Offensichtlich sind Diskursabbrüche ab und zu
unumgänglich. Dann etwa, wenn man sieht, dass sich das eigene
Urteil über die Geltung einer Behauptung in keiner Argumentation
gegenüber deren Proponenten erfolgreich verteidigen lässt. Jeder
beharrt auf seiner Meinung, die mit der des Andern nicht zu
vermitteln ist. Weiteres Reden wird manifest nutzlos. Das ist meistens
ziemlich harmlos. Aber nicht immer. Z.B. nicht in der Situation, in
der wir etwa mit jemandem zu tun haben, der im Licht liberaler
Prinzipien als Fanatiker erscheint. Für diesen Fall empfiehlt Rorty,
wie wir gesehen haben, eine Strategie der Exklusion: «Wir dürfen
die Meinungen solcher Fanatiker als irrelevant für den
übergreifenden Konsens betrachten, den wir (als Liberale) zu entwickeln
hoffen»12.

12 Vgl. Anm. 2, S. 283.

215



Aber heisst das, dass wir nun auch mit Apel zeigen könnten, dass

sich dieser illiberale Fanatiker notwendigerweise in einen
transzendentalpragmatischen Selbstwiderspruch verwickelt Können wir
den Fanatiker also gewissermassen vor dem Forum seiner eigenen
Vernunft der Vernunftwidrigkeit überführen? - Nein, das können
wir, leider, nicht. Denn der Fanatiker (z.B. ein überzeugter
Nationalsozialist) wird seinerseits mit denen, die er (wie Juden und
entschiedene Liberale) als seine Feinde betrachtet, gar keine wirkliche
Argumentation mehr führen wollen. Er wird schon den Versuch
einer argumentativen Auseinandersetzung nutzlos finden und Juden
und Liberale von vornherein aus dem Kreis derjenigen ausschliessen,
mit denen sinnvoll über gewisse politisch-praktische Prinzipien
gesprochen werden kann. Aus solcher Diskursverweigerung resultiert

aber nichts anderes, als dass der Nazi der Konsequenz zu
entgehen vermag, die transzendentalpragmatisch notwendigen ethischen
Implikationen des Argumentierens als verbindlich auch für den

Umgang mit Juden und Liberalen akzeptieren zu müssen. Mit seinen
Feinden argumentiert er ja nicht. Und der Nazi wird allerlei rational
erscheinende Gründe dafür aufzählen, weshalb Juden und Liberale
als Feinde zu betrachten und zu behandeln sind, als solche eben, die
ihrerseits nichts anderes wollen, als ihn und seine Volksgenossen
geistig und physisch zu unterwerfen.

Natürlich darf man eine solche Haltung als paranoid bezeichnen.
Aber das ist sie unglücklicherweise nur aus unserer Perspektive, also
relativ auf unsere Überzeugungen von dem, das richtigerweise zu
tun ist. Ein Kriterium der Irrationalität, das der Nazi anerkennen

muss, um dadurch zugleich seiner eigenen Irrationalität ansichtig zu
werden, liefert die Qualifikation «paranoid» nicht. Anhand dieser
Überlegungen lässt sich die Schwachstelle von Apels Verteidigung
des Universalismus nun genauer bestimmen: Die Transzendentalpragmatik

identifiziert jene Argumentationsgemeinschaft, die
notwendig zum « apriorischen Faktum der Argumentation » gehört, von
vornherein mit der ganzen empirischen Menschheit. Das ist zwar
möglich und im Zeichen der modernen Weltzivilisation vermutlich
sinnvoll, aber es ist nicht zwingend nötig. Und es ist nicht das, was in
praktisch-politischen Argumentationen normalerweise geschieht.
Hier diskutiert man im Rahmen einer partikularen Gemeinschaft;
auf dem Boden eines tragfähigen, aber geschichtlich-kontingenten
Einverständnisses.

216



Das bedeutet allerdings nicht, dass man den Konsens, den man
auf diesem Boden zu entwickeln vermag, nicht dennoch als einen
«vernünftigen» im emphatischen Sinn des Wortes interpretieren
darf. - Damit komme ich zum zweiten Aspekt von Apels irreführender

Identifikation zwischen empirischer Menschheit und a priori
notwendiger Argumentationsgemeinschaft: «Alle Menschen» als

mögliche Diskurspartner von faktisch Argumentierenden und « die
vernünftige Menscheit» als letzter Ort der Ausweisung von
Geltungsansprüchen sind nicht einfach dasselbe. Denn auch ein Konsens,
der bloss im Rahmen einer partikularen Argumentationsgemeinschaft

entstanden ist, darf als möglicher Vorschein des «wahrhaft
vernünftigen Konsens» gedeutet werden, d.h. als Vorschein jenes
Konsens, dem alle überhaupt Vernünftigen zustimmen müssten,
wenn sie denn danach gefragt würden. Doch wer soll darüber
entscheiden, ob ein vorliegender Konsens diesem Ideal entspricht oder
nicht, solange weder feststeht, wer die Vernünftigen sind, noch
deren aller Meinung eingeholt worden ist

Solange aber diese Prüfung offen ist, so lange kann jeder
partikulare Konsens beanspruchen, eine - mehr oder minder gut
begründete - Hypothese darüber zu sein, wie der «wahrhafte
Konsens» aussehen würde. Nun gehört es freilich zum Wesen von
Hypothesen, dass sie konkurrieren. Und deswegen können sehr wohl
inhaltlich ganz divergente Aussagen denselben Anspruch auf den
einen und letzten Universalkonsens erheben. Mit anderen Worten :

Selbst der Nazi darf davon träumen, dass ihm einmal alle
(Vernünftigen) zustimmen werden: Nämlich diejenigen, die endlich
eingesehen haben, dass das Leben ein ewiger Kampf zwischen den
Rassen ist, in der jede Gemeinschaft mit allen verfügbaren Mitteln
um ihre Selbsterhaltung und Selbststeigerung ringt...

Fazit : Apel vermag zwar zu zeigen, dass zum sinnvollen
Argumentieren notwendigerweise ethische Prinzipien gehören ; er vermag
zweitens zu zeigen, dass wir notwendigerweise in Argumentationsgemeinschaften

existieren. Aber er vermag drittens nicht zu zeigen,
dass diese Argumentationsgemeinschaften notwendigerweise jetzt
schon alle Menschen umfassen und darum die dort wirksamen
ethischen Prinzipien auf alle Menschen gleichermassen anzuwenden sind.
Deshalb ist er, so wenig wie Rorty dazu imstande, den wesentlichen
Gehalt der liberalen Demokratie auf strenge Weise zu begründen.
Die Ideen der Freiheit und der Gleichheit aller Menschen - der
Gleichheit unabhängig von Hautfarbe, Rasse, Geschlecht, nationaler

217



Zugehörigkeit usw. - und die Idee der Toleranz bilden zwar ein in
seiner Kohärenz und inneren Rationalität überzeugendes Konzept;
transzendentalpragmatisch zwingend oder, mit Rawls zu sprechen,
« metaphysisch » zu garantieren ist es nicht. Sein Bestand ist von der
Wirklichkeit und vom Engagement derer, die nach ihm leben
wollen, nicht zu trennen.

V. Ein zweiter Schritt : Wider Rortys Übereifer.
Ein Plädoyer für die Möglichkeit (nicht für die Notwendigkeit)

von Apels Position und ihr guter pragmatischer Grund.

Rorty vertritt eine Position der Kritik und Destruktion starker
Begründungsansprüche. Dass eine Norm, eine Handlungsanweisung,
eine Antwort auf die Frage «Was ist zu tun richtig?», als «richtig»
oder «wahr» im strikten Sinn einer gegenüber allen zwingend
nachweisbaren Gültigkeit darstellbar sei, hält er aus guten Gründen
für ausgeschlossen. Jede Behauptung praktischer, aber auch jede
Behauptung theoretischer Natur, jede Rechtfertigung, d.h. jeder
Versuch, den Wahrheits- oder Richtigkeitsgehalt theoretischer oder
praktischer Sätze auszuweisen, muss sich darum als prinzipiell
provisorisch begreifen lassen. - Es gibt keine wirkliche
Letztbegründung, nirgends, für keinen und gegenüber niemanden.

Was bedeutet das aber? - Eher beiläufig in der hier diskutierten
Schrift13, mit grösster Deutlichkeit aber an anderen Stellen14, zieht
Rorty aus seiner Einsicht in die Kontextgebundenheit allen Sprechens
und Argumentierens den Schluss, dass Begriffe wie (bzw. Ansprüche
auf) «objektive Wahrheit» oder «Richtigkeit» überhaupt zu
verabschieden seien. Im Aufsatz über den Gegensatz zwischen «

Realismus» und «Relativismus»15 begründet er diese Forderung in der

speziellen Auseinandersetzung mit den Problemen theoretischer
Wahrheit. Aber weil nach seinem Verständnis von «Philosophie»
die normative Theorie stets von Annahmen über die «Natur des

Ich» oder des «Wesens der Vernunft» durchsetzt ist, haben diese

13 Vgl. Anm. 2, S. 287f.
14 Vgl. dazu z.B. R. RORTY, Eine Kultur ohne Zentrum. Vier philosophische

Essays und ein Vorwort, aus dem Englischen übersetzt von Joachim Schulte,
Stuttgart 1993.

15 R. RORTY, «Ist Naturwissenschaft eine natürliche Art?», in: ders., Eine
Kultur ohne Zentrum, Stuttgart 1993, S. 13-47.

218



Ausführungen über den theoretischen Wahrheitsanspruch gleichfalls
Gültigkeit für den Bereich praktischer Wahrheitsprätentionen, also
für das Feld des «Richtigen», für das Feld der Antworten auf
praktische Fragen.

Instanz der Rechtfertigung von Sätzen ist nach Rorty nämlich nie
«die Welt» (und zur «Welt» im hier verwendeten Wortsinn
gehören nicht nur die Gesetze, die die Naturwissenschaft erforscht,
sondern Dinge wie «die Vernunft des Menschen» oder die «Natur
des Ich»; diejenigen Sachverhalte, auf die wir rekurrieren müssen,
wenn wir über praktische Verbindlichkeiten diskutieren), sie kann es

gar nicht sein, sondern diese Instanz bilden stets nur unsere jetzt
gerade geltenden Überzeugungen davon, was in «der» Welt der Fall
ist. Doch diese Überzeugungen, wie gut begründet sie uns auch
scheinen mögen, repräsentieren nicht mehr als eine Sicht der Dinge.
Ihres Anspruchs, «die» Welt in Wahrheit, d.h. so, wie diese einzig
und allein ist, zu beschreiben, kann man sich als triftig niemals
absolut versichern, d.h. unabhängig von jenen entscheidenden
Voraussetzungen, unter denen diese Überzeugungen selber von Anfang
an stehen und in denen sie «die» Welt konzeptualisieren, deren
Gültigkeit sie aber als gegeben annehmen und also gar nicht mehr
infrage zu stellen vermögen.

« Ethnozentrismus » nennt Rorty diese seine Ansicht, dass es

letztlich nur unsere gegenwärtigen Überzeugungen dessen, was der
Fall ist, sind, die darüber befinden, wie der Ausdruck «wahr»
anzuwenden ist. Dass die « ethnozentristische » Position selber aber keinen

Relativismus impliziert, liegt für Rorty einfach daran, dass er
die Frage nach dem Sinn von «wahr» und «Wahrheit» prinzipiell
offen lassen will. «Der Ausdruck 'wahr' sollte weder analysiert noch
definiert werden. » Kurz : « (Aus meinem) Blickwinkel betrachtet,
gibt es so etwas wie (<die beste >) bzw. (< wahre >) Erklärung irgendeiner

Sache gar nicht, sondern nur die Erklärung, die der Absicht
eines bestimmten Erklärers am besten entspricht. Eine Erklärung
wird [...] immer nur unter einer bestimmten Beschreibung gegeben,
und einander ausschliessende Beschreibungen ein und desselben
kausalen Vorganges dienen unterschiedlichen Zwecken»16.

So weit, so gut. Akzeptiert man Rortys Verdikt über die Wahrheit

(das sich dem alten Trick verdankt, die Probleme der
Philosophie als Probleme einer unzweckmässigen Thematisierung ge-

16 Vgl. Anm 15, S. 42.

219



bräuchlichen Sprechens zu demaskieren), dann verschwinden in der
Tat einige der zentralen Streitpunkte herkömmlicher Wissenschaftstheorie,

Sprachphilosophie oder Ontologie mit einem Schlag. - Fragt
sich nur für wie lange.

Verräterisch ist schon das zuletzt Zitierte. Woher weiss man
denn, dass es sich bei diesen kontradiktorischen Beschreibungen um
Beschreibungen «ein und desselben» Kausalvorganges handelt? Und
wenn man es nicht weiss, warum glaubt man, es annehmen zu müssen?

- Offenbar ist ohne die Voraussetzung primärer Identität dessen,

was uns als Gegebenheit - als das, was «in der Welt der Fall
ist» - entgegensteht, nicht auszukommen. Diese Voraussetzung
macht es aber notwendig, dass wir uns über den Sinn und die
Definition von «wahr» und «Wahrheit» den Kopf zerbrechen müssen,
sofern verschiedene Ansichten «desselben» gleich gut begründbar
erscheinen.

Rorty ist allerdings nicht dieser Meinung. Er glaubt, dass an
Fällen unüberbrückbarer Argumentationsdifferenz klar wird, dass
schon die blosse Idee einer prinzipiell möglichen Übereinstimmung
der Argumentierenden aus der gemeinsamen Einsicht in die «Sache
selbst » überzogen und letztlich leer ist. Auf die vermittelnde Einheit
einer (wie auch immer gegebenen) objektiven Gegebenheit zu setzen,
heisst, dem Glauben des Realismus anzuhängen, der sich seiner
eigenen « Ethnozentrizität » nicht bewusst ist. Rorty plädiert deshalb
dafür, sowohl den zum Begriff objektiver Wahrheit gehörenden
Gedanken des finalen Konsens aller Vernünftigen wie den Versuch,
eine Theorie zu entwickeln, die das Faktum des Dissens als
grundsätzlich überholbar erscheinen lässt, aufzugeben. Und genau hier
liegt der Einsatzpunkt für die Kritik an Rorty s Ethnozentrismus.
Denn um diese Forderung nach Preisgabe der Idee eines finalen
Konsens aller Vernünftigen und der Idee objektiver Wahrheit oder
Richtigkeit plausibel machen zu können, muss Rorty so etwas wie eine

Theorie der « Letztbegründung und Letztbegründbarkeit des

Dissens » voraussetzen ; Rorty wiederholt,- gewissermassen
spiegelverkehrt, denselben Anspruch, den er seinen Gegnern, den
Vertretern einer (universalistischen) «Letztbegründung des Konsens»
als leere Illusion vorführen will17.

17 Den Terminus "Letztbegründung des Konsens" entnehme ich einer Arbeit von
Menke-Eggers, auf die ich mich im folgenden ausführlich beziehe : Ch. MEN-
KE-EGGERS, «Relativismus und Partikularisierung - Zu einigen Überlegungen

220



Zur Explikation von Rortys Ansatz zitiere ich eine Passage aus
der Abhandlung über den «Vorrang der Demokratie». Was Rorty
hier speziell im Blick auf praktisch-politische Fragen erörtert, gilt
generell; d.h. zugleich auch für seine Ansicht über die Verhältnisse
beim Dissens in theoretischen Fragen.

« Natürlich verlangt der Geist der Toleranz von uns, nach Prämissen zu
suchen, über die wir uns mit Nietzsche oder Loyola einigen könnten.
Aber wir wissen nicht, ob wir solche Prämissen finden werden oder,
wenn wir sie finden, wo. Innerhalb der Philosophie wird gewöhnlich
vorausgesetzt, dass es bestimmte Fragen gibt, auf die jeder Mensch
Antworten hat oder wenigstens haben sollte. Nach der philosophischen
Tradition haben natürlich diese < ursprünglichen > Fragen Vorrang vor
politischen Fragen. Solche Fragen sind z.B.: <Was ist der Wille Gottes

?>, <Was ist der Mensch ?>, < Welche angeborenen Rechte hat der
Mensch > Diese traditionelle Voraussetzung geht einher mit der Lehre,
dass das menschliche Ich einen Mittelpunkt hat, den entweder die Religion

oder die Philosophie bestimmen und beleuchten kann. Wenn man
aber dieses Selbstbild ablehnt, werden wir uns die Menschen als
mittelpunktlose Vernetzungen von Meinungen und Wünschen vorstellen.
Da die verschiedenen Wortschätze, die Meinungen und Wünsche
ermöglichen, historisch bedingt sind, kann es wohl geschehen, dass die
Überlappung zweier Vernetzungen nicht ausreicht, um Übereinstimmung

über politische Fragen oder auch nur eine nützliche Diskussion
darüber zu ermöglichen»18.

Mit Bezug auf lediglich theoretische Auseinandersetzungen
bedeutet das Manko genügender «Überlappung zweier Vernetzungen»,
welches dafür sorgt, dass die Übereinstimmung zwischen den
Argumentierenden nicht zustande kommen kann, dass es einfach Zeit
geworden ist, die Sache auf sich beruhen zu lassen, d.h. unser Urteilen
zu suspendieren.

«Die Verpflichtung zu Argumentationen entspringt dem Erheben und
Bestreiten von Geltungsansprüchen, das explizit in Beurteilungen
geschieht. Wird nun das, wozu Geltungsbeurteilungen verpflichten, nämlich

ihre argumentative Verteidigung gegenüber Opponenten, sinnlos
(weil notorisch erfolglos), dann wirkt dies auf die Beurteilung der
Gültigkeit selbst zurück. Machen wir die Erfahrung, dass unser Urteil
über die Ungültigkeit fremder Überzeugungen sich in keiner Argumentation

gegenüber deren Proponenten erfolgreich verteidigen lässt, wird
schon das Urteilen selbst sinnlos, - und sinnvoll die Enthaltung von
einem Urteil, das uns von notorisch erfolglosen Argumentationen
suspendiert. In der Urteilssuspension anerkennen wir deshalb, dass diese

zu R. Rorty», in: Philosophische Rundschau, Bd. 36, Heft 4 (1989), S. 25-
40.

18 Vgl. Anm. 2, S. 285.

221



fremden Überzeugungen so weit von uns <entfernt) sind, dass unsere
Argumentationen ihnen gegenüber zum Misserfolg, unsere Urteile zur
Sinnlosigkeit verdammt sind »,9.

Im Zusammenhang praktischer Dispute ist die Suspension
eigener Urteilsbildung allerdings nicht gut möglich: Zu
praktischpolitischen Fragen kommen wir (meistens) nicht umhin, Stellung zu
nehmen. Doch das besagt für Rorty nur, dass wir uns zwar über die
Kontingenz und Partikularität unserer Stellungnahmen im klaren
sein sollten, aber die sie ermöglichenden Überzeugungen dennoch
festhalten und verteidigen können und müssen - weil wir uns der

«guten Gründe», die für uns für ihre Geltung sprechen, eben sicher
sind.

Hinter der von Rorty empfohlenen Suspension bzw. Verteidigung

unserer theoretischen bzw. praktischen Urteile steht der
Gedanke, dass die Sprachen und Traditionssyssteme, die das
Argumentieren steuern, einander so fremd sein können, dass sie niemals
aus einer gemeinsamen Einsicht in gute Gründe und durch keine
Anstrengung der Reflexion zu synthetisieren sind. Aber woher weiss
er das Er mag es vermuten, aber mit Gewissheit behaupten kann er
es nicht. Es gibt nämlich noch eine zweite, plausible, Möglichkeit,
mit Situationen erfolgloser Argumentation umzugehen :

« Statt sie - partikularistisch - als Tatsache hinzunehmen, lassen sie sich
nach einer zweiten Auffassung auch erklären. Die Grundform solcher
(ideologiekritischer) Erklärungen besteht in der Behauptung, dass es
dem Einwirken quasikausaler Mechanismen zuzuschreiben ist, dass sich
in bestimmten Situationen der Gegensatz zwischen Überzeugungen
nicht auflösen lässt. Diese Behauptung impliziert, sie nicht als
Gleichgewicht, sondern im Gegenteil als Ungleichgewicht von Argument und
Gegenargument zu beschreiben. Das prinzipiell mögliche
Einverständnis wird zwischen ihnen allein dadurch blockiert, dass sich -
bedingt durch das Wirken äusserer Faktoren - die Teilnehmer einer
Argumentation dem zwanglosen Zwang des besseren Argumentes
widersetzen: Wo Gegensätze zwischen Überzeugungen sich nicht
auflösen lassen, ist Irrationalität im Spiel. Trifft diese Auffassung zu, so
besteht natürlich überhaupt kein Grund für den Wechsel zu einer
partikularistischen Perspektive. Denn die Einsicht in die Erfolglosigkeit
der Argumentation bedeutet nicht, die Kraft der, sondern die Offenheit
für Argumente als begrenzt zu betrachten. Die Erfolglosigkeit von
Argumentationen nötigt nicht dazu, die Grenzen sinnvoller Argumen-

19 Vgl. Anm. 17, S. 38.

222



tation und Beurteilung anzuerkennen, sondern sie aus der Irrationalität
der Teilnehmer zu erklären »20.

Es stehen sich mithin zwei konträre Deutungen derselben
Situation unüberbrückbarer Argumentationsdifferenz gegenüber. Im
Rortyschen Verständnis wird die Unvereinbarkeit der Aussagen auf
die Inkommensurabilität der respektiven Diskurshorizonte und
Grundvoraussetzungen zurückgeführt und zugleich behauptet, dass

diese Inkommensurabilität strukturell bedingt, daher unüberwindbar
sei. Das ist es, was man mit Menke-Eggers (vgl. Anm. 17) als die
«Letztbegründung des Dissens» bezeichnen kann. Im Verständnis
von Rortys Gegnern, also auch im Verständnis von Apel, ist die
Annahme leitend, dass, wenn nur jeder gewillt und fähig ist, sich durch
Reflexion von seinen dogmatischen Präsuppositionen zu lösen, am
Ende ein vernünftiger, durch Argumentation und gemeinsame
Einsicht in die Sach- oder Interessenlage vermittelter Konsens
notwendigerweise gefunden werden könnte. Bleibt dieser Konsens aber

aus, dann wegen letztlich äusseren Umständen, nicht wegen der
strukturellen Einwirkung unüberwindlicher Reflexionsblockaden.
Denn nach Apel ist die zur reflexiven Durchdringung ihrer eigenen
Beschränkungen prinzipiell mächtige Vernunft im Grunde universal ;

liesse sich die Irrationalität der Menschen überwinden, dann
verschwänden auch alle unlösbaren Gegensätze. Das ist es, was Menke-
Eggers die « Letztbegründung des Konsens » nennt.

Beide Ansätze sind Übertreibungen. Sie trauen sich - wie jede
Letztbegründung - ein Wissen zu, dessen Geltung nicht zwingend
auszuweisen ist.

« In ihrem Gegensatz wiederholt sich nichts anderes als der zweier
Gestalten des Reduktionismus : der Versuch einer universalistischen
Letztbegründung des Konsenses wird fundamentalistisch, der Versuch
einer partikularistischen Letztbegründung des Dissenses relativistisch.
[...] Das legt die Vermutung nahe, dass es für Situationen unauflösbarer
Gegensätze zwischen Überzeugungen kein einheitliches Modell gibt.
Es gibt Fälle, in denen wir die Unauflösbarkeit von Gegensätzen aus der
Irrationalität eines der Beteiligten erklären, andere, in denen wir sie
hinnehmen und unser Urteil suspendieren»21.

Sofern das aber zutrifft, bleibt die Vorstellung eines vernünftigen

Konsens aus sachlicher Einsicht, also die Vorstellung der
Objektivität von Wahrheit und Richtigkeit, als Idee immerhin möglich,

20 Vgl. Anm. 17, S. 39.
21 Vgl. Anm. 17, S. 40.

223



und sie ist deshalb sehr viel mehr als eine blosse Einbildung. Wenn
darum Apel gegen Rorty an dieser Einsicht und an diesem Anspruch
festhält und zugleich beider praktische Funktion erinnert, dann ist
ihm schwer zu widersprechen :

« Keineswegs tot, sondern aktueller denn je sind die von Kant ethisch
begründeten Postulate eines jederzeit geforderten und frustrations-
resistent als Ziel zu verfolgenden Fortschritts im Sinne der
kosmopolitischen Einheit der menschlichen Geschichte. Es lässt sich sogar
feststellen, dass diese Einheit der menschlichen Geschichte, die im
achtzehnten Jahrhundert noch eine geschichtsphilosophische Vision
war, heute politisch, ökonomisch und technisch so weit real ist, dass das
Scheitern ihrer politisch-rechtlichen Organisation [...] auf eine kaum
ausdenkbare Katastrophe hinauslaufen würde. - Auf eine vergleichbare
Katastrophe würde es hinauslaufen, wenn die Menschen angesichts der
Diversitäten und Heterogenitäten der Sprachspiele und der kulturellen
Lebensformen die Konsensbildung aufgeben oder gar [...] den Dissens
anstelle des Konsenses anstreben würden »22.

Fazit : Gerade aus pragmatischen Gründen ist es manchmal sinnvoll,

die Idee eines universalistischen Konzeptes von Wahrheit und

Argumentation nicht schlechthin zu verwerfen, sondern energisch zu
verteidigen23.

22 Vgl. Anm. 9, S. 123f.
23 Zwar ist Apels zu starker Anspruch einer Letztbegründung des Konsens nicht

zwingend zu verteidigen, weil Apels transzendentalpragmatische Begründung
der Diskursethik die Möglichkeit von Diskursverweigerungen und -abbrüchen
nicht angemessen reflektiert (vgl. Teil IV. dieses Aufsatzes). Aber weil es
umgekehrt auch keine Letztbegründung des Dissens geben kann, ist man nicht
genötigt, das Argument preiszugeben, das misslingende, d.h. dissentisch
endende Argumentationen aus der Irrationalität mindestens eines der Beteiligten
erklärt. Deshalb ist die Idee eines finalen Konsens nicht als solche leer. Man
darf an ihr festhalten ; oder emphatisch gesagt : Das Versprechen der Vernunft,
dass dank ihrer Kraft alle Vernünftigen in einergemeinsamen Einsicht
übereinstimmen könnten, ist nicht eo ipso falsch. Auf dieses Versprechen zu
setzen, mag sinnvoll sein oder nicht. Dass es in der gegenwärtigen Weltsituation
sinnvoll ist, solches zu tun, scheint mir indessen klar.

224


	Vorrang der Demokratie vor der Philosophie? : Über den Sinn von Politischer Philosophie

