Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: "Beziehung ohne Beziehung" : Bemerkungen zur Gesellschafts- und
Gemeinschaftskritik von Emmanuel Lévinas

Autor: Wenzel, Uwe Justus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

UWE JUSTUS WENZEL

«Beziehung ohne Beziehung »
Bemerkungen zur Gesellschafts- und Gemeinschaftskritik
von Emmanuel Lévinas

Der Kommunitarismus, meinen nicht nur dessen Parteiginger,
antwortet auf einen « Gemeinschaftsschwund ». Erosion des spirit of
community, Verlust von Verbindlichkeit, Aushohlung der Verant-
wortung, fortschreitende Individualisierung und soziale Desintegra-
tion: die allseits beklagten Phinomene rufen nicht nur Normalitits-
hermeneutik!, sondern auch Normativititsmaieutik auf den Plan. Der
Streit um die Prinzipien sozialer Kohdsion muss unter den fortdau-
ernden Bedingungen einer uniibersichtlich gewordenen Moderne
wohl stets von neuem ausgetragen werden. In Anbetracht der enor-
men Veraltungsgeschwindigkeit des Allerneuesten ist es aber viel-
leicht nicht unangebracht, auf &ltere Gestalten des Denkens zuriick-
zugreifen, um zu erdrtern, worum es zumindest auch gehen konnte,
wenn « Liberalismus » und « Kommunitarismus » die Arena betreten.
Verfremdungseffekte fordern die Erkenntnis, durchbrechen biswei-
len auch eingeiibte Schemata. Als vorbereitende Bemerkungen zu
einer solchen Destruktion verstehen sich die nachfolgenden Sondie-
rungen. Sie zielen, obgleich «Liberalismus» und « Kommunitaris-
mus » jeweils etwas fiir sich haben, nicht auf eine < Synthese > der
beiden Positionen. Ihnen ist es gar nicht in erster Linie um politik-
oder rechtsphilosophische Kontroversen (oder um deren Beilegung)
zu tun. Thre Einsatzstelle liegt auf einer «fundamentalphilosophi-
schen >, ndherhin sozialontologischen Ebene. Insbesondere auf «libe-
raler» Seite wird diese Dimension zugunsten sogenannter « normati-
ver » Fragestellungen vernachlissigt und den « Kommunitaristen »
tiberlassen. Deren Sozialontologie erschopft sich ihrerseits (nicht

1 Amitai ETZIONI, The Spirit of Community. Rights, Responsibilities, and the
Communitarian agenda, New York 1993.

177



selten) in wenig sagenden Gemeinplédtzen von der Art: <der Mensch
ist ein soziales Wesen»>.

Spricht im Falle von Emmanuel Lévinas prima facie auch vieles
dafiir, seine Sozialphilosophie in die Nihe des Kommunitarismus zu
riicken, so offenbart sich dem zweiten Blick doch ein Denken, das
sowohl <gesellschaftskritisch> wie insbesondere auch <gemein-
schaftskritisch> genannt zu werden verdient (1-3). Anders und
positiv gewendet: Im Gedanken einer fiir Sozialitdt schlechthin
konstitutiven Verantwortungsbeziehung verkniipft Lévinas Aspekte
« konkreter » mit Aspekten «verallgemeinerter» Andersheit (4).
Diese von ihm lediglich angedeutete, kaum ausgefiihrte Konzeption
lasst jedoch viele Fragen offen (5). Eine Schwierigkeit ist die des
Ubergangs von — wie Lévinas meint — urspriinglicher «Nicht-
Reziprozitidt» zu «Reziprozitdt ». Die Primisse einer grundlegenden
« Asymmetrie » der sozialen Bande erweist sich als Hindernis auf
dem Weg von der dualen «Gemeinschaft» zur pluralen (und
« gerechten ») «Gesellschaft». Vor dem Hintergrund der gegen-
wirtigen Kontroversen um Liberalismus und Kommunitarismus hebt
sich die von Lévinas entworfene Relation radikaler Alteritit als
januskopfige Gestalt ab. In dem Masse, in dem eine schlechthin un-
aufhebbare Differenz zwischen den Individuen akzentuiert wird,
priasentiert sich die (quasi) «liberale» Ansicht. Die ethisch imprig-
nierte « Nicht-Indifferenz », die zwischen ithnen — iiber die Differenz
hinweg — walten soll, stellt sich als die andere, die (quasi) «kom-
munitire » Seite dar.

1. Problemstellung

Affinititen zum kommunitaristischen Denktypus weist unver-
kennbar das erste opus magnum von Lévinas auf. Jedenfalls, wenn
man als kommunitaristisch eine Auffassung bezeichnet, die be-
zweifelt, dass die rechtsstaatliche Garantie individueller Rechte die
sozialen Bindungskrifte zu aktivieren vermoge, auf die (auch) eine
demokratische Gesellschaft angewiesen ist?. Totalité et Infini, vor 33

2 Diese vorldufige, selbstredend unzureichende, der Vielfalt kommunitaristischer
Positionen wegen jedoch nicht unangemessene Bestimmung in Anlehnung an
Albrecht WELLMER, « Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte
zwischen <Liberalen> und <« Kommunitaristen» », in: ders., Endspiele : Die

178



Jahren erschienen®, wendet sich gegen die « Tyrannei des Uni-
versalen und Unpersonlichen» (356/219), gegen die blosse «Ko-
existenz » der Individuen in einer anonymen Gesellschaft
(443/281f.). Das « Wesen der Gesellschaft », heisst es, entgehe einem,
wenn man sie als Genus verstehe, das «dhnliche Individuen»
vereine. Zwar existiere eine menschliche Gattung als biologische
Gattung. «Mais la communauté humaine qui s’instaure par le langage
[...] ne constitue pas 1'unité du genre. Elle se dit comme parenté des
hommes. » (309/188f.) Das Wesen der Gesellschaft lige somit in der
menschlichen Gemeinschaft beschlossen, die sich als Verwandtschaft
ausspreche. Doch dieser Hinter- und Untergrund eines nicht neutra-
len, nicht anonymen « Wir» (308/188 in Verb. mit 433/275) wird,
obgleich Lévinas ihn «la communauté du pére» bzw. «[la]
communauté fraternelle » nennt (310/189f.), nicht durch Blutsbande
gestiftet®. Und die Sprache, in der jene Gemeinschaft wurzelt, ist,
wie noch zu zeigen sein wird, kein partikulares Idiom.

Die «fraternité humaine » umfasst «alle Menschen». Dass alle
Menschen «Briider » seien’, sei «keine Zutat zum Menschen wie eine

unverschnliche Moderne. Essays und Vortrige, Frankfurt am Main 1993,
S. 56f.

3 Totalité et Infini. Essai sur I’ Extériorité, Den Haag 1961. Dt.: Totalitdt und
Unendlichkeit. Versuch liber die Exterioritdt, iibersetzt von Wolfgang
Nikolaus KREWANI, Freiburg / Miinchen 1987. (Seitenangaben: an erster
Stelle die der deutschen Ubersetzung / dann die des Originals.)

4  So aber Ferdinand TONNIES, Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe
der reinen Soziologie, Neudr. der 8. Aufl. von 1935, 3. unveridnd. Aufl.
Darmstadt 1991, Erstes Buch, §§ 1ff.

5 Lévinas’ Begriff von « Weiblichkeit» und dessen Wandlung untersucht
kritisch Catherine CHALIER, Figures du Féminin. Lecture d’ Emmanuel
Lévinas, Paris 1982; vgl. auch Sabine GURTLER, «Fiir ein minnliches
Wesen...», in: Die Philosophin, Heft 8, Oktober 1993, S. 36-56. Die
weitgehend ungebrochene Gleichsetzung von humanité und fraternité, die in
Totalitdt und Unendlichkeit auffillt, liesse dieses Werk partiell der Kritik
Carole PATEMANS in: The Sexual Contract, Cambridge 1988, verfallen.
Unleugbar finden sich Grundziige eines — wie in Tonnies’ Charakterisierung
der « Gemeinschaft » — auf « Vatertum » und « Haus » sich stiitzenden Sozial-
modells; vgl. TU/TI 220ff./127ff., 375ff./234ff. (bes. 387/242f., wo
« Weiblichkeit » als eine latente Form der A-Sozialitdt bestimmt wird). Die
Uberlegungen Lévinas’ zur Geschlechterdifferenz sind nicht nur tradi-
tionsbelastet, sie sind auch alles andere als widerspruchsfrei. So erwigt er
einmal, die Geschlechterdifferenz sei soviel wie die Differenz schlechthin,
alteritdtstheoretisch also die «eigentliche Qualitdt des Unterschieds» (im
Vorwort zur Neuvauflage 1979 von Le Temps et I’ Autre, dt.: Die Zeit und der
Andere, iibersetzt und mit einem Nachwort versehen von Ludwig WENZLER,

179



moralische Errungenschaft», sondern mache seine «Selbstheit
[ipséité] » aus (409/257). Ihren eigentiimlichen Ausdruck finde die
dergestalt urspriingliche Solidaritdt des Menschengeschlechts freilich
in der « Beziehung mit dem Antlitz [relation avec le visage] »(ebd.).
Mehr noch®: Auf diese « Epiphanie des Antlitzes » (308/188) sei jene
«Idee » einer « communauté fraternelle» zuriickzufiihren (310f./
190). In der Begegnung mit dem Anderen meint Lévinas die phi-
nomenologische Tiefenschicht von Sozialitit iiberhaupt freilegen zu
konnen: «Jede soziale Beziehung geht wie ein Abgeleitetes darauf
zuriick, dass sich der Andere dem Selben [I’Autre au Méme] ohne
Vermittlung eines Bildes oder eines Zeichens prisentiert, allein
durch den Ausdruck des Antlitzes.» (309/188) Doch wer ist der
(das) Andere, wer der (das) Selbe? Und worin besteht die
«expression du visage » ? Diese Fragen lassen sich nicht beantworten,
ohne an die Problemstellung zu erinnern, die Totalité et Infini
motiviert’. |

Das Buch ist, wie sein Untertitel verrit, ein « Versuch iiber
Exterioritdt » : liber das, was ausserhalb, was «jenseits» — des
«Seins » wire; jenseits dessen, was die abendlindische Ontologie als
« Totalitdt » encadriert®. Die Totalitit, wie etwa Hegel sie Lévinas

Hamburg 1989, S. 13). Dem steht die Minimierung der weiblichen Andersheit
in Totalitdt und Unendlichkeit gegeniiber, wo sie nicht als das radikal Andere,
als «das Sie des Antlitzes», sondern als «das Du der Vertrautheit»
(222/128f.; vgl. 216/124, 247/145) bestimmt ist. (Zur Inklusion und
Exklusion des « Weiblichen» im zweiten Hauptwerk von Lévinas vgl. den
Essay von Jacques DERRIDA, «Eben in diesem Moment in diesem Werk
findest du mich » [dt. von Elisabeth Weber], in: Michael MAYER, Markus
HENTSCHEL [Hrsg.], Lévinas. Zur Mdéglichkeit einer prophetischen
Philosophie, Giessen 1990, S. 42-83.) — Von dieser verwickelten Problematik
abstrahiert vorliegender Aufsatz; das schrinkt seinen ohnedies schon
eingeschrdnkten Geltungsanspruch noch zusitzlich ein.
6 Wie Lévinas das Verhiltnis der beiden unterscheidbaren Aspekte —
«briiderliche » Gemeinschaft aller Menschen und Epiphanie des Antlitzes —
genau denkt, ist nicht recht durchsichtig. Einerseits soll der erste Aspekt, das
« Wir », den «Hintergrund » der Alteritdtsrelation bilden (308/188);
andererseits aber wird diese unmissverstindlich als Grund jeder sozialen
Beziehung verstanden. Der verbindende Gedanke diirfte in der « Frucht-
barkeit », verstanden als « ontologische[n] Beziehung» (405/254), zu suchen
sein. In ihr ndmlich erfiille sich die im Antlitz sich manifestierende
Transzendenz (394£./247).
Vgl. v.a. das Vorwort des Buches.
Die These, das « Sein » selbst sei — dennoch — « Exterioritidt» (vgl. 418/266),
bleibt hier vollkommen ausser Betracht. Sie behauptet nicht nur, « das wahre

o0

180



zufolge denkt, ist jedoch strenggenommen nicht zu encadrieren. Sie
kennt kein Ausserhalb. Alles ist <im> totum. Wie der «Krieg»
errichtet sie «eine Ordnung, zu der niemand Abstand wahren
kann » (20/IXf.). Die abendlidndische Philosophie ist eine « Ontologie
des Krieges» (21/X), sie absorbiert alles Seiende, indem sie es
mobilisiert (20/IX) —und darin zugleich neutralisiert. Den Zug zur
Neutralisierung moniert Lévinas mit Blick auf nahezu die gesamte
philosophische Tradition des Abendlandes. Von ihrem Beginn an sei
sie «vom Entsetzen vor dem Anderen, das Anderes bleibt, ergriffen,
von einer uniiberwindbaren Allergie. Aus diesem Grunde ist sie
wesentlich Philosophie des Seins®, ist Seinsverstindnis ihr letztes
Wort und die fundamentale Struktur des Menschen»!. Als fun-
damentalphilosophischen Gegenbegriff zu demjenigen der «Tota-
litdt » nimmt Lévinas den Begriff der « Unendlichkeit» in Anspruch.
Die Idee einer Unendlichkeit, die der Totalitdt transzendent, die
mehr und anderes wire als das totum: sie ist die philosophische
Statthalterin einer « prophetischen» « Eschatologie des messianischen
Friedens » (21/X). Das soll nicht (schon) theologisch verstanden
werden (49/12)". Descartes’ Idee des Unendlichen ist es, die hier
beerbt wird. Sie habe das Aussergewdohnliche, «dass ihr ideatum die
Idee » iiberschreite (60/19). Eben dies, dass ideatum und Idee durch
einen unendlichen Abstand getrennt wiirden, mache den «ei-
gentlichen Inhalt des ideatum » aus (61/20). Ein Denken, das die Idee
des Unendlichen denkt, ist eines, «das in jedem Augenblick mehr
denkt als es denkt» (81/33). Damit aber ist im Umriss gezeichnet,
worauf Lévinas hinauswill: eine Relation, die das relatum nicht in
sich aufhebt, nicht einschliesst; ein relatum, «das seine vollstindige

Mass des Seins » werde von der « objektive[n] Totalitét » nicht erfiillt (22/XI).
Sie impliziert dariiberhinaus die Annahme, dass die « Exterioritit oder — wenn
man lieber will — die Andersheit» (419/266) auch die fundierende Dimension
der objektivierenden (mithin: unwahren) Ontologie sei. Strukturell dieselbe
Problematik kehrt allerdings in dem unten thematisierten Verhiltnis von
sozialer Urbeziehung und Gesellschaft wieder.

9  Und das heisst: der Neutralisierung.

10 «Die Spur des Anderen», in: Emmanuel LEVINAS, Die Spur des Anderen.
Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie. Ubersetzt,
herausgegeben und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus KREWANI, Freiburg /
Miinchen 1983, S. 211.

11 Vgl. auch 105/49: « Das Unendliche hat keinen numinosen Charakter. Das Ich
[...] bewahrt seine Selbstindigkeit. » Dennoch ist die Sozialphilosophie von
Lévinas nicht ganz ohne theologische Riickversicherung. Auch dieser Ge-
sichtspunkt bleibt im weiteren ausgeklammert; vgl. aber Fn. 50.

181



Exterioritdt in bezug auf den bewahrt, der es denkt» (62/20f.).
Solche Beziehung wire, paradox, eine « Beziehung ohne Beziehung »
(110/52, vgl. 427/271).

Der «Bruch mit der Totalitdt» (38/5), der in der Idee des
Unendlichen formal angezeigt ist, hat ein fundamentum in re.
Lévinas nennt es das «metaphysische Begehren». Dies Begehren
trachte nicht nach Befriedigung und Selbstbestitigung, es begehre
vielmehr, was jenseits dessen liege, « wodurch es nur erginzt werden
kann» (36/4). Es strebe nach ganz anderem, «nach dem absolut
Anderen » : « Le désir métaphysique tend vers tout autre chose, vers
I’absolument autre.» (35/3) Die Differenz zwischen unerfiillbarem
und erfiillbarem Begehren findet terminologischen Niederschlag in
«der Unterscheidung von Begehren und Bediirfnis» (81/33). Das
metaphysische Begehren verhalte sich wie die «Giite », es werde
nicht gestillt, sondern «vertieft» (36/4). Worin es aber seine Er-
fiilllung — nicht findet, das erst konkretisiert die Idee des Un-
endlichen. Deren Bewegung nimmt ihren Ausgang nicht beim Den-
kenden, sondern beim Gedachten (81/33). Analog ist es das
Begehrenswerte, das «absolut Andere » welches das Begehren weckt.
Wer oder was wire absolut anders? «L’absolument Autre, c’est
Autrui. » (44/9) Das absolut Andere ist der Andere, ist die Andere.
Der Bruch mit der Totalitit geschieht im Einbruch des Anderen. Die
Exterioritit, die die Totalitdt transzendiert — stets schon tran-
szendiert hat —, ist der andere Mensch. Er iiberschreite jede Idee, die
ich mir von ihm bilden, jedes Bild, das ich mir von ihm machen
konnte. Und eben dies ist die Bestimmung des Antlitzes oder
Gesichts'?: « La maniere dont se présente 1’ Autre, dépassant [’ idée de
I’Autre en moi, nous 1’appelons, en effet, visage.» (63/21) An die
Stelle der Ontologie des totalitir sich schliessenden Seins (der
geschlossenen Staatsanstalt) tritt eine Metaphysik sich ereignender
Alteritit.

2. Gemeinschaft oder Gesellschaft?

In dem Masse, in dem Autrui sich im Antlitz unmittelbar
manifestiert und «alle Hiillen und Allgemeinheiten » « durchschlagt »
(63/21f.), liberschreitet er nicht nur alles Vorgestelltwerden, er stellt

12 Die Ubersetzung von «le visage » mit «das Antlitz» hat mitunter einen zu
feierlichen Klang.

182



in eins damit auch «die sponiane Freiheit in uns in Frage» (64/22).
Dies ebenso wie der Umstand, dass Autrui uns auf diese Weise in die
Verantwortung nimmt, dass sein « Empfang» der « Anfang des
sittlichen Bewusstseins » ist (115/56), indiziert nun aber wiederum
<liberalismus »>- oder <gesellschaftskritische > Motive. Vollends
gestindiger « Kommunitarist» scheint Lévinas zu sein, wenn er die
Intentionen von Totalité et Infini in einem Satz zusammenfasst:
« Unsere Bemiihung besteht konkret darin, in der anonymen Gesell-
schaft die Gemeinschaft des Ich mit dem Anderen — Sprache und
Giite — aufrechtzuerhalten.» (57/18) Wer hierin indes das Gemein-
schaftspathos wahrzunehmen meint, das die Ich-Du-Beziehung eines
Martin Buber kennzeichnet, geht fehl. Einen Wink gibt bereits das
Original des zitierten Satzes : « Notre effort consiste concrétement, a
maintenir, dans la communauté anonyme, la société de Moi avec
Autrui — langage et bonté »'3. Erst die ebenso freie wie unfreie, da
deutschen Assoziationsgewohnheiten willfahrende, Ubersetzung von
« communauté » mit « Gesellschaft» und von «société» mit «Ge-
meinschaft » ldsst jenen Verdacht aufkeimen. Freilich kommen, wie
bereits zitiert, in Lévinas’ Buch auch Verwendungsweisen vor, die
den Dualismus von Gemeinschaft und Gesellschaft, wie er seit Max
Weber und Ferdinand Tonnies gebrduchlich ist'4, in gewisser Weise
zu bestétigen geeignet sind.

Derlei terminologische Promiskuitdt bekriftigt jedoch eher die
Vermutung, Lévinas steuere auf eine Sozialphilosophie zu, die sich
der Alternative von Gemeinschaft und Gesellschaft, mithin von
Partikularismus und Universalismus, von Kommunitarismus und

13 Kursivierungen von mir; ujw.

14 Bekanntlich war vor Weber und Toénnies die Behauptung eines derartigen
« Dimorphismus » des Sozialen nicht an die nimliche Verteilung der Termini
gebunden. Was Gesellschaft hiess, konnte, z.B. bei Schleiermacher, der
Gemeinschaft entsprechen und umgekehrt. S. dazu Theodor GEIGER,
« Gemeinschaft», in: Handworterbuch der Soziologie, hrsgg. von Alfred
VIERKANDT, Stuttgart 1931, S. 173ff. Manfred RIEDEL, « Gesellschaft, Ge-
meinschaft», in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hrsgg. von Otto BRUNNER,
Werner CONZE, Reinhart KOSELLECK, Band 2, Stuttgart 1975, S. 801ff.,
827ff.; zum Dimorphismus vgl. Sibylle TONNIES, Der Dimorphismus der
Wahrheit. Universalismus und Relativismus in der Rechtsphilosophie,
Opladen 1992, die ihren Gegenstand allerdings bemerkenswert unkritisch
behandelt.

183



Individualismus, nicht fiige'. Dass ihm die terminologisch-sachliche
Problematik durchaus bewusst sei, bezeugt er andeutungsweise in
einem Gesprich. «Ich mochte», sagt er dort, «einen engeren
Begriff als <Gesellschaft> finden. In Frankreich gibt es das Wort
socialité. » Auf den Begriff der Gemeinschaft angesprochen, der
allenfalls in Betracht komme, antwortet er: « Aber «Gemeinschaft»
ist auch das Suchen nach der Einheit... »'¢, Dieser Begriff scheidet,
wenn als terminologisches Korrelat zu Gesellschaft verstanden, also
auch aus als Kandidat fiir das Gesuchte. Das Gesuchte, so darf man
vermuten, ist ein fertium. Einmal spricht Lévinas von «la société
communautaire »'’. Gesellschaft und Gemeinschaft sind, fiir sich
genommen, beides Formen von Sozialitdt, die auf «Einheit»
abstellen, handele es sich nun um eine gewachsene, «natiirliche »
oder aber um eine gemachte, «fingierte » Einheit'*. Und die
okzidentale «Philosophie der Einheit» (145/75), so das Verdikt, ist —
als Ontologie — «eine Philosophie der Macht. Sie endet beim Staat
und der Gewaltlosigkeit der Totalitit, ohne sich gegen die Gewalt,
von der diese Gewaltlosigkeit lebt und die in der Tyrannei des
Staates offenbar wird, zu wappnen» (55/16). Die Gewalt der

15 Eine Alternative, die auch so kluge Képfe wie Charles Taylor fiir das non plus
ultra zu halten scheinen; vgl. ders., « Aneinander vorbei: Die Debatte zwi-
schen Liberalismus und Kommunitarismus » (dt. von Rainer FORST), in: Axel
HONNETH (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main / New York 1993,
S. 103ff.

16 «Intention, Ereignis und der Andere. Gesprich zwischen Emmanuel Levinas
und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris», in: Emmanuel
LEVINAS, Humanimus des anderen Menschen. Ubersetzt und mit einer
Einleitung versehen von Ludwig WENZLER. Anmerkungen von Theo DE
BOER, Adriaan PEPERZAK und Ludwig WENZLER, Hamburg 1989 (Orig.
Montpellier 1972), S. 144,

17 «Le pacte», in: Emmanuel LEVINAS, L’au-dela du verset. Lectures et
discours talmudiques, Paris 1982, S. 95. Ebendort auch: «La distinction entre
communauté et soci€té n’attesterait qu’une pensée sociale peu miire. » Die
aufschlussreiche Ausdeutung eines Verses aus dem Traktat Sota endet (S. 106)
mit dem Satz: «Dans I’ Alliance pensée jusqu’au bout, dans une société qui
déploie toutes les dimensions de la Loi, la société est aussi communauté. »
Einige (erste) Erlduterungen zum talmudischen Kontext finden sich bei Hans-
Dieter GONDEK, « Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas », in:
Anselm HAVERKAMP (Hrsg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida —
Benjamin, Frankfurt am Main 1994, S. 315-330.

18 F. TONNIES, a.a.0. (Fn. 4), S. 7, 34.

19 Diese Sentenz richtet sich vornehmlich gegen Heideggers Seinsdenken.

184



Gewaltlosigkeit: das ist die eingangs zitierte systemische Neu-
tralisierung und Totalisierung interpersonaler Relationen®. Solche
Philosophie ist gleichbedeutend mit der « Unterdriickung des Plu-
ralismus » (320/196), dessen ungeschmélerter Entfaltung Lévinas
sich mit Totalité et Infini verschrieben hat.

Ermoglicht werde der « Pluralismus der Gesellschaft» durch das
« Von-Angesicht-zu-Angesicht », die letzte irreduzible soziale Rela-
tion (421/267). Wihrend Bubers « Formalismus des Ich-Du» laut
Lévinas «nur die Freundschaft» (92/40) zu fassen vermag, wird die
Alteritétsrelation, die sich als « Antlitz» ereignet, wesentlich von der
Beziehung zu Fremden verkorpert?. Ist das absolut Andere der
Andere, so der Andere im eminenten Sinne der Fremde : « [C’est
I’absence] de patrie commune qui fait de 1’Autre — I’Etranger;
I’Etranger qui trouble le chez soi.» (44/9; vgl. 102/47) In der Figur
des Anderen liegt nicht nur das Potential einer Kritik der anonymen,
neutralen <gesellschaftlichen> Machtstrukturen beschlossen. Stiarker
noch ist das Kritikpotential, das sich gegen partikulare und parochial
abgeschottete <Gemeinschafts>-Verhiltnisse aufbieten ldsst?2. Eine
Relation, die im denkbar stdrksten Sinne Alteritdtsrelation, die
Beziehung zum «absolut» Fremden (100/46) als « Beziehung ohne
Beziehung » sowie als « Bedeutung ohne Kontext» (23/XII)* ist, soll

20 Theoretisches Pendant solcher Neutralisierung kann auch eine Philosophie
«neutrale[r] Intersubjektivitét» sein, wie sie Lévinas zufolge Heidegger ent-
wickelt hat (91/39).

21 Von Martin Bubers Ich-Du-Beziehung unterscheidet sie sich ausserdem durch
ihre Nicht-Privatheit. Das Gesicht, «das mich ansieht und angeht, steht im
vollen Licht der Offentlichkeit» — und zwar auch dann, wenn die Begegnung
«privat» stattfindet. Denn: «In den Augen des Anderen sieht mich der Dritte
an ...» (307£./187f.) Dazu s. weiter unten ! Das Verhiltnis zu Bubers Dia-
logik ist allerdings komplexer, als es sich hier abzeichnet. Vgl. Robert
BERNASCONI, « < Failure of Communication» as a surplus: Dialogue and Lack
of Dialogue between Buber and Lévinas », in: Robert BERNASCONI and David
WOOD (eds.), The Provocation of Lévinas. Rethinking the Other, London and
New York 1988, S. 100 - 135.

22 Vgl. im Kontrast das <fremdenunfreundliche > Gemeinschaftspathos in einem
Artikel Bubers von 1919: Es tue not, dass die Menschen erkennten, « wie iiber
der Politik am Fremden, Fernen, Unbekannten, die allgemein geiibt wird, die
Titigkeit am Eignen, am Nahen, am Vertrauten steht» (« Gemeinschaft», in:
ders., Pfade in Utopia — Uber Gemeinschaft und deren Verwirklichung,
Darmstadt 1986, S. 275).

23 Der das «Bei-mir-zu-Hause » storende Andere bewirkt mithin, was einigen
communitarians (vgl. etwa Michael SANDEL, « Die verfahrensrechtliche Re-

185



das Fundament jeder sozialen Beziehung (309/188) abgeben.
Innerhalb eines (idealtypisch) <liberalen> Modells wire dies ebenso
undenkbar wie innerhalb eines (idealtypisch) <kommunitdren>. Die
Alteritdtsrelation steht weder fiir eine <atomistische» Gleichgiil-
tigkeits- noch fiir eine <holistische> Vereinigungsbeziehung. Lévinas
nennt sie, im zweiten Hauptwerk?, eine Beziehung der « Nicht-
Indifferenz », die die « Differenz » iiberbriicke, welche zwischen
« dem Einen, der ich bin, und dem Anderen, fiir den ich
verantwortlich bin, klafft» (JS 361/211). Der Ausdruck «Nicht-
Indifferenz » signalisiert terminologisch nicht nur die Uberwindung
der Gleichgiiltigkeit, sondern zugleich die Wiederherstellung der
kategorialen Differenz zwischen mir und dem Anderen; so wie
«Indifferenz » fiir sich genommen nicht allein die Gleichgiiltigkeit,
sondern in eins damit die Einebnung jener Differenz anzeigt, die
« In-Differenz ».

Mit dem Anderen par excellence, mit dem Fremden, habe ich
«keinen gemeinsamen Begriff [concept commun] [...], ich bin, wie
er, ohne genus [genre]. Wir sind der Selbe und der Andere.» Die
Beziehung des Selben und des Anderen, mithin das « Gesicht », ist die
Sprache (44/9). Das Fehlen eines gemeinsamen Vaterlandes, das aus
dem Anderen den Fremden macht, der das Bei-mir-zu-Hause stort,
wird damit jedoch nicht etwa durch eine gemeinsame Muttersprache
gleichsam kompensiert. Die Sprache, die Lévinas meint, ist von
nationalen Auspridgungen oder regionalen Idiomen dem Grunde nach
unabhingig. Sie wird, andererseits, aber auch nicht als universale
Sprache des Menschengeschlechts oder dergleichen hypostasiert.
Worauf es ankommit, ist, dass Sprache stets Sprechen, stets — adres-
sierte — Rede ist: « Weit davon entfernt, Universalitit und All-
gemeinheit vorauszusetzen, macht die Sprache sie allererst moglich.
Die Sprache setzt Gesprichspartner voraus, eine Pluralitit. Ihr
commercium [commerce] besieht weder darin, dass der eine den
Anderen vorstellt, noch in einer Teilhabe an der Universalitdt, an
dem Gemeinsamen der Sprache. Ihr commercium — wir werden es

publik und das ungebundene Selbst», in: Axel HONNETH [Hrsg.], a.a.O. [Fn.
15], bes. S. 24ft.) als Siindenfall gilt: die Dekontextualisierung.

24 Autrement qu’ étre ou au-dela de I essence, La Haye 1974. Dt. Ubersetzung
von Thomas WIEMER, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg / Miinchen 1992; zitiert als JS, zuerst die Seitenzahl der deutschen
Ubersetzung, dann die des franzosischen Originals.

186



gleich sagen — ist ethisch» (99/45)». Ethik avanciert so, als
Metaphysik der Andersheit, die die Ontologie der Ein(s)heit un-
terminiert, zur Ersten Philosophie.

3. Das «Pathos des Liberalismus »

Bevor die ethische Qualitidt der primidren Relation thematisiert
wird, ist eigens hervorzuheben, worin Lévinas die Sprache gerade
jene totalitidtskritische «Beziehung ohne Beziehung» realisieren
sieht, jene Beziehung, die das Selbe und der Andere unterhalten und
von der sie sich gleichzeitig «absolvieren» (145/75). Sprache sei
« Beriihrung durch einen Abstand hindurch, Beziehung mit dem, was
nicht beriihrt » (249/147). Sprache, begriffen als « Rede [discours]»,
(be)wahre den « Abstand zwischen mir und dem Anderen » ; sie halte
an der «radikalen Trennung » fest, « welche die Wiederaufrichtung
der Totalitidt verhindert und in der Transzendenz vorausgesetzt ist»
(45£./10). Die séparation radicale werde in der Rede nicht nur
gewahrt, sie werde von ihr vorausgesetzt. Sprache konne nur
gesprochen werden, « wenn der Gespriachspartner der Anfang seiner
Rede ist, wenn er infolgedessen jenseits des Systems bleibt, wenn er
nicht auf derselben Ebene ist wie ich. Der Gespriachspartner ist kein
Du, sondern ein Sie.» (144/75) Auch diese Bestimmungen gewinnen
ihre Bedeutung erst, wenn das spezifisch ethische Gewicht, das
Lévinas ihnen verleiht, erwogen wird. Doch teilt sich durch deren
Wortlaut etwas mit von einem Pathos, das dem Gemeinschaftspathos,
von dem oben die Rede war, diametral entgegengesetzt ist. Es ist das
« Pathos des Liberalismus ». Dieses Pathos macht Lévinas sich — mit
eben dieser Formulierung — «in gewisser Hinsicht» zu eigen
(168/93). Insofern wire es unzutreffend, den Abstand, den Lévinas
sowohl zu <liberalen> wie zu <kommunitiren> Konzeptionen wabhrt,
als Aquidistanz zu beschreiben. Pluralismus konne es nur geben,
«wenn die Individuen ihr Geheimnis bewahren » (ebd.). Das « Ge-
heimnis des Ich» garantiere die «Diskontinuitdt der Totalitdt»
(165/90). Darum verteidigt Totalité et Infini, indem es die Begriin-
dung eines sozialen Pluralismus verfolgt, die «Subjektivitit», wie
sein Autor im Vorwort (27/XIV) ankiindigt. Auch wenn diese Ver-
teidigung sich nicht «auf der Ebene des bloss egoistischen Protestes

25 Ubersetzung leicht verindert.

187



gegen die Totalitit» (ebd.) bewegen soll, so exponiert sie die Sub-
jektivitdt doch zunichst als «ipsé€ité du moi», die notwendigerweise
im «Egoismus des Gliicks» (164f./90) ihre (a)soziale Gestalt
erhilt?*. Im selbstgeniigsamen Genuss vollzieht sich die « Trennung »
als « Existenz eines autochthonen Ich» (160/88). Logisch gesehen
stellt die Selbstheit als «Einzigkeit» eine «absurde Struktur»
(165/90) dar: namlich nicht als «Individuation eines Begriffs »
(164/90) begriffen zu sein. Dem fundamentalphilosophischen Nomi-
nalismus korrespondiert ein sozialphilosophischer Egoismus. Gleich-
sam strategisch motiviert, ldsst Lévinas den Menschen zunéchst als
«unbedingte Einzelheit» (356/220) die Szenerie betreten. Nur so,
scheint er zu meinen, ist konzeptionell gewihrleistet, dass die Sub-
jektivitit sich gegen die Totalitit des Seins wie des sozialen Systems
zu behaupten vermag. So auch ist aber zudem die Bedingung vor-
gezeichnet, unter der die Offnung zum Anderen nicht im Zeichen
der Befriedigung dkonomisch-eudaimonistischer Bediirfnisse (vgl.
150ff./811f.) statthitte?’. Wessen (6konomische) Bediirfnisse autozen-
trisch befriedigt sind, dessen (metaphysisches) Begehren vermag sich
allozentrisch zu artikulieren: «der Selbe begehrt, was ihm nicht
fehlt» (136/70).

Nicht der Egoismus der autarken Selbstheit, aber doch der No-
minalismus der singularen Subjektivitit pflanzt sich in der Alteritéts-
relation fort. Weder der Selbe noch der Andere sind Exemplare ei-
ner Gattung. Dasselbe gilt iiberdies fiir die Beziehung, die sie unter-
halten. Unterstehen le Méme et I’ Autre keinem «gemeinsamen
Begriff» (44/9), so ist ihre « Beziehung ohne Beziehung» auch eine
Beziehung ohne Begriff’®. Gleichwohl umkreist der unorthodoxe

26 «Gliick des Genusses» als Modell der Trennung impliziere nicht «das
Ungliick der Einsamkeit» (Emmanuel LEVINAS, « Unterschrift», in: ders.,
Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Literatur. Textauswahl und
Nachwort von Felix Philipp INGOLD. Aus dem Franzdsischen von Frank
MIETHING, Miinchen 1988, S. 113).

27 Ahnlich Stéphane MOSES, « Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel
Lévinas» (dt. von Thomas WIEMER), in: Gemeinschaft und Gerechtigkeit,
hrsgg. von Micha BRUMLIK und Hauke BRUNKHORST, Frankfurt am Main
1993, S. 368.

28 Anders orientiert: Das Von-Angesicht-zu- Angesicht, heisst es, vermoge « kein
Begriff zu umfassen», ohne dass, wer diesen Begriff denke, sich «sogleich
wieder im Angesicht eines neuen Gesprichspartners finde » (421/267).

188



Phinomenolge, was dem Begriff sich entziehe?. Und es zeigt sich:
So radikal die Trennung der Individuen, so radikal ist auch deren —
ethische — Verbindung. Diese, das zu akzentuieren wird Lévinas
nicht miide, ist eine wesentlich asymmetrische Beziehung. Er macht
dabei mindestens zwei (unausgesprochene) Pramissen. Die eine lau-
tet: Nur eine asymmetrische Relation wahrt die Distanz, die die An-
dersheit des Anderen unangetastet ldsst. Die andere Annahme ist:
Nur eine ethisch qualifizierte Beziehung weist solche Asymmetrie
auf.

Nehmen wir den Faden der Sprache® erneut auf, um diese Be-
stimmungen der Alterititsrelation in den Blick zu riicken! Zunichst
heisst sprechen: « die Welt gemeinsam machen, Gemeinplitze schaf-
fen» und bereits dadurch die selbstgenligsame und selbstbezogene
Okonomie des Genusses zu relativieren (104/49). Sprechend biete ich
anderen die Welt, die meine war, dar. Sprache ist darum eine «ur-
spriingliche Enteignung, eine erste Gabe » (252/148f.). Von solchem
« Anbieten » sei die «<vision»> du visage» nicht getrennt (253/149).
Was wie ein paritdtischer Synergieeffekt anmutet, offenbart bei
ndherem Betracht seine Ungleichgewichtigkeit. « Visage » ist die
Weise des Anderen, sich mir so darzustellen, dass er alle Begriffe,
die ich von ihm bilden konnte, iiberholt. Seine Gegenwart stellt, wie
oben zitiert, meine «Spontaneitdt» in Frage, und diese In-
fragestellung nennt Lévinas «Ethik» (51/13). Dies darum, weil die
Moral beginne, « wenn sich die Freiheit, statt sich durch sich selbst
zu rechtfertigen, als willkiirlich und gewalttitig empfindet»
(116/56). Die Freiheit des Anderen, die sich in seiner irreduziblen
Andersheit — in seiner Fremdheit®' — zeigt, ist keine «ebenso
willkiirliche Freiheit wie meine» (248/146). Diesenfalls nidmlich
verlore sie ihre Andersartigkeit. Sie bekundet sich «in einer

29 Bereits in Totalité et Infini finden sich Spuren einer in Autrement qu’ étre... zur
Virtuositit gesteigerten Reflexion auf die Aporien des Sprechens, des «Sa-
gens ». So beschliesst Lévinas das Vorwort zu Totalité et Infini wie folgt:
« Vorwort zu sein liegt schon im eigentlichen Wesen der Sprache; das Wesen
der Sprache besteht darin, in jedem Augenblick ihren Satz durch das Vorwort
oder die Erlduterung aufzuldsen, das Gesagte zuriickzunehmen...» (33f./
XVII).

30 Die sprachphilosophische Konzeption als solche muss ebenso ausser acht blei-
ben wie die ontologiekritische These, im Antlitz stelle sich «das Seiende
schlechthin » dar (383/240), die ihrerseits auf die Fundamentalthese vom
Vorrang der Ethik vor der Ontologie (z.B. 289/175) verweist.

31 «Nur freie Wesen kénnen einander fremd sein. » (100/46)

189



Meisterschaft [maitrise], die nicht erobert, sondern unterweist »
(248f./146) — mich in die Verantwortung nimmt. Lévinas geht so
weit, die « Dimension der Erhabenheit», von der aus der Andere
mich angehe, als Ursprungsdimension der Sprache zu betrachten
(2477/146). Das Von-Angesicht-zu-Angesicht begriinde die Sprache®,
indem das « Antlitz die erste Bedeutung [la premiére signification] »
(299/182) sei, die Bedeutung, die alle anderen Bedeutungen er-
mogliche. Sprechend sei die Beziehung zum Anderen, noch bevor
Worte gewechselt werden. Bedeutung sei das Antlitz in der Weise,
dass die Bedeutung mit dem « Seienden », das das Antlitz selbst ist,
koinzidiere. Zeichen und Zeichengehalt, sind, so gesehen, eins: Das
Antlitz ist seine Bedeutung. «Die Bedeutung kommt nicht zum
Seienden hinzu. Bedeuten heisst nicht, sich als Zeichen darstellen,
sondern sich ausdriicken, d.h. sich in seiner Person prisentieren. »
(383/239) Was bedeutet das Antlitz? Welches ist seine, ist die
«urspriingliche » Bedeutung (383/240) ? — Der «urspriingliche Aus-
druck », «das erste Wort», so Lévinas, lautet: « Du wirst keinen
Mord begehen. » (285/173)

4. Verantwortung als Urbeziehung

Auf diesen elementaren, in gewisser Weise <metaethischen>
Kern der ethischen Urbeziehung kann nicht ndher eingegangen
werden. Hier ist lediglich deren volle «Gestalthohe > in Betracht zu
ziehen, die Verantwortung, genauer: meine Verantwortung fiir den
Anderen. Sie ist, als quasi positive Kehrseite der Paralyse meines
« Vermogen[s] [pouvoir]» (ebd.), unausweichlich: « Die Verant-
wortung kann nicht abgewiesen werden. Das Antlitz offnet die
urspriingliche Rede, deren erstes Wort Verpflichtung ist...»
(289/175) Mit der Unabweisbarkeit geht die Unumkehrbarkeit der
Verantwortungsbeziehung einher: « Die Moral entsteht nicht in der
Gleichheit... » (361/223) In meiner Stellung als Verantwortung Tra-
gender kann «niemand mich ersetzen», von ihr kann «niemand
mich entbinden» (ebd.). Gerade diese Asymmetrie ist es, welche die
« Subjektivitdt», deren Verteidigung Lévinas sich angelegen sein
lasst, charaktersiert : « Sich nicht entziehen konnen — das ist das Ich. »

32 «Sprache » allerdings ist hierbei nicht primér «in ihrer physischen Ma-
terialitit» gedacht, sondern « als Haltung des Selben gegeniiber dem Anderen
(294/179).

190



(ebd.) Darin besteht seine «irreduktible Singularitit» (ebd.), seine —
eigentliche — « Einzigkeit » und «Individualitdt» (362/224). Von der
Individualitit oder Einzigkeit des Anderen ist in diesem Kontext
nicht die Rede. Dessen «Subjektivitdt» wird anders, namlich in-
sofern verteidigt, als er sich mir entzieht und so seine Andersheit
und Exterioritdt gewahrt bleibt. Also auch auf <subjektivitéts-
theoretischer> Ebene perpetuiert sich die Asymmetrie. Den Merk-
malen der Unabweisbarkeit und Unumkehrbarkeit stellt Lévinas
noch das der « Unendlichkeit» der Verantwortung an die Seite.
Damit ist nicht auf eine «aktuelle Unermesslichkeit » gezielt, gemeint
ist vielmehr «ein Anwachsen der Verantwortung in dem Masse, in
dem sie iibernommen wird » (360/222). Die « Gerechtigkeit », zu der
mich das «Gesicht» des Anderen nachhaltig auffordere, schliesse
mich «nicht in das Gleichgewicht ihrer Universalitit ein» ; sie notige
mich, «iiber alle durch ein objektives Gesetz festgelegte Grenze
hinaus » Verantwortung zu iibernehmen (360/223). Der Anspruch
des Anderen ist niemals abgegolten, meine Pflicht niemals erfiillt.
Und dieser « Uberschuss der sozialen Beziehung » (320/196) ist es, in
welchem alle Sozialitédt ihr Fundament haben soll®.

Dem elementaren Molekiil von Sozialitdt, dem Alteritdtsdual,
eignen Bindekrifte, die sich keinem Kontrakt verdanken und keiner
«formale[n] Vernunft» (362/224). Ebensowenig aber speisen sie sich
aus natiirlichem Wohlwollen oder eingepflanzten altruistischen Nei-
gungen®. « Vergemeinschaftung » und « Vergesellschaftung », das
darf als Hypothese daraus gefolgert werden, bilden keine er-
schopfende Alternative in der Typologie sozialer Beziehungen. Die
Alteritdtsrelation beruht weder nur «auf subjektiv gefiihlter (affek-
tueller oder traditionaler) Zusammengehorigkeit der Beteiligten »
noch auf «rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interes-

33 In der drastischen Sprache des Spidtwerks: « Der Stand der Geisel ist der
Grund dafiir, dass es in der Welt Mitleid, Teilnahme, Verzeihen und Nihe zu
geben vermag. Selbst das bisschen, das es gibt, selbst das einfache <Nach
Thnen, mein Herr». Alle Ubertragung von Gefiihlen, durch die die Theoretiker
des urspriinglichen Kriegs und der urspriinglichen Selbstsucht die Entstehung
der Grossmut erklédren [...] finde im Ich keinen Halt, wenn das Ich nicht als
Sich, als Geisel, die schon fiir die Anderen einsteht, mit seinem ganzen Sein
[...] dem unbegrenzten Akkusativ unterworfen wire, d.h. der Verfolgung. »
(«Die Substitution », in: Emmanuel LEVINAS, Die Spur des Anderen, a.a.O.
[Fn. 10], S. 320f.)

34 JS/AQE: 277/160, 302/175; vgl. 261/150f., 280/161.

191



senausgleich oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung »*.
Letzteres liegt auf der Hand, ersteres wird verstindlich, sobald ein-
gesehen ist, dass eine «objektive » Komponente im Spiele ist, die
zwar «Gefiihlswerte stiften» kann’, aber nicht notwendig solche,
die eine «positive » Zusammengehorigkeit indizieren. « Socialité pre-
micre : le rapport personnel est dans la rigeur de la justice qui me
juge et non pas dans I’amour qui m’excuse.» (442/281) Die «un-
endliche Forderung [...], gegeniiber der eigenen Freiheit radikal
unduldsam zu sein» (ebd.), ergeht an mich in der Erfahrung des
Anderen als des «Gesichts ». Sie «entsteht in dem Schwindel des
Unendlichen, von dem man vor der Geradheit [droiture] des Ant-
litzes ergriffen wird und der den Mord mdoglich und unméoglich
macht » (383/240). Unbeschadet einer genaueren Analyse der Phi-
nomenologie des Gesichts wird man festhalten diirfen, dass die
Konzeption der «primédren Sozialitit» Momente vereinigt, die ge-
meinhin als heterogen gelten. In einem anderen Sprachspiel heisst
dies: Die Alteritdtserfahrung eroffnet eine Perspektive der Ver-
antwortung, die sich auf den «konkreten» Anderen und damit und
dadurch zugleich auf den «verallgemeinerten» Anderen erstreckt®.
Das harmoniert mit der in Totalité et Infini gelibten Methode?®.
Wohl bestehe sie durchaus darin, heisst es (251f./148), «die Bedin-
gung der empirischen Situationen aufzusuchen». Dabei jedoch werde
den sogenannten « empirischen Auspriagungen», in welchen sich die
Moglichkeitsbedingung realisiere, ihrerseits eine «ontologische Rol-

35 Max WEBER, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Sozio-
logie, 5., rev. Aufl. (besorgt von J. Winckelmann), Tiibingen 1976, S. 21 (§
9). Webers Begriff der Vergemeinschaftung hebt sich durch das Definiens
subjektiver Gefiihle von Ferdinand Tonnies’ Begriff der Gemeinschaft ab. Die-
ser ist durch eine objektive, vegetativ-organische Verbundenheit des Lebens
charakterisiert; vgl. TONNIES, a.a.0. (Fn. 4), § 1. Mit solcher Gemeinschafts-
Vorstellung hat die Alteritéitsrelation noch weniger zu tun als mit Webers « sub-
jektiv gefiihlter [...] Zusammengehdorigkeit ».

36 M. WEBER, ebd., S. 22.

37 Zur Figur des «konkreten Anderen» im Kontrast zu derjenigen des
(Mead’schen) «verallgemeinerten Anderen» vgl. Seyla BENHABIB, « Der
verallgemeinerte und der konkrete Andere. Ansitze zu einer feministischen
Moraltheorie », in: Elisabeth LIST, Herlinde STUDER (Hrsg.), Denkver-
hdltnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt am Main 1989, S. 454-487.

38 Nach Robert BERNASCONI, «Rereading Totality and Infinity», in: A. B.
Dallery, Ch. E. Scott (eds.), The Question of the Other. Essays in
Contemporary Continental Philosophy, New York 1989, S. 23-34, ist die
Methode weder empirisch noch transzendental zu nennen.

192



le » zugeschrieben. Die « Konkretisierung » prézisiere den Sinn der
begriindenden Moglichkeitsbedingung, «einen Sinn, der in der Be-
dingung selbst unsichtbar» bleibe. Von der konkreten « Beziehung
mit dem Anderen» gelte daher: Sie «ist die [...] Verallgemeinerung
selbst» (252/149). Anders formuliert: « Die Epiphanie des Antlitzes
als eines Antlitzes erschliesst die Menschheit » (308/188)*.

5. Der Dritte und die Konstitution von Sozialitit

Um diese Implikation plausibel zu machen, fiihrt Lévinas die
Figur des «Dritten» ein®. «Le tiers me regarde dans les yeux
d’autrui... » (ebd.) — und eben darin «erschliesst sich die Mensch-
heit». Darum auch stehe das «Gesicht», das mich angeht, «im
vollen Licht der Offentlichkeit», anders als die Bubersche
Zweisamkeit, die — als wesentlich private, intime — das «Uni-
versum » vergesse (307/187f.). Freilich ldsst sich mit einer solchen,
von Lévinas im iibrigen lediglich andeutungsweise skizzierten
hermeneutischen Implikation der « Menschheit» oder des « Uni-
versums » noch kein Staat machen, keine Gesellschaft konstituieren.
Von der radikalen Asymmetrie der Verantwortungsrelation, die die
duale Sozialitdt prdagt, sind Abstriche zu machen. Nur wenn die
Perspektive der Kommensurabilitit, der Gleichheit und des Aus-
gleichs zwischen den Vielen zu ihrem Recht kommt, nur wenn diese
Vielen zu ihrem Recht kommen, ist Gesellschaft als System gerechter
Koexistenz méglich. Hinweise hierzu gibt vor allem das zweite
Hauptwerk, doch ist das Konzept bereits in Totalité et Infini vor-
gezeichnet. Der Andere, der « Arme », der « Fremde » — lesen wir —

39 Von den drei Moglichkeiten, die Charles TAYLOR, a.a.O. (Fn. 15), S. 115, als
soziale Bande offeriert, trifft keine, was Lévinas’ Begriff primédrer Sozialitit zu
denken aufgibt. Es handelt sich nicht um «aufgeklérte[s] Selbstinteresse »,
aber auch weder um Altruismus — laut Taylor eine « (hdufig nicht in Handeln
umgesetzte) moralische Verpflichtung gegeniiber dem Wohl aller Menschen » —
noch um die « Solidaritidt mit meinen Landsleuten», die auf einem « Sinn
geteilten Schicksals » beruhe, in welchem «das Teilen selbst von Wert» sei.
(Taylor bemiiht sich um die Explikation dieser Solidaritit als einer unent-
behrlichen republikanischen Tugend.)

40 Bereits in Totalité et Infini also und nicht erst in Autrement qu’ étre..., wie
(nicht nur) Stéphane MOSES, a.a.0. (Fn. 27), S. 375, meint. Allerdings unter-
scheidet Lévinas erst im zweiten Hauptwerk terminologisch zwischen Verant-
wortung (bzw. « Néchstenliebe ») einerseits und Gerechtigkeit andererseits;
hierzu das Vorwort zur deutschen Ubersetzung von Totalité et Infini: S. 8.

193



prasentiere sich «als Gleicher»; seine Gleichheit bestehe darin,
«sich auf den Dritten zu beziehen » (308/188). Der Andere wird da-
rin mir gleich: Wie er zu mir, so steht der Dritte zu ihm. In
Autrement qu’ étre ou au-dela de I’ essence gewinnen die Dimensionen
der Erweiterung mehr Kontur. «Gesellschaft» im Sinne der
Koexistenz Vieler, heisst es dort, beginne «mit dem Auftauchen des
dritten Menschen» (JS 205/116 Anm.). Die Beziehung zu ihm
entspreche einer «unablidssige[n] Korrektur» der urspriinglichen
Asymmetrie (JS 345/201). Diese Korrektur manifestiert sich
zunichst jedoch als Storung und als « Problem » : «Der Dritte ist
anders als der Nichste, aber auch ein anderer Nichster und doch
auch ein Nichster des Anderen und nicht bloss ihm dhnlich. [...]
Welcher hat Vortritt vor dem anderen? Der Andere steht in einer
Beziehung mit dem Dritten, fiir den ich nicht génzlich verant-
wortlich sein kann... Der Andere und der Dritte, meine Nichsten,
Zeitgenossen fiireinander, entfernen mich vom Anderen und vom
Dritten... Von selbst findet nun die Verantwortung [fiir den Ande-
ren] eine Grenze, entsteht die Frage: «Was habe ich gerechterweise
zu tun ? > Es braucht die Gerechtigkeit, das heisst den Vergleich, die
Koexistenz, [...] eine gemeinsame Gegenwart auf gleicher Ebene,
der der Gleichheit, wie vor einem Gericht.» (JS 343/200)

Ein doppeltes Einerseits-Andererseits bietet sich der Interpreta-
tion dar: Einerseits ist der Dritte «autre que le prochain», steht er
mir ferner als der Nichste und ich fiir ihn nicht in derselben
Unbedingtheit ein wie fiir diesen*.. Andererseits aber ist auch er fiir
mich ein «anderer Nichster», der mich — mittelbar, weil im und
durch den (zunichst) Nichsten, und «nicht génzlich» — in die Ver-
antwortung nimmt. Darum nun, und das ist das zweite Einerseits, ist
der Dritte dem Nichsten «dhnlich », sehe ich ihn (auch) als lediglich
anderen Nichsten. Zugleich und andererseits aber ist er seinerseits
«un prochain de 1’Autre», ein Nichster des Anderen — und als
solcher jeglicher Ahnlichkeit, jeglichem Vergleich entzogen. Indes
gilt auch fiir mich nun: Ich werde zu den Anderen «gezahlt», denn
Gerechtigkeit (im distributiven Sinne) kann sich nur etablieren, so-
fern auch «ich Anderer werden kann wie die Anderen» (JS
350/204f.). Dieselbe Struktur wiederholt sich mit Bezug auf den
Anderen, den (zunichst) Nichsten: « Der Nichste, der mich in
Beschlag nimmt, ist schon Gesicht, vergleichbar und doch auch

41 Lévinas verwendet hier autrui und le prochain gleichbedeutend.

194



unvergleichlich, einzigartiges Gesicht und Gesicht unter Gesich-
tern... » (JS 344f./201) Und weil das Gesicht sowohl das des
Néchsten ist als auch Gesicht unter Gesichtern, ist der « Eintritt des
Dritten » nicht eine «empirische Tatsache » (JS 344/201). Gegeben
ist die Kopridsenz des Dritten*? mit und in der Ndhe des Nichsten.
Darin liegt: Die Kopridsenz ist nicht die Gleichzeitigkeit einer dritten
Person, sondern unbestimmt vieler, «die Gleichzeitigkeit der
Vielen» (JS 347/203).

Dieser Aspekt ist von Belang. Der zunichst (moglicherweise)
sich aufdringende Einwand, eine Konzeption dualer Sozialitédt ver-
moge nicht das Fundament abzugeben fiir eine Theorie des Sozialen,
kann nicht mehr ohne weiteres verfangen. Lévinas entgeht nicht,
dass Gesellschaft «nicht Existenz zu zweien oder dreien, sondern die
Koexistenz unbestimmt vieler» bedeutet. Er sieht in eins damit
aber auch einen Weg, auf dem von der Zweierverbindung zur «Ge-
sellschaftlichkeit» zu gelangen wire*. Die Gleichzeitigkeit der Vie-
len baue sich auf «um die Dia-chronie von Zweien» (ebd.). Deren
Ungleichzeitigkeit ist das temporale Pendant zur ethischen Asym-
metrie : Autrui hat le Méme stets schon mit Beschlag belegt, die
Subjektivitit des Subjekts ist, weil im Sein-fiir-den-Anderen zen-
trierend, das heisst: dezentriert, konstitutionell diachronisch*. Der
gleich-zeitige Aufbau gleicher, ndmlich ausgleichender Relationen

42 —als die Lévinas den Ursprung des thematisierenden, intentionalen und derart
vergleichenden « Bewusstseins » begreift (JS 348/203f.)!

43 Mit diesem Argument begrenzt Maurice MERLEAU-PONTY die Reichweite des
Gedankens der «Konstitution des Anderen»: Phdnomenologie der Wahr-
nehmung, Aus dem Franzosischen von R. BOEHM, Berlin 1966, S. 400.

44  Anders etwa als Michael THEUNISSEN, dessen « Studien zur Sozialontologie
der Gegenwart» auf der Uberzeugung beruhen, «dass weder vom tran-
szendentalen noch vom dialogischen Ansatz aus irgendein gangbarer Weg zur
Konstitution des Gesellschaftlichen fiihrt. » (Der Andere, 2. Aufl. Berlin,
New York 1977, S. 6) Vgl. auch die Skepsis bei Klaus HARTMANN,
Politische Philosophie, Freiburg / Miinchen 1981, S. 30. Beide haben freilich
vornehmlich Buber im Blick, von dem sich Lévinas, wie gezeigt, absetzt.

45 Die genaue temporale Struktur der Alteritdtsrelation kann fiir unsere Zwecke
ausser Betracht bleiben, obschon sie die fundamentale Schicht der
Lévinas’schen Sozialphilosophie bildet. Vgl. fiir einen ersten Uberblick
Wolfgang Nikolaus KREWANI, Emmanuel Lévinas. Denker des Anderen,
Freiburg / Miinchen 1992, S. 31ff., 162ff., 191ff., 224ff., und Georg
ROMPP, «Der Andere als Zukunft und Gegenwart: Zur Interpretation der
Erfahrung fremder Personalitdt in temporalen Begriffen bei Levinas und
Husserl », in: Husser! Studies 6 (1989), S. 129-154.

195



«autour de la dia-chronie de deux» korrigiert die Asymmetrie
zwar ; sogar ist die Rede davon, dass im Zuge solcher Korrektur
«das Gesicht, indem es angestarrt wird, sein Gesicht verliert» (JS
345/201). Dennoch soll das Herzstiick der iiberschiessenden
Alteritédtsrelation erhalten bleiben: « Die Gerechtigkeit bleibt Ge-
rechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwischen Nahen und
Fernen* nicht unterschieden wird, in der es aber auch unmdéglich
bleibt, am Niachsten vorbeizugehen; in der die Gleichheit getragen
ist von meiner Ungleichheit, durch den Uberschuss meiner Pflichten
tiber meine Rechte» (ebd.)¥. Erst (und zuerst) meine « Beziehung
mit dem Anderen als Nichstem gibt meinen Beziehungen mit allen
anderen ihren Sinn» (JS 346/202)*%. Die Korrektur der Asymmetrie
hat ithren Grund somit in der asymmetrischen « Verantwortung
selbst» ; diese «erfordert» die «Ordnung der Gerechtigkeit»
(351/205). Gerechtigkeit ist «abkiinftig» aus der Verantwortung
(346/202) ; ihre Korrektur muss mithin als Explikation, sie kann
nicht als Negation der unendlichen und exklusiven Verantwortung
fiir den Anderen verstanden werden.

Wie aber soll dies zugehen, wie Symmetrie (Gerechtigkeit) als
Explikation von Asymmetrie (Verantwortung) ausgelegt werden
konnen ? Lévinas ldsst den Interpreten hier im Stich. Er hellt den
Prozess der Gesellschaftsbildung nicht nidher auf. Der postulierte
Uberschuss unbedingter, unabdingbarer Verantwortung fiir den
Anderen, so konnte man interpolieren, ist als gesellschaftskonsti-
tutiver immerhin begreiflich, wenn er generalisiert wird. Gesell-
schaft beginnt mit dem «Eintritt des Dritten». Gerecht aber wire sie
nach den Vorgaben Lévinas’ erst, wenn und indem alle Involvierten
je als Andere eines Anderen gedacht werden konnen. Denn: «Die
Gerechtigkeit ist unmoglich, ohne dass derjenige, der sie gewihrt,
sich selbst in der Ndhe befindet.» (JS 347/203) Jeder Dritte ist als
Individuum der Nichste einer Néchsten; diese ihrerseits Nachste
eines Nichsten, und so fort®. Auf diese Weise wiirde konkretisiert,
was in Totalité et Infini als Ermoglichungsbedingung sozialer
Pluralitdt angegeben ist: « Mannigfaltigkeit [multiplicité] » konne es

46 Die «Fernen » diirfen nicht mit den « Fremden » verwechselt werden, welche
— jeweils im Singular — die « Anderen », also die « Nichsten » par excellence
sind.

47 Ubersetzung geiindert.

48 Ubersetzung gedndert.

49 Vgl. Stéphane MOSES, a.a.O. (Fn. 27), S. 376.

196



nur geben, « wenn die Individuen ihr Geheimnis bewahren, wenn die
Beziehung, die sie zur Menge [multiplicité] vereinigt, nicht von
aussen sichtbar ist, sondern vom einen zum anderen geht»
(168£./93). Was in der Relation unbedingter Verantwortung vom
einen zum anderen geht, ist nicht von aussen sichtbar. Es ldsst sich
nicht «in einem Beziehungsnetz, das einem Dritten sichtbar wiére,
vereinnahmen » (169/93). — Und doch, das zu explizieren versiumt
Lévinas, kniipft <sich>, kniipfen die Individuen mit dem un-
sichtbaren ein sichtbares Netz. Es hat die gesellschaftliche « Form
des Wir»: Staat, Institutionen, Gesetze (435/276). Solches Urteil
korrespondiert einem Blick von aussen. Der aber verdankt sich, in
gewisser Weise, einer <Multiplikation> — sowie einer <Mutuali-
sierung > — der Binnenperspektiven. Die gemeinte Operation fusst auf
der — von Lévinas implizit notwendigerweise gemachten — Annahme,
dass jedes beteiligte Individuum jede mogliche <Position > einnehmen
kann. Alle sind der Moglichkeit nach Andere, sind Nichste, alle sind
ebenso Dritte, und alle sind Personen, die zu sich «ich» sagen. Mit
dem, und potentiell : mit allen, anderen Menschen «verbindet mich »
dergestalt eine «wechselseitige Korrelation [corrélation réci-
proque] » (345/201f.).

Das intrikateste Problem wiirde durch die im vorstehenden
erwogene Interpolation allerdings nicht schon beseitigt: wie die her-
meneutische Implikation des verallgemeinerten Dritten sich als
(nach)vollziehbarer Ubergang vom «Duo zum Trio» (JS 347/203)
resp. zur Gesellschaft soll buchstabieren lassen, wenn dieser Uber-
gang zugleich einer von der Asymmetrie der Verantwortung zur
Symmetrie der Gerechtigkeit zu sein hat. Selbst wenn man die sich
erneut meldende Frage als Frage nach der Transposition der
Alterititsrelation (in einen symmetrischen « Rahmen») interpre-
tieren diirfte und nicht als Frage nach deren Transformation auf-
fassen miisste, widre das Hindernis nicht aus dem Weg gerdumt.
Kaum mildernd wirkt sich auch der Umstand aus, dass Lévinas keine
Fundierungsbeziehung im herkémmlichen (phinomenologischen
oder transzendentalphilosophischen) Sinne vorzuschweben scheint.
Im Hinblick auf die «vorurspriingliche » Beziehung zum Anderen
spricht er zwar von der « Unbedingung des Subjekts [...], die nicht
den Status eines Prinzips» habe (JS 256/147). Aber diese « Unbe-
dingung » soll «die Bedingung jeglicher Solidaritdt» (JS 261/150),
mithin auch der — «abkiinftig(en) » (JS 346/202) — sozialen Gerech-
tigkeit sein.

197



Die Problematik gewinnt noch an Schirfe, sobald man sich vor
Augen hilt, dass Lévinas der Relation «primérer Sozialitdt» nicht
nur (ethische) Asymmetrie zuschreibt, dass er sie dariiberhinaus
sogar als «Nicht-Reziprozitit schlechthin» (JS 189/106) apostro-
phiert. Das aber ist, <phidnomeno-logisch > wie <logisch>, mehr als
kontraintuitiv. Um die fiir sich genommen triviale, beinahe tautolo-
gische Wahrheit, der diesbeziiglich Geltung zu verschaffen wire,
abschliessend kurz und thetisch zu erldutern: Es gibt keine interper-
sonalen Relationen ohne ein Minimum von Wechselseitigkeit™.
Asymmetrisch im Sinne strikter Unumkehrbarkeit’! kann stets bloss
etwas an einer interpersonalen Relation sein, nicht aber diese selbst
bzw. im ganzen. Letzteres kdme ihrer Zerstorung gleich. Und dieses
« soziale Minimum » darf man vielleicht als Reziprozitit bezeichnen.
Terminologisch behelfen konnte man sich — jenseits der formalen
Logik — vorldufig also mit einer Unterscheidung zwischen Sym-
metrie einerseits und Wechselseitigkeit oder Reziprozitit anderer-
seits. Reciprocus ist zusammengesetzt aus recus und procus : riick-
wirts und vorwirts, bedeutet somit in etwa «auf demselben Wege
zuriickkehrend ». Auf demselben Wege — nicht notwendig in dersel-
ben Weise, nicht notwendig symmetrisch: im Mass(stab) : metron,
iibereinstimmend.

Auf der Basis dieser Unterscheidung liesse sich womdoglich eine
«Losungsstrategie > finden, mit deren Hilfe der Ubergang von der
asymmetrischen, aber dennoch minimal reziproken Alteritétsrelation
zur symmetrisch-reziproken und horizontal generalisierten Gerech-
tigkeitsbeziehung begreifbar wiirde: als Entfaltung einer minimalen
Wechselseitigkeit, die jeder interpersonalen Beziehung innewohnt.

50 Vgl. bereits Jacques DERRIDA, « Gewalt und Metaphysik. Essay iiber das
Denken Emmanuel Lévinas'», in: ders., Die Schrift und die Differenz (Dt.
von Rodolphe Gasché), Frankfurt a.M. 1976, S. 191. Ausserdem Francis
JACQUES, Différence et subjectivité. Anthropologie d’un point de vue
relationnel, Paris 1982, S. 178 u.0. Uniiberholbar bleibt dieser — formale —
Gedanke auch dann noch, wenn der ganz Andere ins Spiel gebracht wird, der
«ein Anderer als der Andere » ist, «in anderer Weise ein Anderer, ein Anderer,
dessen Andersheit der Andersheit des Anderen, der ethischen Notigung zum
Nichsten hin, vorausliegt... » (Emmanuel LEVINAS, « Gott und die Philo-
sophie », in: Bernhard CASPER [Hrsg.], Gott nennen. Phdnomenologische
Zugdnge, Freiburg / Miinchen 1981, S. 108; vgl. auch JS 328/191.)

51 Asymmetrisch heisst, formallogisch betrachtet, eine Relation genau dann,
wenn sie jedesmal, wenn sie einem geordneten Paar von Gegenstinden
zukommt, nicht auch dem umgekehrt geordneten, aber aus denselben Ge-
genstinden bestehenden Paar zukommt: (x)(y) (xXRy — —yRx).

198



Der Aspekt radikaler Alteritdt verschwinde in diesem Modell nicht.
Das Modell reziproker Anerkennung, um das es sich hier handelt,
kann gerade in dieser Hinsicht gegen die pauschale Kritik verteidigt
werden, mit der Lévinas es bedenkt’?. Allerdings: Ist das Prinzip
Anerkennung von Hause aus auch ein Alteritétsprinzip, so doch nicht
schon ein Prinzip unbedingter Verantwortung im Lévinas’schen Sin-
ne. Sein soziales Gravitationszentrum hat es, als ein Prinzip we-
sentlich negativer, wechselseitig eingerdumter Freiheit, eher in der
Rechtssphire®. Zu gewdrtigen wire somit, dass die Wechselseitigkeit
im Ursprung keine — oder jedenfalls keine <rein> — ethische Qualitét
besitzt. Unbedingtheit und Bedingtheit, allo- und egozentrisches Mo-
ment konnen gegeneinander abgehoben, nicht aber siduberlich von-
einander geschieden werden. In dieser Ambivalenz reflektiert sich
das «liberale Pathos». Mit ihrer Persistenz will sich indes nicht nur
nicht abfinden, wer vollstindige Asymmetrie als die Bedingung jeg-
licher Sozialitit erachtet. Solche fortdauernde Ambivalenz sind auch
jene hinzunehmen nicht bereit, die die «vollstindige Reziprozitit»
und « Symmetrie » fiir ein intuitives Charakteristikum «nicht-instru-
mentelle[r] Beziechungen » halten®.

52 Vgl. z.B. TU 84/35 in Verb. mit 314/192!

53 Das Prinzip Anerkennung verhilft derart einem gegenldufigen Anspruch zu
seinem Recht: so wie die anderen und zugleich anders als die anderen sein zu
wollen.

54 Jiirgen HABERMAS, «Erlduterungen zur Diskursethik », in: ders., Erldu-
terungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main 1991, S. 148.

199






	"Beziehung ohne Beziehung" : Bemerkungen zur Gesellschafts- und Gemeinschaftskritik von Emmanuel Lévinas

