
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: "Beziehung ohne Beziehung" : Bemerkungen zur Gesellschafts- und
Gemeinschaftskritik von Emmanuel Lévinas

Autor: Wenzel, Uwe Justus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 53/94

UWE JUSTUS WENZEL

«Beziehung ohne Beziehung»
Bemerkungen zur Gesellschafts- und Gemeinschaftskritik

von Emmanuel Lévinas

Der Kommunitarismus, meinen nicht nur dessen Parteigänger,
antwortet auf einen «Gemeinschaftsschwund». Erosion des spirit of
community, Verlust von Verbindlichkeit, Aushöhlung der
Verantwortung, fortschreitende Individualisierung und soziale Desintegration

: die allseits beklagten Phänomene rufen nicht nur
Normalitätshermeneutik1, sondern auch Normativitätsmaieutik auf den Plan. Der
Streit um die Prinzipien sozialer Kohäsion muss unter den fortdauernden

Bedingungen einer unübersichtlich gewordenen Moderne
wohl stets von neuem ausgetragen werden. In Anbetracht der enormen

Veraltungsgeschwindigkeit des Allerneuesten ist es aber
vielleicht nicht unangebracht, auf ältere Gestalten des Denkens
zurückzugreifen, um zu erörtern, worum es zumindest auch gehen könnte,
wenn « Liberalismus » und « Kommunitarismus » die Arena betreten.

Verfremdungseffekte fördern die Erkenntnis, durchbrechen bisweilen

auch eingeübte Schemata. Als vorbereitende Bemerkungen zu
einer solchen Destruktion verstehen sich die nachfolgenden Sondierungen.

Sie zielen, obgleich «Liberalismus» und «Kommunitarismus»

jeweils etwas für sich haben, nicht auf eine < Synthese > der
beiden Positionen. Ihnen ist es gar nicht in erster Linie um politik -

oder rechtsphilosophische Kontroversen (oder um deren Beilegung)
zu tun. Ihre Einsatzstelle liegt auf einer < fundamentalphilosophischen),

näherhin sozialontologischen Ebene. Insbesondere auf
«liberaler» Seite wird diese Dimension zugunsten sogenannter «normativer»

Fragestellungen vernachlässigt und den «Kommunitaristen»
überlassen. Deren Sozialontologie erschöpft sich ihrerseits (nicht

1 Amitai ETZIONI, The Spirit of Community. Rights, Responsibilities, and the
Communitarian agenda, New York 1993.

177



selten) in wenig sagenden Gemeinplätzen von der Art : < der Mensch
ist ein soziales Wesen >.

Spricht im Falle von Emmanuel Lévinas prima facie auch vieles
dafür, seine Sozialphilosophie in die Nähe des Kommunitarismus zu
rücken, so offenbart sich dem zweiten Blick doch ein Denken, das

sowohl < gesellschaftskritisch > wie insbesondere auch <

gemeinschaftskritisch > genannt zu werden verdient (1-3). Anders und
positiv gewendet: Im Gedanken einer für Sozialität schlechthin
konstitutiven Verantwortungsbeziehung verknüpft Lévinas Aspekte
«konkreter» mit Aspekten «verallgemeinerter» Andersheit (4).
Diese von ihm lediglich angedeutete, kaum ausgeführte Konzeption
lässt jedoch viele Fragen offen (5). Eine Schwierigkeit ist die des

Übergangs von - wie Lévinas meint - ursprünglicher
«NichtReziprozität» zu «Reziprozität». Die Prämisse einer grundlegenden
« Asymmetrie » der sozialen Bande erweist sich als Hindernis auf
dem Weg von der dualen «Gemeinschaft» zur pluralen (und
«gerechten») «Gesellschaft». Vor dem Hintergrund der
gegenwärtigen Kontroversen um Liberalismus und Kommunitarismus hebt
sich die von Lévinas entworfene Relation radikaler Alterität als

janusköpfige Gestalt ab. In dem Masse, in dem eine schlechthin un-
aufhebbare Differenz zwischen den Individuen akzentuiert wird,
präsentiert sich die (quasi) «liberale» Ansicht. Die ethisch imprägnierte

«Nicht-Indifferenz», die zwischen ihnen - über die Differenz
hinweg - walten soll, stellt sich als die andere, die (quasi) «kom-
munitäre » Seite dar.

1. Problemstellung

Affinitäten zum kommunitaristischen Denktypus weist
unverkennbar das erste opus magnum von Lévinas auf. Jedenfalls, wenn
man als kommunitaristisch eine Auffassung bezeichnet, die
bezweifelt, dass die rechtsstaatliche Garantie individueller Rechte die
sozialen Bindungskräfte zu aktivieren vermöge, auf die (auch) eine
demokratische Gesellschaft angewiesen ist2. Totalité et Infini, vor 33

2 Diese vorläufige, selbstredend unzureichende, der Vielfalt kommunitaristischer
Positionen wegen jedoch nicht unangemessene Bestimmung in Anlehnung an
Albrecht WELLMER, «Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte
zwischen <Liberalen) und <Kommunitaristen> », in: ders., Endspiele: Die

178



Jahren erschienen3, wendet sich gegen die «Tyrannei des
Universalen und Unpersönlichen» (356/219), gegen die blosse
«Koexistenz » der Individuen in einer anonymen Gesellschaft
(443/28lf.). Das «Wesen der Gesellschaft», heisst es, entgehe einem,
wenn man sie als Genus verstehe, das «ähnliche Individuen»
vereine. Zwar existiere eine menschliche Gattung als biologische
Gattung. «Mais la communauté humaine qui s'instaure par le langage
[...] ne constitue pas l'unité du genre. Elle se dit comme parenté des

hommes. » (309/188f.) Das Wesen der Gesellschaft läge somit in der
menschlichen Gemeinschaft beschlossen, die sich als Verwandtschaft
ausspreche. Doch dieser Hinter- und Untergrund eines nicht neutralen,

nicht anonymen «Wir» (308/188 in Verb, mit 433/275) wird,
obgleich Lévinas ihn «la communauté du père» bzw. «[la]
communauté fraternelle» nennt (310/189f.), nicht durch Blutsbande
gestiftet4. Und die Sprache, in der jene Gemeinschaft wurzelt, ist,
wie noch zu zeigen sein wird, kein partikulares Idiom.

Die «fraternité humaine» umfasst «alle Menschen». Dass alle
Menschen «Brüder» seien5, sei «keine Zutat zum Menschen wie eine

unversöhnliche Moderne. Essays und Vorträge, Frankfurt am Main 1993,
S. 56f.

3 Totalité et Infini. Essai sur /' Extériorité, Den Haag 1961. Dt. : Totalität und
Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, übersetzt von Wolfgang
Nikolaus KREWANI, Freiburg / München 1987. (Seitenangaben: an erster
Stelle die der deutschen Übersetzung / dann die des Originals.)

4 So aber Ferdinand TÖNNIES, Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegriffe
der reinen Soziologie, Neudr. der 8. Aufl. von 1935, 3. unveränd. Aufl.
Darmstadt 1991, Erstes Buch, §§ Iff.

5 Lévinas' Begriff von «Weiblichkeit» und dessen Wandlung untersucht
kritisch Catherine CHALIER, Figures du Féminin. Lecture d'Emmanuel
Lévinas, Paris 1982; vgl. auch Sabine GÜRTLER, «Für ein männliches
Wesen...», in : Die Philosophin, Heft 8, Oktober 1993, S. 36-56. Die
weitgehend ungebrochene Gleichsetzung von humanité wà fraternité, die in
Totalität und Unendlichkeit auffällt, liesse dieses Werk partiell der Kritik
Carole PATEMANS in: The Sexual Contract, Cambridge 1988, verfallen.
Unleugbar finden sich Grundzüge eines - wie in Tönnies' Charakterisierung
der «Gemeinschaft» - auf « Vatertum» und «Haus» sich stützenden
Sozialmodells; vgl. TU/TI 220ff./127ff„ 375ff./234ff. (bes. 387/242L, wo
«Weiblichkeit» als eine latente Form der A-Sozialität bestimmt wird). Die
Überlegungen Lévinas' zur Geschlechterdifferenz sind nicht nur tradi-
tionsbelastet, sie sind auch alles andere als widerspruchsfrei. So erwägt er
einmal, die Geschlechterdifferenz sei soviel wie die Differenz schlechthin,
alteritätstheoretisch also die «eigentliche Qualität des Unterschieds» (im
Vorwort zur Neuauflage 1979 von Le Temps et l'Autre, dt. : Die Zeit und der
Andere, übersetzt und mit einem Nachwort versehen von Ludwig WENZLER,

179



moralische Errungenschaft», sondern mache seine «Selbstheit
[ipséité] » aus (409/257). Ihren eigentümlichen Ausdruck finde die
dergestalt ursprüngliche Solidarität des Menschengeschlechts freilich
in der «Beziehung mit dem Antlitz [relation avec le visage] »(ebd.).
Mehr noch6: Auf diese «Epiphanie des Antlitzes» (308/188) sei jene
« Idee » einer « communauté fraternelle» zurückzuführen (3 lOf./
190). In der Begegnung mit dem Anderen meint Lévinas die
phänomenologische Tiefenschicht von Sozialität überhaupt freilegen zu
können: «Jede soziale Beziehung geht wie ein Abgeleitetes darauf
zurück, dass sich der Andere dem Selben [l'Autre au Même] ohne

Vermittlung eines Bildes oder eines Zeichens präsentiert, allein
durch den Ausdruck des Antlitzes.» (309/188) Doch wer ist der
(das) Andere, wer der (das) Selbe Und worin besteht die
« expression du visage » Diese Fragen lassen sich nicht beantworten,
ohne an die Problemstellung zu erinnern, die Totalité et Infini
motiviert7.

Das Buch ist, wie sein Untertitel verrät, ein «Versuch über
Exteriorität» : über das, was ausserhalb, was «jenseits» - des

« Seins » wäre ; jenseits dessen, was die abendländische Ontologie als

«Totalität» encadriert8. Die Totalität, wie etwa Hegel sie Lévinas

Hamburg 1989, S. 13). Dem steht die Minimierung der weiblichen Andersheit
in Totalität und Unendlichkeit gegenüber, wo sie nicht als das radikal Andere,
als «das Sie des Antlitzes», sondern als «das Du der Vertrautheit»
(222/128f.; vgl. 216/124, 247/145) bestimmt ist. (Zur Inklusion und
Exklusion des «Weiblichen» im zweiten Hauptwerk von Lévinas vgl. den
Essay von Jacques DERRIDA, « Eben in diesem Moment in diesem Werk
findest du mich» [dt. von Elisabeth Weber], in: Michael MAYER, Markus
HENTSCHEL [Hrsg.], Lévinas. Zur Möglichkeit einer prophetischen
Philosophie, Giessen 1990, S. 42-83.) - Von dieser verwickelten Problematik
abstrahiert vorliegender Aufsatz; das schränkt seinen ohnedies schon
eingeschränkten Geltungsanspruch noch zusätzlich ein.

6 Wie Lévinas das Verhältnis der beiden unterscheidbaren Aspekte -
« brüderliche » Gemeinschaft aller Menschen und Epiphanie des Antlitzes -
genau denkt, ist nicht recht durchsichtig. Einerseits soll der erste Aspekt, das

«Wir», den «Hintergrund» der Alteritätsrelation bilden (308/188);
andererseits aber wird diese unmissverständlich als Grund jeder sozialen
Beziehung verstanden. Der verbindende Gedanke dürfte in der «
Fruchtbarkeit», verstanden als «ontologische[n] Beziehung» (405/254), zu suchen
sein. In ihr nämlich erfülle sich die im Antlitz sich manifestierende
Transzendenz (394f./247).

7 Vgl. v.a. das Vorwort des Buches.
8 Die These, das « Sein » selbst sei - dennoch - « Exteriorität» (vgl. 418/266),

bleibt hier vollkommen ausser Betracht. Sie behauptet nicht nur, «das wahre

180



zufolge denkt, ist jedoch strenggenommen nicht zu encadrieren. Sie
kennt kein Ausserhalb. Alles ist <im> totum. Wie der «Krieg»
errichtet sie «eine Ordnung, zu der niemand Abstand wahren
kann» (20/IXf.). Die abendländische Philosophie ist eine «Ontologie
des Krieges» (21/X), sie absorbiert alles Seiende, indem sie es

mobilisiert (20/IX) - und darin zugleich neutralisiert. Den Zug zur
Neutralisierung moniert Lévinas mit Blick auf nahezu die gesamte
philosophische Tradition des Abendlandes. Von ihrem Beginn an sei
sie «vom Entsetzen vor dem Anderen, das Anderes bleibt, ergriffen,
von einer unüberwindbaren Allergie. Aus diesem Grunde ist sie
wesentlich Philosophie des Seins9, ist Seinsverständnis ihr letztes
Wort und die fundamentale Struktur des Menschen»10. Als
fundamentalphilosophischen Gegenbegriff zu demjenigen der «Totalität»

nimmt Lévinas den Begriff der «Unendlichkeit» in Anspruch.
Die Idee einer Unendlichkeit, die der Totalität transzendent, die
mehr und anderes wäre als das totum : sie ist die philosophische
Statthalterin einer «prophetischen» «Eschatologie des messianischen
Friedens» (21/X). Das soll nicht (schon) theologisch verstanden
werden (49/12)11. Descartes' Idee des Unendlichen ist es, die hier
beerbt wird. Sie habe das Aussergewohnliche, «dass ihr ideatum die
Idee » überschreite (60/19). Eben dies, dass ideatum und Idee durch
einen unendlichen Abstand getrennt würden, mache den
«eigentlichen Inhalt des ideatum» aus (61/20). Ein Denken, das die Idee
des Unendlichen denkt, ist eines, « das in jedem Augenblick mehr
denkt als es denkt» (81/33). Damit aber ist im Umriss gezeichnet,
worauf Lévinas hinauswill: eine Relation, die das relatum nicht in
sich aufhebt, nicht einschliesst; ein relatum, «das seine vollständige

Mass des Seins » werde von der « objektive[n] Totalität » nicht erfüllt (22/XI).
Sie impliziert darüberhinaus die Annahme, dass die « Exteriorität oder - wenn
man lieber will - die Andersheit» (419/266) auch die fundierende Dimension
der objektivierenden (mithin : unwahren) Ontologie sei. Strukturell dieselbe
Problematik kehrt allerdings in dem unten thematisierten Verhältnis von
sozialer Urbeziehung und Gesellschaft wieder.

9 Und das heisst : der Neutralisierung.
10 «Die Spur des Anderen», in: Emmanuel LÉVINAS, Die Spur des Anderen.

Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie. Übersetzt,
herausgegeben und eingeleitet von Wolfgang Nikolaus KreWANI, Freiburg /
München 1983, S. 211.

11 Vgl. auch 105/49 : « Das Unendliche hat keinen numinosen Charakter. Das Ich
[...] bewahrt seine Selbständigkeit.» Dennoch ist die Sozialphilosophie von
Lévinas nicht ganz ohne theologische Rückversicherung. Auch dieser
Gesichtspunkt bleibt im weiteren ausgeklammert; vgl. aber Fn. 50.

181



Exteriorität in bezug auf den bewahrt, der es denkt» (62/20f.).
Solche Beziehung wäre, paradox, eine « Beziehung ohne Beziehung »

(110/52, vgl. 427/271).
Der «Bruch mit der Totalität» (38/5), der in der Idee des

Unendlichen formal angezeigt ist, hat ein fundamentum in re.
Lévinas nennt es das «metaphysische Begehren». Dies Begehren
trachte nicht nach Befriedigung und Selbstbestätigung, es begehre
vielmehr, was jenseits dessen liege, « wodurch es nur ergänzt werden
kann» (36/4). Es strebe nach ganz anderem, «nach dem absolut
Anderen » : « Le désir métaphysique tend vers tout autre chose, vers
Yabsolument autre. » (35/3) Die Differenz zwischen unerfüllbarem
und erfüllbarem Begehren findet terminologischen Niederschlag in
«der Unterscheidung von Begehren und Bedürfnis» (81/33). Das

metaphysische Begehren verhalte sich wie die «Güte», es werde
nicht gestillt, sondern «vertieft» (36/4). Worin es aber seine
Erfüllung - nicht findet, das erst konkretisiert die Idee des
Unendlichen. Deren Bewegung nimmt ihren Ausgang nicht beim
Denkenden, sondern beim Gedachten (81/33). Analog ist es das

Begehrenswerte, das « absolut Andere » welches das Begehren weckt.
Wer oder was wäre absolut anders? «L'absolument Autre, c'est
Autrui.» (44/9) Das absolut Andere ist der Andere, ist die Andere.
Der Bruch mit der Totalität geschieht im Einbruch des Anderen. Die
Exteriorität, die die Totalität transzendiert - stets schon tran-
szendiert hat -, ist der andere Mensch. Er überschreite jede Idee, die
ich mir von ihm bilden, jedes Bild, das ich mir von ihm machen
könnte. Und eben dies ist die Bestimmung des Antlitzes oder
Gesichts12: «La manière dont se présente l'Autre, dépassant l'idée de

l'Autre en moi, nous l'appelons, en effet, visage.» (63/21) An die
Stelle der Ontologie des totalitär sich schliessenden Seins (der
geschlossenen Staatsanstalt) tritt eine Metaphysik sich ereignender
Alterität.

2. Gemeinschaft oder Gesellschaft?

In dem Masse, in dem Autrui sich im Antlitz unmittelbar
manifestiert und «alle Hüllen und Allgemeinheiten» «durchschlägt»
(63/21L), überschreitet er nicht nur alles Vorgestelltwerden, er stellt

12 Die Übersetzung von «le visage» mit «das Antlitz» hat mitunter einen zu
feierlichen Klang.

182



in eins damit auch «die spontane Freiheit in uns in Frage» (64/22).
Dies ebenso wie der Umstand, dass Autrui uns auf diese Weise in die

Verantwortung nimmt, dass sein «Empfang» der «Anfang des
sittlichen Bewusstseins » ist (115/56), indiziert nun aber wiederum
< liberalismus >-oder < gesellschaftskritische > Motive. Vollends
geständiger «Kommunitarist» scheint Lévinas zu sein, wenn er die
Intentionen von Totalité et Infini in einem Satz zusammenfasst :

« Unsere Bemühung besteht konkret darin, in der anonymen Gesellschaft

die Gemeinschaft des Ich mit dem Anderen - Sprache und
Güte - aufrechtzuerhalten.» (57/18) Wer hierin indes das

Gemeinschaftspathos wahrzunehmen meint, das die Ich-Du-Beziehung eines
Martin Buber kennzeichnet, geht fehl. Einen Wink gibt bereits das

Original des zitierten Satzes: «Notre effort consiste concrètement, à

maintenir, dans la communauté anonyme, la société de Moi avec
Autrui - langage et bonté»13. Erst die ebenso freie wie unfreie, da
deutschen Assoziationsgewohnheiten willfahrende, Übersetzung von
«communauté» mit «Gesellschaft» und von «société» mit
«Gemeinschaft» lässt jenen Verdacht aufkeimen. Freilich kommen, wie
bereits zitiert, in Lévinas' Buch auch Verwendungsweisen vor, die
den Dualismus von Gemeinschaft und Gesellschaft, wie er seit Max
Weber und Ferdinand Tönnies gebräuchlich ist14, in gewisser Weise
zu bestätigen geeignet sind.

Derlei terminologische Promiskuität bekräftigt jedoch eher die
Vermutung, Lévinas steuere auf eine Sozialphilosophie zu, die sich
der Alternative von Gemeinschaft und Gesellschaft, mithin von
Partikularismus und Universalismus, von Kommunitarismus und

13 Kursivierungen von mir; ujw.
14 Bekanntlich war vor Weber und Tönnies die Behauptung eines derartigen

«Dimorphismus» des Sozialen nicht an die nämliche Verteilung der Termini
gebunden. Was Gesellschaft hiess, konnte, z.B. bei Schleiermacher, der
Gemeinschaft entsprechen und umgekehrt. S. dazu Theodor GEIGER,
«Gemeinschaft», in: Handwörterbuch der Soziologie, hrsgg. von Alfred
VlERKANDT, Stuttgart 1931, S. 173ff. Manfred RIEDEL, «Gesellschaft,
Gemeinschaft », in : Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, hrsgg. von Otto BRUNNER,
Werner CONZE, Reinhart KOSELLECK, Band 2, Stuttgart 1975, S. 801 ff.,
827ff.; zum Dimorphismus vgl. Sibylle TÖNNIES, Der Dimorphismus der
Wahrheit. Universalismus und Relativismus in der Rechtsphilosophie,
Opladen 1992, die ihren Gegenstand allerdings bemerkenswert unkritisch
behandelt.

183



Individualismus, nicht füge15. Dass ihm die terminologisch-sachliche
Problematik durchaus bewusst sei, bezeugt er andeutungsweise in
einem Gespräch. «Ich möchte», sagt er dort, «einen engeren
Begriff als < Gesellschaft > finden. In Frankreich gibt es das Wort
socialité. » Auf den Begriff der Gemeinschaft angesprochen, der
allenfalls in Betracht komme, antwortet er : « Aber < Gemeinschaft >

ist auch das Suchen nach der Einheit... »16. Dieser Begriff scheidet,
wenn als terminologisches Korrelat zu Gesellschaft verstanden, also
auch aus als Kandidat für das Gesuchte. Das Gesuchte, so darf man
vermuten, ist ein tertium. Einmal spricht Lévinas von «la société
communautaire»17. Gesellschaft und Gemeinschaft sind, für sich

genommen, beides Formen von Sozialität, die auf «Einheit»
abstellen, handele es sich nun um eine gewachsene, «natürliche»
oder aber um eine gemachte, «fingierte» Einheit18. Und die
okzidentale «Philosophie der Einheit» (145/75), so das Verdikt, ist -
als Ontologie - «eine Philosophie der Macht. Sie endet beim Staat
und der Gewaltlosigkeit der Totalität, ohne sich gegen die Gewalt,
von der diese Gewaltlosigkeit lebt und die in der Tyrannei des
Staates offenbar wird, zu wappnen» (55/16)19. Die Gewalt der

15 Eine Alternative, die auch so kluge Köpfe wie Charles Taylor für das non plus
ultra zu halten scheinen; vgl. ders., «Aneinander vorbei: Die Debatte
zwischen Liberalismus und Kommunitarismus » (dt. von Rainer FORST), in : Axel
HONNETH (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen
Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt am Main / New York 1993,
S. 103ff.

16 « Intention, Ereignis und der Andere. Gespräch zwischen Emmanuel Levinas
und Christoph von Wolzogen am 20. Dezember 1985 in Paris», in : Emmanuel
LEVINAS, Humanimus des anderen Menschen. Übersetzt und mit einer
Einleitung versehen von Ludwig WENZLER. Anmerkungen von Theo DE
BOER, Adriaan PEPERZAK und Ludwig WENZLER, Hamburg 1989 (Orig.
Montpellier 1972), S. 144.

17 «Le pacte», in: Emmanuel LÉVINAS, L'au-delà du verset. Lectures et
discours talmudiques, Paris 1982, S. 95. Ebendort auch: «La distinction entre
communauté et société n'attesterait qu'une pensée sociale peu mûre. » Die
aufschlussreiche Ausdeutung eines Verses aus dem Traktat Sota endet (S. 106)
mit dem Satz: «Dans l'Alliance pensée jusqu'au bout, dans une société qui
déploie toutes les dimensions de la Loi, la société est aussi communauté.»
Einige (erste) Erläuterungen zum talmudischen Kontext finden sich bei Hans-
Dieter GONDEK, « Gesetz, Gerechtigkeit und Verantwortung bei Levinas », in :

Anselm HAVERKAMP (Hrsg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derrida -
Benjamin, Frankfurt am Main 1994, S. 315-330.

18 F. TÖNNIES, a.a.O. (Fn. 4), S. 7, 34.
19 Diese Sentenz richtet sich vornehmlich gegen Heideggers Seinsdenken.

184



Gewaltlosigkeit : das ist die eingangs zitierte systemische
Neutralisierung und Totalisierung interpersonaler Relationen20. Solche
Philosophie ist gleichbedeutend mit der «Unterdrückung des
Pluralismus» (320/196), dessen ungeschmälerter Entfaltung Lévinas
sich mit Totalité et Infini verschrieben hat.

Ermöglicht werde der « Pluralismus der Gesellschaft » durch das

« Von-Angesicht-zu-Angesicht», die letzte irreduzible soziale Relation

(421/267). Während Bubers «Formalismus des Ich-Du» laut
Lévinas «nur die Freundschaft» (92/40) zu fassen vermag, wird die
Alteritätsrelation, die sich als « Antlitz » ereignet, wesentlich von der

Beziehung zu Fremden verkörpert21. Ist das absolut Andere der
Andere, so der Andere im eminenten Sinne der Fremde : « [C'est
l'absence] de patrie commune qui fait de l'Autre - l'Etranger;
l'Etranger qui trouble le chez soi.» (44/9; vgl. 102/47) In der Figur
des Anderen liegt nicht nur das Potential einer Kritik der anonymen,
neutralen < gesellschaftlichen > Machtstrukturen beschlossen. Stärker
noch ist das Kritikpotential, das sich gegen partikulare und parochial
abgeschottete < Gemeinschafts >-Verhältnisse aufbieten lässt22. Eine
Relation, die im denkbar stärksten Sinne Alteritätsrelation, die
Beziehung zum «absolut» Fremden (100/46) als «Beziehung ohne

Beziehung» sowie als «Bedeutung ohne Kontext» (23/XII)23 ist, soll

20 Theoretisches Pendant solcher Neutralisierung kann auch eine Philosophie
« neutralefrl Intersubiektivität » sein, wie sie Lévinas zufolge Heidegger
entwickelt hat (91/39).

21 Von Martin Bubers Ich-Du-Beziehung unterscheidet sie sich ausserdem durch
ihre Nicht-Privatheit. Das Gesicht, «das mich ansieht und angeht, steht im
vollen Licht der Öffentlichkeit» - und zwar auch dann, wenn die Begegnung
«privat» stattfindet. Denn : «In den Augen des Anderen sieht mich der Dritte
an ...» (307f./187f.) Dazu s. weiter unten Das Verhältnis zu Bubers
Dialogik ist allerdings komplexer, als es sich hier abzeichnet. Vgl. Robert
BERNASCONI, « <Failure of Communication) as a surplus: Dialogue and Lack
of Dialogue between Buber and Lévinas », in : Robert BERNASCONI and David
WOOD (eds.), The Provocation ofLévinas. Rethinking the Other, London and
New York 1988, S. 100 - 135.

22 Vgl. im Kontrast das < fremdenunfreundliche > Gemeinschaftspathos in einem
Artikel Bubers von 1919 : Es tue not, dass die Menschen erkennten, « wie über
der Politik am Fremden, Femen, Unbekannten, die allgemein geübt wird, die
Tätigkeit am Eignen, am Nahen, am Vertrauten steht» («Gemeinschaft», in:
ders., Pfade in Utopia - Über Gemeinschaft und deren Verwirklichung,
Darmstadt 1986, S. 275).

23 Der das « Bei-mir-zu-Hause » störende Andere bewirkt mithin, was einigen
communitarians (vgl. etwa Michael SANDEL, « Die verfahrensrechtliche Re-

185



das Fundament jeder sozialen Beziehung (309/188) abgeben.
Innerhalb eines (idealtypisch) < liberalen > Modells wäre dies ebenso
undenkbar wie innerhalb eines (idealtypisch) <kommunitären >. Die
Alteritätsrelation steht weder für eine < atomistische > Gleichgül-
tigkeits- noch für eine <holistische> Vereinigungsbeziehung. Lévinas
nennt sie, im zweiten Hauptwerk24, eine Beziehung der
«NichtIndifferenz», die die «Differenz» überbrücke, welche zwischen
« dem Einen, der ich bin, und dem Anderen, für den ich
verantwortlich bin, klafft» (JS 361/211). Der Ausdruck
«NichtIndifferenz » signalisiert terminologisch nicht nur die Überwindung
der Gleichgültigkeit, sondern zugleich die Wiederherstellung der
kategorialen Differenz zwischen mir und dem Anderen ; so wie
« Indifferenz » für sich genommen nicht allein die Gleichgültigkeit,
sondern in eins damit die Einebnung jener Differenz anzeigt, die
« In-Differenz».

Mit dem Anderen par excellence, mit dem Fremden, habe ich
«keinen gemeinsamen Begriff [concept commun] [...], ich bin, wie
er, ohne genus [genre]. Wir sind der Selbe und der Andere.» Die
Beziehung des Selben und des Anderen, mithin das « Gesicht », ist die
Sprache (44/9). Das Fehlen eines gemeinsamen Vaterlandes, das aus
dem Anderen den Fremden macht, der das Bei-mir-zu-Hause stört,
wird damit jedoch nicht etwa durch eine gemeinsame Muttersprache
gleichsam kompensiert. Die Sprache, die Lévinas meint, ist von
nationalen Ausprägungen oder regionalen Idiomen dem Grunde nach

unabhängig. Sie wird, andererseits, aber auch nicht als universale
Sprache des Menschengeschlechts oder dergleichen hypostasiert.
Worauf es ankommt, ist, dass Sprache stets Sprechen, stets - adressierte

- Rede ist: «Weit davon entfernt, Universalität und
Allgemeinheit vorauszusetzen, macht die Sprache sie allererst möglich.
Die Sprache setzt Gesprächspartner voraus, eine Pluralität. Ihr
commercium [commerce] besteht weder darin, dass der eine den
Anderen vorstellt, noch in einer Teilhabe an der Universalität, an
dem Gemeinsamen der Sprache. Ihr commercium - wir werden es

publik und das ungebundene Selbst», in: Axel HONNETH [Hrsg.], a.a.O. [Fn.
15], bes. S. 24ff.) als Sündenfall gilt: die Dekontextualisierung.

24 Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, La Haye 1974. Dt. Übersetzung
von Thomas WlEMER, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg / München 1992; zitiert als JS, zuerst die Seitenzahl der deutschen
Übersetzung, dann die des französischen Originals.

186



gleich sagen - ist ethisch» (99/45)25. Ethik avanciert so, als

Metaphysik der Andersheit, die die Ontologie der Ein(s)heit
unterminiert, zur Ersten Philosophie.

3. Das «Pathos des Liberalismus»

Bevor die ethische Qualität der primären Relation thematisiert
wird, ist eigens hervorzuheben, worin Lévinas die Sprache gerade
jene totalitätskritische «Beziehung ohne Beziehung» realisieren
sieht, jene Beziehung, die das Selbe und der Andere unterhalten und
von der sie sich gleichzeitig «absolvieren» (145/75). Sprache sei

« Berührung durch einen Abstand hindurch, Beziehung mit dem, was
nicht berührt» (249/147). Sprache, begriffen als «Rede [discours]»,
(be)wahre den « Abstand zwischen mir und dem Anderen » ; sie halte
an der «radikalen Trennung» fest, «welche die Wiederaufrichtung
der Totalität verhindert und in der Transzendenz vorausgesetzt ist»
(45f./10). Die séparation radicale werde in der Rede nicht nur
gewahrt, sie werde von ihr vorausgesetzt. Sprache könne nur
gesprochen werden, « wenn der Gesprächspartner der Anfang seiner
Rede ist, wenn er infolgedessen jenseits des Systems bleibt, wenn er
nicht auf derselben Ebene ist wie ich. Der Gesprächspartner ist kein
Du, sondern ein Sie.» (144/75) Auch diese Bestimmungen gewinnen
ihre Bedeutung erst, wenn das spezifisch ethische Gewicht, das

Lévinas ihnen verleiht, erwogen wird. Doch teilt sich durch deren
Wortlaut etwas mit von einem Pathos, das dem Gemeinschaftspathos,
von dem oben die Rede war, diametral entgegengesetzt ist. Es ist das

« Pathos des Liberalismus ». Dieses Pathos macht Lévinas sich - mit
eben dieser Formulierung - «in gewisser Hinsicht» zu eigen
(168/93). Insofern wäre es unzutreffend, den Abstand, den Lévinas
sowohl zu < liberalen > wie zu < kommunitären > Konzeptionen wahrt,
als Äquidistanz zu beschreiben. Pluralismus könne es nur geben,
«wenn die Individuen ihr Geheimnis bewahren» (ebd.). Das
«Geheimnis des Ich» garantiere die «Diskontinuität der Totalität»
(165/90). Darum verteidigt Totalité et Infini, indem es die Begründung

eines sozialen Pluralismus verfolgt, die «Subjektivität», wie
sein Autor im Vorwort (27/XIV) ankündigt. Auch wenn diese
Verteidigung sich nicht « auf der Ebene des bloss egoistischen Protestes

25 Übersetzung leicht verändert.

187



gegen die Totalität» (ebd.) bewegen soll, so exponiert sie die
Subjektivität doch zunächst als «ipséité du moi», die notwendigerweise
im «Egoismus des Glücks» (164f./90) ihre (a)soziale Gestalt
erhält26. Im selbstgenügsamen Genuss vollzieht sich die «Trennung»
als «Existenz eines autochthonen Ich» (160/88). Logisch gesehen
stellt die Selbstheit als «Einzigkeit» eine «absurde Struktur»
(165/90) dar: nämlich nicht als «Individuation eines Begriffs»
(164/90) begriffen zu sein. Dem fundamentalphilosophischen
Nominalismus korrespondiert ein sozialphilosophischer Egoismus. Gleichsam

strategisch motiviert, lässt Lévinas den Menschen zunächst als

«unbedingte Einzelheit» (356/220) die Szenerie betreten. Nur so,
scheint er zu meinen, ist konzeptionell gewährleistet, dass die
Subjektivität sich gegen die Totalität des Seins wie des sozialen Systems
zu behaupten vermag. So auch ist aber zudem die Bedingung
vorgezeichnet, unter der die Öffnung zum Anderen nicht im Zeichen
der Befriedigung ökonomisch-eudaimonistischer Bedürfnisse (vgl.
150ff./81ff.) statthätte27. Wessen (ökonomische) Bedürfnisse autozen-
trisch befriedigt sind, dessen (metaphysisches) Begehren vermag sich
allozentrisch zu artikulieren : « der Selbe begehrt, was ihm nicht
fehlt» (136/70).

Nicht der Egoismus der autarken Selbstheit, aber doch der
Nominalismus der singularen Subjektivität pflanzt sich in der Alteritäts-
relation fort. Weder der Selbe noch der Andere sind Exemplare
einer Gattung. Dasselbe gilt überdies für die Beziehung, die sie
unterhalten. Unterstehen le Même et l'Autre keinem «gemeinsamen
Begriff » (44/9), so ist ihre « Beziehung ohne Beziehung » auch eine
Beziehung ohne Begriff28. Gleichwohl umkreist der unorthodoxe

26 «Glück des Genusses» als Modell der Trennung impliziere nicht«das
Unglück der Einsamkeit» (Emmanuel LÉVINAS, «Unterschrift», in: ders.,
Eigennamen. Meditationen über Sprache und Literatur. Textauswahl und
Nachwort von Felix Philipp INGOLD. Aus dem Französischen von Frank
Miething, München 1988, S. 113).

27 Ähnlich Stéphane MOSÈS, « Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel
Lévinas» (dt. von Thomas WlEMER), in: Gemeinschaft und Gerechtigkeit,
hrsgg. von Micha BRUMLIK und Hauke BRUNKHORST, Frankfurt am Main
1993, S. 368.

28 Anders orientiert : Das Von-Angesicht-zu-Angesicht, heisst es, vermöge « kein
Begriff zu umfassen », ohne dass, wer diesen Begriff denke, sich « sogleich
wieder im Angesicht eines neuen Gesprächspartners fände» (421/267).

188



Phänomenolge, was dem Begriff sich entziehe29. Und es zeigt sich:
So radikal die Trennung der Individuen, so radikal ist auch deren -
ethische - Verbindung. Diese, das zu akzentuieren wird Lévinas
nicht müde, ist eine wesentlich asymmetrische Beziehung. Er macht
dabei mindestens zwei (unausgesprochene) Prämissen. Die eine lautet

: Nur eine asymmetrische Relation wahrt die Distanz, die die An-
dersheit des Anderen unangetastet lässt. Die andere Annahme ist:
Nur eine ethisch qualifizierte Beziehung weist solche Asymmetrie
auf.

Nehmen wir den Faden der Sprache30 erneut auf, um diese
Bestimmungen der Alteritätsrelation in den Blick zu rücken Zunächst
heisst sprechen : « die Welt gemeinsam machen, Gemeinplätze schaffen»

und bereits dadurch die selbstgenügsame und selbstbezogene
Ökonomie des Genusses zu relativieren (104/49). Sprechend biete ich
anderen die Welt, die meine war, dar. Sprache ist darum eine
«ursprüngliche Enteignung, eine erste Gabe» (252/148f.). Von solchem
«Anbieten» sei die «<vision> du visage» nicht getrennt (253/149).
Was wie ein paritätischer Synergieeffekt anmutet, offenbart bei
näherem Betracht seine Ungleichgewichtigkeit. «Visage» ist die
Weise des Anderen, sich mir so darzustellen, dass er alle Begriffe,
die ich von ihm bilden könnte, überholt. Seine Gegenwart stellt, wie
oben zitiert, meine «Spontaneität» in Frage, und diese
Infragestellung nennt Lévinas «Ethik» (51/13). Dies darum, weil die
Moral beginne, «wenn sich die Freiheit, statt sich durch sich selbst

zu rechtfertigen, als willkürlich und gewalttätig empfindet »

(116/56). Die Freiheit des Anderen, die sich in seiner irreduziblen
Andersheit - in seiner Fremdheit31 - zeigt, ist keine «ebenso
willkürliche Freiheit wie meine» (248/146). Diesenfalls nämlich
verlöre sie ihre Andersartigkeit. Sie bekundet sich «in einer

29 Bereits in Totalité et Infini finden sich Spuren einer in Autrement qu'être... zur
Virtuosität gesteigerten Reflexion auf die Aporien des Sprechens, des

«Sagens». So beschliesst Lévinas das Vorwort zu Totalité et Infini wie folgt:
«Vorwort zu sein liegt schon im eigentlichen Wesen der Sprache; das Wesen
der Sprache besteht darin, in jedem Augenblick ihren Satz durch das Vorwort
oder die Erläuterung aufzulösen, das Gesagte zurückzunehmen...» (33f./
XVIII).

30 Die sprachphilosophische Konzeption als solche muss ebenso ausser acht blei¬
ben wie die ontologiekritische These, im Antlitz stelle sich «das Seiende
schlechthin» dar (383/240), die ihrerseits auf die Fundamentalthese vom
Vorrang der Ethik vor der Ontologie (z.B. 289/175) verweist.

31 «Nur freie Wesen können einander fremd sein. » (100/46)

189



Meisterschaft [maîtrise], die nicht erobert, sondern unterweist»
(248f./146) - mich in die Verantwortung nimmt. Lévinas geht so

weit, die «Dimension der Erhabenheit», von der aus der Andere
mich angehe, als Ursprungsdimension der Sprache zu betrachten
(247/146). Das Von-Angesicht-zu-Angesicht begründe die Sprache32,
indem das « Antlitz die erste Bedeutung [la première signification] »

(299/182) sei, die Bedeutung, die alle anderen Bedeutungen
ermögliche. Sprechend sei die Beziehung zum Anderen, noch bevor
Worte gewechselt werden. Bedeutung sei das Antlitz in der Weise,
dass die Bedeutung mit dem « Seienden », das das Antlitz selbst ist,
koinzidiere. Zeichen und Zeichengehalt, sind, so gesehen, eins : Das
Antlitz ist seine Bedeutung. «Die Bedeutung kommt nicht zum
Seienden hinzu. Bedeuten heisst nicht, sich als Zeichen darstellen,
sondern sich ausdrücken, d.h. sich in seiner Person präsentieren.»
(383/239) Was bedeutet das Antlitz? Welches ist seine, ist die
«ursprüngliche» Bedeutung (383/240)? - Der «ursprüngliche
Ausdruck», «das erste Wort», so Lévinas, lautet: «Du wirst keinen
Mord begehen. » (285/173)

4. Verantwortung als Urbeziehung

Auf diesen elementaren, in gewisser Weise < metaethischen >

Kern der ethischen Urbeziehung kann nicht näher eingegangen
werden. Hier ist lediglich deren volle < Gestalthöhe > in Betracht zu
ziehen, die Verantwortung, genauer: meine Verantwortung für den
Anderen. Sie ist, als quasi positive Kehrseite der Paralyse meines

«Vermögen[s] [pouvoir]» (ebd.), unausweichlich : «Die
Verantwortung kann nicht abgewiesen werden. Das Antlitz öffnet die
ursprüngliche Rede, deren erstes Wort Verpflichtung ist...»
(289/175) Mit der Unabweisbarkeit geht die Unumkehrbarkeit der
Verantwortungsbeziehung einher: «Die Moral entsteht nicht in der
Gleichheit... » (361/223) In meiner Stellung als Verantwortung
Tragender kann «niemand mich ersetzen», von ihr kann «niemand
mich entbinden» (ebd.). Gerade diese Asymmetrie ist es, welche die
«Subjektivität», deren Verteidigung Lévinas sich angelegen sein
lässt, Charaktersiert : « Sich nicht entziehen können - das ist das Ich. »

32 « Sprache » allerdings ist hierbei nicht primär « in ihrer physischen Ma¬
terialität » gedacht, sondern « als Haltung des Selben gegenüber dem Anderen
(294/179).

190



(ebd.) Darin besteht seine «irreduktible Singularität» (ebd.), seine -
eigentliche - «Einzigkeit» und «Individualität» (362/224). Von der
Individualität oder Einzigkeit des Anderen ist in diesem Kontext
nicht die Rede. Dessen «Subjektivität» wird anders, nämlich
insofern verteidigt, als er sich mir entzieht und so seine Andersheit
und Exteriorität gewahrt bleibt. Also auch auf < subjektivitätstheoretischer

> Ebene perpetuiert sich die Asymmetrie. Den
Merkmalen der Unabweisbarkeit und Unumkehrbarkeit stellt Lévinas
noch das der «Unendlichkeit» der Verantwortung an die Seite.
Damit ist nicht auf eine «aktuelle Unermesslichkeit » gezielt, gemeint
ist vielmehr « ein Anwachsen der Verantwortung in dem Masse, in
dem sie übernommen wird » (360/222). Die « Gerechtigkeit », zu der
mich das «Gesicht» des Anderen nachhaltig auffordere, schliesse
mich «nicht in das Gleichgewicht ihrer Universalität ein» ; sie nötige
mich, «über alle durch ein objektives Gesetz festgelegte Grenze
hinaus» Verantwortung zu übernehmen (360/223). Der Anspruch
des Anderen ist niemals abgegolten, meine Pflicht niemals erfüllt.
Und dieser « Überschuss der sozialen Beziehung» (320/196) ist es, in
welchem alle Sozialität ihr Fundament haben soll33.

Dem elementaren Molekül von Sozialität, dem Alteritätsdual,
eignen Bindekräfte, die sich keinem Kontrakt verdanken und keiner
«formale[n] Vernunft» (362/224). Ebensowenig aber speisen sie sich
aus natürlichem Wohlwollen oder eingepflanzten altruistischen
Neigungen34. «Vergemeinschaftung» und «Vergesellschaftung», das

darf als Hypothese daraus gefolgert werden, bilden keine
erschöpfende Alternative in der Typologie sozialer Beziehungen. Die
Alteritätsrelation beruht weder nur «auf subjektiv gefühlter (affek-
tueller oder traditionaler) Zusammengehörigkeit der Beteiligten»
noch auf «rational (wert- oder zweckrational) motiviertem Interes-

33 In der drastischen Sprache des Spätwerks : « Der Stand der Geisel ist der
Grund dafür, dass es in der Welt Mitleid, Teilnahme, Verzeihen und Nähe zu
geben vermag. Selbst das bisschen, das es gibt, selbst das einfache <Nach
Ihnen, mein Herr>. Alle Übertragung von Gefühlen, durch die die Theoretiker
des ursprünglichen Kriegs und der ursprünglichen Selbstsucht die Entstehung
der Grossmut erklären [...] fände im Ich keinen Halt, wenn das Ich nicht als
Sich, als Geisel, die schon für die Anderen einsteht, mit seinem ganzen Sein
[...] dem unbegrenzten Akkusativ unterworfen wäre, d.h. der Verfolgung.»
(«Die Substitution», in: Emmanuel LÉVINAS, Die Spur des Anderen, a.a.O.
[Fn. 10], S. 320f.)

34 JS/AQE: 277/160, 302/175; vgl. 261/150L, 280/161.

191



senausgleich oder auf ebenso motivierter Interessenverbindung»35.
Letzteres liegt auf der Hand, ersteres wird verständlich, sobald
eingesehen ist, dass eine «objektive» Komponente im Spiele ist, die
zwar «Gefühlswerte stiften» kann36, aber nicht notwendig solche,
die eine «positive» Zusammengehörigkeit indizieren. «Socialité
première : le rapport personnel est dans la rigeur de la justice qui me
juge et non pas dans l'amour qui m'excuse.» (442/281) Die
«unendliche Forderung [...], gegenüber der eigenen Freiheit radikal
unduldsam zu sein» (ebd.), ergeht an mich in der Erfahrung des

Anderen als des «Gesichts». Sie «entsteht in dem Schwindel des

Unendlichen, von dem man vor der Geradheit [droiture] des
Antlitzes ergriffen wird und der den Mord möglich und unmöglich
macht» (383/240). Unbeschadet einer genaueren Analyse der
Phänomenologie des Gesichts wird man festhalten dürfen, dass die
Konzeption der «primären Sozialität» Momente vereinigt, die
gemeinhin als heterogen gelten. In einem anderen Sprachspiel heisst
dies : Die Alteritätserfahrung eröffnet eine Perspektive der
Verantwortung, die sich auf den «konkreten» Anderen und damit und
dadurch zugleich auf den «verallgemeinerten» Anderen erstreckt37.
Das harmoniert mit der in Totalité et Infini geübten Methode38.
Wohl bestehe sie durchaus darin, heisst es (25lf./148), «die Bedingung

der empirischen Situationen aufzusuchen». Dabei jedoch werde
den sogenannten «empirischen Ausprägungen», in welchen sich die
Möglichkeitsbedingung realisiere, ihrerseits eine «ontologische Rol-

35 Max WEBER, Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Sozio¬

logie, 5., rev. Aufl. (besorgt von J. Winckelmann), Tübingen 1976, S. 21 (§
9). Webers Begriff der Vergemeinschaftung hebt sich durch das Definiens
subjektiver Gefühle von Ferdinand Tönnies' Begriff der Gemeinschaft ab. Dieser

ist durch eine objektive, vegetativ-organische Verbundenheit des Lebens
charakterisiert; vgl. TÖNNIES, a.a.O. (Fn. 4), § 1. Mit solcher Gemeinschafts-
Vorstellung hat die Alteritätsrelation noch weniger zu tun als mit Webers «
subjektiv gefühlter [...] Zusammengehörigkeit».

36 M. Weber, ebd., S. 22.
37 Zur Figur des «konkreten Anderen» im Kontrast zu derjenigen des

(Mead'schen) «verallgemeinerten Anderen »vgl. Seyla BENHABIB, « Der
verallgemeinerte und der konkrete Andere. Ansätze zu einer feministischen
Moraltheorie», in: Elisabeth LIST, Herlinde STUDER (Hrsg.), Denkverhältnisse.

Feminismus und Kritik, Frankfurt am Main 1989, S. 454-487.
38 Nach Robert BF.RNASCONI, «Rereading Totality and Infinity», in: A. B.

Dallery, Ch. E. Scott (eds.), The Question of the Other. Essays in
Contemporary Continental Philosophy, New York 1989, S. 23-34, ist die
Methode weder empirisch noch transzendental zu nennen.

192



le» zugeschrieben. Die «Konkretisierung» präzisiere den Sinn der
begründenden Möglichkeitsbedingung, «einen Sinn, der in der
Bedingung selbst unsichtbar» bleibe. Von der konkreten «Beziehung
mit dem Anderen» gelte daher: Sie «ist die [...] Verallgemeinerung
selbst» (252/149). Anders formuliert: «Die Epiphanie des Antlitzes
als eines Antlitzes erschliesst die Menschheit» (308/188)39.

5. Der Dritte und die Konstitution von Sozialität

Um diese Implikation plausibel zu machen, führt Lévinas die
Figur des «Dritten» ein40. «Le tiers me regarde dans les yeux
d'autrui... » (ebd.) - und eben darin «erschliesst sich die Menschheit».

Darum auch stehe das «Gesicht», das mich angeht, «im
vollen Licht der Öffentlichkeit», anders als die Bubersche
Zweisamkeit, die - als wesentlich private, intime - das

«Universum» vergesse (307/187f.). Freilich lässt sich mit einer solchen,
von Lévinas im übrigen lediglich andeutungsweise skizzierten
hermeneutischen Implikation der «Menschheit» oder des

«Universums » noch kein Staat machen, keine Gesellschaft konstituieren.
Von der radikalen Asymmetrie der Verantwortungsrelation, die die
duale Sozialität prägt, sind Abstriche zu machen. Nur wenn die
Perspektive der Kommensurabilität, der Gleichheit und des

Ausgleichs zwischen den Vielen zu ihrem Recht kommt, nur wenn diese
Vielen zu ihrem Recht kommen, ist Gesellschaft als System gerechter
Koexistenz möglich. Hinweise hierzu gibt vor allem das zweite
Hauptwerk, doch ist das Konzept bereits in Totalité et Infini
vorgezeichnet. Der Andere, der «Arme», der «Fremde» - lesen wir -
39 Von den drei Möglichkeiten, die Charles TAYLOR, a.a.O. (Fn. 15), S. 115, als

soziale Bande offeriert, trifft keine, was Lévinas' Begriff primärer Sozialität zu
denken aufgibt. Es handelt sich nicht um «aufgeklärte[s] Selbstinteresse»,
aber auch weder um Altruismus - laut Taylor eine « (häufig nicht in Handeln
umgesetzte) moralische Verpflichtung gegenüber dem Wohl aller Menschen » -
noch um die «Solidarität mit meinen Landsleuten», die auf einem «Sinn
geteilten Schicksals» beruhe, in welchem «das Teilen selbst von Wert» sei.

(Taylor bemüht sich um die Explikation dieser Solidarität als einer
unentbehrlichen republikanischen Tugend.)

40 Bereits in Totalité et Infini also und nicht erst in Autrement qu'être..., wie
(nicht nur) Stéphane MOSÈS, a.a.O. (Fn. 27), S. 375, meint. Allerdings
unterscheidet Lévinas erst im zweiten Hauptwerk terminologisch zwischen
Verantwortung (bzw. «Nächstenliebe») einerseits und Gerechtigkeit andererseits;
hierzu das Vorwort zur deutschen Übersetzung von Totalité et Infini : S. 8.

193



präsentiere sich «als Gleicher»; seine Gleichheit bestehe darin,
«sich auf den Dritten zu beziehen» (308/188). Der Andere wird darin

mir gleich: Wie er zu mir, so steht der Dritte zu ihm. In
Autrement qu'être ou au-delà de l'essence gewinnen die Dimensionen
der Erweiterung mehr Kontur. «Gesellschaft» im Sinne der
Koexistenz Vieler, heisst es dort, beginne «mit dem Auftauchen des

dritten Menschen» (JS 205/116 Anm.). Die Beziehung zu ihm
entspreche einer «unablässigefn] Korrektur» der ursprünglichen
Asymmetrie (JS 345/201). Diese Korrektur manifestiert sich
zunächst jedoch als Stömng und als « Problem » : « Der Dritte ist
anders als der Nächste, aber auch ein anderer Nächster und doch
auch ein Nächster des Anderen und nicht bloss ihm ähnlich. [...]
Welcher hat Vortritt vor dem anderen? Der Andere steht in einer
Beziehung mit dem Dritten, für den ich nicht gänzlich
verantwortlich sein kann... Der Andere und der Dritte, meine Nächsten,
Zeitgenossen füreinander, entfernen mich vom Anderen und vom
Dritten... Von selbst findet nun die Verantwortung [für den Anderen]

eine Grenze, entsteht die Frage : < Was habe ich gerechterweise
zu tun > Es braucht die Gerechtigkeit, das heisst den Vergleich, die
Koexistenz, [...] eine gemeinsame Gegenwart auf gleicher Ebene,
der der Gleichheit, wie vor einem Gericht. » (JS 343/200)

Ein doppeltes Einerseits-Andererseits bietet sich der Interpretation

dar: Einerseits ist der Dritte «autre que le prochain», steht er
mir ferner als der Nächste und ich für ihn nicht in derselben
Unbedingtheit ein wie für diesen41. Andererseits aber ist auch er für
mich ein «anderer Nächster», der mich - mittelbar, weil im und
durch den (zunächst) Nächsten, und «nicht gänzlich» - in die

Verantwortung nimmt. Darum nun, und das ist das zweite Einerseits, ist
der Dritte dem Nächsten «ähnlich», sehe ich ihn (auch) als lediglich
anderen Nächsten. Zugleich und andererseits aber ist er seinerseits

«un prochain de l'Autre», ein Nächster des Anderen - und als

solcher jeglicher Ähnlichkeit, jeglichem Vergleich entzogen. Indes

gilt auch für mich nun : Ich werde zu den Anderen « gezählt », denn

Gerechtigkeit (im distributiven Sinne) kann sich nur etablieren,
sofern auch « ich Anderer werden kann wie die Anderen » (JS
350/204f.). Dieselbe Struktur wiederholt sich mit Bezug auf den
Anderen, den (zunächst) Nächsten: «Der Nächste, der mich in
Beschlag nimmt, ist schon Gesicht, vergleichbar und doch auch

41 Lévinas verwendet hier autrui und le prochain gleichbedeutend.

194



unvergleichlich, einzigartiges Gesicht und Gesicht unter Gesichtern...

» (JS 344f./201) Und weil das Gesicht sowohl das des
Nächsten ist als auch Gesicht unter Gesichtern, ist der « Eintritt des

Dritten» nicht eine «empirische Tatsache» (JS 344/201). Gegeben
ist die Kopräsenz des Dritten42 mit und in der Nähe des Nächsten.
Darin liegt : Die Kopräsenz ist nicht die Gleichzeitigkeit einer dritten
Person, sondern unbestimmt vieler, «die Gleichzeitigkeit der
Vielen» (JS 347/203).

Dieser Aspekt ist von Belang. Der zunächst (möglicherweise)
sich aufdrängende Einwand, eine Konzeption dualer Sozialität
vermöge nicht das Fundament abzugeben für eine Theorie des Sozialen,
kann nicht mehr ohne weiteres verfangen. Lévinas entgeht nicht,
dass Gesellschaft «nicht Existenz zu zweien oder dreien, sondern die
Koexistenz unbestimmt vieler» bedeutet43. Er sieht in eins damit
aber auch einen Weg, auf dem von der Zweierverbindung zur
«Gesellschaftlichkeit» zu gelangen wäre44. Die Gleichzeitigkeit der Vielen

baue sich auf «um die Dia-chronie von Zweien» (ebd.). Deren
Ungleichzeitigkeit ist das temporale Pendant zur ethischen
Asymmetrie : Autrui hat le Même stets schon mit Beschlag belegt, die
Subjektivität des Subjekts ist, weil im Sein-für-den-Anderen
zentrierend, das heisst: dezentriert, konstitutionell diachronisch45. Der
gleich-zeitige Aufbau gleicher, nämlich ausgleichender Relationen

42 - als die Lévinas den Ursprung des thematisierenden, intentionalen und derart
vergleichenden « Bewusstseins » begreift (JS 348/203f.)

43 Mit diesem Argument begrenzt Maurice MERLEAU-PONTY die Reichweite des

Gedankens der « Konstitution des Anderen » : Phänomenologie der
Wahrnehmung, Aus dem Französischen von R. BOEHM, Berlin 1966, S. 400.

44 Anders etwa als Michael THEUNISSEN, dessen « Studien zur Sozialontologie
der Gegenwart» auf der Überzeugung beruhen, «dass weder vom
transzendentalen noch vom dialogischen Ansatz aus irgendein gangbarer Weg zur
Konstitution des Gesellschaftlichen führt. » (Der Andere, 2. Aufl. Berlin,
New York 1977, S. 6) Vgl. auch die Skepsis bei Klaus HARTMANN,
Politische Philosophie, Freiburg / München 1981, S. 30. Beide haben freilich
vornehmlich Buber im Blick, von dem sich Lévinas, wie gezeigt, absetzt.

45 Die genaue temporale Struktur der Alteritätsrelation kann für unsere Zwecke
ausser Betracht bleiben, obschon sie die fundamentale Schicht der
Lévinas'sehen Sozialphilosophie bildet. Vgl. für einen ersten Überblick
Wolfgang Nikolaus KREWANI, Emmanuel Lévinas. Denker des Anderen,
Freiburg / München 1992, S. 3 Iff., 162ff., 19Iff., 224ff., und Georg
RÖMPP, « Der Andere als Zukunft und Gegenwart : Zur Interpretation der
Erfahrung fremder Personalität in temporalen Begriffen bei Levinas und
Husserl», in: Husserl Studies 6 (1989), S. 129-154.

195



« autour de la dia-chronie de deux » korrigiert die Asymmetrie
zwar; sogar ist die Rede davon, dass im Zuge solcher Korrektur
« das Gesicht, indem es angestarrt wird, sein Gesicht verliert » (JS

345/201). Dennoch soll das Herzstück der überschiessenden
Alteritätsrelation erhalten bleiben: «Die Gerechtigkeit bleibt
Gerechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwischen Nahen und
Fernen46 nicht unterschieden wird, in der es aber auch unmöglich
bleibt, am Nächsten vorbeizugehen ; in der die Gleichheit getragen
ist von meiner Ungleichheit, durch den Überschuss meiner Pflichten
über meine Rechte» (ebd.)47. Erst (und zuerst) meine «Beziehung
mit dem Anderen als Nächstem gibt meinen Beziehungen mit allen
anderen ihren Sinn» (JS 346/202)48. Die Korrektur der Asymmetrie
hat ihren Grund somit in der asymmetrischen «Verantwortung
selbst»; diese «erfordert» die «Ordnung der Gerechtigkeit»
(351/205). Gerechtigkeit ist «abkünftig» aus der Verantwortung
(346/202) ; ihre Korrektur muss mithin als Explikation, sie kann
nicht als Negation der unendlichen und exklusiven Verantwortung
für den Anderen verstanden werden.

Wie aber soll dies zugehen, wie Symmetrie (Gerechtigkeit) als

Explikation von Asymmetrie (Verantwortung) ausgelegt werden
können Lévinas lässt den Interpreten hier im Stich. Er hellt den
Prozess der Gesellschaftsbildung nicht näher auf. Der postulierte
Überschuss unbedingter, unabdingbarer Verantwortung für den
Anderen, so könnte man interpolieren, ist als gesellschaftskonsti-
tutiver immerhin begreiflich, wenn er generalisiert wird. Gesellschaft

beginnt mit dem «Eintritt des Dritten». Gerecht aber wäre sie
nach den Vorgaben Lévinas' erst, wenn und indem alle Involvierten
je als Andere eines Anderen gedacht werden können. Denn: «Die
Gerechtigkeit ist unmöglich, ohne dass derjenige, der sie gewährt,
sich selbst in der Nähe befindet. » (JS 347/203) Jeder Dritte ist als

Individuum der Nächste einer Nächsten; diese ihrerseits Nächste
eines Nächsten, und so fort49. Auf diese Weise würde konkretisiert,
was in Totalité et Infini als Ermöglichungsbedingung sozialer
Pluralität angegeben ist : « Mannigfaltigkeit [multiplicité] » könne es

46 Die « Fernen » dürfen nicht mit den « Fremden » verwechselt werden, welche
-jeweils im Singular - die «Anderen», also die «Nächsten» par excellence
sind.

47 Übersetzung geändert.
48 Übersetzung geändert.
49 Vgl. Stéphane MOSES, a.a.O. (Fn. 27), S. 376.

196



nur geben, « wenn die Individuen ihr Geheimnis bewahren, wenn die
Beziehung, die sie zur Menge [multiplicité] vereinigt, nicht von
aussen sichtbar ist, sondern vom einen zum anderen geht»
(168f./93). Was in der Relation unbedingter Verantwortung vom
einen zum anderen geht, ist nicht von aussen sichtbar. Es lässt sich
nicht «in einem Beziehungsnetz, das einem Dritten sichtbar wäre,
vereinnahmen» (169/93). - Und doch, das zu explizieren versäumt
Lévinas, knüpft <sich>, knüpfen die Individuen mit dem
unsichtbaren ein sichtbares Netz. Es hat die gesellschaftliche «Form
des Wir»: Staat, Institutionen, Gesetze (435/276). Solches Urteil
korrespondiert einem Blick von aussen. Der aber verdankt sich, in
gewisser Weise, einer <Multiplikation) - sowie einer <Mutuali-
sierung > - der Binnenperspektiven. Die gemeinte Operation fusst auf
der - von Lévinas implizit notwendigerweise gemachten - Annahme,
dass jedes beteiligte Individuum jede mögliche < Position > einnehmen
kann. Alle sind der Möglichkeit nach Andere, sind Nächste, alle sind
ebenso Dritte, und alle sind Personen, die zu sich « ich » sagen. Mit
dem, und potentiell: mit allen, anderen Menschen «verbindet mich»
dergestalt eine «wechselseitige Korrelation [corrélation
réciproque]» (345/20 If.).

Das intrikateste Problem würde durch die im vorstehenden
erwogene Interpolation allerdings nicht schon beseitigt : wie die her-
meneutische Implikation des verallgemeinerten Dritten sich als
(nach)vollziehbarer Übergang vom «Duo zum Trio» (JS 347/203)
resp. zur Gesellschaft soll buchstabieren lassen, wenn dieser Übergang

zugleich einer von der Asymmetrie der Verantwortung zur
Symmetrie der Gerechtigkeit zu sein hat. Selbst wenn man die sich
erneut meldende Frage als Frage nach der Transposition der
Alteritätsrelation (in einen symmetrischen «Rahmen») interpretieren

dürfte und nicht als Frage nach deren Transformation
auffassen müsste, wäre das Hindernis nicht aus dem Weg geräumt.
Kaum mildernd wirkt sich auch der Umstand aus, dass Lévinas keine
Fundierungsbeziehung im herkömmlichen (phänomenologischen
oder transzendentalphilosophischen) Sinne vorzuschweben scheint.
Im Hinblick auf die «vorursprüngliche» Beziehung zum Anderen
spricht er zwar von der «Unbedingung des Subjekts [...], die nicht
den Status eines Prinzips» habe (JS 256/147). Aber diese
«Unbedingung» soll «die Bedingung jeglicher Solidarität» (JS 261/150),
mithin auch der - « abkünftig (en) » (JS 346/202) - sozialen Gerechtigkeit

sein.

197



Die Problematik gewinnt noch an Schärfe, sobald man sich vor
Augen hält, dass Lévinas der Relation «primärer Sozialität» nicht
nur (ethische) Asymmetrie zuschreibt, dass er sie darüberhinaus

sogar als «Nicht-Reziprozität schlechthin» (JS 189/106) apostrophiert.

Das aber ist, <phänomeno-logisch > wie < logisch >, mehr als
kontraintuitiv. Um die für sich genommen triviale, beinahe tautolo-
gische Wahrheit, der diesbezüglich Geltung zu verschaffen wäre,
abschliessend kurz und thetisch zu erläutern : Es gibt keine interpersonalen

Relationen ohne ein Minimum von Wechselseitigkeit50.
Asymmetrisch im Sinne strikter Unumkehrbarkeit51 kann stets bloss
etwas an einer interpersonalen Relation sein, nicht aber diese selbst
bzw. im ganzen. Letzteres käme ihrer Zerstörung gleich. Und dieses

« soziale Minimum » darf man vielleicht als Reziprozität bezeichnen.
Terminologisch behelfen könnte man sich - jenseits der formalen
Logik - vorläufig also mit einer Unterscheidung zwischen
Symmetrie einerseits und Wechselseitigkeit oder Reziprozität andererseits.

Reciprocus ist zusammengesetzt aus reçus und procus :

rückwärts und vorwärts, bedeutet somit in etwa « auf demselben Wege
zurückkehrend ». Auf demselben Wege - nicht notwendig in derselben

Weise, nicht notwendig symmetrisch: im Mass(stab): metron,
übereinstimmend.

Auf der Basis dieser Unterscheidung liesse sich womöglich eine
< Lösungsstrategie > finden, mit deren Hilfe der Übergang von der
asymmetrischen, aber dennoch minimal reziproken Alteritätsrelation
zur symmetrisch-reziproken und horizontal generalisierten
Gerechtigkeitsbeziehung begreifbar würde : als Entfaltung einer minimalen
Wechselseitigkeit, die jeder interpersonalen Beziehung innewohnt.

50 Vgl. bereits Jacques DERRIDA, «Gewalt und Metaphysik. Essay über das
Denken Emmanuel Lévinas'», in: ders., Die Schrift und die Differenz (Dt.
von Rodolphe Gasché), Frankfurt a.M. 1976, S. 191. Ausserdem Francis
JACQUES, Différence et subjectivité. Anthropologie d'un point de vue
relationnel, Paris 1982, S. 178 u.ö. Unüberholbar bleibt dieser - formale -
Gedanke auch dann noch, wenn der ganz Andere ins Spiel gebracht wird, der
« ein Anderer als der Andere » ist, « in anderer Weise ein Anderer, ein Anderer,
dessen Andersheit der Andersheit des Anderen, der ethischen Nötigung zum
Nächsten hin, vorausliegt...» (Emmanuel LÉVINAS, «Gott und die
Philosophie», in: Bernhard CASPER [Hrsg.], Gott nennen. Phänomenologische
Zugänge, Freiburg / München 1981, S. 108; vgl. auch JS 328/191.)

51 Asymmetrisch heisst, formallogisch betrachtet, eine Relation genau dann,
wenn sie jedesmal, wenn sie einem geordneten Paar von Gegenständen
zukommt, nicht auch dem umgekehrt geordneten, aber aus denselben
Gegenständen bestehenden Paar zukommt : (x)(y) (xRy -»yRx).

198



Der Aspekt radikaler Alterität verschwände in diesem Modell nicht.
Das Modell reziproker Anerkennung, um das es sich hier handelt,
kann gerade in dieser Hinsicht gegen die pauschale Kritik verteidigt
werden, mit der Lévinas es bedenkt52. Allerdings : Ist das Prinzip
Anerkennung von Hause aus auch ein Alteritätsprinzip, so doch nicht
schon ein Prinzip unbedingter Verantwortung im Lévinas'schen Sinne.

Sein soziales Gravitationszentrum hat es, als ein Prinzip
wesentlich negativer, wechselseitig eingeräumter Freiheit, eher in der
Rechtssphäre53. Zu gewärtigen wäre somit, dass die Wechselseitigkeit
im Ursprung keine - oder jedenfalls keine < rein > - ethische Qualität
besitzt. Unbedingtheit und Bedingtheit, alio- und egozentrisches
Moment können gegeneinander abgehoben, nicht aber säuberlich
voneinander geschieden werden. In dieser Ambivalenz reflektiert sich
das « liberale Pathos ». Mit ihrer Persistenz will sich indes nicht nur
nicht abfinden, wer vollständige Asymmetrie als die Bedingung
jeglicher Sozialität erachtet. Solche fortdauernde Ambivalenz sind auch
jene hinzunehmen nicht bereit, die die «vollständige Reziprozität»
und « Symmetrie » für ein intuitives Charakteristikum « nicht-instru-
mentelle[r] Beziehungen» halten54.

52 Vgl. z.B. TU 84/35 in Verb, mit 314/192
53 Das Prinzip Anerkennung verhilft derart einem gegenläufigen Anspruch zu

seinem Recht: so wie die anderen und zugleich anders als die anderen sein zu
wollen.

54 Jürgen HABERMAS, «Erläuterungen zur Diskursethik», in: ders., Erläu¬
terungen zur Diskursethik, Frankfurt am Main 1991, S. 148.

199




	"Beziehung ohne Beziehung" : Bemerkungen zur Gesellschafts- und Gemeinschaftskritik von Emmanuel Lévinas

