
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Worin unterscheiden sich die Gesellschaftsverträge der Schweizer- von
jenen der Philosophiegeschichte?

Autor: Holenstein, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 53/94

ELMAR HOLENSTEIN

Worin unterscheiden sich die Gesellschaftsverträge
der Schweizer- von jenen der Philosophiegeschichte?

Seit einiger Zeit rufen Politiker in verschiedenen Staaten zu
einem «neuen Gesellschaftsvertrag» auf. In der Schweiz ist es die
1993 neu in die Landesregierung gewählte Bundesrätin Ruth Dreifuss,

in den U.S.A. Präsident Bill Clinton, der im gleichen Jahr sein
Amt angetreten hat, in Frankreich Präsident François Mitterand,
dessen vierzehnjährige Amtszeit sich ihrem Ende nähert. Es sind
Politiker, die wissen, dass jede Art der Amtsführung und der
Problemlösung « theoriegeladen » ist. Gewollt oder ungewollt, überlegt
oder nicht, bringt jeder Problemlösungsvorschlag staatsphilosophische

Leitideen zum Ausdruck. Solche von den Politikern selber im
allgemeinen nur plakativ geäusserten Leitvorstellungen begrifflich
zu analysieren und im Vergleich mit den philosophiegeschichtlich
überlieferten Theorien zu evaluieren, ist eine Aufgabe, die Politologen

und Philosophen überlassen bleibt.
Was als erstes auffällt, ist die unterschiedliche Wortwahl. Clinton

spricht von einem «New Covenant». Gleiches könnte man auch von
einer Vertreterin der Schweizerischen Eidgenossenschaft erwarten :

Die ältesten staatspolitischen Dokumente der Schweiz sind «Bundesbriefe».

Statt einen «neuen Bund» fordert Ruth Dreifuss indes wie
Mitterand einen «neuen Gesellschaftsvertrag». Sie beruft sich dabei
auf den contrat social von Jean-Jacques Rousseau, in dessen Geburtsstadt

sie selber aufgewachsen ist. Welcher der beiden gleicherweise
geschichts- und damit auch gefühlsträchtigen Begriffe ist der sachlich

angemessenere? Es wird sich zeigen, dass das Neue an den
«neuen Gesellschaftsverträgen», die in der Schweiz und weltweit an
der Zeit sind, in einer Verbindung liegt : in einer Verbindung von
Elementen, die typisch für « archaische » Bünde sind, mit Elementen,

143



die charakteristisch für die «neuzeitlichen» Gesellschaftsverträge
sind.

Was folgt, ist der Versuch einer typologischen Studie. Zwei
Typen von Gesellschaftsverträgen sollen gegeneinander ausgespielt
werden. Für den einen Typ stehen Bündnisse, wie man sie in
kulturwissenschaftlich überaus anregender, bislang jedoch kaum eines

philosophischen Blickes gewürdigter Weise in der Schweizergeschichte
findet: vom ersten erhaltenen Bundesbrief aus dem Jahre 1291 bis
zum gleichfalls schon legendären und von eifrigen Mythenknackern
auf alle Zeitbedingtheiten hin durchsuchten «Friedensabkommen»
von 1937 in der schweizerischen Maschinen- und Metallindustrie.
Für den zweiten Typ stehen Gesellschaftsverträge, wie sie im Verlauf

der neuzeitlichen Geschichte von Philosophen konzipiert worden
sind, am wirksamsten von Thomas Hobbes, John Locke und Jean-

Jacques Rousseau. Im ausgeprägtesten Gegensatz zum «eidgenössischen

Typ» steht der Hobbessche Vertrag.
Wenn heute ein vielstimmiger Ruf nach einem neuen

Gesellschaftsvertrag laut wird, dann sind damit nicht nur revidierte
Verfassungstexte gemeint, die juristisch den sich rasch wandelnden
Verhältnissen besser angepasst wären. Auch das Bild der menschlichen
Gesellschaften und ihres Werdegangs, das in verschiedenen Varianten

den Gesellschaftsverträgen von Hobbes bis Rousseau zugrundeliegt,

ist revisionsbedürftig geworden.
Es ist an der Zeit, sich nicht mehr länger an den Verhältnissen

und am Vertragswesen der bürgerlichen Gesellschaften Nordwesteuropas

im 17. und 18. Jahrhundert zu orientieren. Es ist auch höchste

Zeit, sich von den damaligen ethnologischen Vorstellungen vom
«Naturzustand» schriftloser Völker in anderen Erdteilen und - in
Analogie dazu - unserer eigenen Vorfahren zu lösen. Ein schiefes
Bild der gesellschaftlichen Verhältnisse, welche die Menschheit dazu

gebracht haben, sich staatlich zu organisieren, führt fast unvermeidlich

auch zu einem schiefen Bild in bezug auf die Funktionen eines
Staates und auf die Art und Weise der optimalen Wahrnehmung
dieser Funktionen.

Aspekt für Aspekt sollen nun die Unterschiede aufgezeigt werden,

auf die man stösst bei einem typologisierenden Vergleich der
historischen Gesellschaftsverträge der Schweizerischen Eidgenossenschaft

mit den klassischen Gesellschaftsvertragsideen in der
neuzeitlichen Philosophie. Wichtige und «augenfällige» Unterschiede

sind auszumachen in bezug auf (1) die Vertragspartner, (2) den

144



Vertragsinhalt, (3) die Vertragssicherung und (4) die Art der
Verpflichtung, die man mit dem Vertrag eingeht.

1. Die Vertragspartner

Vertragspartner der philosophiegeschichtlichen Gesellschaftsverträge

sind (alle oder einzelne) Individuen eines bestimmten Gebietes.
Wenn es nicht alle Bewohner sind, dann sind es Personen, die
aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Abstammung, ihres Besitzes u.ä.
privilegiert sind, und die in Anspruch nehmen, die Interessen aller
zu vertreten. Dagegen sind die Vertragspartner der eidgenössischen
Gesellschaftsverträge in auffälliger Weise doppelt geschichtet. Es
sind Individuen und Körperschaften (Gemeinschaften), deren
Mitglieder die Individuen gleichzeitig sind. Es handelt sich um
Gemeinschaften, die für sich einen gewissen (nicht-, vor-, teil- oder
vollstaatlichen) Autonomie-Status in Anspruch nehmen.

Die heutige Formel für die Vertragspartner der schweizerischen
Eidgenossenschaft lautet «Volk und Stände». Gemeint sind die
stimmberechtigten Bürgerinnen und Bürger sowie die Kantone als
« souveräne » Gliedstaaten der Schweiz. Das Stimmenmehr und das

Ständemehr sind nicht deckungsgleich. Die Stimmkraft eines Kantons
ist nicht abhängig von der Anzahl seiner stimmberechtigten Bürgerinnen

und Bürger. Eine Gemeinschaft ist nicht gleich der Summe
ihrer Mitglieder. Für Verfassungsänderungen ist beides erforderlich,
die Mehrheit der Individuen und die Mehrheit der Kantone.

Die Vertragspartner des Bundesbriefes von 1291 werden
uneinheitlich als Individuen, Gemeinschaften und Individuen einer
Gemeinschaft angeführt: homines vallis Uranie, universitasque vallis de

Switz, ac communitas hominum intra montanorum vallis inferioris -
« die Talleute von Uri, die Talgemeinde von Schwyz und die
Gemeinschaft der Leute von Nidwaiden». Für die nachfolgenden
Bundesbriefe ist eine Mischung von Amtspersonen, Delegiertengremien,
Staatsbürgern und Gemeinden typisch. Beispielhaft ist die
Aufzählung im Stanser Verkommnis von 1481: «Wir Bürgermeister,
Schultheissen, Ammänner, Räte, Bürger, Landleute und Gemeinden
gemeinlich dieser hiernach gemeldeten Städte und Länder». Die
Vertragspartner des «Friedensabkommens» von 1937 in der
Maschinen- und Metallindustrie sind Körperschaften: «der Arbeit-

145



geberverband schweizerischer Maschinen- & Metall-Industrieller
einerseits und die vier nachstehenden Arbeitnehmerverbände [...]
anderseits ». Dieses Sozialabkommen gehört mit zur Geschichte
«typischer» schweizerischer Gesellschaftsverträge. Es lehnt sich in
Buchstaben und Geist offensichtlich an die alteidgenössischen
Bundesbriefe an. Als eine Art « Bundesbrief der schweizerischen
Wirtschaft» wurde das Friedensabkommen denn später auch angesehen1.

Wenn Ruth Dreifuss einen neuen Gesellschaftsvertrag fordert,
dann hat sie, als ehemalige Zentralsekretärin des Schweizerischen
Gewerkschaftsbundes, wohl nicht nur Rousseau im Auge, auf den sie
namentlich verweist, sondern ebensosehr das eben erwähnte
«Friedensabkommen». Mit dem «neuen Gesellschaftsvertrag» meint sie
einen «Dachvertrag» für solidarische Beziehungen zwischen den
verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen, insbesondere für die
Beziehungen zwischen den Geschlechtem, zwischen den Generationen,
zwischen Arbeitgebern und -nehmern, zwischen Wohlhabenden und
Schlechtergestellten2.

Wie sind die ersten Gesellschaftsverträge der Menschheitsgeschichte

zu denken, wenn man die Gesellschaftsverträge der
Schweizergeschichte als Leitbild nimmt, sich dabei an die heutigen Kenntnisse

von Frühgeschichte und Ethnologie hält und darüber hinaus
auch noch die in einem «neuen Bund» zu bewältigenden Probleme
von heute und morgen im Auge hat

Nicht allein und ausschliesslich als Verträge zwischen
gleichberechtigten Individuen und nach dem Grundsatz « eine Person - eine

Stimme » Die ersten staatlichen Gebilde sind nicht dadurch
entstanden, dass anfänglich unabhängig voneinander lebende, einander

bekriegende Individuen sich vertraglich zu einem Verband
zusammenschlössen. Die Menschen sind nicht als Einzelgänger aus dem
Tierreich herausgewachsen mit einem Leben, wie es Hobbes
beschreibt: «solitary, poore, nasty, brutish and short»3. Hobbes geht

1 Vgl. E. WÜTHRICH, SMUV-Präsident, in : NZZ, 18.7.1962, wiederab¬
gedruckt in : B. DEGEN u.a. (Hg.), Arbeitsfrieden - Realität eines Mythos,
Zürich 1987, S. 75 f.

2 « Ruth Dreifuss - politische Optionen : Ein IVZZ-Gespräch mit der neuen
Bundesrätin », in : NZZ, 3./4.4.1993, S. 23. - Rousseaus Gesellschaftsvertrag
ist ein Vertrag zwischen individuellen Vertragspartnern: «cet acte d'association
produit un corps moral et collectif, composé d'autant de membres que
l'assemblée a de voix» (Du Contrat Social, 1762, Chap. VI: «Du pacte
social »).

3 T. HOBBES, Leviathan, London 1651, Part I, Chap. 13.

146



aufgrund eigener zeitgeschichtlicher Erfahrung von einem Zustand
aus, in welchen Menschen im Verlauf der Zeit geraten können und
auch immer wieder geraten. Einem solchen Zustand ist in einem
umfassenden Gesellschaftsvertrag Rechnung zu tragen. Aber was
Hobbes als Ausgangslage für den Gesellschaftsvertrag ansetzt,
entspricht weder dem Urzustand des Menschengeschlechts noch einem
Normalzustand, in den die Menschen von Natur aus zu allen Zeiten
zurückzufallen geneigt sind. Darauf hat ein Gesellschaftsvertrag
gleichfalls Rücksicht zu nehmen.

Menschen werden in Familienverbände, Stammesgemeinschaften,
Dorf- und Stadtgemeinden und in regionale Vereinigungen
hineingeboren, ohne die bei weitem die meisten von ihnen gar nicht in der

Lage wären, ein menschliches Leben zu führen. Ohne solche
Einbettungen würden sie nicht zu den mündigen, autonomen Personen
heranwachsen, als die sie sich als Erwachsene verstehen. Ohne sie

wäre, von Ausnahmen abgesehen, auch ihr Bestand als solche Personen

gefährdet. Entsprechend kommen die Unverbildeten unter ihnen
nicht auf die Idee und sind auch nicht gewillt, einen Staatsvertrag
einzugehen, deren Träger allein sie als Einzelwesen wären und nicht
gleichfalls, und mit vergleichbarem Recht, die Körperschaften, als
deren Angehörige sie sich am ehesten wohl und sicher fühlen.

Die Vertragspartner der alten Gesellschaftsverträge sprechen
und handeln nicht nur für sich allein als völlig eigenständige
Einzelpersonen oder aber stellvertretend, advokatorisch oder paternali-
stisch, für andere Einzelwesen, die aus irgendeinem Grund verhindert

sind, am Vertragsabschluss teilzunehmen (individualistische
Vertragskonzeption). Sie sprechen und handeln auch nicht nur als
Funktionäre für ein Ganzes, deren unselbständige Teile sie selber
und alle anderen Individuen ihrer Gemeinschaft sind, so, als wären
sie zu nicht viel mehr als Ameisen in einem Ameisenstaat fähig
(biokommunistische Vertragskonzeption). Sie sprechen und handeln
als spezifisch menschliche Sozialwesen für sich selber als autonome
Einzelpersonen, für die nicht anwesenden Angehörigen ihrer
Gemeinschaften, deren Rechte und Pflichten sie vertreten, und für die
Gemeinschaften als Ganze, in die sie über mannigfaltige (gefühls-
und verstandesmässige) Beziehungen inkorporiert sind (sozialanthropologische

Vertragskonzeption). In älteren Verträgen haben die
Gemeinschaftsanliegen Priorität gegenüber den Rechten der Individuen.
Die alten Bundesbriefe tragen die Siegel der Gemeinschaften, nicht

147



die Unterschriften der einzelnen Teilnehmer. In neueren
Gesellschaftsverträgen ist das Prioritätsverhältnis umgekehrt.

Die ersten Staaten sind das Ergebnis nicht eines Urformations-,
sondern eines Transformationsprozesses: Vorstaatliche Gemeinschaften

verwandelten sich in staatliche Gemeinschaften, indem, was
bislang bloss Gewohnheitsrecht war, zu formell deklariertem Recht
wurde4. Die Urgesellschaftsverträge sind feierlich beschworene,
öffentlich bekundete und später auch schriftlich festgehaltene
Beteuerungen, ritualisierte Bekräftigungen und formalisierte Präzisierungen

von überkommenen Verhaltensweisen und Gewohnheitsrechten.

Aus angestammten Freiheiten und Solidaritäten werden
« verbriefte » Freiheiten und Beistandsverpflichtungen, festgehalten
in Freiheitsbriefen und Bundesbriefen.

Ein Caveat ist hier angebracht : Philosophen laufen Gefahr, beim
Bild, das sie von vorstaatlichen Gemeinschaften zeichnen, sich
weiterhin an schlichte Konzeptualisierungen zu halten, die sie über
«Naturvölker» bei ihren klassischen Autoren vorfinden. Wo die
empirische Forschung sich um ein differenziertes Bild abmüht, behilft
man sich philosophischerseits noch immer, allem angeblich
überwundenen Cartesianismus zum Trotz, mit einer Reihe von Begriffspaaren,

von deren Zweiteilungen man wähnt, dass sie sich
harmonisch decken, koextensiv sind und im Verlauf der Geschichte ko-
variieren. Die einander polar entgegengesetzten Hälften hätten
danach bei allen Begriffspaaren (vorstaatliche Gemeinschaft - staatliche

Gesellschaft, intuitiv - kritisch, instinktiv - reflektiert usw.)
den gleichen Umfang, und der Übergang von einem Begriff zu
seinem Gegenbegriff erfolgte bei allen gleichzeitig. In vorstaatlichen

4 A. DE TOCQUEVILLE, De la démocratie en Amérique I, Paris 1835/1961,
S. 58 : «La société communale existe chez tous les peuples, quels que soient
leurs usages et leurs lois; c'est l'homme qui fait les royaumes et crée les

républiques ; la commune paraît sortir directement des mains de Dieu. » - Wie
hat man sich den Transformationsprozess der vorstaatlichen Gemeinschaften in
staatliche Gesellschaften vorzustellen Die Verhältnisse in der « Urschweiz »

können als Modell dienen. Aus alpwirtschaftlichen Genossenschaften erwuchsen

im Verlauf der Zeit politische Schwurgenossenschaften erst innerhalb eines
Tals, dann über benachbarte Täler hinweg. Vgl. H. LÜTHY, Die Schweiz als
Antithese (1963), Zürich 1969, S. 16: «Dieselbe Frühlingsversammlung, die
in jedem Tal ohnehin zusammentreten musste, um den Zeitpunkt des Alpaufzugs

festzulegen, die Hirten zu bestimmen, die gemeinsame Wiederherstellung
der durch den Winter zerstörten Wege, Brücken und Verbauungen zu
organisieren, wählte auch die politischen Führer, ernannte die Richter und
entschied, wenn es nötig war, über Krieg und Frieden. »

148



Lebenswelten wären dumpfe Zusammengehörigkeitsgefühle und
-zwänge und bloss intuitives, präreflexives und unthematisiertes
Wissen bestimmend, während sich moderne Staaten durch transparente

Kooperationsverträge, rationales, reflektiertes und kritisches
Wissen und freie Entscheidungen hervortun würden. Menschen, die
sich von Tieren durch ihre Sprachfähigkeit unterscheiden, sind
jedoch auch fähig zur Reflexion und zur Einnahme unterschiedlicher
Standpunkte. Zu den elementaren menschlichen Sprachfähigkeiten
gehören die Kompetenz zur Metasprache (zu Aussagen nicht nur
über die Welt, sondern reflexiv auch über Sprecher und Gesprochenes)

und die Kompetenz zur Paraphrase (zur Umschreibung
desselben Gegenstandes in verschiedenen Hinsichten). Zu einer
frühen Sprachfähigkeit gehört ebenfalls die Kompetenz, verschiedene
Personen, besonders sich und seine Ansprechpartner, im Singular
und im Plural, sich selbst einschliessend oder ausschliessend,
auseinanderzuhalten. Hinzu kommt, dass Lebewesen normalerweise die
Tendenz haben, von ihren speziesspezifischen Fähigkeiten auch
Gebrauch zu machen. Zumindest gilt das für die Sprachkompetenz.
Wenn man sich von den kognitiven und sozialen Fähigkeiten von
Menschen anderer Zeiten und anderer Kulturen eine Vorstellung
machen will, dürfte es hilfreich sein, sich an ihren linguistischen und
kommunikativen Kompetenzen zu orientieren.

Die heutigen Gegner einer doppelten oder gemischten
Gesellschaftsvertragspartnerschaft (Individuen und Körperschaften) werden

geneigt sein, in dieser ein Zwitterphänomen zu sehen, das

typisch für einen Staat ist, der die Entwicklung zu einer «modernen
Demokratie » erst zur Hälfte geschafft hat. Nach diesem oft mehr
latenten als patent gemachten Bild von einer linear und progressiv
sich wandelnden Geschichte sind die Gesellschaftsvertragspartner in
archaischen Gesellschaften Körperschaften (der Reihe nach Geburts-,
Berufs- und Gebietskörperschaften, in jedem Fall « Stände »

genannt), in modernen Gesellschaften dagegen die (« mündigen »)
Individuen eines Gebietes. Bei einem solchen Geschichtsbild erscheint
die Schweiz mit ihrer gemischten Vertragspartnerschaft als ein Staat,
der in einer halbarchaischen, halbmodemen Zwischenphase der
Entwicklung steckengeblieben ist.

Betrachtet man jedoch die Europäische Union als ein in die
Zukunft weisendes staatspolitisches Gebilde, kommen Zweifel an der
neuzeitlichen Standardvorstellung einer linear-progressiven
staatspolitischen Entwicklung. Die Europäische Union wird heute wie die

149



Schweiz als «eine Art bundesstaatlicher Staatenbund» beschrieben.
Wie es für den schweizerischen Bundesstaat seit dem 19. Jahrhundert
typisch ist, zeichnet sich in der Europäischen Union immer mehr
eine gemischte Gesellschaftsvertragspartnerschaft (Individuen und
Gliedstaaten) ab. Ihre Teilstaaten haben sogar ein grösseres Gewicht
als «die 23 souveränen Kantone» in der Schweiz. Bei Entscheidungen

des Ministerrats sind Sperrminoritäten vorgesehen, wie sie in
der Schweiz nicht möglich sind. Bei gewissen Geschäften ist das

Stimmengewicht der Mitgliedstaaten weder gleich noch der
Bevölkerungszahl strikt entsprechend, sondern nach Grössenordnungen
gestaffelt. Der kleinste Staat (Luxemburg) hat zwei Stimmen, die
vier grössten (Deutschland u.a.) haben zehn Stimmen, die übrigen
eine Zahl dazwischen. Es ist auch möglich, dass in Zukunft neben
den Individuen und den Mitgliedstaaten Regionen als Vertragspartner

eines dritten Typs hinzukommen.
Eine den jeweiligen Verhältnissen angepasste gemischte

Gesellschaftsvertragspartnerschaft dürfte auch der Weg sein, auf dem weltweit

die vielfältigen Minderheitenprobleme zu lösen sind. Statt als
überholtes Zwittergebilde und Zwischenphase ist daher die
traditionell schweizerische Gesellschaftsvertragspartnerschaft eher als
Zukunftsmodell zu würdigen. Statt mit einem einfachen linearen
Geschichtsverlauf haben wir es mit einem « dialektischen » zu tun, mit
einer Entwicklung von einer These (Körperschaften als
Vertragspartner) über eine Gegenthese (Individuen) zu einer Synthese
(Individuen und Körperschaften).

Staatsverfassungen sind nicht die einzigen Verträge, in denen es

um das Zusammenleben von Personen geht. Eheschlüsse sind ein
anderes Beispiel. Auf den ersten Blick scheint die Geschichte der
Eheverträge das überlieferte lineare und fortschrittsgläubige
Geschichtsbild zu bestätigen. In archaischen Gesellschaften ist die
Eheschliessung eine Sache der Familien der beiden Heiratspartner. Im
Verlauf der Zeit bekamen die Heiratspartner ein immer gewichtigeres

Selbstbestimmungsrecht. Aber selbst die modernsten Staaten
verzichten nicht auf ein Mitbestimmungsrecht in Form eines
Vetorechts. Bei genauerem Hinsehen kommt man zum Ergebnis, dass der
Typ der Vertragspartnerschaft abhängig ist von den sozialen
Verpflichtungen, die sich für die einzelnen Körperschaften (Familien,
Gemeinden, Staaten) aus der Eheschliessung ergeben. Übernimmt
eine Grossfamilie Fürsorgepflichen gegenüber einer in ihren « Clan »

eingeheirateten Person und dazu Erziehungs- und Ausbildungs-

150



aufgaben gegenüber den Nachkommen, so wird sie auch ein
Mitbestimmungsrecht beanspruchen. Sind solche Pflichten und Aufgaben
Sache der Heiratenden selber und nur in einem Notfall und in ganz
bestimmten Bereichen (Schulbildung) Sache des Staates, so werden
die Heiratenden das Recht in Anspruch nehmen, allein als Vertragspartner

zu fungieren. Dem Staat werden sie nur die Festlegung
allgemeiner Vertragsbedingungen zugestehen. Die Ehevertragspartner-
schaft ist von der jeweiligen Lebensform abhängig : Mit dieser wandelt

sich auch jene. Je individualistischer die Lebensweise (in
finanzieller, sozialer, weltanschaulicher u.a. Hinsicht), desto individualistischer

die Vertragspartnerschaft. Leben Ehegatten nicht mehr in
einer eigenen Wohnung, sondern (mit früheren Zeiten vergleichbar)
in einer Wohngemeinschaft, ist es dieser sehr bald nicht mehr
gleichgültig, wer mit wem eine Ehe eingeht.

Auch in Eheangelegenheiten zeichnet sich eine Synthese bzw., in
Abhängigkeit von der Lebensform, eine Vielfalt von Synthesen in
der Vertragspartnerschaft ab. Moderne Gesellschaften unterscheiden
sich von archaischen hauptsächlich dadurch, dass sie den
individuellen Vertragspartnern gegenüber den körperschaftlichen eine
rechtliche Priorität einräumen, zumindest bei einem Eheschluss.

Im übrigen gleicht unser Verhältnis den Staaten gegenüber, in
denen wir leben, ebensosehr dem Verhältnis von heranwachsenden
Kindern zu ihrer Familie wie jenem zwischen Ehegatten. In staatliche

Gebilde werden wir, ohne gefragt zu werden, hineingeboren wie
in die Familie, in der wir aufwachsen. Vergleiche hinken bekanntlich.

Aber auch hinkende Vergleiche können aufschlussreich sein.

2. Der Vertragsinhalt

Nach den philosophiegeschichtlichen Gesellschaftsvertragsvorstellungen

kommt es zur Bildung eines «zivilen» Staates, wenn die
einzelnen Menschen auf einen Teil ihrer Rechte («Freiheiten»)
verzichten, indem sie ihn einer öffentlichen Institution übertragen.
Diese ist damit in der Lage und in der vertraglich geregelten Pflicht,
den Einzelnen die ihnen verbleibenden Rechte, auf die es ihnen vor
allem ankommt (Leben und Eigentum, Frieden, Ruhe, Gesetz und

151



Ordnung) wirksamer zu sichern, als sie dies allein oder mittels
privater Vereinigungen vermöchten5.

Die alteidgenössichen Bundesbriefe haben inhaltlich eine andere

Ausrichtung. Es geht nicht um die Abtretung von Freiheitsrechten an
eine dritte Instanz, eine übergeordnete staatliche Autorität (Hobbes'
Leviathan), die im Gegenzug die elementaren Rechtsansprüche aller
in gleicher Weise schützt. Es geht vielmehr um eine wechselseitige
Zusicherung der je besonderen Rechte und Rechtsverhältnisse eines

jeden Bündnispartners. Wenn es notwendig ist, bieten die Bündnispartner

einander Beistand und Beihilfe an - «auf eigene Kosten»6.
Modell für die späteren Bundesbriefe ist in diesem Punkt der

«Zürcher Bund» geworden, den die vier Waldstätte (Uri, Schwyz,
Unterwaiden, Luzern) 1351 mit der Stadt Zürich geschlossen haben:

« Es sollen eine jegliche Stadt, jegliches Land, jegliches Dorf, jeglicher
Hof, so [er] jemand zugehört, der in diesem Bündnis ist, bei ihren
Gerichten, bei ihren Freiheiten, bei ihren Handvesten, bei ihren Rechten
und bei ihren guten Gewohnheiten gänzlich bleiben, wie sie es bisher
geführt und getan haben, sodass niemand den andern daran kränken
noch schmälern soll, ohne alle Gefährde. »

In der politischen Philosophie der Gegenwart geht man wie
selbstverständlich von der Annahme aus, dass die Verrechtlichung
von Lebensformen und -gewohnheiten deren Vereinheitlichung
gleichkommt. Dazu zwei Zitate von zwei Tübinger Philosophen:
« Die Normierung setzt dort an, wo das Handeln einen konstitutiven
Mangel an Einheit aufweist»7. «Als Rechtsgemeinschaft, insbesondere

als Verfassungsgemeinschaft ist eine Gesellschaft notwendig
unikulturell ; multikulturell ist allein die Gemeinschaft der einzelnen
Rechtsgemeinschaften »8. Es ist ein weit verbreitetes Vorurteil, dass

5 T. HOBBES, Leviathan, London 1651, Part I, Chap. 14 (vgl. Part II, Chap.
17): «That a man be willing, when others are so too, as far-forth, as for
Peace, and defence of himself he shall think it necessary, to lay down this right
to all things; [...] the mutual transfering of Right, is that which men call
Contract. »

6 Bundesbrief vom August 1291. - Für die Beschaffung eines grossen Teils der
einschlägigen Dokumente und der dazugehörigen Literatur habe ich Chr. Frei
zu danken.

7 R. BUBNER, «Die Einheit der Normen und die Vielfalt historischer
Maximen», in: O. MARQUARD (Hg.), Einheit und Vielfalt, Hamburg 1990, S.

87. - Hervorhebungen (Kursivsetzungen) sind in sämtlichen Zitaten dieses
Aufsatzes hinzugefügt.

8 O. HÖFFE, «Eine Weltrepublik als Minimalstaat», in: Zeitschrift für
Kulturaustausch, 1993/1, S. 41.

152



Homogenität, zumindest rechtliche Homogenität, für das Zusammenleben,

wenn nicht notwendig, so doch vorteilhaft und daher in jedem
Fall ein erstrebenswertes Ideal ist.

Nicht nur Aristoteles war anderer Ansicht9. Auch die
schweizerischen Verhältnisse legen anderes nahe, eine von vornherein
differenziertere Sicht: Einheit und Vielheit sind nicht nur miteinander
verträglich. Sie sind einander auch bekömmlich.

Die Einheit einer Familie beruht (in der Regel) nicht darauf,
dass ihre Mitglieder homogen sind, sondern gerade auf ihrer
Verschiedenheit. Man ist zusammen, weil man aufgrund der Verschiedenheit

einander etwas zu bieten hat, das der jeweils andere brauchen
kann. Eine Familie halten Geschlechts- und Generationsunterschiede

zusammen, einen Staat viele andere dazu. Wichtig ist allein, dass die
Verschiedenheiten, auf die ein Staat angewiesen ist, nicht, wie
Aristoteles glaubte, so naturgegeben und unveränderlich sind wie die
anatomischen und physiologischen Unterschiede von Geschlecht und
Alter. Die Verschiedenartigkeit, auf die es in einem Staat ankommt
(Funktionsverschiedenheit vor allem), muss sich grundsätzlich auf
Freiwilligkeit und allgemeines Einverständnis stützen können, weil
Verschiedenartigkeit im Interesse aller ist. Insbesondere Unterschiede

zwischen oben und unten (die Plätze der Regierenden und Regierten,

der Mächtigen und Schwachen, der Reichen und Armen) sollen
austauschbar sein.

Jemand könnte vermuten, dass die gegenseitige Zusicherung von
unterschiedlichen Rechten in den alteidgenössischen Bundesbriefen
nur damit zu tun hat, dass es in diesen Verträgen gar nicht um die
Gründung eines Staates, um die Überführung eines vorstaatlichen in
einen rechtsstaatlichen Zustand ging, sondern um einen Zusammen-
schluss bereits bestehender Staaten zu einem Staatenbund. Aber die
einzelnen politischen Gebilde, die sich zur Schweizerischen
Eidgenossenschaft verbündet haben, wiesen auch nach innen keineswegs
homogene Rechtsordnungen auf. Natürlich stossen wir uns in der Alten

Eidgenossenschaft an Rechtsunterschieden, die wir heute nicht
mehr akzeptieren. Aber es gibt innerhalb einzelner Rechtsgemein-

9 Politik 1261a : « Der Staat besteht nicht nur aus vielen Menschen, sondern auch
aus verschiedenartigen. Aus Gleichen entsteht kein Staat. ». Menschen mit
unterschiedlichen Fähigkeiten und Lebensumständen haben keine völlige
Chancengleichheit, von den ihnen gleicherweise zustehenden Rechten den
gleichen Gebrauch zu machen.

153



Schäften auch Rechtsverschiedenheiten, die nicht nur historisch zu
erklären, sondern auch und bleibend funktional begründbar sind.

Die Richtigkeit und Wichtigkeit der Rechtsgleichheit für alle
Bewohner eines Staates in sehr vielen Belangen schliesst nicht aus, dass

es - ebenso gut begründet - Bereiche gibt, in denen eine
uneinheitliche Rechtsordnung im Interesse aller ist. Für viele Probleme
(aktuelles Beispiel: Drogen) ist nicht von vornherein auszumachen,
welches die beste Gesetzgebung ist. Im Wettbewerb unterschiedlicher
Rechtsordnungen werden deren Stärken und Schwächen sichtbar.
Verschiedenartige Verfassungen mögen aufs Ganze gesehen einander
gleichwertig sein - in bezug auf konkrete Bedingungen, die an
verschiedenen Orten je andere sein können, sind sie es in der Regel
gerade nicht. Eine besondere, nicht verallgemeinerbare Gesetzgebung,

den besonderen, nicht verallgemeinerbaren Verhältnissen an-
gepasst, vermag für bestimmte legitime Zielsetzungen einen
«Standortvorteil» zu erbringen, der unter anderen geographischen und
gesellschaftlichen Bedingungen nicht zu verwirklichen wäre10.

Die Schweiz wäre vermutlich ohne anhaltende und weitreichende
Rechtsvielfalt gar nicht zustandegekommen oder aber längst wieder
auseinandergefallen. Die Alte Eidgenossenschaft war im Spätmittelalter

ein Bündnis, in welchem Landgebiete und Städte mit nicht nur
unterschiedlichen Lebensformen, sondern auch unterschiedlichen
Rechtsordnungen gleichberechtigte Vertragspartner waren. Mit der
Glaubensspaltung im 16. Jahrhundert fand sich die Schweiz nach

anfänglichen kriegerischen Auseinandersetzungen schliesslich
zurecht. Es brauchte dazu keinen Alleinherrscher, dem daran gelegen
war, sein Besitztum zusammenzuhalten. Man war bereits gewohnt
und geübt, zum Schutz der eigenen Autonomie in einem Bund mit
Partnern zusammenzuwirken, bei denen nicht nur andere
gesellschaftliche Zustände, sondern auch andere Rechtsverhältnisse
herrschten. Unterschiede zu respektieren, hatten sich die so
ungleichen Bündnispartner ja von Anfang an vertraglich zugesichert.
Als später anderssprachige Regionen als eigenständige Kantone in
den Bund aufgenommen wurden, bereitete es dann auch keine be-

10 Dieser und die folgenden Abschnitte überschneiden und decken sich teilweise
wörtlich mit Überlegungen, die in einem Essay über « Vergleichende
Kulturphilosophie» erstmals zu Papier gebracht worden sind. Siehe R. A. MALL,
Hg., Philosophische Grundlagen der Interkulturalität, Amsterdam 1994.
S. 130-132.

154



sondere Mühe, Toleranz und Respekt des Anderen auf sprachliche
und sprachbedingte Verschiedenheit auszudehnen.

Die Verschränkung von Einheit und Vielfalt, die man in der
Schweiz jahrhundertelang (im wörtlichen Sinn des Verbums)
beschworen und gepflegt hat, ist zu einem Wert geworden, den man
eigentlich kultiviert. Man kann diese Verschränkung inzwischen als

Maxime und Programm auf allen Ebenen und in allen Bereichen der
Gesellschaft wiederfinden.

Nicht in der Präambel der Bundesverfassung oder eines
mehrsprachigen Kantons findet sich ein ausdrückliches Bekenntnis zur
Pflege von «Einheit und Vielfalt», sondern in der Verfassung (von
1980) des einsprachigen Kantons Aargau mit einem verhältnismässig
homogenen Territorium von nur 1400 km2 und einer halben Million
Einwohner.

In einer Selbstdarstellung der Eidgenössischen Technischen
Hochschulen aus dem Jahre 1992 bildet die Anerkennung der eigenen
Diversität den selbstverständlichen Ausgangspunkt. Dabei sind die
einzelnen Schulen und Anstalten im Vergleich mit akademischen
Monstergebilden in anderen Ländern von einer bescheidenen Grös-
senordnung. Ihre Eigenständigkeit wird zugleich geschichtlich,
geographisch und funktional begründet, ihr Zusammenschluss zu einem
einheitlich auftretenden Ganzen ausschliesslich funktional. Nicht eine
strukturale Ähnlichkeit wird als Gmnd der Zusammengehörigkeit
genannt, sondern eine Komplementarität, also etwas, das auf
Verschiedenheit zurückzuführen ist :

« Der ETH-Bereich ist angesichts seiner Grösse und Diversität nicht als
Monolith, sondern als Gemeinschaft von derzeit sechs Institutionen zu
betrachten. [...] Jede Institution des ETH-Bereichs hat ihre eigene
Tradition und besonderen Rückhalt am jeweiligen Standort. Sie verfügt
über eine eigenständige Mission und spezifische Stärken, die weiterhin
gepflegt und unterstützt werden. Anderseits sind die Institutionen auch
voneinander abhängig und befähigt, sich gegenseitig zu ergänzen. »

Das Verhältnis der Vertragspartner ist nicht primär ein solches
der Konkurrenz, in der alle dasselbe wollen, nämlich unvernünftigerweise

alles, und die es in Schranken zu weisen gilt. Es ist
vielmehr, mit etwas Umsicht und Überlegung betrachtet, ein Verhältnis
der Komplementarität, bei der jeder dem andern etwas zu bieten hat,
und die zu fördern sich lohnt.

In einer staatlichen Rechtsgemeinschaft besteht keine Notwendigkeit,

Bereiche wie beispielsweise jenen der Hochschulen in jeder

155



Beziehung «unikulturell» zu regeln. Nicht einmal für die
verschiedenen Abteilungen ein und derselben Hochschule ist dies
notwendig oder auch nur vorteilhaft. «Monokulturen» sind nicht nur
der Natur nicht bekömmlich. Auch den Gesellschaften sind sie es

nicht, selbst dann nicht, wenn sich eine solche als Rechts- oder gar
als Verfassungsgemeinschaft konstituiert. Formelle Normierungen
setzen keineswegs nur dort an, «wo das Handeln einen konstitutiven
Mangel an Einheit aufweist». Sie sind auch am Platz, wo das Handeln

einen konstitutiven Mangel an Vielfalt aufweist, oder wo ein
solcher droht.

3. Die Vertrag sSicherung

Die Vereinbarungen des Gesellschaftsvertrags (Erhaltung von
Leben und Eigentum, Frieden, Ruhe, Gesetz und Ordnung) sind
sicherungsbedürftig. Eine rechtliche Vereinbarung ohne
Sanktionsmöglichkeit, ohne Mittel, sie gegebenenfalls mit Zwang durchzusetzen

und ihre Nichteinhaltung zu ahnden, ist, meinen manche, nur
das Papier wert, auf dem sie geschrieben steht. Nach Hobbes'
Staatsmodell braucht es dazu eine zentrale Instanz, die von den Vertragspartnern

verschieden ist, die über den Parteien steht und allein über
alle Mittel verfügt, die erforderlich sind, um dem Gesetz Nachachtung

zu verschaffen. Stichworte sind: Überparteilichkeit, Zentralorgan,

Zwangsbefugnis, Gewaltmonopol. «Recht und Befugnis zu
zwingen bedeuten also einerlei»11.

Auch in diesem Punkt hat man bei einer Orientierung an
schweizerischer Tradition und Erfahrung Anlass, sich nach Varianten und
alternativen Rechtsstaatsmodellen umzusehen. Philosophische
Gesellschaftsvertragstheoretiker zerlegen den Vertrag in zwei Teile, einen

Vereinigungsvertrag, mit dem sich Individuen zu einer politischen
Körperschaft vergesellschaften, und einen Herrschaftsvertrag, mit
dem sich die Vertragspartner zur Sicherung und Vervollkommnung
ihres Zusammenschlusses einer Regierung unterwerfen. Die Bündnisse

der Alten Eidgenossenschaft sind Kooperationsverträge, mit
denen die Vertragspartner gerade eine solche von aussen
hinzutretende oder gar bestellte und ihnen dann übergeordnete
Schirmherrschaft abzuwehren oder zumindest stark einzuschränken sich

11 I. KANT, Die Metaphysik der Sitten (1797), in: Akademie-Ausgabe, Bd. 6,
S. 232.

156



vornehmen. Man vereinbart, die Gewährleistung von Ruhe und
Frieden wie Geschäfte wirtschaftlicher Art genossenschaftlich selber
in die Hand zu nehmen und möglichst mit mediativen Mitteln zu
regeln. Was zum Vereinigungs- oder Kooperationsvertrag
hinzukommt, ist nicht ein Herrschafts- und Unterwerfungsvertrag,
sondern ein Schlichtungs- und Vermittlungsabkommen, in der Sprache
von 1937, ein « Friedensabkommen ». Die Vermittler und Schiedsleute

sind nicht von aussen hinzugezogene « Dritte ». Sie werden
mit Bedacht aus den eigenen Reihen bestellt.

Die Alte Eidgenossenschaft, institutionell weit mehr Staatenbund
als Bundesstaat, hatte weder ein zentrales Gericht noch ein zentrales
Vollzugsorgan, das befugt und in der Lage gewesen wäre, einen
Gemeinschafts- oder Mehrheitsbeschluss mit Gewalt durchzusetzen. Sie

hatte, das ist bezeichnend, einen Namen (den Gattungsnamen
«Confœderatio» bzw. «Eidgenossenschaft»), aber kein eigenes Siegel.

Für einen Streitfall wurden ad hoc zu bestellende Schlichtungsund

Schiedsstellen vereinbart. Der Vollzug des Schiedsspruchs blieb
dabei der Entscheidung der einzelnen Mitglieder anheimgestellt. Das
Bestreben ging grundsätzlich dahin, mit einer Mehrzahl von
Vermittlungsvorkehrungen Zwangsmassnahmen möglichst zu vermeiden.

Im 16. Jahrhundert wurden die neu in den Bund aufgenommenen

Orte (Basel, Schaffhausen, Appenzell) - mit noch heute oft
zitierten Formulierungen - für den Fall von « Aufruhr, [Ent-]Zwei-
ung und Spannung" unter den Alten Orten zum «Stillsitzen» (d.h.
zur inneren Neutralität) und zur « freundlichen [Ver-]Mittlung"
angehalten. Informelle, schmiegsame und gütliche Vereinbarungen
(«ze mynnen») wurden ganz allgemein schiedsgerichtlichen
Entscheidungen («ze dem rechten») und vor allem einer gewaltsamen
Durchsetzung derselben vorgezogen.

Das Besondere an der Schweiz ist nicht, dass im Mittelalter auf
ihrem Gebiet sanktionsschwache und auch -scheue Gesellschaftsverträge

aufkamen, wie sie für vorstaatliche Genossenschaften und für
Staatenbünde charakteristisch sind. Das Besondere ist, dass solche
Vertragsvereinbarungen, die in ihnen vorgesehenen Vermittlungsverfahren

und -stellen und nicht zuletzt die mit ihnen verbundene
gesellschaftsvertragspolitische Einstellung sich über die folgenden
Jahrhunderte hinweg weitgehend zu erhalten vermochten - und dass

sie zum Kristallisationskern der gesamtschweizerischen Institutionen
wurden. Das Kollegialprinzip in der obersten Landesbehörde ist
dafür ein Beispiel. Das Kollegialprinzip ist traditionell typisch für

157



das Gerichtswesen, besonders für Instanzen, die in erster Linie eine

Vermittlungs- und Schiedsfunktion haben, und dann für exekutive
Behörden, die sich aus solchen Vermittlungs-, Schlichtungs- und
Schiedsinstanzen entwickelt haben. Die erste Aufgabe der obersten
Behörde eines freien Landes bleibt es, nicht (als Regierung) zu
dirigieren, sondern (als Administration) zu vermitteln - zwischen
den verschiedenen Landesteilen, Bevölkerungsgruppen,
Interessenverbänden.

Ein anderes markantes Zeugnis für die (nicht nur dem Geist,
sondern selbst dem Buchstaben nach) anhaltende Wirksamkeit dieser
besonderen politischen Tradition der Schweiz ist das bereits
erwähnte «Friedensabkommen» von 1937 in der Maschinen- und
Metallindustrie12, in dem vereinbart wurde, Kampfhandlungen (Streik
und Aussperrung) zur Lösung von Konflikten zwischen Arbeitgebern

und -nehmern durch die Einberufung von Schlichtungs- und
Schiedsstellen zu vermeiden.

Nun werfen heutige Kritiker des Friedensabkommens seinen
Initianten korporativistische Neigungen vor. Um Missverständnissen
vorzubeugen, mag deshalb eine Zwischenbemerkung angebracht
sein : Bei einem Rückgriff auf die korporativ-ständische Gliederung
der Alten Eidgenossenschaft ist strikt zwischen territorial definierten
Ständen (Kantonen) und sozial definierten Ständen (Berufs- und
Wirtschaftsverbänden, Gesellschaftsschichten) zu trennen. Die
horizontale, territoriale Gliederung der Schweiz in (subsidiär) rechtsautonome

Stände ist geblieben, allerdings bundesstaatlich stark
eingeschränkt. Die vertikale, gesellschaftliche Gliederung in Berufsstände
und soziale Klassen unterschiedlichen Rechts wurde in der modernen
Schweiz hingegen aufgegeben. Ein den schweizerischen Verhältnissen

immanenter Ansatz zu einer Gleichberechtigung der verschiedenen

gesellschaftlichen «Stände» war mit dem ungewöhnlichen
Übergewicht der bäuerlich-ländlichen Komponente im Bundes-

12 Vgl. die Dokumente und die (nach der Überzeugung der Verfasser
«ideologiekritischen») Deutungen in: B. DEGEN u.a. (Hg.), Arbeitsfrieden -
Realität eines Mythos, Zürich 1987. - Die Partner des « Friedensabkommens »

von 1937 «wollen wenn immer möglich eine staatliche Zwangsschlichtung
vermeiden ». Mehr noch, die Vergleichs- und Vermitüungsbemühungen sollten
nicht nur möglichst nicht staatlich, sondern auch möglichst nicht zentral
erfolgen. Die Gegner des Abkommens fürchten darin eine Benachteiligung der
Gewerkschaftsseite nach dem Prinzip «Divide et impera!» Vgl. a.a.O.,
S. 17f.

158



geflecht der Alten Eidgenossenschaft von Anfang an vorhanden.
Allerdings ist er, als die Zeit nach dem allgemeinen Wandel der
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse dafür reif
geworden war, nicht aus eigener Kraft zum Tragen gekommen,
sondern erst nach der Amerikanischen und der Französischen Revolution

mit Anstössen vielfacher Art (auch gewaltsamer) von aussen.
Ein Bundesgericht als nicht bloss kasuelles, von Fall zu Fall

einberufenes zentrales Zivilgericht, sondern als ständiger und vor allem
als eigenständiger Staatsgerichtshof zur Entscheidung
öffentlichrechtlicher Streitigkeiten gibt es in der Schweiz erst seit 1874, ein
einheitliches Zivilgesetzbuch erst seit 1912. Der Vollzug der Urteile
des Bundesgerichts bleibt bis heute eine Angelegenheit der Kantone.
Ein Bundesgefängnis gibt es (noch?) nicht, eine Bundespolizei nur
für den Fahndungs- und Informationsdienst. Die schweizerische
Bundespolizei besteht zur Zeit (Frühjahr 1994) aus 35 bzw., inkl.
Verwaltung, 98 Personen. Es ist grundsätzlich möglich, die (Mi-
liz-)Armee ausnahmsweise und subsidiär «zur Handhabung von
Ruhe und Ordnung im Inneren» einzusetzen. Nach nahezu allseitiger
Auffassung sollen die Hürden für einen Ordnungsdienst der Armee
jedoch überaus hoch bleiben. Das Bestreben geht nach wie vor dahin,
zentralisierten Zwangsmassnahmen durch Vermittlungsverfahren
vielfältiger, möglichst informeller und auch unkonventioneller Art
zuvorzukommen und sie überflüssig zu machen. Mediation, nicht
Sanktion ist das primäre Mittel, Gesetz und Recht zu wahren.

Der in der Schweiz übliche Fachausdruck für zwischenstaatliche
Vergleichs-, Vermittlungs-, Schlichtungs- und Schiedsunternehmun-

gen ist «gute Dienste». Die schweizerische Tradition «guter Dienste

» ist nicht allein als eine sekundäre Kompensationsmassnahme für
ihr neutrales Abseitsstehen bei kriegerischen Auseinandersetzungen
zwischen Staaten zu verstehen. «Gute Dienste» sind für die Schweiz
das von ihrer Geschichte her selbstverständlich vorrangige
Konfliktbewältigungsinstrument. Von ihm abzukommen ist nur unter
ungewöhnlichen Bedingungen angezeigt. Auch nach einer kriegerischen
Auseinandersetzung sind andere Vergleichsformen förmlichen
Sanktionen, ausgesprochen von einem Kriegstribunal, vorzuziehen.

Philosophen, die sich inhaltlich (politologisch) an Hobbes, und
formal (methodologisch) an klassischer «westlicher» Begriffslogik
geschult haben, unterläuft leicht eine Reihe miteinander verbundener
Denkfehler. Sie unterscheiden nicht zwischen einem Staat, der
begriffsanalytisch betrachtet als optimaler Staat erscheint, und einem

159



Staat, der realpolitisch (d.h. pragmatisch) betrachtet als solcher
anzuerkennen ist. Als begriffsanalytisch optimal mag man einen Staat

bezeichnen, der alle Eigenschaften aufweist, die für Staaten spezifisch

sind, nur solche Eigenschaften, und nicht auch Eigenschaften,
die für vor- und für suprastaatliche Gemeinschaften spezifisch sind.
Nun hat eine Gemeinschaft nach Auffassung der meisten Politologen
nur dann Staatscharakter, wenn sie zur Rechtssicherung über ein
Machtorgan verfügt, das Gesetze und Gerichtsurteile durchzusetzen

vermag. Vorstaatlichen Genossenschaften und desgleichen Staatenbünden

fehlt dafür eine hinreichende Zwangsbefugnis13. Sie behelfen
sich mit anderen Vertragssicherungs- und Konfliktlösungsmass-
nahmen, mit sozialer Ächtung, wirtschaftlichem Druck und mit
Vergleichs- und Vermittlungsverfahren. Ein pragmatisch betrachtet
optimaler Staat dürfte nun aber gerade ein Staat sein, der auch solche
Vorkehrungen zur Vertragssicherungen benutzt, die für vor- und
überstaatliche Körperschaften definitorisch sind, und diesen sogar
gegenüber den spezifisch staatlichen Massnahmen (gerichtlichen
Verurteilungen und Strafverfolgungen) Priorität einräumt, ja die
Massnahmen, die sich Staaten selber vorbehalten, möglichst
überflüssig macht Rein begriffsanalytisch gesehen scheint ein Staat, der
dem spezifisch staatlichen Mittel der Vertragssicherung, einem zu
Zwangsmassnahmen ermächtigten Organ, Schranken und Hemmnisse
in den Weg legt, kein optimaler Staat zu sein. Realpolitisch betrachtet

kann er es aber sehr wohl sein. Auch ein mit Zwangsbefugnis
ausgestattetes Organ bedarf der Kontrolle. Zu leicht glauben
Philosophen, dass ein Vertragsrecht ohne eine für alle Fälle bereitgestellte
Sicherung ein Recht unter Vorbehalt bleibt, ein Provisorium, das so
rasch wie möglich zu beheben sei. Dabei hat nur ein Vertrag ohne
hinreichende Sicherung den Fortbestand der Alten Eidgenossenschaft

13 Vgl. O. HÖFFE, «Eine Weltrepublik als Minimalstaat», in: Zeitschrift für
Kulturausgleich 1993/1, S. 41 : «Ein blosser Staatenbund sieht weder
gemeinsame öffentliche Gesetze noch ein autorisiertes Schiedsgericht vor und
schon gar nicht eine Macht, Gerichtsurteile durchzusetzen ; er besteht aus freien
Vereinbarungen zwischen souveränen Partnern, die ihre Souveränität
vollumfänglich bewahren. Ein solcher Bund hat zwar Rechts-, aber keinen
Staatscharakter; nicht von einem unparteiischen Dritten werden die allfälligen
Probleme geregelt, sondern von den Parteien, den Einzelstaaten, selber. » - Zu
Höffes Plädoyer für die Weiterentwicklung der UNO zu einer (demokratischen

Weltrepublik, bevollmächtigt « zur staatsförmigen Rechtssicherung »,
d.h. zu (für alle Fälle hinreichenden Zwangsmassnahmen bei zwischenstaatlichen

Konflikten, siehe die Bedenken der folgenden Anmerkung

160



über die Jahrhunderte hinweg möglich gemacht, und nur ein nach
wie vor sanktionsschwacher und -scheuer Vertrag gewährleistet heute

noch den inneren Frieden und den Zusammenhalt des schweizerischen

Bundesstaates14.

Analoges dürfte für die internationale Staatengemeinschaft
zutreffen, mindestens so weit in die Zukunft hinein, wie man sich diese
vorstellen kann. Eine UNO, die versuchen würde, sich in eine
«Weltrepublik» fortzuentwickeln, würde auseinanderfallen oder in
ihrer Handlungsfähigkeit blockiert, wollte sie sich so viel «Staatlichkeit

» verschaffen, dass sie in der Lage wäre, jeden zwischenstaatlichen

Konflikt und gegebenenfalls auch innerstaatliche
Menschenrechtsverletzungen mit Gewalt zu beenden, und gleichzeitig so viel
demokratische Legitimation, dass für ihre wichtigen Entscheidungen,

14 Vgl. die Vorbehalte des Berner Rechtswissenschaftlers J. P. MÜLLER,
Demokratische Gerechtigkeit, München 1993, S. 77. ff., gegenüber
zeitgenössischen deutschen Rechtsphilosophen, am ausführlichsten dargelegt anhand

von Texten K.-O. APELS, aber unter Miteinbezug von Texten J. Habermas'
und O. Höffes. Die Bedenken, wenn man so sagen darf, von «unserem
Schweizer Standpunkt» aus (Titel einer Rede von C. Spitteier nach dem
Kriegsausbruch 1914) gelten einer zu dogmatischen, starren und zu wenig
pragmatischen, gelockerten Verbindung von Recht und Macht (Sanktionsgewalt,

Zwangsbefugnis). J. P. MÜLLER: «Hat sich da eine gefährliche Referenz

gegenüber einem Residuum des Obrigkeitsstaates eingeschlichen, [...] -
Ganz entscheidend scheint mir, dass der demokratische Rechtsstaat in seiner
Existenz nicht auf Gewalt [gründet], sondern primär [...] auf einem
Grundkonsens aller Betroffener, diskursiv und gewaltfrei zu kooperieren. Fällt dieser
Konsens auseinander (indem z.B. in einem Vielvölkerstaat wie der Schweiz
die verschiedenen Sprach- und Kulturgruppen im Grundsatz nicht mehr zu
gewaltfreier Kooperation bereit sind), vermag sich dieser Staat als demokratisches

Gemeinwesen nicht zu erhalten, auch wenn er als Herrschaftssystem,
z.B. unter autoritärer Führung, weiterzubestehen vermöchte. [...] Dass der
demokratische Grundkonsens stets prekär ist und letztlich nicht mit Zwangsmitteln

gesichert werden kann, ist eine Einsicht modemer Verfassungstheorie,
[...]. » - A. Maranta hat mich freundlicherweise auf die zitierten Seiten in J. P.

Müllers neuem Buch hingewiesen. Zu allen vier Aspekten, die mir für die
schweizerische Tradition von Gesellschaftsverträgen so typisch erscheinen,
finden sich in der Tat in Müllers Buch eine ganze Reihe von Bestätigungen und
Ergänzungen. Fast noch mehr gilt das für Müllers Beitrag zur Festschrift für
Dietrich Schindler, hg. von W. HALLER u.a., Basel 1989, unter dem Titel:
«Versuch einer diskursethischen Begründung der Demokratie», besonders
eindrücklich S. 628-634. - Zur Mediationsfunktion des Staates siehe P.

RICHLI, «Funktion und Bedeutung des 'Energiefriedens' », in : NZZ,
21.5.1993, S. 23. P. Richli danke ich auch für aufschlusssreiche
Informationen über die anhaltende Bedeutung von Billigkeitsgesichtspunkten in der
rechtswissenschaftlichen Forschung

161



ähnlich wie in der Schweiz, zugleich das «Volksmehr» (die Mehrheit

der Weltbevölkerung oder die Mehrheit ihrer nach dem Grundsatz

«eine Person - eine Stimme» gewählten Vertreter) und das

«Staatenmehr» (die Mehrheit der Mitgliedstaaten) ausschlaggebend
wären. Internationales Recht ist dann am ehesten gesichert, wenn es

prioritär nicht durch Zwangsmassnahmen, sondern durch
anderweitige Vorkehrungen gestützt wird. Zwangsmassnahmen sind inner-
und zwischenstaatlich ein nicht hinreichendes Mittel der
Rechtssicherung, das der Ergänzung durch andere Massnahmen bedarf.
Nicht alle Rechtsverletzungen sind durch Zwangsmassnahmen zu
verhindern oder zu beheben.

Philosophen neigen dazu, für einen Staat nur das als wesentlich
anzusehen, was für dessen Staatlichkeit hinreichend und notwendig
ist. Nun kann aber etwas in bezug auf den Staatscharakter einer
Gemeinschaft weder zu den hinreichenden noch zu den notwendigen
Eigenschaften gehören, für diese Gemeinschaft, für ihr Gedeihen
und ihren Zusammenhalt als Staat aber dennoch überaus relevant
sein, eben z.B. informelle Konfliktbewältigungsmassnahmen.

Anhänger von Hobbes verteidigen ihre Staatskonzeption häufig
mit dem «Argument des schlimmsten Falles». Wenn für den
schlimmsten Fall Zwangsmassnahmen erforderlich sind, so bedeutet
dies jedoch keineswegs, dass es am besten ist, solche Zwangsmassnahmen

in jedem Fall anzuwenden. Obwohl man Kanonen besitzt, ist
es doch sinnlos, sie bei einer Spatzenplage einzusetzen. Nicht alle
Konflikte werden am besten mit dem Einsatz einer Gewalt gelöst, die
alle mit Schauer erfüllt: «a common power to keep them all in
awe»15. Sich für den denkbar schlimmsten Fall wappnen zu wollen,
kann dazu führen, dass man die viel wahrscheinlicheren, weniger
schlimmen, aber doch ebenfalls üblen Fälle nicht mehr zu meistern

vermag. Man kann sich nicht nur für die äussere, sondern auch für
die innere Sicherheit zu Tode rüsten. Die wenigsten Staaten, die
Schweiz mit eingeschlossen, verfügen für den schlimmsten Fall einer
Bedrohung ihrer Gesellschaftsordnung durch äussere oder innere
Feinde über hinreichende Machtmittel. Zur Verhütung des schlimmsten

Falls trifft man eine Vielzahl verschiedenartiger Vorkehrungen.
Auch alle zusammengenommen haben sie ihre Grenzen. Menschliche
Institutionen sind nicht für den schlimmsten Fall geschaffen.

15 Leviathan, Part I, Chap. 13.

162



Wer bei der Definition des Staates von der Zwangsbefugnis
ausgeht, beginnt die Definition mit einem Mittel statt mit dem Ziel. Eine
teleologische und nicht von vornherein instrumentalistische
Staatsdefinition bewahrt vor Verkürzungen. Teleologische Ansätze öffnen
den Blick für Alternativen. Ein Ziel (Rom) ist grundsätzlich über
verschiedene Mittel (Flugzeug, Bahn, Auto u.a.) und Wege (der Küste

entlang, über die Apenninen usw.) erreichbar. Aber auch wenn
verschiedene Mittel und Wege im Hinblick auf ein Ziel funktional
äquivalent sind, bedeutet dies nicht, dass sie in jeder Hinsicht gleichwertig

sind. Es bedeutet auch nicht, dass die Beschränkung auf ein
Mittel das sparsamste Verfahren ist. Natürlich kann ich, wenn ich
schon eine Kanone habe, damit auch auf Spatzen schiessen.
Verschiedene Mittel sind in unterschiedlichen Situationen im Hinblick
auf ein und dasselbe Ziel nicht funktional äquivalent.

Eine teleologische Staatsdefinition geht vom obersten Ziel staatlicher

Einrichtungen aus, vom öffentlichen Wohl. Die Zwangsbefugnis
erscheint dann als ein Mittel unter mehreren zur Sicherung dieses

Ziels. Sie ist dafür nach fast allgemeiner Auffassung ein notwendiges
Mittel. Dies besagt nicht, dass sie dazu auch ein hinreichendes Mittel
ist. Sie ist nur hinreichend für das Vorliegen einer minimalen
Staatlichkeit, keineswegs jedoch für das Vorliegen einer optimalen
Staatlichkeit. Eine instrumentalistische Staatsdefinition geht typischerweise

von einem Mittel aus, über das Staaten im Unterschied zu vor-
und suprastaatlichen Gemeinschaften zur Sicherung ihrer Verfassung
verfügen. Die Zwangsbefugnis, auf die man sich bei einem
instrumentalistischen Definitionsansatz oft beschränkt, ist zwar ein
notwendiges, aber nicht das einzige und nicht das vordringlichste Mittel
zur Sicherung eines Gesellschaftsvertrags. Informelle Mediation ist
in vielen Fällen das bessere Instrument als formelle Sanktion.

Die Schweiz ist nicht der einzige Staat mit einem sanktionsscheuen

Gesellschaftsvertrag. Ein anderes, sicherlich auch andersgeartetes

Beispiel, literarisch gut belegt, ist Japan. Für ein umfassendes,

kulturanthropologisch und menschheitsgeschichtlich nicht euro-
zentrisch verkürztes Verständnis der politischen und rechtlichen
Tradition der Schweiz, der vielfach archaische Züge nachgesagt werden,

wäre ein weitsichtiger interkultureller Rechtsvergleich wohl
überraschend aufschlussreich. Gleiches gilt für die Abschätzung der
Zukunftsaussichten des «schweizerischen Typs» von Gesellschaftsvertrag

in einer Welt, in der neben den «modernen westlichen
Demokratien» auch «moderne östliche Demokratien» die Massstäbe

163



setzen werden. Die japanische Rechtstradition ist stark chinesisch
beeinflusst. Für die chinesische Rechtsphilosophie ist typisch, dass in
jenem Bereich, der in römischer Rechtstradition privatrechtlich
geregelt ist, weitgehend auf informellen Konfliktlösungsstrategien, auf
Vergleichs- und Vermittlungsbemühungen bestanden wird. Gerichtsurteile

und Strafverfolgungen fehlen selbstverständlich nicht. Sie fallen

«nach unserem heutigen Rechtsempfinden» sogar sehr hart aus.
Es wird ihnen eine Abschreckungsfunktion zugeschrieben, und zwar
unter Zurückstellung von Gerechtigkeitsüberlegungen. «Ein Huhn
schlachten, um die Affen zu erschrecken», lautet ein chinesisches
Sprichwort. Wenn man das Wort « sanktionsscheu » verwendet, ist
entsprechend zu unterscheiden zwischen der Häufigkeit, mit der zur
Sicherung eines Rechts zu Strafmassnahmen gegriffen wird, und der
Härte dieser Massnahmen. Ob zwischen ihrer Härte und ihrer
Häufigkeit ein Zusammenhang besteht, bleibt zu untersuchen. Im übrigen
gilt von der femöstlichen Tradition dasselbe wie von unserer
westlichen (antiken, mittelalterlichen und neuzeitlichen) Überliefemng.
Die Zuwendung zu ihr ist überaus bereichernd, eine Übernahme ist
aber immer nur selektiv möglich.

Eine wichtige Frage ist, ob der offene Widerstand von chinesischer

(und der zurückhaltendere von japanischer) Seite gegenüber
allgemeinen Menschenrechtserklärungen vielleicht eine seiner Wurzeln

in der femöstlichen Rechtstradition hat. Man nimmt leichthin
an, dass dieser Widerstand bloss in der Furcht der Machthaber vor
dem Verlust ihrer Machtposition begründet liegt. Viele Kulturrela-
tivisten nehmen ebenso leichthin an, dass der Widerstand mit dem
Inhalt der Menschenrechtserklärungen zu tun hat: Werte seien in
verschiedenen Kulturen ihrer Substanz nach verschieden und nicht
allein nach ihrer Rangordnung und nach der Art, wie sie gepflegt
würden. Es könnte aber sein, dass der Widerstand gegen die universalen

Menschenrechtskataloge weniger mit ihrem Inhalt und mehr
mit der Art und Weise zu tun hat, wie dieser Inhalt verwirklicht und
durchgesetzt werden soll. Die Frage ist, ob mit der gegenwärtigen
Menschenrechtspolitik (z.B. mit der Konvention der Vereinten
Nationen von 1989 zu den Rechten des Kindes) nicht zunehmend
Lebensbereiche und zwischenmenschliche Beziehungen legalistisch
verregelt werden, deren Pflege nach östlicher Rechtstradition so wenig
wie möglich formell statuiert und sanktioniert werden sollte.

164



Eine Studie zu den japanischen Rechtsverhältnissen trägt den für
Hobbes-Anhänger paradoxen Titel «Autorität ohne Macht»16. Der
Titel trifft vor allem auf den japanischen Kaiser zu, aber nicht nur
auf ihn. Auch von anderen Staatsorganen (die Polizei miteingeschlossen)

wird in Japan erwartet, dass sie ihre rechtliche Autorität in
einem für den Westen ungewöhnlichen oder ungewöhnlich gewordenen

Ausmass mit anderen als mit Machtmitteln für das öffentliche
Wohl einsetzen. Der japanische Kaiser verfügte von Anfang an in
erster Linie über eine Erlass-Befugnis. Die Vollzugsgewalt lag schon
früh weitgehend in den Händen der Landesfürsten (so dass man
geneigt ist, wie im Fall der Schweiz von einem «Vollzugsföderalismus

» und einer vertikalen Gewaltenteilung zu sprechen) und später

dann zugleich zentralisiert und örtlich getrennt ausschliesslich in
der Hand der Shogunatsregierung.

Heute ist das Staatsoberhaupt in vielen Ländern ein Beispiel für
eine «Autorität ohne Macht». Von solchen Staatsoberhäuptern, ob
Monarch oder Präsident, wird neben den in den Verfassungen
festgehaltenen formellen und zeremoniellen Aufgaben meistens, wenn
auch eher unausgesprochen als ausgesprochen, die Erfüllung zusätzlicher

Funktionen erwartet. Nach der japanischen Verfassung soll
der Kaiser «das Symbol des Staates und der Einheit des Volkes»
sein. In Wirklichkeit ist er mehr: «culture embodied»17. Vom Kaiser

wird erwartet, dass er mit seiner Person, seinem Lebensstil und
seiner Lebensweise die ethischen und die ästhetischen Werte
verkörpert und repräsentiert, die man mit der Kultur des Landes
verbindet. Symbolisch geschieht dies auch durch die Verleihung von
Ehrungen und Preisen an Personen, die sich verdient gemacht haben.
Anders als andere Staatsoberhäupter hat der japanische Kaiser Kunst
und Literatur jedoch nicht nur zu prämieren. Zu seiner Pflicht
gehört es, selber Haiku, japanische Kurzgedichte, zu schreiben18.
Andere Länder, andere Sitten. In Deutschland erwartet man vom
Staatsoberhaupt, dem Bundespräsidenten, dass er Volk und Regierung mit

16 J. O. HALEY, Authority Without Power : Law and the Japanese Paradox,
Oxford 1991.

17 A. NOVICK, « Mysterious Institution » (Interview mit dem Psychologen Takeo
Doi anlässlich des Todes des Showa-Kaisers), in: The Daily Yomiuri,
13.1.1989.

18 Wenn der Ausdruck « Literaturpapst » auf jemanden passt, dann auf den japa¬
nischen Kaiser.

165



umsichtigen und ausgewogenen Verlautbarungen zu aktuellen Anlässen

moralisch den Weg durch Geschichte und Gegenwart weist.
Der Exkurs in den Femen Osten soll indes nicht auf einen

Vergleich des japanischen Kaisers mit dem deutschen Bundespräsidenten
hinauslaufen. Es geht hier um die besonderen schweizerischen
Verhältnisse. Für ethische Orientierungen, wie man sie in manchen Ländern

vom Staatsoberhaupt erwartet, geht man in der Schweiz noch
immer in die Kirchen oder hört auf seine Schriftsteller. Notfalls
wendet man sich an wissenschaftliche Experten. Das für die
schweizerische Politik typische Milizsystem, die nicht-amtliche und
nichtberufsmässige Ausführung öffentlicher Aufgaben, gilt in einem
gewissen Sinn auch im sensiblen moralischen Bereich. So wie in der
halbdirekten Demokratie der Schweiz das Volk die Bestimmung der
Richtlinien der Politik sich selber vorbehält, so wäre es ihm auch nie
eingefallen, für moralische Leitlinien ein (dazu noch zentrales)
Staatsamt oder eine politische Amtsperson zu bestellen. Das höchste
Amt im Staat ist in der Schweiz der Vorsitz des Nationalrates. Im
übrigen ist, allerdings heute nicht unumstritten, Kultur in föderalistischer

Tradition «polytheistisch» Sache der Kantone.
In Hobbes' Gesellschaftsvertrag spielen «Autoritäten ohne

Macht » von der Art des japanischen Kaisers und des deutschen
Bundespräsidenten keine Rolle - so wenig wie im schweizerischen, wird
man anfügen. In Anbetracht ihrer Häufigkeit, auch in modernen
Staaten, ist es aber doch unrealistisch, wenn sie in den gegenwärtigen
philosophischen « Gesellschaftsvertragsdiskursen" überhaupt keiner
Aufmerksamkeit gewürdigt werden. Sie gehören zu jenen vielen
politischen Institutionen, die zwar nicht notwendig und konstitutiv
für einen Staat sind, die ihm aber dennoch nützlich und förderlich
sein können. Wie das schweizerische Beispiel zeigt, gehören sie
überdies zu jenen Institutionen, deren Funktionen mehr oder weniger

äquivalent von anderen Instanzen erfüllt werden können - nicht
nur von zentralen, sondern auch von gezielt dezentral verteilten
Instanzen.

4. Die Art der vertraglichen Verpflichtung

In einem weiten Ausmass informeller Natur ist im «schweizerischen

Typ» des Gesellschaftsvertrags neben der Vertragssicherung
auch die Art der Verpflichtung, die man eingeht. Es fällt auf, wie

166



häufig in den einschlägigen schweizerischen Texten, in krassem
Unterschied zur philosophischen Vertragsliteratur, ein wichtiger
Begriff informellen Rechts vorkommt, und zwar an ausgesprochen
prominenter Stelle. Es handelt sich um den Begriff «Treu und Glauben»

(lat. bona fides, franz. bonne foi).
Im Bundesbrief von 1291 wird gleich zu Beginn, im dritten Satz,

nicht nur dieser Begriff verwendet (in lateinischer Fassung : «fide
bona promiserunt» ; wörtlich «in guter Treue haben gelobt»),
sondern, ihm vorangestellt, auch einer seiner juristischen Gegenbegriffe

: « Arglist » (« maliciam temporis attendentes - in Anbetracht
der Arglist der Zeit»)19. Die Redewendung von der «Arglist der
Zeit» gehört zu den meistzitierten Stellen dieses Bundesbriefes. Der
ahnungslose Laie wird jedoch nie auf den Zusammenhang der beiden
Ausdrücke «Treu und Glauben» und «Arglist» und auf deren
rechtswissenschaftliche Bedeutung hingewiesen. Im Luzemer Bund
von 1332 lautet die entsprechende Wendung: «dz wir bi unsern
trüwen und bi unsem eiden gelobt und geswom haben » ; im Zürcher
Bund von 1351 : «ein ewig buntniss [...], die [...] mit gutten truwen
stet und vest ewenklich pliben soi».

Noch auffallender als in diesen mittelalterlichen Dokumenten ist
der prominente Platz, den «Treu und Glauben» in einschlägigen
Texten in diesem 20. Jahrhundert einnimmt. Im «Friedensabkommen»

von 1937 verpflichten sich Arbeitgeber und Arbeitnehmer

im ersten Satz, d.h. im «Grundsatz» der Vereinbamng, «wichtige

Meinungsverschiedenheiten und allfällige Streitigkeiten nach
Treu und Glauben gegenseitig abzuklären»20. Ganz besonders auf-

19 In den lateinischen Sprachen gibt es zu bona fides mehrere Gegenbegriffe. Ein
zentraler ist dolus. Vgl. die sich mit dem Zusammenhang ändernden
Übersetzungen von « Arglist » in der französischen Fassung des Schweizerischen
Zivilgesetzbuches.

20 Zitiert nach B. DEGEN u.a. (Hg.), a.a.O., S. 99. - Die innergewerkschaft¬
lichen Gegner des «Friedensabkommens» hätten schon 1937 einen
«Gesamtarbeitsvertrag» vorgezogen (vgl. a.a.O., S. 18-20). Sie beanstandeten, «dass
das Friedensabkommen jeder rechtlich vertraglichen Regelung aus dem Wege
geht»: «Ein normativer Teil fehlte. Ein solcher ist aber wesentlicher
Bestandteil jedes GAV. » Die übliche Einbettung des Friedensabkommens in
einen schweizerischen « bäuerlich-ländlich geprägten » Traditionszusammenhang
ist nach Degen (S. 12 f.) «eher ideologiekritisch als sozialgeschichtlich» zu
erklären. Die heutigen Kritiker des Abkommens, die auf einen Anschluss an
den internationalen «linken Traditionszusammenhang» drängen, scheinen für
das Verhältnis von Arbeitgeberschaft und Arbeitnehmerschaft eine Lösung von
dem Typ anzustreben, wie er für die Schweiz als Staat 1798 von der «Hel-

167



schlussreich für das Verständnis des Begriffs und darüber hinaus
eine wichtige Bestätigung für die Deutung der bisher zitierten Dokumente

der eidgenössischen Verfassungsgeschichte als «Gesellschaftsverträge

» sind die Ausführungen von Bundesrätin Ruth Dreifuss zu
ihrer Forderung nach einem neuen Gesellschaftsvertrag. Es ist
angebracht, eine längere Passage aus ihrem eingangs erwähnten Interview
wiederzugeben :

« Der Gesellschaftsvertrag ist für mich so etwas wie ein Dachvertrag,
der alle Bindungen, alle konkreten Solidaritäten zwischen Mann und
Frau, zwischen Arbeitgeberschaft und Arbeitnehmerschaft, zwischen
den Generationen umfasst. Er bedeutet, dass niemand sagen darf, über
die soziale Frage könne nicht mehr diskutiert werden. Darüber muss
man verhandeln können im Geiste von Treu und Glauben. Dies bedeutet

wiederum : Niemand soll verlangen, was der andere in guten Treuen
nicht geben kann; niemand soll verweigern, was er in guten Treuen
entbehren kann. Der Glaube an den Gesellschaftsvertrag ist für mich
aber auch Ausdruck meiner Überzeugung, dass ich zu unserem System
stehe»21.

Im Vertragsrecht bedeutet die Bindung an «Treu und Glauben»,
dass die Vertragspartner an sämtliche Bedingungen sich zu halten
bereit sind, ohne die man normalerweise, den Sitten des Landes und
der Zeit entsprechend, einen Vertrag des vereinbarten Inhalts gar
nicht schliessen würde. Gemeint sind Bedingungen, die man nicht
schriftlich festhält, weil sie selbstverständlich sind, aber auch weil
ihre Aufzählung im Einzelnen unerschöpflich ist. Im besonderen
verpflichtet man sich mit «Treu und Glauben», dem Vertragspartner

nicht «arglistig» Informationen vorzuenthalten, bei deren
Kenntnis dieser den Vertrag nicht in der vereinbarten Weise
abgeschlossen hätte. Arglistiges Verhalten ist hinterhältiges Verhalten.
Mit der Ausnützung der Unkenntnis des Vertragspartners steht es im

vetischen Republik» durchgesetzt worden ist, und nicht eine Lösung, wie sie
dann 1848 dem «Bundesstaat» geglückt ist: mit einer Verbindung von
«traditionellen» und «modernen», «informellen» und «formellen»
Verfahren und Einrichtungen. «Ideologiekritisch» eingespurten Autoren fällt es
immer wieder schwer, komplexe Motivationen und plurikausale Erklärungen
ins Auge zu fassen. Siehe B. DEGEN («Der Arbeitsfrieden zwischen Mythos
und Realität», a.a.O., S. 27): «Dem Friedensabkommen von 1937 lag keine
besondere Ethik von Treu und Glauben zugrunde. Vielmehr sollten gemeinsame

Bemühungen von Arbeitern und Unternehmern die Stellung der
schweizerischen Wirtschaft auf dem Weltmarkt stärken und so den Wohlstand im
Inland mehren. » - Manchmal zieht man die alten «vorwissenschaftlichen »
den neuen « wissenschaftlichen » Mythen vor.

21 NZZ, 3./4.4.1993, S. 23.

168



schroffen Gegensatz zum Grundsatz von «Treu und Glauben». Das
Gleiche gilt im Fall einer Kooperationsvereinbarung, wenn jemand
eine Schwäche, ein Unglück oder auch nur die wehrlose Situation
seines Vertragspartners ausnützt.

In Solidaritätsvereinbarungen, wie es die Bündnisse der alten
Eidgenossen waren und wie es jene Verfassungen der jüngeren Zeit
sind, in welche über die klassischen Freiheitsrechte hinaus Sozialziele
oder gar Sozialrechte Aufnahme gefunden haben, verpflichtet man
sich in «Treu und Glauben» zu mehr, als wozu man nach «striktem
Recht» gehalten ist.

Mit dem altehrwürdigen Begriff «Treu und Glauben» hängt ein
anderer zusammen, der nicht in der Rechtswissenschaft, wohl aber in
der politischen Philosophie der Neuzeit und der Gegenwart in den

Hintergrund und an den Rand gerückt ist, der Begriff der «Billigkeit»22.

In einer Solidargemeinschaft ist es billig, einem anderen nichts
zu verweigern, was er dringend braucht, ich ihm aber ohne grossen
Nachteil geben kann, obwohl ich nach keinem geschriebenen Gesetz

22 Lat. Aequitas, franz. équité. Aequitas wird heute in englischen Übersetzungen
klassischer Texte mit fairness wiedergegeben. Fairness ist umgangssprachlich
unmittelbar verständlich, mehr als der in der rechtswissenschaftlichen Literatur
verankerte und nach wie vor übliche Ausdruck equity. Es wäre interessant, den
unterschiedlichen Kontexten nachzugehen, in denen die jetzt konvergierenden
Ausdrücke aufgekommen sind. - In erfrischender Weise, von Gegenwartsfragen

der Philosophie ausgehend, wird das Problemfeld der Billigkeit heute in
der Sprachphilosophie und in der Hermeneutik (Theorie des Verstehens)
diskutiert, in der angloamerikanischen Literatur unter dem Titel principle of
charity, im Deutschen meistens mit « Prinzip der Nachsichtigkeit » übersetzt.
Stärker mit den überlieferten Erläuterungen dieses Grundsatzes konvergieren
«Prinzip der Menschlichkeit» und «Prinzip der Natürlichkeit». Dazu
E. HOLENSTEIN, Von der Hintergehbarkeit der Sprache, Frankfurt 1980,
S. 54 f. Zur Billigkeitsproblematik führt die alte griechische Frage, ob es besser

ist, von (allgemeinen) Gesetzen oder von (konkret denkenden) Menschen
regiert zu werden. « Billigkeit » wurde in der Tradition auch mit « natürlicher
Gerechtigkeit » umschrieben. Gemeint ist damit eine Gerechtigkeit, die sich
über den Buchstaben von Gesetzen und Vereinbarungen hinaus an der « Natur
der Sache » und evtl. auch an einem theoretisch postulierten Naturrecht orientiert.

«Billig» nannte man früher etwas, das einer Sache gemäss ist, und das
darum alle « billigen ». Heute könnte man sagen : « Billig » ist, was « stimmig »

ist. - Billigkeitsüberlegungen beziehen sich vor allem auf das, was aus der
konkreten Erfahrung von Einzelfällen nicht in allgemeine und abstrakte
Gesetze, aus dem Gewohnheitsrecht nicht in das kodifizierte Recht und aus
dem Naturrecht nicht in das positive Recht übertragen worden ist und wohl
auch nie restlos übertragen werden kann.

169



dazu verpflichtet bin ; und umgekehrt : von ihm nichts zu verlangen,
was für ihn wichtig ist, nicht aber für mich, obwohl ich nach dem
Buchstaben des Gesetzes ein Recht darauf habe.

Kant bezeichnete die Billigkeit als ein « Recht ohne Zwang »23.

Nach Kant kann man mit Billigkeitsargumenten nur an das

«Gewissensgericht» appellieren, aber niemanden vor ein bürgerliches,
staatliches Gericht ziehen. Nach der heute vorherrschenden Auffassung
lassen sich Billigkeitserwägungen in vielen Fällen gar nicht aus der
richterlichen Urteilsfindung wegdenken. Sie sind nicht etwas, das

man aus Barmherzigkeit, fakultativ und behelfsmässig zu den allein
verbindlichen, «strikten» Rechtsnormen hinzu, mitberücksichtigen
kann. Sie gehen in der Gestalt von Generalklauseln (traditionelle
Beispiele: Gewohnheit, «gute Sitten», «Treu und Glauben»; aktuelles

Beispiel: allgemein formulierte Staatsziele) in die Gesetzeswerke

ein und sind für diese und damit auch für die sanktionsgeschützte

Rechtssprechung grundlegend.
Rechtsgeschichtlich bemerkenswert ist nun, dass der für eine

zivile Rechtsordnung fundamentale Charakter der Ermessensgrundsätze

von «Treu und Glauben» und Billigkeit in keiner
Gesetzessammlung so deutlich gemacht worden ist wie im Schweizerischen
Zivilgesetzbuch. Das ZGB, 1907 angenommen und seit 1912 in
Kraft, ist deswegen auch alsbald international berühmt und für die
Diskussion dieser Rechtsbestimmungen wegleitend geworden.

Von Billigkeit und «Treu und Glauben» handeln nicht erst spätere

Artikel dieses Gesetzbuches, im Zusammenhang mit konkreten
Anwendungsfällen, wie dies in herkömmlichen Gesetzessammlungen
üblich ist24, sondern die Einleitungsartikel, der erste Artikel implizit,
die folgenden drei mit aller wünschenswerten Deutlichkeit explizit.
Deren Randtitel lauten : « Inhalt der Rechtsverhältnisse : I. Handeln
nach Treu und Glauben, II. Guter Glaube, III. Richerliches Ermessen.

» Artikel 2, Absatz 1 : «Jedermann hat in der Ausübung seiner

23 Das Notrecht ist für Kant umgekehrt « Zwang ohne Recht». Vgl. Metaphysik
der Sitten (1797), in: Akademie-Ausgabe, Bd. 6, S. 234.

24 Im Bürgerlichen Gesetzbuch, 1900 in Deutschland in Kraft getreten, z.B. die
Artikel 157, 162, 242 und vor allem 315 ff. u.a. - Der Grundsatz von Treu
und Glauben gehört in die Einleitungsartikel eines bürgerlichen Gesetzbuches,
weil es sich, wie schweizerische Kommentatoren sich ausdrücken, um «ein
überdachendes Prinzip der gesamten Privatrechtsordnung » handelt.

170



Rechte und in der Erfüllung seiner Pflichten nach Treu und Glauben
zu handeln (franz. : selon les règles de la bonne foi). »25

In der japanischen Rechtslehre ist im Kontext von
Billigkeitserwägungen jôri ein zentraler Fachausdruck. Er wird zur Übersetzung

der deutschen Wendung «Natur der Sache» benutzt. Eine
englischsprachige Lexikonumschreibung ist natural reason, eine
französischsprachige équité naturelle. Die Encyclopedia of Japan
verweist zu seiner Erläuterung auf den ersten Artikel des ZGB : « It
is possible to understand the role of jôri as the same as the principle
found in article 1, paragraph 2 of the Swiss Civil Code which says
that where there is no statutory law or custom, the judge shall
proceed according to the rule that he himself would establish if he

were a legislator.»26 Die fernöstliche Rezeption des ZGB ist eine

Einladung mehr, rechts- und staatsphilosophische Eigenheiten der

25 Vgl. die Würdigung unter dem Stichwort « Treu und Glauben » im Staatslexi¬
kon, Freiburg 1989, Bd. 5, Spalte 504: «Die wohl beste gesetzliche Fassung
hat diese Generalklausel [...] in Art. 2, Abs. 1 ZGB der Schweiz von 1907
gefunden. »

26 Kodansha Encyclopedia of Japan, 1983, Bd. 4, S. 75. Das Zitat ist ein
Beweis mehr, dass zur kulturgeschichtlichen Klärung wie zur Abschätzung der
Zukunftsaussichten des « schweizerischen Gesellschaftsvertragstyps » ein
interkultureller Rechtsvergleich angezeigt ist. Vgl. auch Encyclopaedia
Universalis, Artikel «JAPON», Paris 1990, Bd. 12, S. 955. Mit starken
Vorbehalten äussert sich Max Weber in : Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen
1921 / 72, S. 507, zu den Einleitungsartikel des ZGB: «Der bekannte, in
seiner praktischen Tragweite freilich oft überschätzte Art. 1 des Schweizerischen

ZGB, wonach der Richter mangels eindeutiger Auskunft des Gesetzes
nach der Regel entscheiden solle, welche er selbst als Gesetzgeber aufstellen
würde, entspricht zwar formal bekannten Kantischen Formulierungen. Der
Sache nach würde aber eine Judikatur, welche den gedachten Idealen entspräche,
angesichts der Unvermeidlichkeit von Wertkompromissen, von einer
Bezugnahme auf solche abstrakten Normen sehr oft ganz absehen und mindestens
im Konfliktfall ganz konkrete Wertungen, also nicht nur unformale, sondern
auch irrationale Rechtsfindung, zulassen müssen. » - Billigkeitserwägungen
und «Treu und Glauben » hängen mit Gesinnungs- und materialer Wertethik,
d.h. für Weber : mit irrationalen Neigungen, zusammen. Die Bedeutung
formaler Legalität, ohne die kein Recht auskommt, auch nicht das « bei uns oft
glorifizierte englische» (a.a.O. S. 506), wird damit gemindert. - In der
schweizerischen Rechtstradition werden beide, formale Legalität und informelle

Rechtsgrundsätze, urgiert. Sie ergänzen einander und halten einander
zugleich in Schach. Das mag «mit einem Einschlag von lateinischer raison»
zu tun haben, wie es bei Weber in einem ganz anderen Zusammenhang heisst,
anlässlich seiner Warnung vor einer « Verschweizerung » Deutschlands. Siehe
«Zwischen zwei Gesetzen» (1916), in: Gesammelte Politische Schriften,
Tübingen 1921/88, S. 143

171



schweizerischen Tradition heute interkulturell zu erforschen und zur
Diskussion zu stellen.

Das ZGB von 1907/12, nicht die Bundesverfassung von 1848/74
ist wirkungsgeschichtlich gesehen die bedeutendste Gesetzessammlung,

welche die Schweiz der allgemeinen Rechts- und Staatslehre zu
bieten hat. Man ist geneigt, dies nicht ganz als Zufall anzusehen.

Das ZGB befasst sich zur Hauptsache mit Rechtsbestimmungen,
die für vorstaatliche Gemeinschaften (Familien und
Verwandtschaftssippen) und für zwischenmenschliche Beziehungen wirtschaftlicher

Art gelten. Familien und Verwandtschaftssippen sind die
primären menschlichen Solidargemeinschaften. Gerade für sie aber sind
Billigkeit und «Treu und Glauben» fundamentale Leitsätze. Zwei
Stellen aus dem ZGB mögen dafür als Beleg genügen. Artikel 328 :

«Verwandte in auf- und absteigender Linie und Geschwister sind
gegenseitig verpflichtet, einander zu unterstützen, sobald sie ohne diesen

Beistand in Not geraten würden. Geschwister können aber nur
dann zur Unterstützung herangezogen werden, wenn sie sich in
günstigen Verhältnissen befinden.» Artikel 332: «Die Ordnung, der die

Hausgenossen unterstellt sind, hat auf die Interessen aller Beteiligten
in billiger Weise (franz.: équitablement) Rücksicht zu nehmen».

Schweizer Historiker versuchen heute gerne zu belegen, dass es

in erster Linie handgreifliche wirtschaftliche Interessen waren, die
zu den ältesten Bündnissen der Alten Eidgenossenschaft geführt
haben, und nicht demokratische Ideale oder das Eintreten für
allgemeine politische Freiheitsrechte, zu deren Symbolen die Bündnisse
im Verlauf der Zeit «mythologisierend» überhöht worden seien.
Wenn es so war, fragt man sich aber auch, was die ethischen Werte
und die Rechtsgrundsätze waren, die von Wirtschaftsverbänden der

damaligen Zeit im Raum der Alten Eidgenossenschaft gepflegt und
urgiert worden sind. Und weiter: ob diese Grundsätze sich in den
alten Verfassungstexten niedergeschlagen und in einem konservativen

und geschichtsbewussten Land wie der Schweiz soweit erhalten
haben, dass sie noch heute in grundsätzliche Überlegungen rechts-
und staatsphilosophischer Art einfliessen - vielleicht um eine Nuance
auffälliger und griffiger als in anderen Staaten. Solche Überlegungen
manifestieren sich am ehesten in den einleitenden Passagen von
Gesetzessammlungen. Eben dazu gehören die berühmt gewordenen
Einleitungsartikel des ZGB mit der Anführung von Billigkeit und
«Treu und Glauben» als fundamentale Rechtsgrundsätze. Heute wird
man Spuren davon am ehesten in den umfangreich gewordenen Arti-

172



kein suchen, die in neueren Verfassungen allgemeinen Grundsätzen
und Grundrechten eingeräumt werden. In der Tat liest man im
Entwurf einer neuen Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft

von 1977 bereits in Artikel 5 (unter dem Titel «Allgemeine

Rechtsgrundsätze»), Absatz 3: «Staatliche Organe und
Private schulden einander Treu und Glauben.» Seither haben «Treu
und Glauben »-Artikel in mehrere neue Kantonsverfassungen
Aufnahme gefunden. So heisst es in der Verfassung des Kantons Bern,
die 1995 in Kraft tritt, im dritten von insgesamt 22 Artikeln, die den
Grundrechten, Sozialrechten und Sozialzielen gewidmet sind, kurz
und griffig : «Der Schutz von Treu und Glauben ist gewährleistet. »27

War das ZGB anscheinend die erste moderne Gesetzessammlung,
in der eine solche ausdrückliche Erklärung an derart prominenter
Stelle vorgenommen wurde, so sind der Entwurf zu einer neuen
Bundesverfassung und mehrere neue Kantonsverfassungen der
Schweiz bislang mutmasslich die einzigen staatlichen bzw. gliedstaatlichen

Verfassungstexte, in denen «Treu und Glauben» nicht nur als

Rechtsgrandsatz zur Anwendung kommt, sondern explizit zu einem
allgemeinen Rechtsgrundsatz erklärt wird.

Wer in andern Verfassungstexten «Treu und Glauben» sucht,
wird bezeichnenderweise in der Charta einer überstaatlichen Organisation,

und wiederum an prominenter Stelle, fündig. In der Charta
der Vereinten Nationen, in Artikel 2, Absatz 2, heisst es: «Alle
Mitglieder erfüllen, um ihnen allen die aus der Mitgliedschaft
erwachsenden Rechte und Vorteile zu sichern, nach Treu und Glauben

(engl. : in good faith) die Verpflichtungen, die sie mit dieser
Charta übernehmen. »

Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass die Schweiz sich als

ein Staat präsentiert, der Charakterzüge aufweist, die eigentlich für
vor- und für überstaatliche Vereinigungen typisch sind. Wenn die
Schweiz entsprechend als «bundesstaatlicher Staatenbund»
(«confédération fédérale») umschreiben wird, sollte man nicht nur im
Auge haben, dass ihre Gliedstaaten einzelne Hoheitsrechte behalten
haben, wie das sonst nur für die Mitgliedstaaten von Staatenbünden
üblich ist. Die Schweiz ist aus einem Staatenbund hervorgegangen. In
der Folge vermochte sich im schweizerischen Staatsverständnis eine

Einstellung zu erhalten, die für überstaatliche Körperschaften
charakteristisch ist. Dazu gehört in erster Linie der pragmatische Sinn

27 Artikel 11 (Willkürverbotsartikel), Absatz 2.

173



für Informalität bei den Verpflichtungen, die man eingeht, und bei
der Behebung von Konflikten und Rechtsverstössen.

Ausblick 1 : Anthropologische Grundannahmen

Den eigenartigen Zügen der schweizerischen Gesellschaftsverträge

liegen auch ganz bestimmte Wertvorstellungen und Auffassungen

von Natur, Gesellschaft und Mensch, d.h. philosophische
Voraussetzungen zugrunde, die nicht weniger markant, merkwürdig
und überlegenswert sind als die vier Vertragsdimensionen, die das

Thema dieser Studie waren. Für den Einstieg in die umfassenderen
philosophischen Grundlagenprobleme fehlt es in der politologischen
Literatur zur Schweiz nicht an Ansatzpunkten. Eine Stelle soll
abschliessend zitiert werden, weil ihr Autor ebenfalls von einer
Gegenüberstellung « Schweiz - Hobbes » ausgeht. Anlässlich von
bündnisgefährdenden Meinungsverschiedenheiten über die weitere
Entwicklung der Eidgenossenschaft war 1481 der Einsiedler Nikiaus
von Flüe um Vermittlung angegangen worden. Der ihm zugeschriebene

Ratschlag wurde in der Folge zu einer Art schweizerischer
Staatsmaxime. Über Nikiaus von Flüe schreibt nun K.W. Deutsch28 :

« Sein Imperativ der Bescheidung : Steckt den Haag nicht zu wiit -
macht die Grenzen nicht zu weit - ist das genaue Gegenteil der Theorie
des Thomas Hobbes, der sagte, die Menschen hätten einen unstillbaren
Durst nach Macht über Macht, der nur im Tode endet (a thirst for power
after power, which only ceases in death). Nikiaus von Flüe war ein
besserer Ratgeber als Thomas Hobbes, und wir sehen, dass das System des
Hobbes, die absolute Monarchie in England, sich nicht erhalten hat; das
schweizerische begrenzte Föderativsystem des Flüe aber ist noch da. »

Fraglich ist, ob tatsächlich alle Menschen nur dämm nicht
dasselbe, nämlich alles wollen, weil sie zur Einsicht gelangt sind, dass

dies zu einem Krieg aller gegen alle führen würde. Es könnte auch
sein, dass es gar vielen dämm verhältnismässig leicht fällt, sich mit
ihrem Teil zu begnügen, weil sie für ihre Selbstbescheidung noch
eine ganze Reihe anderer Motive haben. Es ist weiter die Frage zu
stellen, ob bei den Menschen allein Institutionen das leisten, was
Tierpsychologie treibende Politologen den Instinkten zuschreiben,
die man bei den Tieren, nicht aber beim «Mängelwesen» Mensch

28 Die Schweiz als ein paradigmatischer Fall politischer Integration, Bern 1976,
S. 40.

174



feststellen könne: ein friedliches und wohlgeordnetes Zusammenleben.

Es könnte ja sein, dass entsprechende wirtschaftliche und
soziale Lebensverhältnisse weit mehr dazu beitragen.

Ausblick 2 : Die Schweiz als Synthese

In den sechziger Jahren veröffentlichte der Historiker H. Lüthy
einen vielgelesenen Aufsatz unter dem Titel «Die Schweiz als
Antithese»29. Die vorangehenden Darlegungen berühren mehr als
einmal Beobachtungen, die man in Lüthys Aufsatz finden kann.
Dennoch ist für die Überlegungen der vorliegenden Studie und ihre
Zielrichtung der Titel «Die Schweiz als Synthese» angemessener.
Eine solche Überschrift wirkt sicher schaler und blasser. Sie verliert
aber ihre Schalheit und gewinnt Konturen, sobald man sieht, dass es

für die Synthese, als die man die Schweiz seit der Gründung des
Bundesstaates von 1848 betrachten kann, kein einfaches Muster gibt.

Die Gesellschaftsverträge der Schweizergeschichte, die sich am

eindeutigsten von denjenigen der Philosophiegeschichte abheben,
sind jene, die in der Alten Eidgenossenschaft vor der Französischen
Revolution galten. Die Alte Eidgenossenschaft hatte 500 Jahre
Bestand. In der zweiten Hälfte erstarrten ihre traditionellen Strukturen
zunehmend. 1798 stürzten sie kläglich ein. Etwas anderes als ein
Einsturz und der Versuch eines regelrechten Neubaus waren kaum
mehr möglich. Die überstürzt eingerichtete Helvetische Republik, ein
Einheitsstaat mit einer Verfassung nach französischem Muster, war,
gesellschaftsvertragstheoretisch betrachtet, die Antithese zu den vo-
ragegangenen Zuständen. Sie hielt fünf Jahre. Trotz der Kürze ihrer
Lebenszeit ist die Bedeutung der Helvetischen Republik für die
folgende Entwicklung nicht zu unterschätzen. Ihre Leistungen halten
jenen der Alten Eidgenossenschaft die Waage. Eine den komplexen
Verhältnissen angepasste Synthese glückte jedoch erst nach mehreren
Anläufen im Jahr 1848. Aber selbst sie bedurfte schon nach einem
Vierteljahrhundert, 1874, einer «Totalrevision», wie nun der
Ausdruck lautete, der besser auf den Umsturz von 1798 zugetroffen
hätte.

Es brauchte eine Verfassung, nach der (1) Individuen und
(Gebiets-) Körperschaften («Volk und Stände»), (2) partikulare Rechts-

29 Zuerst 1961 unter dem Titel «La Suisse à contre-courant» geschrieben,
deutsche Fassung 1963, 1969 in Zürich als Monographie veröffentlicht

175



bereiche der Gebietskörperschaften und vom Bund garantierte
universale Rechtsgrundsätze, (3) Vergleichs- und Vermittlungsverfahren

(«Gute Dienste») und Zwangsbefugnisse, (4) Billigkeit
(«Treu und Glauben») und striktes Recht sich ergänzen und sich
zugleich wechselseitig in ihre Grenzen weisen. Diese Synthese bedarf
der beständigen Revision und Anpassung an neue Verhältnisse.
Misstrauen ist solchen «Totalrevisionen» gegenüber angezeigt, die
bei den vier einander polar die Waage haltenden Aspektpaaren das

eine Glied zugunsten des anderen eliminieren. 1798 ist eben dies
geschehen. Solches ist nach 200 Jahren nicht zu wiederholen, natürlich
ebensowenig eine Reaktion wie 1815. Wie vor 150 Jahren ist
vielmehr ein ausbalanciertes Zurechtrücken der Gewichte in allen
Waagschalen angezeigt. Das Neue an einem « neuen Gesellschaftsvertrag »

liegt in einem neu zu findenden Gleichgewicht von archaischen und
modernen demokratischen Errungenschaften, von archaischen
Freiheiten und modernen Rechten.

176


	Worin unterscheiden sich die Gesellschaftsverträge der Schweizer- von jenen der Philosophiegeschichte?

