
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Libertatis splendor

Autor: Brühlmeier, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 53/94

DANIEL BRÜHLMEIER

Libertatis splendor

« There is written on the Turrets of the city of Luca in great
characters at this day, the word LIBERTAS; yet no man can thence
inferre, that a particular man has more Libertie, or Immunitie from
the service of the Commonwealth there, than in Constantinople».
Mit der ihm eigenen Art hat hier Thomas Hobbes die Ausgangslage
in seinem grossen Freiheitstraktat1 auf den Punkt gebracht: gegen die
republikanische Nostalgie artikulierte er die «Immunitie from»,
« the absence of Opposition ». Er verstand darunter primär die
körperliche Bewegungsfreiheit: «I mean externall Impediments of
motion ». Sie wird heute wieder vermehrt gefragt, und zwar unter
dem Namen der «negativen Freiheit»2. Vielleicht ist sie auch nötiger
denn je, nun allerdings als gesamte individuelle Freiheit des
Denkens, der Meinungsäusserung, der Verfügung über Eigentum, des

Eingehens von Verträgen etc., und dies gegen die Einmischung von
Staat, Gesellschaft und anderer Privatpersonen - selbstredend
natürlich immer nur solange, als ich nicht andere schädige (J.S. Mills
«harm to others »-Prinzip).

Deren Verteidigung und Bejahung ist speziell gefordert im
Kontext der Anfechtungen des Liberalismus durch den
Kommunitarismus, wobei die Positionen als weitgehend bekannt vorausgesetzt

werden dürfen. Der hier angestrebte Redetyp ist demnach
auch nicht in erster Linie der beschreibende, sondern der forensisch

1 Leviathan, Kap. 21, hier nach der exzellenten Ausgabe von Richard Tuck,
Cambridge University Press, S. 149. Die folgenden Zitat stammen von
S. 145.

2 Der Begriff findet sich bei Bentham und wird dann bekanntlich von Isaiah
Berlin ausgearbeitet. Er ist allerdings nicht besonders glücklich ; negativ darf
nicht wertend, sondern muss ausschliesslich im Sinne des Ausschliessens und
des Unterlassens verstanden werden, so wie Adam Smith von der « negative
virtue » spricht : « The violation of justice is injury : it does real and positive
hurt to some particular persons, from motives which are naturally disapproved
of [...] Mere justice is, upon most occasions, but a negative virtue, and only
hinders us from hurting our neighbour. » (The Theory of Moral Sentiments,
Oxford 1976, Il.ii.l., S. 79 u. 82).

95



plädierende3. Im folgenden geschieht dies teilweise auch auf dem
Hintergrund einer Auseinandersetzung mit der katholischen Soziallehre

von Veritatis Splendor, die Berücksichtigung von päpstlichen
Enzykliken als praktizierte Form von Kommunitarismus hat nicht
zuletzt Alasdair Maclntyre4 eingeführt (ein solcher Text muss dann
aber in der philosophischen Analyse wie jeder andere behandelt
werden).

Nach einer Exposition der Ausgangslage (I.) möchte ich zur
Verteidigung der negativen Freiheit zwei m.W. bisher unübliche
Argumentationsschritte verfolgen: die Loskoppelung von Wahrheit
in der Verknüpfung des Liberalismus mit dem Skeptizismus (II.)
sowie die Betonung der Notwendigkeit liberaler Institutionen und
deren Verteidigung durch Liberale (III.).

I. « Libertie, or Immunitie » - negative Freiheit ohne Einschränkung

Zu verteidigen ist hier die negative Freiheit, und zwar als
liberale Errungenschaft; sie ist gewissermassen Libertas perennis, so
wie sie als liberta geradezu klassisch von Cesare Ripa ikonologisch
festgehalten wurde: als Souveränität über sich selbst, als
Selbstbestimmung, verbunden mit Unabhängigkeit und Individualität5.
Offensichtlich war bereits das römische Konzept der libertas ein
negatives6.

Die bedeutendste moderne Attacke auf die negative Freiheit
findet sich bei Charles Taylor, und sie ist auch insofern immer noch
am überzeugendsten, als sie der Hobbesschen Immunitie didaktisch
klar einen Freiheitsbegriff qua kollektive Selbstregierung gegen-

3 Zu ersterem siehe meine Arbeiten zu Maclntyre, etwa « Nach dem Verlust der
Tugend, Halt an der Tradition?», in: Zeitschrift für philosophische
Forschung 47 (1993), S. 434ff., oder: «Porträt: Alasdair Maclntyre», in:
Information Philosophie (5/1993), S. 30ff. Einen Überblick über die Debatte
vermittelte : « Zum Kommunitarismus als Liberalismuskritik », in : Schweizer
Monatshefte 72 (1992), S. 357ff. ; zu einigen politischen Fragen und
Konsequenzen s. mein : « Kommunitarismus, Nationalismus und Menschenrechte

», in : Arbeitsblätter für ethische Forschung (1992), S. 16-34.
4 Vgl. die Kanonisierung von Aeterni Patris als philosophischer Text in Three

Rival Versions ofMoral Enquiry, London 1990.
5 S. dazu Detmar DOERING, Liberalismus - ein Versuch über die Freiheit,

St.Augustin 1993, S. 6f. (mit Abbildung).
6 Vgl. die Analyse von Hanna PITKIN, « Are Freedom and Liberty Twins », in :

Political Theory 16 (1988), S. 523ff„ insb. 534f.

96



überstellt: wirkliche Freiheit kann nur entstehen innerhalb einer
«Gesellschaft in einer bestimmten kanonischen Form, die wahre
Selbstregierung einschliesst»7. Nun, dass auch das negative Freiheitskonzept

eine Form von Selbstverwirklichung und auch ein
Hintergrundverständnis über den unterschiedlichen Wert einzelner
Handlungen und Ziele von Menschen einbeziehen kann und dies wohl in
aller Regel auch tut, sei durchaus zugestanden. Der entscheidende
Punkt ist aber vielmehr, dass solche « innere Faktoren » in der sozialen

Kommunikation nicht relevant und vor allem nicht wahrheitsfähig

sein können. Wie wir weiter unten sehen werden, hat dies

wenig bis gar nichts mit dem (schädlichen) Einfluss naturwissenschaftlichen

Denkens («rein quantitativ», «reduktionistisch-empiri-
stisch ») noch mit der Verteidigung einer philosophischen Maginot
Linie zu tun, sondern am ehesten mit einer etablierten skeptischen
Tradition.

Dazu kommt, dass die für Taylor zentrale Unterscheidung
zwischen opportunity- vs. exercise-Konzept von Freiheit nur greifen
kann, wenn bestimmte, rational geteilte soziale Zielvorstellungen zur
Verfügung stehen, und genau dies erscheint mir fragwürdig. Auch
diese säkularisierte Form des Kommunitarismus kann die Praxis der
Freiheit mit der Erfüllung gewisser Bürgerpflichten und -hand-
lungen nur verbinden, indem sie gewisse Zielsetzungen letztlich
aufgrund religiöser Vorstellungen als für jedermann rational
verbindlich, und deren Erreichung als höchste und wahrste Form von
Freiheit postuliert. Dass dabei immer Rousseau als prominentes
Beispiel angeführt wird, ist bezeichnend - einmal abgesehen davon, ob
Rousseau nun letztlich eine liberale oder eine totalitäre Vision der

Dinge hatte. In Abwesenheit stringenter rationaler Entscheidungsfindung

droht beim Kommunitarismus, auch guten Willens, letztlich
unausweichlich die immer mögliche Gefahr einer willkürlichen
Tyrannei von partikulären Vorstellungen des guten Lebens.

Ich betonte die Verteidigung der negativen Freiheit als einer
liberalen Errungenschaft, dies erscheint angesichts von Quentin
Skinners neueren Darlegungen zur Koexistenz von negativer Freiheit

7 «What's wrong with negative liberty?», in: A. RYAN (Hg.), The Idea of
Freedom. Essays in Honour of I. Berlin, Oxford 1979, S. 175ff„ Zitat hier
S. 181. Diese politische Dimension wird allerdings im Artikel selbst nicht
weiter ausgeführt.

97



mit republikanischer Tradition8 zweifach bedeutungsvoll. Einerseits
zeigt diese eindrücklich gegen Taylor und gegen Maclntyre, dass es

keine positive Freiheit braucht, um republikanisches Gedankengut zu
stützen. Skinner entlarvt also die Maclntyresche Dichotomie « diese
oder eine andere Form des klassischen Liberalismus / diese oder
eine andere Form der aristotelischen Tradition» als eine falsche9.
Niemand geringerer als Machiavelli falsifiziert mit seiner Kombination

in den Discorsi diese Sicht der Dinge. Er ist ein Verfechter
sowohl der negativen Freiheit als auch von stark säkularisierten
Tugend- und Bonum Commune-Vorstellungen.

Skinners Unterfangen besteht in einer primär historischen
Rekonstruktion einer Verbindung negativer Freiheit mit republikanischen

Werten gegen Hobbes und seine Nachfolger («epigoni»). Die
Beweisführung ist, was Machiavelli betrifft, überzeugend. Die hier
interessierende Frage ist, ob die Kombination Machiavellis auch für
die heutige Debatte Gültigkeit oder zumindest Plausibilität
beanspruchen darf. In der Annahme, dass die Definitionshoffhungen und
die Realisierungschancen für ein gutes Leben im aristotelischen Sinne

letztlich angesichts insbesondere der grundstürzend veränderten
sozialen Wirklichkeit illusorisch und gescheitert sind - und dies trotz
sorgfältiger Versuche wie etwa in Charles Taylors Sources of the

Self10 -, geht es letztlich darum, ob das Versprechen eingelöst werden

kann, eine gehaltvollere Freiheit als «nur» diejenige der negativen

Freiheit des klassischen Liberalismus anzubieten, nämlich eine
solche liberale Freiheit plus republikanische Bürgertugend.
Zumindest scheint Skinner eine solche Alternative als dritte Kraft gegen
«heutigen Liberalismus» und thomistischen Aristotelismus gegen
Ende seines Artikels zu skizzieren.

8 Republikanismus darf nicht mit Kommunitarismus gleichgesetzt werden. Ich
muss zu diesem Verhältnis auf eine grössere Arbeit von mir zum Schweizerischen

Republikanismus vertrösten.
9 Vgl. « The republican ideal of liberty », in : G. BOCK et al. (Hg.), Machiavelli

and Republicanism, Cambridge 1990, S. 293. S. auch ders., «The idea of
negative liberty : philosophical and historical perspectives », in R. RORTY et
al. (Hg.), Philosophy in History, Cambridge 1984, S. 193ff.

10 Harvard U.P. 1989. Vgl. auch den eingehenden Essay dazu von SKINNER,
«Who are 'We'? Ambiguities of the Modern Self», in: Inquiry 34 (1991),
S. 133ff.

98



Doch das bleibt vornehmlich postulierend, und dies auch in
eingehenderen Arbeiten etwa von Philip Pettit11. Dieser meint
vorerst einmal, Constant und Berlin hätten uns mit ihrer
Unterscheidung von negativer und positiver Freiheit einen schlechten
Dienst erwiesen12; er unterscheidet im folgenden idealtypisch
zwischen dem (liberalen) Quantitäts- und dem (republikanischen)
Qualitäts-bezogenen Konzept negativer Freiheit, bringt also gewis-
sermassen die erwähnte Taylorsche Unterscheidung in einen
Diskussionsrahmen innerhalb negativer Freiheit hinein. Er entwickelt im
folgenden (zuweilen etwas zu) didaktische Gegensatzpaare zu
verschiedenen Politikbereichen, die ich hier aufliste, wobei zuerst
jeweils die liberale, dann die entgegengesetzte republikanische Position
folgt: extern-instrumenteller vs. konstitutiver und freiheitschützender
Gesetzesbegriff; Präferenzen-dominiertes vs. Urteilszentriertes
Wählerbild, Bargaining vs. Debatte im Exekutivpolitiker-Bild;
systemisch-unpersönliche vs. persönliche, ehren- und achtungsbezogene
politische Kontrolle; isolationistisches vs. kommunales Gesellschaftsideal;

minimalistisches vs. interventionistisches Staatseingriffskonzept.

Wir können und müssen diese Fragen hier nicht abschliessend
behandeln. Offensichtlich ist eine Theorie negativer Freiheit
entgegen kommunitaristischer Anfechtungen immer noch möglich und
sinnvoll. Dies nicht zuletzt, weil sie in eine realistische, in deren
anthropologischen Minimalität und Schnittigkeit am ehesten modernen

Ansprüchen genügenden Theorie der individuellen Rechte
mündet. Für Hobbes war schon die Theorie der negativen Freiheit
eigentlich selbstsprechend («mere assertion»): Freiheit ist deshalb
auch in einem klassisch-liberalen Sinne natürlicher Besitz; dies galt
dann auch für die den Menschen zustehenden Individualrechte.
Folgerichtig darf heute auch Robert Nozick sein erstes grosses Buch
mit dem Satz beginnen lassen: «Die Menschen haben Rechte, und

11 « Liberalism and Republicanism », in : Australian Journal ofPolitical Science
28 (1993), S. 162ff.

12 «Negative Liberty, Liberal and Republican», in: European Journal of
Philosophy 1 (1993), S. 16. Hier betont Pettit mehr die «resilient realisation of
a property like non-interference» (ebd.), die er dem Qualitäts-zentrierten
Freiheitskonzept zuordnet (28).

99



einiges darf ihnen kein Mensch und keine Gruppe antun (ohne ihre
Rechte zu verletzen) »13.

II. Die Priorität der Freiheit vor der Wahrheit

Freiheit ist von der Wahrheit zu dissoziieren, dies entgegen der
mehrfach erklärten Absicht von Veritatis Splendor, «die
unauflösliche Verbindung zwischen der Gnade des Herrn und der Freiheit
des Menschen»14 aufzuzeigen. Die päpstliche Enzyklika von 1993
enthält auch die eminent kommunitaristische FormeL « Freiheit hat
ihre Wurzel in der Wahrheit des Menschen und ihre Zielbestimmung
in der Gemeinschaft».

Wahrheit ist so in Veritatis Splendor vorrangig, und als Feinde
der Wahrheit werden Relativismus und Skeptizismus ausgemacht,
wenn von Tendenzen die Rede ist, die «die Abhängigkeit der Freiheit

von der Wahrheit abzuschwächen oder gar zu leugnen »1S versuchen.

Veritatis Splendor postuliert dagegen im Menschen eine
«Sehnsucht nach der absoluten Wahrheit» oder «die stille Suche und
[den] inneren Anstoss, der die Freiheit in Bewegung setzt». Ob so

etwas anthropologisch Bestand hat, bleibe dahingestellt, im sozialen
Kontext ist es irrelevant, weil derartige Motive darin nicht greifen.
Es mag noch angehen, die erste (d.h. unvollkommene, D.B.) Freiheit
mit Augustinus als «Freisein von schuldhaftem Versagen» zu
definieren; aus liberaler Sicht hätte man eine Formulierung
vorgezogen, es im Sinne der Immunität als Freisein zum schuldlosen
Vertragen und Handeln zu verstehen (und es dabei bewenden zu
lassen!). Ebenso kann noch als bekannte, restriktiv katholische Sicht
des Zusammenhangs von Freiheit(srechte) und Verpflichtung
angesehen werden, wenn im gleichen Atemzug «die einzigartige Würde

der menschlichen Person» im Dekalog gesehen wird, der «seine
wesentlichen Pflichten hervorhebt und damit indirekt auch die
Grundrechte, die der Natur der menschlichen Person innewohnen».

Es mag auch noch angehen, wenn die - ja auch hier vertretene -
«radikale Trennung von Freiheit und Wahrheit» wohl plausibel als

Aspekt eines Säkularisierungsprozesses gedeutet und mit einer an-

13 Anarchie, Staat, Utopia, München o.J. (amerik. Original New York 1974),
S. 11.

14 Veritatis Splendor, S. 28, das folgende Zitat S. 85.
15 Ebd., S. 38. Folgende Zitate S. 7, 13 und 19.

100



deren, « noch schwerwiegenderen und schädlicheren Dichotomie » in
Zusammenhang gebracht wird, «die den Glauben von der Moral
trennt». Sehr fragwürdig wird die Argumentation von Veritatis
Splendor allerdings dort, wo sie mit Verweis auf Centesimus annus
politische Bezüge herstellt und sich zum Verhältnis der Trennungsthese

zum Totalitarismus äussert:

«Der Totalitarismus entsteht aus der Verneinung der Wahrheit im
objektiven Sinn: Wenn es keine transzendente Wahrheit gibt, in deren
Gefolge der Mensch zu seiner vollen Identität gelangt, gibt es kein
sicheres Prinzip, das gerechte Beziehungen zwischen den Menschen
gewährleistet [...] dann triumphiert die Gewalt der Macht und jeder
trachtet, bis zum Äussersten von den ihm zur Verfügung stehenden
Mitteln Gebrauch zu machen, um ohne Rücksicht auf die Rechte des
anderen sein Interesse und seine Meinung durchzusetzen [...] Die
Wurzel des modernen Totalitarismus liegt darum in der Verneinung der
transzendenten Würde des Menschen, der sichtbares Abbild des
unsichtbaren Gottes ist. »16

Hier soll zumindest also einmal der Mensch, das einzelne Individuum,

verteidigt werden; auch gibt es hier keine trügerische, weil
nicht der oder überhaupt einer Wahrheit verpflichtete Freiheit,
sondern nur das Ge- oder Misslingen in praktischer Erkenntnis und
Handhabe der Freiheit. Der Mensch hat sich die Freiheit erworben;
er besitzt sie und hat sie nicht «geschenkt» erhalten, weder von Gott
noch von irgendjemand anderem17.

Die Tradition des Skeptizismus bildete schon seit der Antike eine
heilsame, vornehmlich erkenntnistheoretische Kritik an solchen
Referenzsystemen, überhaupt an absoluten Wahrheits- und
Wissensansprüchen allgemeiner Art. Dies gilt durchaus auch für die Politik
und die politische Theorie; die politischen Konsequenzen einer
skeptischen Haltung müssen hier in Erinnerung gerufen werden18.

Skeptische Politik ist eine durchgehende Lebensweise in politicis,
gewissermassen eine «mentale Einstellung» oder ein «Temperament

», die sich jeglicher transzendenter Begründung enthalten. Die
pyrrhonische epoche ist sprichwörtlich; das bedeutendste philosophi-

16 Die Zitate dieses Absatzes finden sich ebd. S. 86f. und 95.
17 A. M.\Veritatis Splendor, S. 85, oder die Äusserung des Präsidenten der

Schweizer Bischofskonferenz anlässlich deren Vorstellung am 5.10.1993
(ebd., S. 3).

18 Das folgende ist stark der Darstellung von John C. LAURSEN, The Politics of
Skepticism in the Ancients, Montaigne, Hume, and Kant, Leiden/New
York/Köln 1992, verpflichtet.

101



sehe Gewicht dürfte der Skeptizismus im politischen Denken, ja z.T.
auch in der politischen Praxis bei Marcus Tullius Cicero, sowie bei
Michel de Montaigne und bei David Hume erlangt haben.

Der Bürgermeister von Bordeaux setzt exemplarisch ataraxia in
die Exekutivpolitik um, mit der individuellen Ruhe und der sparsamen,

gemächlichen Sicherung der öffentlichen Ordnung als oberste
Ziele. Sitten und Gebräuche können sich bei ihm nie mit dem
Verweis auf eine Wahrheit legitimieren; mehr als vorläufige Wahrheitsansprüche

werden vom ihm erkenntnistheoretisch und praktisch
zurückgewiesen. Dogmatiker haben sich letztlich der Frage zu stellen:
« Combien ay-je veu de condemnations, plus crimineuses que le
crime »19 Das zeigt auch, dass skeptische Politik keine resignative
sein muss; gerade Montaigne wusste dort deutlich seine Stimme zu
erheben, wo bösartige, aber auch gutgemeinte Grausamkeit sich
artikulierte.

Der schottische Botschaftssekretär David Hume dürfte wohl die
auch philosophisch begründetste skeptische Theorie der Politik
entwickelt haben. Wie wohl keine zweite ist sie diejenige einer
Anthropologie, die geprägt ist von einer humanwissenschaftlich
abgestützten Allgegenwart der Gewohnheit (habits, costum). Politisch
äusserte sich dies in einer Theorie des ständigen evolutionären Wandels;

einige Gewohnheiten sind vorzuziehen, aber nicht wegen eines

Bezuges zu irgendwelcher Wahrheit, sondern weil sie Überleben und
Fortbestehen der Gesellschaft besser zu gewähren vermögen.

Humes bedeutender Beitrag zu einer skeptischen, die Freiheit
von prätendierten Wahrheitsansprüchen loslösenden Theorie der
Politik sind seine sich nicht dogmatisch festlegende Staatsformenlehre

und vor allem seine «politics of opinion» (Laursen). Sie
nimmt die « die Gewohnheiten des Denkens » auf, systematisiert sie
soweit nötig in Meinungen, Urteile, Grundsätze und Geschmack, und
dynamisiert den Prozess der Entstehung und Übertragung von
Meinungen, die Hume an den Beispielen seiner History of England
konkret testete. Fazit Die Öffentlichkeit diskutiert nie die Wahrheit
oder auch nur Wahrheiten, immer nur Meinungen - dies ist Humes
grosse, auch heute noch gültige Lektion Stabile Staaten und
Verfassungen sind letztlich ein komplexes Konglomerat von habitua-
lisierten Meinungen und Gewohnheiten zweierlei Art, « opinions of

19 In: Les Essais de Michel de Montaigne, 111/13, P. VlLLEY (Hg.), P.U.F.
1924, S. 1071.

102



interest, and opinions of right», also die grossen Bereiche des

Interessenausgleichs und des Rechts, wobei Hume letzteren in den einen
der Machtausübung und den anderen des Eigentums weiter unterteilt:
«Upon these three opinions, therefore, of public interest, of right to

power, and of right to property, are all governments founded, and
all authority of the few over the many »20.

Möglicherweise ist dies eine Reminiszenz von Machiavelli, der ja
die eudämonistische Tradition ihres wesentlichen erkenntnistheoretischen

Elements beraubt hatte und die Politik zum Kampffeld sich
gegenüberstehender, letztlich unvereinbarer anthropologischer
Grundvoraussetzungen machte, den umori21. Tatsache ist allerdings, dass
bei Hume die zivilisierten «manners», die «politeness» wesentliches
zur Domestizierung antagonistischer Tendenzen in der Gesellschaft
beitrugen. Monarchien (wie Frankreich) gäben dafür zuweilen einen
besseren Boden ab als Republiken (eher als eine solche verstand er ja
England). Eine zentrale Rolle spielte bei ihm dann auch die
Gerechtigkeit als eine wesentlich «künstliche Tugend». Sie war auch
nicht gefragt als positive22, sondern präzis wiederum als negative
Gerechtigkeit qua Abwesenheit von iniuria, dem Individuum
zugefügtes Unrecht, als welche sie schon Cicero, v.a. aber Montaigne
oder später auch Adam Smith verstanden hatten23.

III. Zur Notwendigkeit liberaler Institutionen,
und deren liberaler Verteidigung

Einige Liberale haben heute noch Berührungsängste gegenüber
Institutionen, allerdings vertreten sie nur selten wirklich ein
anarchisches Ideal. Echte Liberale haben immer einen feinen Sinn für
Institutionen gehabt; man denke nur an Adam Smith oder Karl

20 In : Essays. Moral, Political, and Literary, Eugene F. MILLER (Hg.), India¬
napolis 1985, S. 34.

21 Discorsi, Buch I, Kap. 3-16.
22 So prägnant wiederum Veritatis Splendor, S. 96.
23 Für Hume s. v.a. A Treatise of Human Nature, Buch III, 2. Teil, für Cicero

vgl. De officiis, 1.7.20, für Montaigne: a.a.O. 111/13, für Adam Smith s. Zitat
hier weiter oben Anm. 2. Während im übrigen Russell HARDIN in: Political
Theory 19 (1991), S. 156ff., überzeugend Hobbes als einen liberalen Denker
ausweist, verbindet Richard E. FLATHMAN diesen neuerdings mit dem
Skeptizismus, s.: Thomas Hobbes. Skepticism, Individuality und Chastened
Politics, Newbury Park / London 1993.

103



Popper24. Diese sind zum kollektiven Überleben unabdingbar, nicht
zuletzt auch um den negativen Konsequenzen der Praxis der Freiheit
zu begegnen. Wichtig ist aber, dass sie im Sinne des Liberalismus
rational ausgestaltet werden.

Brian Barry25 hat überzeugend dargelegt, dass liberale Institutionen

letztlich nur von Liberalen verteidigt werden können. Liberale

Institutionen sind für ihn diejenigen modernen Institutionen, die
sich aus der konfessionellen Toleranz, der Pressefreiheit und der
Abschaffung der Sklaverei als den drei historischen Kernelementen
heraus entwickelt haben und heute als allgemeine Handlungsfreiheit,
als globale Meinungsäusserungsfreiheit und gleiche politische
Bürgerrechte (unbesehen von Hautfarbe, Geschlecht etc.) anerkannt sind.
Sie korrelieren stark mit dem, was Barry die liberale Perspektive
nennt (« liberal outlook »); das sind die Konzepte der Ungleichheit als

sozialem Artefakt, der (grundsätzlichen) Kritikfähigkeit von
Meinungen, Ansichten etc.) und der Unbeweisbarkeit religiöser Dogmen.

Zumindest ist es offensichtlich - das ist die hinreichende
Bedingung für die Korrelation -, dass eine liberale Perspektive die
Unterstützung liberaler Institutionen mit sich bringt. In der
Auseinandersetzung mit dem Kommunitarismus ist allenfalls noch der
Erwähnung wert, dass moralische Verurteilungen von Handlungen, die
niemandem Schaden zufügen - und die im Kommunitarismus in
Verletzung der allgemeinen Handlungsfreiheit durchaus plausibel sind
und praktiziert werden -, nur auf dem Hintergrund eines letztlich
religiösen Glaubens möglich sind26.

Wie steht es nun mit der Unterstützung liberaler Institutionen
durch Nicht-Liberale, in casu durch Kommunitaristen? (m.a.W.:
Stellt die liberale Perspektive eine notwendige Bedingung für die
Unterstützung liberaler Institutionen dar?) Historisch gesehen, haben
Liberale versucht, Nicht-Liberalen die liberalen Institutionen mit
drei Argumenten schmackhaft zu machen: a) dem sozialen Frieden,

24 Zu Adam Smith siehe meinen Beitrag « Adam Smith als politischer Denker »,
in : A. MEYER-FAJE & P. ULRICH (Hg.), Der andere Adam Smith,
Bern/Stuttgart 1991, S. 277-302, zu Karl POPPER: «Towards a rational
theory of tradition» (der ebenso gut «Towards a rational theory of
institutions» heissen könnte!), in: Conjectures and Refutations, 4. Aufl.,
London 1972, S. 120ff.

25 « How not to defend Liberal Institutions », in : R. Bruce DOUGLASS et al.
(Hg.), Liberalism and the Good, London/New York 1990, S. 44ff.

26 Barry, a.a.O., S. 46.

104



in dem Masse, wie religiöse Toleranz allein diesen garantieren kann
(was allerdings eine hohe Wertschätzung für ihn und eine beträchtliche

Säkularisierung der Gesellschaft voraussetzt); b) der Klugheit,
indem der mögliche Schaden einer Auseinandersetzung für beide
Seiten den Gewinn überwiegen könnte, und c) der inhärenten In-
effizienz, insofern - um beim konfessionellen Beispiel zu bleiben -
Glauben überhaupt nicht mit Zwang durchgesetzt werden kann.
Diese Argumente sind allerdings höchst pragmatisch und als solche
in hohem Masse an ganz bestimmte Rahmenbedingungen gebunden.

Einige Liberale haben auf einer grundsätzlicheren Ebene die sog.
Neutralität des Staates in Fragen des Guten als mögliche Lösungen
angeboten27. Tatsache ist allerdings, dass damit die reelle Assymme-
trie und vor allem auch die allgemeine Tendenz zugunsten einer eher
liberalen Gesellschaft (zugespitzt formuliert könnte man sagen; « die
A-Neutralität der Neutralität des Staates») bestehen bleiben.
Kommunitaristen lehnen ja in aller Regel auch dieses Versöhnungsargument

als liberale Taktik und wegen deren inhärenten «Privatisierung

des Guten »28 ab.

In der Tat erscheint mir die Neutralität des Staates immer mehr
als (selbst ?)gestellte aporetische Falle, in welche auch wohlmeinende
Liberale getreten sind. Die Chancen, liberale Institutionen und die
(im Sinne des vorhergehenden Abschnitts) skeptische liberale
Position dogmatischen Nicht-Liberalen «verkaufen» zu können,
erscheint gering. Wie im Falle der Toleranz mit den Intoleranten kann
hier der Knoten ohne grosses Federlesen durchschnitten werden: es

braucht keine liberale Version, die allen gefällt, möglichst auch noch
den Gegnern des Liberalismus! Einige Vertreter des Liberalismus
haben hier wohl zulange versucht, es allen recht zu machen. Im
übrigen spricht zudem der genannte Skeptizismus - von der We-
berschen Werturteilskonzeption ganz zu schweigen - in manchen
Punkten auch gegen die Neutralität des Staates; gerade der liberale
Skeptiker kann sehr wohl vom Vorzug des Liberalismus überzeugt
sein, weil er glaubt oder meint, dieser sei seines Einsatzes würdig.

Was es braucht, ist so vielmehr eine offensive Verteidigung der
liberalen Institutionen, eine aktive Promotion des Liberalismus. Illi-

27 Vgl. die Arbeiten von Bruce Ackerman, Ronald Dworkin, vor allem aber von
John Rawls.

28 Siehe A. MAClNTYRE, «Privatization of Good», in: The Review of Politics
52 (1990), S. 344ff.

105



berale, insb. totalitäre Tendenzen entstehen nicht wegen des oder aus
dem Liberalismus heraus - das ist historischer Unsinn, auch in der
oben referierten päpstlichen Position -, sondern aus einem Mangel
von und aus der Defensive des Liberalismus. In der Auseinandersetzung

mit dem Kommunitarismus heisst dies im Klartext: nicht
mehr weiter ein «terrain d'entente» mit den Kommunitaristen
suchen, sondern ihren Illiberalismus diskreditieren.

Barrys Liste darf um einen Punkt ergänzt; mit diesem soll auch
die Binsenwahrheit herausgestrichen werden, dass die Praxis der
Freiheit auf unausgesprochenen, aber auch geteilten Voraussetzungen
basiert: ich meine den freien Markt, der einerseits aus der
kollektiven liberalen Einsicht generiert wird, dass Politik und
Wirtschaft autonome Bereiche sind, und der andererseits zweifelsohne
auch eine dieser habitualisierten Traditionen darstellt und damit die
Denunziation des Liberalismus als Traditionen negierende oder
ignorierende widerlegt, wie sie gerne vom Kommunitarismus, insb. von
Maclntyre, konstruiert wird29.

Auch hier darf auf eine exemplarische klassische Skizze
zurückgegriffen werden; ich meine Montesquieus liberale Darstellung

von «Tugenden»30 in Form des unspektakulären «esprit de

commerce », auf dessen nicht nur terminologische Nähe zum
«'Geist' des Kapitalismus» Max Webers hier nur hingewiesen
werden kann: «l'esprit de commerce», von dem er sagt, dass «il
entraîne avec soi celui de la frugalité, d'économie, de modération, de

travail, de sagesse, de tranquillité, d'ordre et de règle»31. Zu deren

Erhaltung unabdingbar ist die gelebte Autonomie des Marktes:
«Pour maintenir l'esprit de commerce, il faut que les principaux
citoyens le fassent eux-mêmes; que cet esprit règne seul, et ne soit
point croisé par un autre ». Für Montesquieu gilt, dass wir nichts zu
befürchten haben, solange dieser «esprit» allgemein verankert ist
und die Leute spontan die Intitiative ergreifen, ihn hochzuhalten und
zu verteidigen.

29 Vgl. Three Rival Versions. Ironischerweise zirkulierte bei Erscheinen dieses
Werkes ein historisch gut fundiertes Werk mit dem Titel Traditions of
Liberalism, K. HAAKONSSEN (Hg.), St. Leonards 1988.

30 Gegen die Tendenz, Montesquieu ausschliesslich zu einem Republikaner zu
machen, wie es prominent Pocock, aber neuerdings auch Pettit (Liberalism,
S. 162) tun, bestehen Bedenken. Zumindest ist er um einiges komplexer, als
ihn dem Republikanismus geneigte Kommentatoren hinzustellen pflegen.

31 De l'esprit des lois, R. DÉRATHÉ (Hg.), Paris 1973, V/6, Bd. I S. 54f.

106



Die Konsequenzen, die daraus folgen, sind von grösster
Bedeutung, auf internationaler Ebene der Friede zwischen den
Nationen und innergesellschaftlich eine unheroische Verlässlichkeit:
«L'effet naturel du commerce est de porter à la paix. Deux nations

qui négocient ensemble se rendent réciproquement dépendantes. [...]
L'esprit de commerce produit dans les hommes un certain sentiment
de justice exacte, opposé d'un côté au brigandage, et de l'autre à ces

vertus morales qui font qu'on ne discute pas toujours ses intérêts
avec rigidité, et qu'on peut les négliger pour ceux des autres »32.

Die Lektion des Barons ist heute noch gültig. Sie hat zuerst einmal

eine moralische Dimension: Der Markt bringt alltägliche, gänzlich

unheroische Tugenden mit sich. Auf sie verweist Montesquieu
mit Eloquenz und einer gehörigen Portion Ironie, gerade angesichts
heutiger kommunitaristischer Versuche: «Le commerce corrompt les

moeurs pures: c'était le sujet des plaintes de Platon: il polit et adoucit
les moeurs barbares, comme nous le voyons tous les jours »". Auf
heute übertragen hat dies aber auch eine eminent wirtschaftspolitische

und -theoretische Tragweite: Wegen seiner Phobie gegenüber
liberaler Freiheit begünstigt der oft tendenziell wirtschaftsfeindliche,
zumindest aber ökonomiefremde Kommunitarismus von Plato bis
Maclntyre den Protektionismus. Anstelle einer Wirtschaftsphilosophie,

die auf der Höhe einer konkret wirtschaftlichen GATT-Realität
steht, denken die Kommunitaristen immer noch in den Kategorien
des Geschlossenen Handelsstaats von Fichte oder des Nationalsozialismus

eines Friedrich List.

IV. Schluss

Kommunitaristen lieben Extreme: zuweilen sind es

Katastrophenszenarios, vor allem im moralischen Bereich. Die hier
herangezogene päpstliche Enzyklika zog ein anderes Register: « Glanz der
Wahrheit» ist zwar ein schöner, fast schon himmlischer Titel, doch
gerade der von Kommunitaristen wie Maclntyre gerne bemühte
Volksmund ist bekanntlich dem Glanz allgemein gegenüber eher
skeptisch eingestellt. Zudem sind die von der Wahrheit gestellten
Ansprüche ausgesprochen hoch. Der Liberalismus hingegen neigt
eher zum Realismus und zum Masshalten. Mit dieser Vorsichtsper-

32 Ebd., XX/2, Bd. II S. 3.
33 Ebd., XX/1, Bd. II S. 2.

107



spektive soll - wenn überhaupt - « Glanz » mit der im verteidigten
Sinne zu handhabenden Freiheit in Zusammenhang gebracht werden.

108


	Libertatis splendor

