Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Libertatis splendor

Autor: Brihlmeier, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883053

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

DANIEL BRUHLMEIER

Libertatis splendor

« There is written on the Turrets of the city of Luca in great
characters at this day, the word LIBERTAS; yet no man can thence
inferre, that a particular man has more Libertie, or Immunitie from
the service of the Commonwealth there, than in Constantinople ».
Mit der ihm eigenen Art hat hier Thomas Hobbes die Ausgangslage
in seinem grossen Freiheitstraktat! auf den Punkt gebracht: gegen die
republikanische Nostalgie artikulierte er die «Immunitie from»,
« the absence of Opposition». Er verstand darunter primér die kor-
perliche Bewegungsfreiheit: «I mean externall Impediments of
motion». Sie wird heute wieder vermehrt gefragt, und zwar unter
dem Namen der «negativen Freiheit »2. Vielleicht ist sie auch notiger
denn je, nun allerdings als gesamte individuelle Freiheit des Den-
kens, der Meinungsidusserung, der Verfiigung iiber Eigentum, des
Eingehens von Vertrigen etc., und dies gegen die Einmischung von
Staat, Gesellschaft und anderer Privatpersonen — selbstredend
natiirlich immer nur solange, als ich nicht andere schidige (J.S. Mills
«harm to others »-Prinzip).

Deren Verteidigung und Bejahung ist speziell gefordert im
Kontext der Anfechtungen des Liberalismus durch den Kommu-
nitarismus, wobei die Positionen als weitgehend bekannt voraus-
gesetzt werden diirfen. Der hier angestrebte Redetyp ist demnach
auch nicht in erster Linie der beschreibende, sondern der forensisch

1 Leviathan, Kap. 21, hier nach der exzellenten Ausgabe von Richard Tuck,
Cambridge University Press, S. 149. Die folgenden Zitat stammen von
S. 145.

2 Der Begriff findet sich bei Bentham und wird dann bekanntlich von Isaiah
Berlin ausgearbeitet. Er ist allerdings nicht besonders gliicklich ; negativ darf
nicht wertend, sondern muss ausschliesslich im Sinne des Ausschliessens und
des Unterlassens verstanden werden, so wie Adam Smith von der « negative
virtue » spricht: « The violation of justice is injury: it does real and positive
hurt to some particular persons, from motives which are naturally disapproved
of [...] Mere justice is, upon most occasions, but a negative virtue, and only
hinders us from hurting our neighbour. » (The Theory of Moral Sentiments,
Oxford 1976, 1L.ii.1., S. 79 u. 82).

g3



plddierende?. Im folgenden geschieht dies teilweise auch auf dem
Hintergrund einer Auseinandersetzung mit der katholischen Sozial-
lehre von Veritatis Splendor; die Beriicksichtigung von pépstlichen
Enzykliken als praktizierte Form von Kommunitarismus hat nicht
zuletzt Alasdair Maclntyre* eingefiihrt (ein solcher Text muss dann
aber in der philosophischen Analyse wie jeder andere behandelt
werden).

Nach einer Exposition der Ausgangslage (I.) mochte ich zur
Verteidigung der negativen Freiheit zwei m.W. bisher uniibliche
Argumentationsschritte verfolgen: die Loskoppelung von Wahrheit
in der Verkniipfung des Liberalismus mit dem Skeptizismus (II.)
sowie die Betonung der Notwendigkeit liberaler Institutionen und
deren Verteidigung durch Liberale (IIL.).

I. «Libertie, or Immunitie » — negative Freiheit ohne Einschriankung

Zu verteidigen ist hier die negative Freiheit, und zwar als
liberale Errungenschaft. sie ist gewissermassen Libertas perennis, so
wie sie als /iberta geradezu klassisch von Cesare Ripa ikonologisch
festgehalten wurde: als Souverinitat iiber sich selbst, als Selbstbe-
stimmung, verbunden mit Unabhingigkeit und Individualitit®. Offen-
sichtlich war bereits das romische Konzept der /ibertas ein ne-
gatives®.

Die bedeutendste moderne Attacke auf die negative Freiheit
findet sich bei Charles Taylor, und sie ist auch insofern immer noch
am liberzeugendsten, als sie der Hobbesschen Immunitie didaktisch
klar einen Freiheitsbegriff qua kollektive Selbstregierung gegen-

3 Zu ersterem siche meine Arbeiten zu Maclntyre, etwa « Nach dem Verlust der
Tugend, Halt an der Tradition? », in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung 47 (1993), S. 434ff., oder: «Portrit: Alasdair MacIntyre », in:
Information Philosophie (5/1993), S. 30ff. Einen Uberblick iiber die Debatte
vermittelte : « Zum Kommunitarismus als Liberalismuskritik », in: Schweizer
Monatshefte 72 (1992), S. 357ff.; zu einigen politischen Fragen und
Konsequenzen s. mein : « Kommunitarismus, Nationalismus und Menschen-
rechte », in: Arbeitsbldtter fiir ethische Forschung (1992), S. 16-34.

4  Vgl. die Kanonisierung von Aeterni Patris als philosophischer Text in Three
Rival Versions of Moral Enquiry, London 1990.

5 S. dazu Detmar DOERING, Liberalismus — ein Versuch liber die Freiheit,
St.Augustin 1993, S. 6f. (mit Abbildung).

6 Vgl. die Analyse von Hanna PITKIN, « Are Freedom and Liberty Twins ?», in:
Political Theory 16 (1988), S. 523ff., insb. 534f.

96



iiberstellt: wirkliche Freiheit kann nur entstehen innerhalb einer
« Gesellschaft in einer bestimmten kanonischen Form, die wahre
Selbstregierung einschliesst »’. Nun, dass auch das negative Freiheits-
konzept eine Form von Selbstverwirklichung und auch ein Hinter-
grundverstdndnis iiber den unterschiedlichen Wert einzelner Hand-
lungen und Ziele von Menschen einbeziehen kann und dies wohl in
aller Regel auch tut, sei durchaus zugestanden. Der entscheidende
Punkt ist aber vielmehr, dass solche «innere Faktoren» in der sozia-
len Kommunikation nicht relevant und vor allem nicht wahrheits-
fahig sein konnen. Wie wir weiter unten sehen werden, hat dies
wenig bis gar nichts mit dem (schidlichen) Einfluss naturwissen-
schaftlichen Denkens («rein quantitativ », «reduktionistisch-empiri-
stisch ») noch mit der Verteidigung einer philosophischen Maginot
Linie zu tun, sondern am ehesten mit einer etablierten skeptischen
Tradition.

Dazu kommt, dass die fiir Taylor zentrale Unterscheidung
zwischen opportunity- vs. exercise-Konzept von Freiheit nur greifen
kann, wenn bestimmte, rational geteilte soziale Zielvorstellungen zur
Verfiigung stehen, und genau dies erscheint mir fragwiirdig. Auch
diese sdkularisierte Form des Kommunitarismus kann die Praxis der
Freiheit mit der Erfiillung gewisser Biirgerpflichten und -hand-
lungen nur verbinden, indem sie gewisse Zielsetzungen letztlich auf-
grund religioser Vorstellungen als fiir jedermann rational ver-
bindlich, und deren Erreichung als héchste und wahrste Form von
Freiheit postuliert. Dass dabei immer Rousseau als prominentes Bei-
spiel angefiihrt wird, ist bezeichnend — einmal abgesehen davon, ob
Rousseau nun letztlich eine liberale oder eine totalitdre Vision der
Dinge hatte. In Abwesenheit stringenter rationaler Entscheidungs-
findung droht beim Kommunitarismus, auch guten Willens, letztlich
unausweichlich die immer mogliche Gefahr einer willkiirlichen
Tyrannei von partikuldren Vorstellungen des guten Lebens.

Ich betonte die Verteidigung der negativen Freiheit als einer
liberalen Errungenschaft: dies erscheint angesichts von Quentin
Skinners neueren Darlegungen zur Koexistenz von negativer Freiheit

7 «What’s wrong with negative liberty ?», in: A. RYAN (Hg.), The Idea of
Freedom. Essays in Honour of 1. Berlin, Oxford 1979, S. 175ff., Zitat hier
S. 181. Diese politische Dimension wird allerdings im Artikel selbst nicht
weiter ausgefiihrt.

97



mit republikanischer Tradition® zweifach bedeutungsvoll. Einerseits
zeigt diese eindriicklich gegen Taylor und gegen Maclntyre, dass es
keine positive Freiheit braucht, um republikanisches Gedankengut zu
stiitzen. Skinner entlarvt also die MacIntyresche Dichotomie «diese
oder eine andere Form des klassischen Liberalismus / diese oder
eine andere Form der aristotelischen Tradition» als eine falsche®.
Niemand geringerer als Machiavelli falsifiziert mit seiner Kombi-
nation in den Discorsi diese Sicht der Dinge. Er ist ein Verfechter
sowohl der negativen Freiheit als auch von stark sdkularisierten Tu-
gend- und Bonum Commune-Vorstellungen.

Skinners Unterfangen besteht in einer primér historischen Re-
konstruktion einer Verbindung negativer Freiheit mit republikani-
schen Werten gegen Hobbes und seine Nachfolger («epigoni»). Die
Beweisfiihrung ist, was Machiavelli betrifft, iiberzeugend. Die hier
interessierende Frage ist, ob die Kombination Machiavellis auch fiir
die heutige Debatte Giiltigkeit oder zumindest Plausibilitidt bean-
spruchen darf. In der Annahme, dass die Definitionshoffnungen und
die Realisierungschancen fiir ein gutes Leben im aristotelischen Sin-
ne letztlich angesichts insbesondere der grundstiirzend veridnderten
sozialen Wirklichkeit illusorisch und gescheitert sind — und dies trotz
sorgfiltiger Versuche wie etwa in Charles Taylors Sources of the
Self ° —, geht es letztlich darum, ob das Versprechen eingelost wer-
den kann, eine gehaltvollere Freiheit als «nur» diejenige der nega-
tiven Freiheit des klassischen Liberalismus anzubieten, nimlich eine
solche liberale Freiheit plus republikanische Biirgertugend. Zu-
mindest scheint Skinner eine solche Alternative als dritte Kraft gegen
«heutigen Liberalismus» und thomistischen Aristotelismus gegen
Ende seines Artikels zu skizzieren.

8 Republikanismus darf nicht mit Kommunitarismus gleichgesetzt werden. Ich
muss zu diesem Verhiltnis auf eine grossere Arbeit von mir zum Schweizeri-
schen Republikanismus vertrosten.

9  Vgl. « The republican ideal of liberty », in: G. BOCK et al. (Hg.), Machiavelli
and Republicanism, Cambridge 1990, S. 293. S. auch ders., « The idea of
negative liberty : philosophical and historical perspectives », in R. RORTY et
al. (Hg.), Philosophy in History, Cambridge 1984, S. 193ff.

10 Harvard U.P. 1989. Vgl. auch den eingehenden Essay dazu von SKINNER,
«Who are ‘We’? Ambiguities of the Modern Self », in: Inquiry 34 (1991),
S. 133ff.

98



Doch das bleibt vornehmlich postulierend, und dies auch in
eingehenderen Arbeiten etwa von Philip Pettit'!. Dieser meint
vorerst einmal, Constant und Berlin hitten uns mit ihrer Unter-
scheidung von negativer und positiver Freiheit einen schlechten
Dienst erwiesen'? er unterscheidet im folgenden idealtypisch zwi-
schen dem (liberalen) Quantitdts- und dem (republikanischen)
Qualitédts-bezogenen Konzept negativer Freiheit, bringt also gewis-
sermassen die erwidhnte Taylorsche Unterscheidung in einen Diskus-
sionsrahmen innerhalb negativer Freiheit hinein. Er entwickelt im
folgenden (zuweilen etwas zu) didaktische Gegensatzpaare zu ver-
schiedenen Politikbereichen, die ich hier aufliste, wobei zuerst je-
weils die liberale, dann die entgegengesetzte republikanische Position
folgt. extern-instrumenteller vs. konstitutiver und freiheitschiitzender
Gesetzesbegriff; Priferenzen-dominiertes vs. Urteilszentriertes Wah-
lerbild, Bargaining vs. Debatte im Exekutivpolitiker-Bild: syste-
misch-unpersénliche vs. personliche, ehren- und achtungsbezogene
politische Kontrolle; isolationistisches vs. kommunales Gesellschafts-
ideal: minimalistisches vs. interventionistisches Staatseingriffskon-
zept.

Wir konnen und miissen diese Fragen hier nicht abschliessend
behandeln. Offensichtlich ist eine Theorie negativer Freiheit ent-
gegen kommunitaristischer Anfechtungen immer noch moéglich und
sinnvoll. Dies nicht zuletzt, weil sie in eine realistische, in deren
anthropologischen Minimalitdt und Schnittigkeit am ehesten moder-
nen Anspriichen geniigenden Theorie der individuellen Rechte
miindet. Fiir Hobbes war schon die Theorie der negativen Freiheit
eigentlich selbstsprechend («mere assertion»): Freiheit ist deshalb
auch in einem klassisch-liberalen Sinne natiirlicher Besitz: dies galt
dann auch fiir die den Menschen zustehenden Individualrechte.
Folgerichtig darf heute auch Robert Nozick sein erstes grosses Buch
mit dem Satz beginnen lassen: « Die Menschen haben Rechte, und

11 «Liberalism and Republicanism», in: Australian Journal of Political Science
28 (1993), S. 162ff.

12 «Negative Liberty, Liberal and Republican», in: European Journal of
Philosophy 1 (1993), S. 16. Hier betont Pettit mehr die «resilient realisation of
a property like non-interference » (ebd.), die er dem Qualitits-zentrierten Frei-
heitskonzept zuordnet (28).

99



einiges darf ihnen kein Mensch und keine Gruppe antun (ohne ihre
Rechte zu verletzen) » "2

I1. Die Prioritidt der Freiheit vor der Wahrheit

Freiheit ist von der Wahrheit zu dissoziieren, dies entgegen der
mehrfach erkldrten Absicht von Veritatis Splendor, «die unauf-
l6sliche Verbindung zwischen der Gnade des Herrn und der Freiheit
des Menschen »'* aufzuzeigen. Die pipstliche Enzyklika von 1993
enthélt auch die eminent kommunitaristische Formel: « Freiheit hat
ihre Wurzel in der Wahrheit des Menschen und ihre Zielbestimmung
in der Gemeinschaft».

Wabhrheit ist so in Veritatis Splendor vorrangig, und als Feinde
der Wahrheit werden Relativismus und Skeptizismus ausgemacht,
wenn von Tendenzen die Rede ist, die «die Abhdngigkeit der Frei-
heit von der Wahrheit abzuschwichen oder gar zu leugnen »'5 versu-
chen. Veritatis Splendor postuliert dagegen im Menschen eine
«Sehnsucht nach der absoluten Wahrheit» oder «die stille Suche und
[den] inneren Anstoss, der die Freiheit in Bewegung setzt». Ob so
etwas anthropologisch Bestand hat, bleibe dahingestellt; im sozialen
Kontext ist es irrelevant, weil derartige Motive darin nicht greifen.
Es mag noch angehen, die erste (d.h. unvollkommene, D.B.) Freiheit
mit Augustinus als «Freisein von schuldhaftem Versagen» zu
definieren; aus liberaler Sicht hitte man eine Formulierung vor-
gezogen, es im Sinne der Immunitét als Freisein zum schuldlosen
Vertragen und Handeln zu verstehen (und es dabei bewenden zu
lassen!). Ebenso kann noch als bekannte, restriktiv katholische Sicht
des Zusammenhangs von Freiheit(srechte) und Verpflichtung an-
gesehen werden, wenn im gleichen Atemzug «die einzigartige Wiir-
de der menschlichen Person» im Dekalog gesehen wird, der «seine
wesentlichen Pflichten hervorhebt und damit indirekt auch die
Grundrechte, die der Natur der menschlichen Person innewohnen ».

Es mag auch noch angehen, wenn die — ja auch hier vertretene —
«radikale Trennung von Freiheit und Wahrheit» wohl plausibel als
Aspekt eines Sidkularisierungsprozesses gedeutet und mit einer an-

13 Anarchie, Staat, Utopia, Miinchen o.J. (amerik. Original New York 1974),
S. 11.

14 Veritatis Splendor, S. 28, das folgende Zitat S. 85.

15 Ebd., S. 38. Folgende Zitate S. 7, 13 und 19.

100



deren, «noch schwerwiegenderen und schidlicheren Dichotomie » in
Zusammenhang gebracht wird, «die den Glauben von der Moral
trennt». Sehr fragwiirdig wird die Argumentation von Veritatis
Splendor allerdings dort, wo sie mit Verweis auf Centesimus annus
politische Beziige herstellt und sich zum Verhiltnis der Trennungs-
these zum Totalitarismus dussert:
« Der Totalitarismus entsteht aus der Verneinung der Wahrheit im
objektiven Sinn: Wenn es keine transzendente Wahrheit gibt, in deren
Gefolge der Mensch zu seiner vollen Identitidt gelangt, gibt es kein
sicheres Prinzip, das gerechte Beziehungen zwischen den Menschen
gewahrleistet [...] dann triumphiert die Gewalt der Macht und jeder
trachtet, bis zum Aussersten von den ihm zur Verfiigung stehenden
Mitteln Gebrauch zu machen, um ohne Riicksicht auf die Rechte des
anderen sein Interesse und seine Meinung durchzusetzen [...] Die
Waurzel des modernen Totalitarismus liegt darum in der Verneinung der

transzendenten Wiirde des Menschen, der sichtbares Abbild des un-
sichtbaren Gottes ist. »

Hier soll zumindest also einmal der Mensch, das einzelne Indivi-
duum, verteidigt werden; auch gibt es hier keine triigerische, weil
nicht der oder iiberhaupt einer Wahrheit verpflichtete Freiheit, son-
dern nur das Ge- oder Misslingen in praktischer Erkenntnis und
Handhabe der Freiheit. Der Mensch hat sich die Freiheit erworben;
er besitzt sie und hat sie nicht « geschenkt » erhalten, weder von Gott
noch von irgendjemand anderem?.

Die Tradition des Skeptizismus bildete schon seit der Antike eine
heilsame, vornehmlich erkenntnistheoretische Kritik an solchen
Referenzsystemen, iiberhaupt an absoluten Wahrheits- und Wissens-
anspriichen allgemeiner Art. Dies gilt durchaus auch fiir die Politik
und die politische Theorie; die politischen Konsequenzen einer skep-
tischen Haltung miissen hier in Erinnerung gerufen werden'.
Skeptische Politik ist eine durchgehende Lebensweise in politicis,
gewissermassen eine «mentale Einstellung» oder ein « Tempera-
ment», die sich jeglicher transzendenter Begriindung enthalten. Die
pyrrhonische epoche ist sprichwortlich: das bedeutendste philosophi-

16 Die Zitate dieses Absatzes finden sich ebd. S. 86f. und 95.

17 A. M.:Veritatis Splendor, S. 85, oder die Ausserung des Prisidenten der
Schweizer Bischofskonferenz anlésslich deren Vorstellung am 5.10.1993
(ebd., S. 3).

18 Das folgende ist stark der Darstellung von John C. LAURSEN, The Politics of
Skepticism in the Ancients, Montaigne, Hume, and Kant, Leiden/New
York/Kéln 1992, verpflichtet.

101



sche Gewicht diirfte der Skeptizismus im politischen Denken, ja z.T.
auch in der politischen Praxis bei Marcus Tullius Cicero, sowie bei
Michel de Montaigne und bei David Hume erlangt haben.

Der Biirgermeister von Bordeaux setzt exemplarisch ataraxia in
die Exekutivpolitik um, mit der individuellen Ruhe und der sparsa-
men, gemdichlichen Sicherung der 6ffentlichen Ordnung als oberste
Ziele. Sitten und Gebrduche konnen sich bei ihm nie mit dem Ver-
weis auf eine Wahrheit legitimieren; mehr als vorldufige Wahrheits-
anspriiche werden vom ihm erkenntnistheoretisch und praktisch zu-
rickgewiesen. Dogmatiker haben sich letztlich der Frage zu stellen:
« Combien ay-je veu de condemnations, plus crimineuses que le
crime ? »' Das zeigt auch, dass skeptische Politik keine resignative
sein muss: gerade Montaigne wusste dort deutlich seine Stimme zu
erheben, wo bosartige, aber auch gutgemeinte Grausamkeit sich arti-
kulierte.

Der schottische Botschaftssekretidr David Hume diirfte wohl die
auch philosophisch begriindetste skeptische Theorie der Politik
entwickelt haben. Wie wohl keine zweite ist sie diejenige einer
Anthropologie, die geprigt ist von einer humanwissenschaftlich ab-
gestiitzten Allgegenwart der Gewohnheit (habits, costum). Politisch
dusserte sich dies in einer Theorie des stindigen evolutioniren Wan-
dels; einige Gewohnheiten sind vorzuziehen, aber nicht wegen eines
Bezuges zu irgendwelcher Wahrheit, sondern weil sie Uberleben und
Fortbestehen der Gesellschaft besser zu gewidhren vermogen.

Humes bedeutender Beitrag zu einer skeptischen, die Freiheit
von pritendierten Wahrheitsanspriichen loslosenden Theorie der
Politik sind seine sich nicht dogmatisch festlegende Staatsformen-
lehre und vor allem seine «politics of opinion» (Laursen). Sie
nimmt die « die Gewohnheiten des Denkens» auf, systematisiert sie
soweit notig in Meinungen, Urteile, Grundsitze und Geschmack, und
dynamisiert den Prozess der Entstehung und Ubertragung von
Meinungen, die Hume an den Beispielen seiner History of England
konkret testete. Fazit. Die Offentlichkeit diskutiert nie die Wahrheit
oder auch nur Wahrheiten, immer nur Meinungen — dies ist Humes
grosse, auch heute noch giiltige Lektion! Stabile Staaten und Ver-
fassungen sind letztlich ein komplexes Konglomerat von habitua-
lisierten Meinungen und Gewohnheiten zweierlei Art, « opinions of

19 In: Les Essais de Michel de Montaigne, 111/13, P. VILLEY (Hg.), P.U.F.
1924, S. 1071.

102



interest, and opinions of right», also die grossen Bereiche des In-
teressenausgleichs und des Rechts, wobei Hume letzteren in den einen
der Machtausiibung und den anderen des Eigentums weiter unterteilt.
« Upon these three opinions, therefore, of public interest, of right to
power, and of right to property, are all governments founded, and
all anthority of the few over the many ».

Moglicherweise ist dies eine Reminiszenz von Machiavelli, der ja
die euddmonistische Tradition ihres wesentlichen erkenntnistheoreti-
schen Elements beraubt hatte und die Politik zum Kampffeld sich ge-
geniiberstehender, letztlich unvereinbarer anthropologischer Grund-
voraussetzungen machte, den umori?'. Tatsache ist allerdings, dass
bei Hume die zivilisierten « manners », die « politeness » wesentliches
zur Domestizierung antagonistischer Tendenzen in der Gesellschaft
beitrugen. Monarchien (wie Frankreich) gében dafiir zuweilen einen
besseren Boden ab als Republiken (eher als eine solche verstand er ja
England). Eine zentrale Rolle spielte bei ihm dann auch die Ge-
rechtigkeit als eine wesentlich «kiinstliche Tugend ». Sie war auch
nicht gefragt als positive??, sondern pridzis wiederum als negative
Gerechtigkeit qua Abwesenheit von iniuria, dem Individuum
zugefiigtes Unrecht, als welche sie schon Cicero, v.a. aber Montaigne
oder spiter auch Adam Smith verstanden hatten?.

III. Zur Notwendigkeit liberaler Institutionen,
und deren liberaler Verteidigung

Einige Liberale haben heute noch Beriihrungsingste gegeniiber
Institutionen; allerdings vertreten sie nur selten wirklich ein anar-
chisches Ideal. Echte Liberale haben immer einen feinen Sinn fiir
Institutionen gehabt: man denke nur an Adam Smith oder Karl

20 In: Essays. Moral, Political, and Literary, Eugene F. MILLER (Hg.), India-
napolis 1985, S. 34.

21 Discorsi, Buch I, Kap. 3-16.

22 So prignant wiederum Veritatis Splendor, S. 96.

23 Fiir Hume s. v.a. A Treatise of Human Nature, Buch III, 2. Teil, fiir Cicero
vgl. De officiis, 1.7.20, fiir Montaigne : a.a.0. III/13, fiir Adam Smith s. Zitat
hier weiter oben Anm. 2. Wihrend im iibrigen Russell HARDIN in: Political
Theory 19 (1991), S. 156ff., iiberzeugend Hobbes als einen liberalen Denker
ausweist, verbindet Richard E. FLATHMAN diesen neuerdings mit dem
Skeptizismus, s.: Thomas Hobbes. Skepticism, Individuality und Chastened
Politics, Newbury Park / London 1993.

103



Popper®. Diese sind zum kollektiven Uberleben unabdingbar, nicht
zuletzt auch um den negativen Konsequenzen der Praxis der Freiheit
zu begegnen. Wichtig ist aber, dass sie im Sinne des Liberalismus
rational ausgestaltet werden.

Brian Barry* hat iiberzeugend dargelegt, dass liberale Institu-
tionen letztlich nur von Liberalen verteidigt werden koénnen. Libe-
rale Institutionen sind fiir ihn diejenigen modernen Institutionen, die
sich aus der konfessionellen Toleranz, der Pressefreiheit und der
Abschaffung der Sklaverei als den drei historischen Kernelementen
heraus entwickelt haben und heute als allgemeine Handlungsfreiheit,
als globale Meinungsdusserungsfreiheit und gleiche politische Biir-
gerrechte (unbesehen von Hautfarbe, Geschlecht etc.) anerkannt sind.
Sie korrelieren stark mit dem, was Barry die liberale Perspektive
nennt («liberal outlook »); das sind die Konzepte der Ungleichheit als
sozialem Artefakt, der (grundsitzlichen) Kritik(fahigkeit von Mei-
nungen, Ansichten etc.) und der Unbeweisbarkeit religioser Dog-
men. Zumindest ist es offensichtlich — das ist die hinreichende
Bedingung fiir die Korrelation —, dass eine liberale Perspektive die
Unterstiitzung liberaler Institutionen mit sich bringt. In der Ausein-
andersetzung mit dem Kommunitarismus ist allenfalls noch der Er-
wihnung wert, dass moralische Verurteilungen von Handlungen, die
niemandem Schaden zufiigen — und die im Kommunitarismus in Ver-
letzung der allgemeinen Handlungsfreiheit durchaus plausibel sind
und praktiziert werden —, nur auf dem Hintergrund eines letztlich
religiosen Glaubens moéglich sind?.

Wie steht es nun mit der Unterstiitzung liberaler Institutionen
durch Nicht-Liberale, in casu durch Kommunitaristen? (m.a.W..
Stellt die liberale Perspektive eine notwendige Bedingung fiir die
Unterstiitzung liberaler Institutionen dar ?) Historisch gesehen, haben
Liberale versucht, Nicht-Liberalen die liberalen Institutionen mit
drei Argumenten schmackhaft zu machen. a) dem sozialen Frieden,

24 Zu Adam Smith siehe meinen Beitrag « Adam Smith als politischer Denker »,
in: A. MEYER-FAJE & P. ULRICH (Hg.), Der andere Adam Smith,
Bern/Stuttgart 1991, S. 277-302, zu Karl POPPER : « Towards a rational
theory of tradition» (der ebenso gut « Towards a rational theory of
institutions » heissen konnte!), in: Conjectures and Refutations, 4. Aufl.,
London 1972, S. 120ff.

25 «How not to defend Liberal Institutions », in: R. Bruce DOUGLASS et al.
(Hg.), Liberalism and the Good, London/New York 1990, S. 44ff.

26 Barry, a.a.0., S. 46.

104



in dem Masse, wie religiose Toleranz allein diesen garantieren kann
(was allerdings eine hohe Wertschitzung fiir ihn und eine betridcht-
liche Sakularisierung der Gesellschaft voraussetzt). b) der Klugheit,
indem der mogliche Schaden einer Auseinandersetzung fiir beide
Seiten den Gewinn iiberwiegen konnte, und c¢) der inhédrenten In-
effizienz, insofern — um beim konfessionellen Beispiel zu bleiben —
Glauben iiberhaupt nicht mit Zwang durchgesetzt werden kann.
Diese Argumente sind allerdings héchst pragmatisch und als solche
in hohem Masse an ganz bestimmte Rahmenbedingungen gebunden.

Einige Liberale haben auf einer grundsitzlicheren Ebene die sog.
Neutralitdt des Staates in Fragen des Guten als mogliche Losungen
angeboten?. Tatsache ist allerdings, dass damit die reelle Assymme-
trie und vor allem auch die allgemeine Tendenz zugunsten einer eher
liberalen Gesellschaft (zugespitzt formuliert konnte man sagen. « die
A-Neutralitiat der Neutralitdt des Staates») bestehen bleiben. Kom-
munitaristen lehnen ja in aller Regel auch dieses Versohnungs-
argument als liberale Taktik und wegen deren inhdrenten «Privati-
sierung des Guten »* ab.

In der Tat erscheint mir die Neutralitit des Staates immer mehr
als (selbst ?)gestellte aporetische Falle, in welche auch wohlmeinende
Liberale getreten sind. Die Chancen, liberale Institutionen und die
(im Sinne des vorhergehenden Abschnitts) skeptische liberale Po-
sition dogmatischen Nicht-Liberalen «verkaufen» zu konnen, er-
scheint gering. Wie im Falle der Toleranz mit den Intoleranten kann
hier der Knoten ohne grosses Federlesen durchschnitten werden.: es
braucht keine liberale Version, die allen gefdllt, moglichst auch noch
den Gegnern des Liberalismus! Einige Vertreter des Liberalismus
haben hier wohl zulange versucht, es allen recht zu machen. Im
librigen spricht zudem der genannte Skeptizismus — von der We-
berschen Werturteilskonzeption ganz zu schweigen — in manchen
Punkten auch gegen die Neutralitit des Staates. gerade der liberale
Skeptiker kann sehr wohl vom Vorzug des Liberalismus iiberzeugt
sein, weil er glaubt oder meint, dieser sei seines Einsatzes wiirdig.

Was es braucht, ist so vielmehr eine offensive Verteidigung der
liberalen Institutionen, eine aktive Promotion des Liberalismus. Illi-

27 Vgl. die Arbeiten von Bruce Ackerman, Ronald Dworkin, vor allem aber von
John Rawls.

28 Siehe A. MACINTYRE, «Privatization of Good », in: The Review of Politics
52 (1990), S. 344ff.

105



berale, insb. totalitire Tendenzen entstehen nicht wegen des oder aus
dem Liberalismus heraus — das ist historischer Unsinn, auch in der
oben referierten pépstlichen Position —, sondern aus einem Mangel
von und aus der Defensive des Liberalismus. In der Auseinander-
setzung mit dem Kommunitarismus heisst dies im Klartext. nicht
mehr weiter ein «terrain d’entente» mit den Kommunitaristen su-
chen, sondern ihren Illiberalismus diskreditieren.

Barrys Liste darf um einen Punkt ergédnzt, mit diesem soll auch
die Binsenwahrheit herausgestrichen werden, dass die Praxis der
Freiheit auf unausgesprochenen, aber auch geteilten Voraussetzungen
basiert: ich meine den freien Markt, der einerseits aus der kol-
lektiven liberalen Einsicht generiert wird, dass Politik und Wirt-
schaft autonome Bereiche sind, und der andererseits zweifelsohne
auch eine dieser habitualisierten Traditionen darstellt und damit die
Denunziation des Liberalismus als Traditionen negierende oder igno-
rierende widerlegt, wie sie gerne vom Kommunitarismus, insb. von
Maclntyre, konstruiert wird®.

Auch hier darf auf eine exemplarische klassische Skizze
zuriickgegriffen werden: ich meine Montesquieus liberale Darstel-
lung von «Tugenden»* in Form des unspektakuliren «esprit de
commerce », auf dessen nicht nur terminologische Nidhe zum
« ‘Geist’ des Kapitalismus» Max Webers hier nur hingewiesen
werden kann: «’esprit de commerce », von dem er sagt, dass «il
entraine avec soi celui de la frugalité, d’économie, de modération, de
travail, de sagesse, de tranquillité, d’ordre et de regle »*. Zu deren
Erhaltung unabdingbar ist die gelebte Autonomie des Marktes.
« Pour maintenir 1’esprit de commerce, il faut que les principaux
citoyens le fassent eux-mémes; que cet esprit régne seul, et ne soit
point croisé par un autre ». Fiir Montesquieu gilt, dass wir nichts zu
befiirchten haben, solange dieser «esprit» allgemein verankert ist
und die Leute spontan die Intitiative ergreifen, ihn hochzuhalten und
zu verteidigen.

29 Vgl. Three Rival Versions. Ironischerweise zirkulierte bei Erscheinen dieses
Werkes ein historisch gut fundiertes Werk mit dem Titel Traditions of
Liberalism, K. HAAKONSSEN (Hg.), St. Leonards 1988.

30 Gegen die Tendenz, Montesquieu ausschliesslich zu einem Republikaner zu
machen, wie es prominent Pocock, aber neuerdings auch Pettit (Liberalism,
S. 162) tun, bestehen Bedenken. Zumindest ist er um einiges komplexer, als
ihn dem Republikanismus geneigte Kommentatoren hinzustellen pflegen.

31 De I'esprit des lois, R. DERATHE (Hg.), Paris 1973, V/6, Bd. I S. 54f.

106



Die Konsequenzen, die daraus folgen, sind von grosster Be-
deutung, auf internationaler Ebene der Friede zwischen den Na-
tionen und innergesellschaftlich eine unheroische Verlédsslichkeit:
« L’effet naturel du commerce est de porter a la paix. Deux nations
qui négocient ensemble se rendent réciproquement dépendantes. [...]
L’esprit de commerce produit dans les hommes un certain sentiment
de justice exacte, opposé d’un c6té au brigandage, et de I’autre a ces
vertus morales qui font qu’on ne discute pas toujours ses intéréts
avec rigidité, et qu’on peut les négliger pour ceux des autres ».

Die Lektion des Barons ist heute noch giiltig. Sie hat zuerst ein-
mal eine moralische Dimension. Der Markt bringt alltéigliche, ginz-
lich unheroische Tugenden mit sich. Auf sie verweist Montesquieu
mit Eloquenz und einer gehorigen Portion Ironie, gerade angesichts
heutiger kommunitaristischer Versuche:. « Le commerce corrompt les
moeurs pures: ¢’était le sujet des plaintes de Platon. il polit et adoucit
les moeurs barbares, comme nous le voyons tous les jours »*. Auf
heute iibertragen hat dies aber auch eine eminent wirtschaftspoli-
tische und -theoretische Tragweite: Wegen seiner Phobie gegeniiber
liberaler Freiheit begiinstigt der oft tendenziell wirtschaftsfeindliche,
zumindest aber dkonomiefremde Kommunitarismus von Plato bis
Maclntyre den Protektionismus. Anstelle einer Wirtschaftsphiloso-
phie, die auf der Hohe einer konkret wirtschaftlichen GATT-Realitét
steht, denken die Kommunitaristen immer noch in den Kategorien
des Geschlossenen Handelsstaats von Fichte oder des National-Sozia-
lismus eines Friedrich List.

IV. Schluss

Kommunitaristen lieben Extreme: zuweilen sind es Katastro-
phenszenarios, vor allem im moralischen Bereich. Die hier heran-
gezogene pépstliche Enzyklika zog ein anderes Register. « Glanz der
Wahrheit » ist zwar ein schoner, fast schon himmlischer Titel, doch
gerade der von Kommunitaristen wie Maclntyre gerne bemiihte
Volksmund ist bekanntlich dem Glanz allgemein gegeniiber eher
skeptisch eingestellt. Zudem sind die von der Wahrheit gestellten
Anspriiche ausgesprochen hoch. Der Liberalismus hingegen neigt
eher zum Realismus und zum Masshalten. Mit dieser Vorsichtsper-

32 Ebd., XX/2, Bd. II S. 3.
33 Ebd., XX/1, Bd. II S. 2.

107



spektive soll — wenn iiberhaupt — « Glanz » mit der im verteidigten
Sinne zu handhabenden Freiheit in Zusammenhang gebracht werden.

108



	Libertatis splendor

