
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Faktizität und "liberale Gemeinschaften"

Autor: Lohman, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 53/94

GEORG LOHMANN

Faktizität und « liberale Gemeinschaften »

I. Ein liberalismusinternes Problem

Im Streit zwischen Liberalismus und Kommunitarismus1 scheint
der Liberalismus als Punktsieger hervorgegangen zu sein. In den

Hauptstreitpunkten der Debatte hat sich entweder eine zunächst nicht
erwartete Gemeinsamkeit herausgestellt oder die liberalistische
Auffassung hat ihre Position offensichtlich verteidigen können. Ein
wichtiges Ergebnis dieser sehr differenziert geführten Debatte ist
aber, dass die Streitfragen, die zunächst als eine externe Kritik am
Liberalismus von kommunitaristischer Seite vorgebracht wurden,
nun als interne Probleme des Liberalismus weitergeführt werden.
Diese Wendung der Debatte erscheint mir der Sache nach viel
fruchtbarer als die etwas künstlich wirkende Auffassung eines
Entweder-Oder, und sie ist für das Selbstverständnis des Liberalismus
auch viel gravierender als die vereinfachende Konfrontation mit
einer externen Position. Es werden nämlich nicht nur durch die kom-
munitaristischen Überlegungen ergänzende Auffassungen in die
liberale Position aufgenommen, auch die liberalen Prämissen selbst
unterliegen einem Veränderungsdruck und müssen modifiziert werden.

Wie weit diese interne Selbstveränderung geht, ist jeweils im
Einzelfall zu sehen und dieser Prozess ist noch nicht abgeschlossen.

Die Idee der Gemeinschaft war von kommunitaristischer Seite
zunächst für zwei unterschiedliche Problerne stark gemacht worden :

1 Der Streit ist inzwischen gut dokumentiert und in Sammelbänden archiviert; ich
beschränke mich auf Hinweise: M. SANDEL (Hg.) 1984, Liberalism and Its
Critics, New York; N.C. ROSENBLUM (Hg.) 1989, Liberalism and the Moral
Life, Cambridge, Mass.; A. HONNETH (Hg.) 1992, Kommunitarismus. Eine
Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften,
Frankfurt/M., New York; Ch. ZAHLMANN (Hg.) 1992, Kommunitarismus in
der Diskussion, Berlin; M. BRUMLIK/ H. BRUNKHORST (Hg.) 1993,
Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M.

75



a) Zunächst wandte sie sich kritisch gegen die liberale Version einer
« ungebundenen » Person oder eines atomistischen Selbst, und machte
geltend, dass Subjekte stets zur erfolgreichen Betätigung ihrer
individuellen Freiheit, d.h. zur gelingenden Identitätsbildung und
Selbstverwirklichung, der Einbettung in vielfältige Formen des
Gemeinschaftslebens bedürfen. Erst ein gemeinsam geteilter Wertehorizont
und die entsprechende Konzeption eines gemeinsamen Guten könne
die wechselseitige Hilfe und gemeinschaftliche Solidarität erklären,
die zur Konstitution eines Selbst und zur Bildung eines gelingenden
Selbstwertgefühls ebenso notwendig sei wie die Respektierung und
Wahrnehmung subjektiver Autonomie. Gemeinschaft wird so als

notwendige Voraussetzung subjektiver Identitätsbildung geltend
gemacht2. b) Auf einer anderen Ebene liegt eine zweite, kommu-
nitaristische Argumentation, die die Notwendigkeit von Gemeinschaft

einklagt : gegenüber dem gängigen Selbstverständnis liberaler
Demokratie mit den Postulaten des Vorrangs der Gerechtigkeit vor
Konzeptionen eines gemeinschaftlichen Guten und der staatlichen
Neutralität gegenüber unterschiedlichen, kulturellen Konzeptionen
des Guten versucht sie, Gemeinschaft als notwendige Ressource für
die Motivationsprobleme liberaler und demokratischer Gesellschaften

nachzuweisen3. Diese könnten die notwendige Motivations- und
Einsatzbereitschaft zur Verteidigung universeller, moralischer Rechte

nicht aus den Quellen rationalen Eigeninteresses allein erklären,
sondern müssten dazu auf partikulare, kulturell bestimmte Lebensformen

zurückgreifen, und insofern das gemeinschaftliche Gute zur
Motivation für das moralische Gerechte notwendig heranziehen. Der
Streit zwischen Kommunitaristen und Liberalen geht zu einem

grossen Teil um die Folgerungen aus diesen beiden Einwänden,
insbesondere, ob aus den empirischen Notwendigkeiten des

Gemeinschaftsbezuges auch ein normativer Vorrang gefolgert werden könne,

und in welcher Hinsicht dies von Bedeutung sei.

2 Entscheidende Argumente haben hierzu Ch. Taylor und M. Sandel (gegen
Rawls ursprünglichen Personenbegriff) formuliert; siehe Ch. TAYLOR,
« Atomism», in: ders. 1985, Philosophy and the Human Sciences.
Philosophical Papers 2, Cambridge University Press; M. SANDEL 1982,
Liberalism and the Limits ofJustice, Cambridge University Press.

3 Wichtige Aufsätze, alle gesammelt jetzt in: A.HONNETH (Hg.) 1993, sind:
M. SANDEL 1993, «Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst»; A. MACiNTYRE, «Ist Patriotismus eine Tugend?»; Ch. TAYLOR,
«Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus

».

76



Der Begriff «Gemeinschaft» wird dabei oft sehr unbestimmt
oder mit wechselnden Bedeutungen4 gebraucht, und da zudem in dieser

Diskussion häufig die empirisch-deskriptive und die normative
Begriffsbildung vermischt wird5, ist es sinnvoll, zunächst mit einem
möglichst neutralen, deskriptiven Begriff von Gemeinschaft zu
operieren. In diesem Sinne schlage ich vor, dass für den Begriff
«Gemeinschaft » zunächst definitiv ist, dass eine Gemeinschaft als eine
Verbindung von unterschiedlich Einzelnen über eine gewisse
Zeitdauer existiert. Eine Gemeinschaft hat Geschichte und jede
Gemeinschaft ist eine unter anderen Gemeinschaften, ihrem «Wir»
steht immer ein «Ihr» gegenüber. In diesen Hinsichten sind
Gemeinschaften immer besondere und partikulare. Zweitens ist
Gemeinschaft durch eine gemeinsame Anerkennung von bestimmten
Normen und Werten charakterisiert. Eine solche Wertegemeinschaft
soll, drittens, wechselseitige Hilfe und Solidarität der Mitglieder
einer Gemeinschaft ermöglichen. Strittig ist ein vierter Gesichtspunkt,
der manchmal als weiteres Kriterium genannt wird: dass die
gemeinschaftlichen Werte und der Erhalt der Gemeinschaft auch oberster

Zweck der individuellen Zielsetzungen ist6. Ich glaube aber, dass

dies keine Frage einer Definition des Begriffs sein sollte, da es schon
den normativen Gehalt von Vergemeinschaftung betrifft, und damit
auch die Möglichkeiten, die die einzelne Person hat, zu ihm Stellung
zu nehmen. Eine geeignete deskriptive Miminaldefinition von
Gemeinschaft sollte daher dieses Kriterium nicht enthalten.

Autoren, die den kommunitaristischen Auffassungen ein relatives
Recht zugebilligt haben, haben versucht durch den Begriff einer
«liberalen Gemeinschaft»7 (oder mit vergleichbaren Formulierun-

4 Das kritisiert auch A. HONNETH, «Posttraditionale Gemeinschaften. Ein
konzeptueller Vorschlag», in: M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.) 1993,
S. 262f.

5 Mit Recht macht diesen Vorwurf H. FlNK-ElTEL, «Gemeinschaft als Macht.
Zur Kritik des Kommunitarismus », in : M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST
(Hg.) 1993, S. 310

6 Mit diesem Kriterium versucht Martin Seel den Begriff der « Gemeinschaft »

von dem « gemeinsamer Lebensformen » zu unterscheiden; siehe M. SEEL
1993, «Ethik und Lebensformen », in : M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.)
1993, S. 245.

7 Exemplarisch R. DWORKIN 1989, « Liberal Community », in : California Law
Review, 77; einen Begriff «liberaler Gemeinschaft» diskutiert auch
J. FEINBERG 1990, Harmless Wrongdoing, Oxford University Press,
S. 108ff.; siehe auch W. KYMLICKA, Liberalism, Community and Culture,
Oxford 1992.

77



gen wie «posttraditionale Gemeinschaft», «moderne gemeinsame
Lebensformen»8 etc.) die ihrer Meinung nach berechtigten
Argumente von kommunitaristischer Seite aufzunehmen und in die
liberale Position zu integrieren. Die Absicht ist dabei, einen Begriff
von Gemeinschaft vorzuschlagen, der sowohl extern wie intern mit
den normativen Forderungen der liberalen Auffassung kompatibel
ist. « Liberale Gemeinschaften », so làsst sich zusammenfassend
sagen, sind danach solche, die die grundsätzliche Autonomie der Person

respektieren und den Vorrang der subjektiven Rechte vor den

gemeinschaftlichen Werten beachten, und die dementsprechend
durch die Möglichkeiten eines freiwilligen Eintritts, zumindest aber
Austritts und durch weitgehend egalitäre Strukturen gekennzeichnet
sind. Zumeist wird zugestanden, dass dieser Begriff einer «liberalen
Gemeinschaft » ein normativer Begriff ist, bisweilen, dass er auch
utopische Züge hat9.

Für beide Problemstellungen, sowohl für die subjektivitätstheoretische

Frage nach den notwendigen intersubjektiven und
gemeinschaftlichen Voraussetzungen gelingender Individuierung wie für die
sozial-und demokratietheoretische Frage nach den gemeinschaftlichen

Voraussetzungen liberaldemokratischer Gesellschaften wäre
nun zu prüfen, ob mit dem Konzept einer «liberalen Gemeinschaft»
eine befriedigende Lösung entwickelt werden kann. Obwohl beide
Problemfelder zusammenhängen, will ich mich (aus Raumgründen)
im folgenden auf die Diskussion hauptsächlich der ersten
Fragestellung beschränken. Diese Einschränkung ist vielleicht auch sachlich

vertretbar, da nach liberaldemokratischer Auffassung der Schutz
individueller Freiheiten der entscheidende Bezugspunkt
demokratischer Legitimität ist, und daher zunächst geklärt werden muss,
was alles damit impliziert ist.

Dabei ist ein mögliches Missverständnis auszuräumen. Auch von
liberaler Seite wird ja zugestanden, dass Menschen ihre Individualität
nicht autark herausbilden können, sondern dass sie (unter gewöhnlichen

Umständen) zur Bildung einer tragfähigen Identität
unterschiedlicher Formen von Gemeinschaftsleben bedürfen.
Zurückgewiesen wird die extrem kommunitaristische Auffassung, dass
schon aus dieser anthropologischen Tatsache ein normativer Vorrang

8 Diese Formulierungen bei A.Honneth und M.Seel, beide in : M. BRUMLIK,
H. BRUNKHORST (Hg.) 1993.

9 Darauf weist hin: R. DWORKIN 1989, S. 452.

78



von Gemeinschaftswerten vor den subjektiven Rechten folgt.
Vielmehr, so etwa die Richtigstellung von Ch. Taylor, klären die
ontologischen Annahmen über die gemeinschaftlichen Bedingungen
von subjektiver Identitätsbildung, in welchem Sinn und Kontext wir
über den normativen Vorrang zwischen Individualismus oder
Kollektivismus, zwischen subjektiven Rechten oder dem
gemeinschaftlichen Guten entscheiden10. Gemäss dieser Ansicht soll hier die
Ausgangsfrage noch einmal diskutiert werden: in welchem Sinne
bedarf die einzelne Person der unterschiedlichen Formen der
Vergemeinschaftung Und müssten sich aus einer Differenzierung der
Fragestellung nicht auch unterschiedliche Gewichtungen des

Vorrangs der Rechte vor dem Guten ergeben? Ich werde daher zunächst
Differenzen in den Arten von Vergemeinschaftungen aufzeigen,
deren eine gelingende, subjektive Identität bedarf (II), dann fragen,
in welcher Weise und ob hinsichtlich der Berücksichtigung des
Problems der Faktizität Vergemeinschaftungen nach dem normativen
Modell «liberaler Gemeinschaft» umgestaltet werden sollten (III)
und abschliessend noch fragen, ob eine liberale Demokratie eine
besondere «liberale Gemeinschaftlichkeit» benötigt, um den Streit
zwischen konfligierenden Gemeinschaften und subjektiven Rechten
zu lösen (IV).

II. Gemeinschaften und unterschiedliche Typen sozialer Einheiten

Zunächst ist, in einer soziologischen Zwischenüberlegung, die
Form Gemeinschaft überhaupt von anderen Formen sozialer
Einheiten (oder Systeme) zu unterscheiden und mit ihnen in Relation zu
setzen. In der Soziologie unterscheidet man Interaktion, Organisation
und Gesellschaft als unterschiedliche Typen sozialer Systeme11. Grob
lassen sich diese sozialen Einheiten mehrerer unterschiedlicher
Personen wie folgt unterscheiden: Kriterium für Interaktion ist,
«dass Anwesende sich wechselseitig wahrnehmen»12, Kriterium für
Organisation ist, dass die Mitgliedschaft in ihr durch Ein- und

10 Vgl. Ch. TAYLOR 1993, in: A. HONNETH (Hg.) 1993, S. 105f.
11 Diese Unterschiedung klärt N. Luhmann mit Bezug auf unterschiedliche

Systembildungen, siehe N. LUHMANN, «Interaktion, Organisation,
Gesellschaft», in: ders., Soziologische Außlärung 2, Opladen 1975; ich sehe im
folgenden von den besonderen systemtheoretischen Ausführungen Luhmanns
ab.

12 Op. cit., S. 10.

79



Austrittsbedingungen geregelt ist13, und schliesslich ist Gesellschaft
« das umfassende Sozialsystem aller kommunikativ füreinander
erreichbarer Handlungen »14. Gemeinschaft ist nun keineswegs auf die
zwischen Anwesenden beschränkt; gemeinschaftlich können die
sozialen Beziehungen sowohl der Interaktion wie der Organisation
und unter Unständen auch der Gesellschaft verfasst sein. Aber je
nach sozialem Einheitstyp verändern sich die Bedingungen und die
Funktionen von Gemeinschaftsbildung. Diese Veränderungen sollen
hier freilich nicht allgemein soziologisch, sondern nur mit Bezug auf
die oben gestellten Fragen behandelt werden.

Zunächst kann man vermuten, dass Gemeinschaftsbildung
hinsichtlich aller drei Beziehungstypen für die subjektive Identitätsbildung

notwendig ist, aber doch, wie wir sehen werden, mit grossen
Unterschieden. Den Vorrang hat, aus Gründen, die gleich zu nennen
sind, die interaktive Gemeinschaftsbildung zwischen Anwesenden.
Aber auch eine Gemeinschaftsbildung in Bezug auf Organisationen
ist unter modernen Bedingungen für die Stabilisierung subjektiver
Identitäten notwendig. Die funktionale Differenzierung der
modernen Gesellschaft lässt eine lebensnotwendige Teilnahme in
einzelnen Subbereichen der Gesellschaft oft nur vermittels von
Organisationen zu. Dabei können die Mitgliedschaftsbedingungen selbst

zugleich gemeinschaftsbildenden Charakter haben, oder aber es
bilden sich parallel zu den formal-rechtlichen Organisationsbeziehungen

Gemeinschaftsbeziehungen zwischen den Organisationsmitgliedern15.

Organisationsbezogene Gemeinschaftsbildung fungiert
hier als Kompensation von Mängeln der zunehmend formal und
rechtlich organisierten Leistungserbringung durch Organisationen,
im Extremfall ersetzt sie sie. Die Palette der Beispiele reicht von
korporatistischen Entwicklungen in der Wirtschaft bis zur organisierten

Hilfeleistung oder Interessenvertretung durch Bürger- oder
Betroffenengemeinschaften. Ein Randfall wäre die ersatzweise
eintretende Hilfestellung in Notfällen durch Familien- bzw. Verwandtschafts

verbände.
Hinsichtlich des Typs «Gesellschaft» ist die Gemeinschaftsbildung

heute weitaus problematischer. Da es keine regional von-

13 Vgl. op. cit., S. 12.
14 Op. cit., S. 11.
15 J. Feinberg überlegt sogar, ob nicht «organization [...] is a nessary or

sufficient condition for a community», J. FEINBERG 1990, Harmless
Wrongdoing, Oxford University Press, S. 103.

80



einander separierte Gesellschaften mehr in der heutigen Welt gibt,
vielmehr ein globales Kommunikationsnetz alle sozialen Systeme in
vielfältigen Beziehungen miteinander verbindet, kann man nur noch

von einer Gesellschaft, der Weltgesellschaft, sprechen, und die ist,
als ganze, gerade nicht mehr normativ über Werte integriert. Auch
steht ihr keine andere Gesellschaft mehr gegenüber und insofern gibt
es keine (nach diesem Begriffsverständnis) weltgesellschaftliche
Gemeinschaftsbildung. Man kann freilich fragen, ob es für den
einzelnen oder für das öffentliche Bewusstsein sinnvoll wäre, gleichwohl

die Weltgesellschaft als eine Gemeinschaft aller Menschen zu
betrachten. Besonders angesichts solcher globaler Probleme wie
weltwirtschaftliche Ungleichheiten, globale ökologische
Gefährdungen, Probleme des Bevölkerungswachstums, Konkurrenzverhältnis

zu anderen biologischen Arten etc. erscheint es, um den
Gedanken einer weltweiten Solidarität zu verdeutlichen, unter
Umständen sinnvoll, die Weltgesellschaft normativ, als ob sie eine
Gemeinschaft wäre, zu betrachten. Man muss sich aber darüber im
Klaren sein, dass das eine simplifizierende und kontrafaktische,
mithin idealisierende Selbstbeschreibung ist.

Anders sieht es mit den regional organisierten nationalen
«Gesellschaften» aus. Sie entsprechen als politisch-rechtlich konstituierte

Nationen dem Typ «Organisation», übernehmen aber in
vielen Hinsichten die Bewältigung weltgesellschaftlicher Probleme.
Auch wenn in der hier behandelten Debatte von « demokratischen
Gesellschaften» gesprochen wird, handelt es sich immer um einzelne
Nationen. Ob es auch für den einzelnen von Nöten ist, seine
demokratisch organisierte Gesellschaft, deren Mitglied er ist, als
Gemeinschaft zu betrachten, ist eine Frage, auf die ich noch
zurückkomme.

In beiden Fällen, sowohl der kompensatorischen Gemeinschaftsbildung

bezüglich organisatorischer sozialer Beziehungen wie der
idealisierenden Gemeinschaftsvorstellung bezüglich der Weltgesellschaft

bedarf die einzelne Person der Gemeinschaftsbildung in einem

ganz egoistischen Sinne : sie liegt jeweils in ihrem rationalen
Eigeninteresse, ist (reales oder ideales) Mittel ihrer Selbstverwirklichung.

Die einzelne kann daher darauf bestehen, den
Mittelcharakter dieser Art von Gemeinschaften auch deutlich zu machen.
Sie kann sie nach ihren Präferenzen bewerten, ggf. austreten und
sich anderen Gemeinschaften anschliessen. Dass dies im Fall der

81



Weltgesellschaft nicht möglich ist, ist ein Problem, auf das ich gleich
noch zu sprechen komme.

Nun ist die geläufige Vorstellung von Gemeinschaft, sowohl bei
den Kommunitaristen wie bei den Liberalen, die interaktive
Gemeinschaft zwischen Anwesenden. Anwesend ist jemand, wenn er
oder sie mit mir ein und dieselbe (räumliche) Situation teilt;
interaktiv ist die Beziehung, wenn die Personen sich, sinnlich vermittelt,

wechselseitig wahrnehmen und aufeinander affektiv reagieren
(können). Nicht jede Interaktion ist gemeinschaftsbildend ; aber wenn
sie es ist, über eine gewisse Zeit mit einer Geschichte sich erstrek-
kend, dann muss die Gemeinsamkeit der Wertorientierung und die
Solidaritätsbereitschaft durch Interaktion kontinuiert werden. Dazu
dient u.a. die Sprache. Sprachlich vermittelte Interaktion erhöht die
Komplexität der sozialen Beziehungen, macht die Thematisierung
von Abwesenden unter Anwesenden möglich, und generalisiert in
sachlich, sozialer und zeitlicher Hinsicht die Gemeinschaftsbildung.

In welchem Sinn kann man nun sagen, dass der einzelne sprachlich

vermittelte, interaktive Gemeinschaftsbildung nötig hat?
Unstrittig ist die anthropologische Tatsache, dass der Mensch als

hilfsbedürftiges Wesen für sein Heranwachsen auf die affektive
Interaktion in funktionierenden Gemeinschaften angewiesen ist, unter
gewöhnlichen Umständen zuvorderst auf familiäre Gemeinschaften.
Es erscheint auch plausibel zu sagen, dass wir nicht anders als
innerhalb und mit Hilfe eines Netzes von weiteren Gemeinschaften
heranwachsen können16, die die anfängliche familiäre Gemeinschaft
überschreiten, weil mit der Ausbildung der Individualität sich auch

unsere Tätigkeitsweisen vervielfältigen.
Differenzierter werden auch die Hinsichten, in Bezug auf die wir

zur Verwirklichung unserer Individualität der Interaktion mit
Anwesenden bedürfen. Nicht nur können wir viele einzelne Vorhaben
nur in unterschiedlicher, zweckbezogener, gemeinschaftlicher
Kooperation mit anderen realisieren, wir bedürfen auch, und das ist
von kommunitaristischer Seite besonders hervorgehoben worden,
zur Herausbildung eines stabilen Selbstwertgefühls der Gemeinschaft
mit anderen. Unser Selbstwertgefühl ist nicht einfach nur ein be-

16 In den Formulierungen von M. Sandel und Maclntyre : «family or tribe or city
or class or nation or people», siehe SANDEL 1982, S. 172, und vgl.
MACiNTYRE 1985, After Virtue, London, S. 220. Auch J. Feinberg spricht
von «overlapping memberships» in einem Netzwerk von unterschiedlichen
Gemeinschaften, J. FEINBERG 1990, S. 105ff.

82



stimmtes Wissen über uns selbst, sondern relativ dazu eine
Bewertung unserer selbst, die affektiv verankert ist. Eine wichtige
Komponente unseres Selbstwertgefühls kann von moralischen
Wertschätzungen abhängen, nämlich dann, wenn uns Moralischsein selbst

wichtig ist17. In einem umfassenden Sinn ist ein gelingendes
Selbstwertgefühl aber von Wertschätzungen abhängig, die moralisch sein
können, aber nicht sein brauchen. Die Frage des angemessenen
Verhältnisses zwischen moralischen und nicht-moralischen Wertschätzungen

muss hier offen bleiben. Unser Selbstwertgefühl bedarf der
affektiv geäusserten Wertschätzung durch Andere, die wir ihrerseits
wertschätzen, und die Voraussetzung dafür ist eine Gemeinsamkeit in
den Wertorientierungen18 und entsprechende wechselseitige affektive
Einstellungen. Ausdruck von Solidarität sind diese wechselseitigen
Wertschätzungen, wenn uns dabei die anderen als je besondere
Andere und die besondere Gemeinsamkeit mit ihnen wichtig ist, und
nicht nur die abgrenzende Respektierung ihrer Rechte und die
Achtung vor ihnen als Personen19. Eine Differenz besteht nicht nur
zwischen diesen Rechtsverhältnissen und den Solidaritätsbeziehungen,

die Solidarität selbst kann einmal moralisch motiviert sein, sie
kann aber auch quasi vormoralisch sich aus der Wichtigkeit einer
Gemeinsamkeit mit einer betreffenden Person ergeben. Schliesslich
ist zuzugeben, dass es wohl im Prinzip und im Extremfall möglich
ist, dass eine einzelne Person ihr Selbstwertgefühl unabhängig von
anderen oder gegen die Schätzungen von anderen behauptet, aber es

ist doch schwer vorstellbar, dass sie das von Beginn an und/oder auf
Dauer tun kann. Die einzelne Person bedarf insofern einer interaktiven,

affektiven und spezifischen Gemeinschaftsbildung, in der die
anderen Personen und die Gemeinsamkeit mit ihnen nicht bloss als

freiverfügbare und ersetzbare Mittel der Selbstwertgewinnung
fungieren, sondern in ihrer Besonderheit um ihrer selbst willen
geschätzt werden müssen.

17 Zu dem hier angesprochenen Problem des «lack of moral sense» siehe
E. TUGENDHAT 1993, Vorlesungen über Ethik, S. 61ff.

18 Siehe hierzu A. HONNETH, Posttraditionale Gesellschaften. Ein konzeptueller
Vorschlag, in: M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.) 1993, S. 263ff.

19 Unter dem Titel differenter Anerkennungsverhältnisse hat A. Honneth mehrere
Stufen «intersubjektiver Bedingungen personaler Integrität» unterschieden,
vgl. A. HONNETH 1992, Kampf um Anerkennung, Frankfurt/M., bes.
S. 148ff.

83



HI. Faktizität, Liberalisierung und das Problem
der Nivellierung von Gemeinschaften.

Sieht man die Gemeinschaftsbildung hinsichtlich dieser drei
Typen sozialer Einheiten differenziert, so stellt sich jetzt die Frage,
ob die jeweils relevanten Gemeinschaften sich in der gleichen Weise
nach dem liberalen Modell begreifen lassen; und femer, ob es sinnvoll

ist zu fordern, dass alle nach diesem Modell umgeformt werden.
Dabei ist eine wichtige Unterscheidung zu beachten, die ich bisher

unerwähnt gelassen habe. Wir finden uns einmal faktisch in
konkreten Gemeinschaften vor, die historisch gegeben und vorgegeben
sind. Zum anderen treten wir im Laufe unseres Lebens in
Vergemeinschaftungen ein, mit der Möglichkeit, in sie oder in andere
einzutreten20. Viele Gemeinschaften sind zunächst vorgegebene.
Gemeinschaften, in die wir hineingeboren werden und in denen wir
uns, durch den Prozess des Heranwachsens sozialisiert, zunehmend
bewusster, vorfinden. Wir gehören ihnen faktisch zu, ohne dass wir
eine Wahl hatten, in sie einzutreten. Mit der Herausbildung der

Fähigkeit zur individuellen Selbstbestimmung wachsen auch die
Möglichkeiten, in Distanz zur vorgegeben Gemeinschaft zu treten ;

zunehmend bestimmt der einzelne selbst, in wieweit er seiner
Gemeinschaft auch angehört21, sich mit ihren Werten auch identifiziert

oder aber mit ihnen bricht und ggf. seine Gemeinschaft ver-
lässt. Der Übergang von einer vorgegebenen Zu- und Angehörigkeit
zu einer dann frei gewählten Angehörigkeit in einer neuen
Gemeinschaft ist von vielen Bedingungen abhängig. Trotz allen
biographischen Erschwernissen im einzelnen ist er in vielen Fällen zum
alltäglichen Vorgang der Mobilitätsbewegungen modemer
Industriegesellschaften geworden22, manchmal freiwillig gewählt, oft durch
Umstände des Berufslebens etc. erzwungen. Ob darin ein Verlust
oder ein Gewinn zu sehen ist, ist freilich im Einzelfall wie als
Versuch einer gesamtgesellschaftlichen Bilanzierung eine schwierige
Frage.

20 Diese Unterscheidung hebt auch Ch. Taylor hervor, Ch. TAYLOR, Sources of
the Self, Cambridge Mass. 1989, S. 36f.

21 Die Unterscheidung zwischen blosser « Zugehörigkeit» und identifizierender
«Angehörigkeit» erläutert M. SEEL 1993, S. 248f.

22 M. Walzer sieht die gegenwärtige amerikanische Gesellschaft durch vier
« Mobilitätsvarianten » (die geographische, soziale, politische und die
Ehemobilität) gekennzeichnet, vgl. M. WALZER 1993, «Die kommunitaristische
Kritik am Liberalismus», in: A. HONNETH 1993, S. 164ff.

84



In den Fällen, in denen die einzelne Person freiwillig über Eintritt

und Austritt in die Gemeinschaft entscheidet, also insbesondere
in Fällen organisationsbezogener Vergemeinschaftung, erscheint es

prinzipiell möglich, diese Gemeinschaften nach dem normativen
Modell «liberaler Gemeinschaften» zu gestalten. In Fällen von
faktisch vorgegebenen Gemeinschaften, in deren Zugehörigkeit wir
uns vorfinden, muss sich die normative Forderung einer
Liberalisierung auf das Recht einer jeden Person beschränken, austreten zu
können und ggf. auf die Forderung nach einer Egalisierung des
Gemeinschaftslebens. Im Falle der Weltgesellschaft ist allerdings eine

wesentliche Einschränkung zu beachten. In sie kann man weder
ein- noch austreten, und gleichwohl vorher oder nachher noch leben.
Wenn man die Weltgesellschaft als « liberale Gemeinschaft » betrachtet,

dann würde es niemandem freistehen, ob er ihr zugehören will
oder nicht. Ob angesichts dieser Faktizität des Eingebundenseins in
die Welt(gesellschaft) sich ein normatives Problem für das liberale
Selbstverständnis ergibt, kann ich hier offen lassen. Es erscheint mir
eher ein Hinweis auf die Schwierigkeiten zu sein, in die man kommt,
wenn man die Weltgesellschaft als eine Gemeinschaft betrachtet.

Spielt man nun die Möglichkeiten einer liberalen Umgestaltung
in extenso durch, etwa durch die paradoxe Annahme, dass ein liberaler

Staat normierend in konkrete Gemeinschaften eingreift, und die
subjektiven Freiheitsrechte einer jeden Person auch in ihren faktisch
gegebenen, kontingent unterschiedlichen, kulturellen Lebenskontexten

und -gemeinschaften durchsetzt, so würde das eine radikale
Umwandlung der ausgebildeten Besonderheiten aller Gemeinschaften
bedeuten. Von kommunitaristischer Seite ist befürchtet worden, dass

sich dann im Extremfall eine gleichmacherische, merkwürdige
Uniformität der Qualität des Gemeinschaftslebens im Netzwerk der
Gemeinschaften ergäbe. Jede wäre in der Tat noch partikular, aber

nur insofern, als sie eine Teilmenge aus der gleichförmig gewordenen,

globalen liberalisierten Alltagskultur der Moderne darstellen
würde. Ihren kulturkritischen Einflüssen entsprechend beklagen
Kommunitaristen dies als Nivellierung oder Blindheit gegenüber
kulturellen und historischen Differenzen23. Dabei fragen sie nach
dem Wert der Wahrnehmung subjektiver Freiheiten, die dem
einzelnen im liberalisierten Gemeinschaftsleben zu erfahren möglich ist.

23 Z.B. MAClNTYRE 1985, After Virtue, London; siehe auch Ch. TAYLOR 1993,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/M., S. 34.

85



Es geht dabei mehr um den Sinn des individuellen Lebens, seine
Relevanz, Tiefe oder Leichtigkeit, als um seine Ungezwungenheit
oder Freiheit. Von liberaler Seite aus kann man beide Aspekte nicht
gegeneinander diskutieren, ihre «Versöhnung» aber stellt ein bisher
ungelöstes Problem dar. Das klassische liberale Selbstverständnis
muss die Beachtung der Freiheit im Sinne einer äusseren und inneren

Ungezwungenheit des Einzelnen voranstellen, kann sich dann
allerdings fragen, ob eine Liberalisierung des Gemeinschaftslebens
in allen Fällen wünschenswert wäre. Stellt man nämlich die
Angehörigkeit zu einer Gemeinschaft unter die Bedingung der
Freiwilligkeit ihrer Zugehörigkeit, so verändert das in einem eminenten
Masse den Charakter einer Gemeinschaft. «Was jeder Individualität
und jeder Gruppierung Freiwilligkeitscharakter verleiht, ist die
leichte Verfügbarkeit je anderer. Aber je leichter der Wechsel ist,
um so instabiler sind unsere Beziehungen»24. Man kann diesen
Befund Walzers noch ergänzen durch den Hinweis, dass wir unter
Umständen auch den Wert des entsprechenden Gemeinschaftslebens
gemindert sähen, und dass wir es evt. vorziehen würden, auf eine
Liberalisierung zu verzichten.

Besonders prekär erscheinen diese Bewertungsfragen bei unserer
Einstellung zu jenen faktisch vorgefundenen Gemeinschaften, in
deren Kontext wir unser Selbstwertgefühl herausbilden und mit deren

Mitgliedern wir die Faktizität unserer Existenz deuten und ggf.
bewältigen. Aber auch in Gemeinschaften, in die wir aus freien Stük-
ken eingetreten sind, oder die zumindest unser Recht auf Austritt
wahren, bildet sich eine Faktizität des Gemeinschaftslebens heraus,
deren Kontingenzen wir zum Teil selbst mitverursacht haben und die
wir uns auch zu einem Teil zurechnen lassen müssen, die uns aber

gleichwohl als nicht beliebig veränderbare faktische Geschichte bindet

und an die wir auch uns selbst in einem nicht bloss instrumentel-
len Sinn gebunden haben.

Die Gefühle der Vertrautheit mit und des Vertrauens in
Personen, mit denen wir gemeinschaftlich verbunden sind, sind ein Indiz
für diese Art des Gemeinschaftsbezuges. Als Vertrauensbeziehungen
sind sie zu unterscheiden von affektiven, moralischen Einstellungen,
die wir, unter Bedingungen der Aufklärungsmoral, prinzipiell von
jeder beliebigen Person müssten akzeptieren können. Die mora-

24 M. WALZER 1993, «Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus», in:
A. HONNETH 1993, S. 179.

86



lischen Gefühle und die Weisen des moralischen Lobens und
Tadeins, wenn sie den Anforderungen einer liberalen Moral
entsprechen, unterliegen dem Kriterium der Unparteilichkeit25, während

die hier in Frage stehenden, quasi vor-moralischen Wertschätzungen

gerade die parteiliche Anteilnahme nicht diskriminieren. Für
das hier behandelte Problem kann genügen, dass die Wertschätzung
für ein subjektiv gelingendes Selbstwertgefühl auch an die entweder
vorgefundene oder gewordene Faktizität der je relevanten Gemeinschaft

gebunden ist. Darin liegt, dass wir diese selbst nicht einfach
als beliebig ersetzbare Mittel unserer Selbstverwirklichung behandeln

können, sondern ihnen einen «Eigenwert» zusprechen. In der
gleichen Weise benützen wir auch die anderen, mit uns
gemeinschaftlich verbundenen Personen nicht einfach nur als ersetzbare
Personen, sondern wir haben ein Interesse daran, dass gerade sie aus
freien Stücken uns ihre solidarische Wertschätzung mitteilen. Der
Wert ihrer Bewunderung, ihrer Anteilnahme oder ihrer Kritik für
uns ist dabei von unterschiedlichen Bedingungen abhängig. Sie sollten

freiwillig und nicht erzwungen geschehen ; sie sollten nicht aus
einem ihrerseits egoistischen Kalkül geschehen, in dem wir Mittel
für die Interessen des anderen sind. Wir können auf Grund der
gemeinschaftlichen Geschichte mit der betreffenden Person ein
Interesse daran haben, dass gerade sie und nicht irgendeine andere
Person uns ihre Solidarität ausdrückt ; und schliesslich haben wir in
unseren affektiven Einstellungen ein Vorverständnis der Relevanz
und Wichtigkeit der betreffenden Person für uns. Diese Beziehungen
setzten nicht voraus, dass sie aus der moralischen Perspektive der
Unparteilichkeit gelebt werden, auch nicht, dass sie zwischen
Gleichwertigen geschehen, sondern es können durchaus ungleiche
Beziehungen zwischen den Interagierenden bestehen. Das gilt nicht
nur für Eltern-Kind-Beziehungen, sondern z.B. auch für
Freundschaften26. Sie können, müssen aber nicht moralischen Anforderungen

genügen. Die Art von Solidarität, um die es hier geht, ist nicht
von moralischen Bedingungen abhängig, was natürlich nicht heisst,

25 Siehe hierzu jetzt E. TUGENDHAT, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt/M.
1993, S. 282ff.

26 Siehe zu diesem Problem der Gleichheit oder Ungleichheit zwischen Freunden
U. WOLF 1993, «Die Freundschaftskonzeption in Piatons Lysis », in:
E. ANGEHRN, H. FINK-EITEL, Ch. IBER, G. LOHMANN (Hg.) 1992,
Dialektischer Negativismus. Michael Theunissen zum 60. Geburtstag,
Frankfurt/M.

87



dass sie moralischen Anforderungen widersprechen muss. Wie
schwierig dabei die Bewertungen der und evt. die Balance zwischen
den unterschiedlichen (diesen und ggf. noch einigen anderen)
Komponenten der subjektiven Werterfahrung sind, will ich an
unterschiedlich gelagerten Beispielen verdeutlichen.

Wir sind uns selbst nicht vollständig bewusste Wesen, wir sind in
vielen Punkten uns unsicher über den Wert und die Bedeutung unserer

Erlebnisse und Handlungen. Oft fragen wir uns, angesichts einer
Krankheit, eines Schicksalschlages etc., warum gerade ich, wie soll
ich damit fertig werden etc. Sowohl in bezug auf die prinzipielle
Unvollständigkeit unseres Selbstbewusstseins wie inbezug auf die
Kontingenzen unserer faktischen Existenz bedürfen wir des Rates
und ggf. kritischen Zuspruchs von Personen, denen wir vertrauen
können. Gewöhnlich sind dies Personen, mit denen wir durch eine
gemeinsame Geschichte uns verbunden fühlen. Unsere affektive
Einstellung orientiert uns dabei und verdeutlicht uns den subjektiven
Wert der betreffenden Person für uns. Was ändert sich, wenn unsere
Selbsteinschätzungen und die Bewältigung existentieller Probleme
nicht mehr im Kontext des besonderen gemeinschaftlichen Umgangs,
sondern in organisierten Gruppen auf Freiwilligkeitsbasis gebildet
und korrigiert werden? Sinkt dadurch, bei angenommen gleichem
Effekt, der Wert unserer individuellen Lebensführung

Ein pflegebedürftiger Kranker bedarf der Hilfe. Was ändert sich
in seiner subjektiven Werterfahrung und unserer Einschätzung dieser

Hilfe, wenn sie einmal von ihm nahestehenden Personen
(Lebensgefährten, Verwandten, etc.) oder (mit der gleichen sachlichen
Qualität) durch staatlich beauftragte Personen des Gesundheitsdienstes

geschieht Offenbar hängt es von seinen Präferenzen und

Erwartungen ab, ob er enttäuscht oder auch froh ist, dass nicht
die Verwandten, sondern «einer vom Gesundheitsdienst es macht».
Gleichwohl hätten wir ein ungutes Gefühl, wenn in allen Fällen in
einer Gesellschaft z.B. Verwandtschaftshilfe subjektiv gleichwertig
durch organisierte Gesundheitsdienste ersetzt werden könnte. Wie
immer daher die subjektiven Präferenzen und Erfahrungen im
Einzelfall sind, gesamtgesellschaftlich würden wir es (wahrscheinlich)
vorziehen, wenn es noch intakte Gemeinschaften gibt, deren
Solidarleistungen nur aushilfsweise und auf Wunsch durch staatliches
Handeln ersetzt werden.

88



Ausführlich werden in der Literatur27 schliesslich die Probleme
behandelt, die mit dem Wechsel zwischen gewachsenen kulturellen
oder ethnischen Gemeinschaften oder mit ihrer Auflösung für die
Selbstwertgefühle ihrer Mitglieder verbunden sind. In gewissen
Hinsichten sind dies Prozesse, die in allen kulturellen Gemeinschaften

mit den Vorgängen des Hineinwachsens, Distanznehmens,
des Streites in und der Ablösung von einer Gemeinschaft möglich
und « normal » sind. Gleichwohl kann entweder die Erfahrung einer
forcierten Mobilität zwischen unterschiedlichen Kulturen oder aber
der Selbstbehauptungsprotest einer kulturellen Minderheit gegen
Akkulturationssprozesse uns verständlich machen, dass die besondere
Faktizität einer kulturellen Gemeinschaft uns als besonders schutzwürdig

gilt, so dass wir uns fragen, ob wir ihren Schutz höher
bewerten sollen als die Achtung und Durchsetzung (legitimer)
subjektiver Rechte.

Nun liegen diese drei Beispiele auf unterschiedlichen theoretischen

Ebenen und erfordern keineswegs eine einheitliche Lösungsstrategie.

Sie können aber deutlich machen, dass eine liberale
Position keineswegs diejenigen Probleme, die in der Debatte mit den
Kommunitaristen aufgetaucht sind, nun mit dem normativen Modell
« liberaler Gemeinschaften » quasi in einem Streich lösen kami.
Vielmehr müsste eine reflektierte, liberale Position zugestehen, dass

auch von ihren eigenen Prämissen her gesehen es nicht wünscheswert
ist, dass alle Gemeinschaften, die zur gelingenden subjektiven Identität

nötig sind, liberalisiert werden sollten. Rechtverstanden kann
daher die normative Forderung der Liberalisierung von Gemeinschaften

nicht die Egalisierung oder Nivellierung des Gemeinschaftslebens

einer Gesellschaft in Gänze implizieren, sondern sie müsste
ein Interesse an der Aufrechterhaltung qualitativ unterschiedlicher
Gemeinschaften äussern, die auch nicht-liberale Gemeinschaften mit
umfasst.

27 Unter dem Stichwort « Multikulturalismus » hat sich hierzu eine umfangreiche
Literatur gebildet, aus der ich nur auswählend nenne: Ch. TAYLOR 1993,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/M. (mit
Kommentaren und Beiträgen v. A. Gutmann, St. C. Rockefeller, M. Walzer,
S.Wolf und J. Habermas); W. KYMLICKA, Liberalism, Community and
Culture, Oxford 1992; politisch informativ sind: D. COHN-BENDIT,
Th. SCHMID, Heimat Babylon, Hamburg 1992.

89



IV. «Liberale Gemeinschaft» und demokratische Verfassung

Eine solche revidierte liberale Auffassung hat nun auf den ersten
Blick in besonderer Weise das Problem, wie sie mit nicht-liberalen
Gemeinschaften umgeht. Sie muss sie nicht nur, im klassisch-liberalen

Sinn, so lange tolerieren, wie sie eine Privatangelegenheit von
einzelnen bleiben und die Rechte anderer nicht verletzen. Sie muss
sich auch fragen, ob sie nicht zu fördern seien. Die Bewahrung und
Förderung kontingent entstandener, historisch vorgefundener
Gemeinschaften, seien sie nun liberal oder nicht, wirft nun eine Reihe
von Problemen auf, insbesondere wenn es zu konfligierenden
Ansprüchen zwischen unterschiedlichen Gemeinschaften und zwischen
Gemeinschaften und einzelnen Individuen kommt. Die Lösung dieser
Probleme wird in einer geeigneten staatlichen Verfassung einer
Gesellschaft (Nation) zu suchen sein. Weil von kommunitaristischer
Seite nun der Vorwurf erhoben worden ist, dass eine
liberaldemokratischen Verfassung die hier anstehenden Probleme mit den
Mitteln des modernen, formalen und abstrakten Rechts nicht
angemessen lösen kann, haben einige liberale Autoren versucht, ob nicht
mit Bezug auf die «liberale Gemeinschaftlichkeit» einer demokratischen

Gesellschaft (Nation) diese Probleme besser zu lösen sind28.

Ich kann diese komplexen Fragen hier nur, gemäss den oben
angeführten Einschränkungen, aus einer beschränkten Perspektive
aufnehmen und versuche eine erste Klärung des Problems.

Entscheidend ist offenbar die Formulierung des Ausgangsproblems.

Sollen bestimmte Gemeinschaften in ihren Ansprüchen
geschützt werden, weil es um die subjektiven Rechte jeder einzelnen
Person geht, die nicht nur in ihren subjektiven Freiheiten, sondern
auch in den notwendigen, gemeinschaftlichen Bedingungen ihrer
Identitätsbildung geschützt werden soll, oder aber geht es um den
Schutz von bestimmten Gemeinschaften als solchen, um eine Art
kulturellen «Artenschutz»29. Diese letzte Auffassung vertritt z.B. A.
Maclntyre, wenn er davon ausgeht, dass Personen nur dann eine
gelingende Identität und (erzählbare) Einhëit ihres Lebens gewinnen,
wenn sie in den Wechselwirkungen und in die Anerkennung ihrer

28 Mit Unterschieden im einzelnen versuchen dies: R. DWORKIN 1989, Liberal
Community, a.a.O.; W. KYMLICKA 1992; Ch. TAYLOR 1993.

29 So J. HABERMAS 1993, «Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechts¬

staat», in: Ch. TAYLOR 1993, S. 173.

90



gegebenen Gemeinschaft eingebettet bleiben30. Daraus folgert er den

vorrangigen Schutz traditionell gegebener Gemeinschaften und letztlich

den Vorrang des gemeinschaftlichen Guten vor den liberalen,
subjektiven Rechten des Einzelnen. Sein Argument ist also, dass es

zur Sicherung einer bestimmten Konzeption von subjektiver Identität
besser ist, gegebene Gemeinschaften um ihrer selbst willen rechtlich
zu schützen. Dagegen lässt sich nicht nur einwenden, dass der darin
implizierte Begriff von kollektiven Rechten mit dem gewöhnlichen
Rechtsverständnis subjektiver Rechte kollidiert, schon der theoretische

Ansatz der subjektiven Identitätsbildung scheint unplausibel. In
modernen Gesellschaften werden wir nämlich zugleich in ziemlich
heterogene und auch konfligierende Gemeinschaften hineingeboren,
so dass auf die Fragen, «Wer sind wir ?», «Was istunsere
Geschichte », nicht mit Verweis auf eine faktisch historische Gemeinschaft

oder eine harmonische Tradition mehrerer Gemeinschaften
geantwortet werden kann, sondern die Situation für uns uneinheitlich
und ggf. widersprüchlich ist. Sie erfordert eine Wahl von uns. Die
Antwort hängt von dem ab, was wir tun, welcher vorgegebenen
Gemeinschaft wir uns auch weiterhin angehörig fühlen, und mit
welcher Zugehörigkeit wir brechen wollen31. Das Ausgangsproblem
ist also, gemäss der hier verfolgten Fragestellung, in der ersten Weise

zu formulieren : es geht um die Beachtung der subjektiven Rechte
der einzelnen Personen, zu denen auch ihr Recht gehört, eine
gegebene kulturelle Gemeinschaft in der Weise fortzusetzen, wie sie

es wollen32, solange, und das wird jetzt die Streitfrage, sie dabei die
subjektiven Rechte anderer Personen nicht verletzten.

Der letzte Gesichtspunkt, schon in Kants Definition des Rechts
mit aufgenommen, führt zu der Forderung, dass die Rechte aller in
gleicher Weise, d.h. neutral beachtet werden und es ist gerade dieses

Neutralitätsgebot des liberalen Verfassungsstaates, das als verzerrend
oder als nicht ausreichend für den notwendigen Schutz oder die
Förderung von Gemeinschaften angesehen wird. Ich kann an dieser
Stelle nur einige Argumente erwähnen. Zunächst einmal ist zu betonen,

dass die liberale Position, weil sie die individuelle Freiheit
schützt, « therefore also insist on the right of small subcommunities

30 Siehe A. MAClNTYRE 1985 (dt. : 1987, Der Verlust der Tugend,
Frankfurt/M.,New York, S. 293ff.).

31 Eine ausführliche Kritik in diesem Sinne bringt J. FEINBERG 1990, Harmless
Wrongdoing, Oxford University Press, S. 93ff.

32 Diesen Ansatz betont auch W. KYMLICKA 1992, S. 188ff.

91



to grow in rich and diverse profusion. [...] The corrollary of the
doctrine that individuals must be left free within the zone of their
autonomy, [...] is that the communities of individuals must also be
left free in their coordinated activities»33. Konflikte zwischen
Ansprüchen unterschiedlicher Gemeinschaften und zwischen ihnen
und einzelnen Individuen unterscheiden sich insofern nicht von den
üblichen Konflikten zwischen Individuen. Auch hier kann eine
abstrakt einseitige Auslegung des rechtlichen Neutralitätsgebotes bei
der Konfliktregelung vorgegebene, bestehende Ungleichkeiten nicht
beheben. Deshalb steht die Verwirklichung subjektiver Rechte in der
liberalen Demokratie auch unter dem Vorbehalt einer Verwirklichung

von Gerechtigkeit, und es ist eine Implikation dieser
Forderung einer legitimen, d.h. gerechten Regelung von Rechtskonflikten,

dass bestehende Ungleichheiten oder Ungerechtigkeiten
ausgeglichen werden. Erst mit Hilfe dieses Gesichtspunktes kann der
Einwand, dass rechtliche Neutralität bestehende Ungleichheiten
verfestige, entkräftet werden34. Darin drückt sich eine Korrektur des

klassischen liberalen Selbstverständnisses aus, die zur Idee des sozialen

Rechtsstaats geführt hat. J. Habermas hat versucht, durch die Idee
der « Gleichursprünglichkeit von privater und öffentlicher
Autonomie » dieser Korrektur eine demokratietheoretische Wendung zu
geben, die mit dem Konzept eines «prozeduralistischen
Rechtsparadigmas » in gleicher Weise die Gefahren einer formalrechtlichen
Diskriminierung oder eines sozialstaatlichen Paternalismus vermeidet35.

Erst im komplexen Rahmen eines solchen prozedural erweiterten

liberal-demokratischen Modells lässt sich dann prüfen, ob und
ggf. wie die oben anstehenden Probleme angemessen zu lösen sind36.

Es bleibt aber noch die Frage, ob nicht dennoch die Bezugnahme
auf die «liberale Gemeinschaftlichkeit» eines demokratischen
Verfassungsstaates eine Verstärkung und evt. eine Verbesserung des

Lösungspotentials für jene Probleme bildet. Das zumindest war ein
Motiv, warum etwa R. Dworkin den Gedanken einer «liberalen
Gemeinschaft»37 vorgebracht hat. Eine liberale Gesellschaft gilt als

33 J. Feinberg 1990, S. 121.
34 Siehe hierzu J. HABERMAS 1993, «Anerkennungskämpfe im demokratischen

Rechtsstaat», in: Ch. TAYLOR 1993, S. 17Iff.
35 Siehe dazu ausführlich J. HABERMAS 1992, Faktizität und Geltung,

Frankfurt/M., S. 112ff. und 468ff.
36 Siehe seine Ausführungen in J. HABERMAS 1993.
37 R. DWORKIN 1989, Liberal Community, a.a.O.

92



stabiler, wenn sich ihre Mitglieder auch mit der Konzeption eines

gemeinsamen Guten identifizieren können38. Nach Dworkin soll das

Konzept einer «liberalen Gemeinschaft» nur formale Strukturen
enthalten :

« The collective life of a political community includes its official political
acts : legislation, adjudication, enforcement, and the other executive
functions of government. An integrated citizen will count his community's

success or failure in these formal political acts as resonating in his
own life, as improving or diminishing it. On the liberal view, nothing
more should be added. These formal political acts of the community as a
whole should be taken to exhaust the communal life of a political body,
so that citizens are understood to act together, as a collective, only in
that structured way »39.

Nun muss man gegen Dworkin einwenden, dass trotz der formalen

Restriktion eine « liberale Gemeinschaft » gerade keine universale
oder auch formale Konzeption eines Guten ausbilden kann, da jede
Gemeinschaft eine partikulare wird. Ihre besonderen Umstände und
die besonderen Erfahrungen ihrer Geschichte machen sie zu einer
unter anderen, und diese Partikularität wird mit den Wertbegriffen
des gemeinsamen Guten in der einen oder anderen Weise verschmelzen.

Würde daher der obige Konflikt zwischen Rechtsansprüchen
unterschiedlicher Gemeinschaften unter dem Gesichtpunkt der «
liberalen Gemeinschaftlichkeit» behandelt, so wären es, trotz des
formalen Vorbehalts, immer besondere Wertperspektiven, in deren
Perspektive die anstehenden Probleme gelöst werden würden. Statt
um eine neutrale Abwägung von Rechtsansprüchen ginge es um
Fragen der «Wertabschätzung der jeweiligen Kultur»40, die jetzt
aber gemäss eines zu unterstellenden, gemeinsamen Guten, das

notwendigerweise eine partikulare und besondere Konzeption ist, zu lö-

38 Auch J. Rawls greift zur Sicherung der Stabilität demokratischer Gesell¬
schaften angesichts des Faktums des Pluralismus auf liberale Konzeptionen
von Gemeinschaft zurück, siehe z.B. J. RAWLS 1992, «Der Gedanke eines
übergreifenden Konsenses», in: ders. 1992, Die Idee des politischen
Liberalismus, Frankfurt/M.; dazu meine Kritik: G. LOHMANN, «Soziale
Gerechtigkeit und soziokulturelle Selbstdeutungen. Relativismus bei Marx,
Walzer und Rawls », in : H.-J. KOCH, M. KÖHLER, K. SEELMANN (Hg.),
Theorien der Gerechtigkeit, Stuttgart, ARSP-Beiheft 56, S. 233ff.

39 R. DWORKIN 1989, S. 450.
40 J. HABERMAS, « Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat », in :

Ch. TAYLOR 1993, S. 173; Habermas weist auf die Gefahr einer solchen
Wendung mit Bezug auf den Vorschlag hin, den Ch. Taylor im gleichen Band
macht.

93



sen wäre. Das wäre, gegenüber den liberalen Prämissen, ein
Selbstwiderspruch.

Auch von einer anderen Seite gesehen ist es wenig plausibel, dass

zur Lösung dieser Probleme die Bezugnahme auf eine liberale
Gemeinschaftlichkeit für den einzelnen Vorteile bringt (Für andere
Fragen, etwa die nach den Motivationsquellen formaler Demokratie,
sieht die Sache anders aus.). Nicht nur erscheint Dworkins formale
Konstruktion in der Tat als «too meager» und als eine zu artifizielle
Konstruktion. Wenn es keinen Unterschied gäbe zwischen der
ethischen Konzeption eines gemeinsamen Guten und den formalen
Standards einer liberalen Politik, warum sollte der einzelne sich
zweimal mit den gleichen formalen Strukturen identifizieren? Das
Problem der gesuchten und zugleich gefährdeten Neutralität in der

Frage der Abwägung und Schlichtung konkurrierender Ansprüche,
die aus der Beachtung des notwendigen Gemeinschaftsbezuges jeder
individuellen Selbstverwirklichung resultieren, lässt sich also nicht
direkt durch die Bezugnahme auf eine «liberale Gemeinschaftlichkeit»

demokratischer Gesellschaften lösen, sondern erfordert die
politisch auszufechtende Balance zwischen einer moralisierten
Öffentlichkeit, der rechtsstaatlichen Verwirklichung subjektiver Rechte
und dem grundgesetzlich verankerten Vorbehalt der Universalität
der Menschenrechte41.

41 Diese hier nur angedeutete Behauptung hoffe ich in einer demnächst erschei¬
nenden Veröffentlichung auszuführen.

94


	Faktizität und "liberale Gemeinschaften"

