Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Faktizitat und "liberale Gemeinschaften”
Autor: Lohman, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

GEORG LOHMANN

Faktizitat und «liberale Gemeinschaften »

I. Ein liberalismusinternes Problem

Im Streit zwischen Liberalismus und Kommunitarismus' scheint
der Liberalismus als Punktsieger hervorgegangen zu sein. In den
Hauptstreitpunkten der Debatte hat sich entweder eine zunéchst nicht
erwartete Gemeinsamkeit herausgestellt oder die liberalistische
Auffassung hat ihre Position offensichtlich verteidigen konnen. Ein
wichtiges Ergebnis dieser sehr differenziert gefiihrten Debatte ist
aber, dass die Streitfragen, die zunichst als eine externe Kritik am
Liberalismus von kommunitaristischer Seite vorgebracht wurden,
nun als interne Probleme des Liberalismus weitergefiihrt werden.
Diese Wendung der Debatte erscheint mir der Sache nach viel
fruchtbarer als die etwas kiinstlich wirkende Auffassung eines Ent-
weder-Oder, und sie ist fiir das Selbstverstdndnis des Liberalismus
auch viel gravierender als die vereinfachende Konfrontation mit ei-
ner externen Position. Es werden namlich nicht nur durch die kom-
munitaristischen Uberlegungen ergdnzende Auffassungen in die
liberale Position aufgenommen, auch die liberalen Primissen selbst
unterliegen einem Verdnderungsdruck und miissen modifiziert wer-
den. Wie weit diese interne Selbstverdnderung geht, ist jeweils im
Einzelfall zu sehen und dieser Prozess ist noch nicht abgeschlossen.

Die Idee der Gemeinschaft war von kommunitaristischer Seite
zunichst fiir zwei unterschiedliche Probleme stark gemacht worden:

1  Der Streit ist inzwischen gut dokumentiert und in Sammelbédnden archiviert; ich
beschrinke mich auf Hinweise: M. SANDEL (Hg.) 1984, Liberalism and Its
Critics, New York; N.C. ROSENBLUM (Hg.) 1989, Liberalism and the Moral
Life, Cambridge, Mass.; A. HONNETH (Hg.) 1992, Kommunitarismus. Eine
Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften,
Frankfurt/M., New York; Ch. ZAHLMANN (Hg.) 1992, Kommunitarismus in
der Diskussion, Berlin; M. BRUMLIK/ H. BRUNKHORST (Hg.) 1993,
Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt/M.

D



a) Zunichst wandte sie sich kritisch gegen die liberale Version einer
«ungebundenen » Person oder eines atomistischen Selbst, und machte
geltend, dass Subjekte stets zur erfolgreichen Betétigung ihrer indi-
viduellen Freiheit, d.h. zur gelingenden Identitétsbildung und Selbst-
verwirklichung, der Einbettung in vielfdltige Formen des Gemein-
schaftslebens bediirfen. Erst ein gemeinsam geteilter Wertehorizont
und die entsprechende Konzeption eines gemeinsamen Guten konne
die wechselseitige Hilfe und gemeinschaftliche Solidaritdt erkliren,
die zur Konstitution eines Selbst und zur Bildung eines gelingenden
Selbstwertgefiihls ebenso notwendig sei wie die Respektierung und
Wahrmmehmung subjektiver Autonomie. Gemeinschaft wird so als
notwendige Voraussetzung subjektiver Identitdtsbildung geltend ge-
macht?. b) Auf einer anderen Ebene liegt eine zweite, kommu-
nitaristische Argumentation, die die Notwendigkeit von Gemein-
schaft einklagt: gegeniiber dem gingigen Selbstverstidndnis liberaler
Demokratie mit den Postulaten des Vorrangs der Gerechtigkeit vor
Konzeptionen eines gemeinschaftlichen Guten und der staatlichen
Neutralitdt gegeniiber unterschiedlichen, kulturellen Konzeptionen
des Guten versucht sie, Gemeinschaft als notwendige Ressource fiir
die Motivationsprobleme liberaler und demokratischer Gesellschaf-
ten nachzuweisen®. Diese kénnten die notwendige Motivations- und
Einsatzbereitschaft zur Verteidigung universeller, moralischer Rech-
te nicht aus den Quellen rationalen Eigeninteresses allein erkliren,
sondern miissten dazu auf partikulare, kulturell bestimmte Lebens-
formen zuriickgreifen, und insofern das gemeinschaftliche Gute zur
Motivation fiir das moralische Gerechte notwendig heranziehen. Der
Streit zwischen Kommunitaristen und Liberalen geht zu einem
grossen Teil um die Folgerungen aus diesen beiden Einwénden,
insbesondere, ob aus den empirischen Notwendigkeiten des Gemein-
schaftsbezuges auch ein normativer Vorrang gefolgert werden kon-
ne, und in welcher Hinsicht dies von Bedeutung sei.

2 Entscheidende Argumente haben hierzu Ch. Taylor und M. Sandel (gegen
Rawls urspriinglichen Personenbegriff) formuliert; sieche Ch. TAYLOR,
« Atomism», in: ders. 1985, Philosophy and the Human Sciences. Philo-
sophical Papers 2, Cambridge University Press; M. SANDEL 1982,
Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge University Press.

3 Wichtige Aufsitze, alle gesammelt jetzt in: A.HONNETH (Hg.) 1993, sind:
M. SANDEL 1993, « Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene
Selbst»; A. MACINTYRE, «Ist Patriotismus eine Tugend ? »; Ch. TAYLOR,
« Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommuni-
tarismus ».

76



Der Begriff « Gemeinschaft» wird dabei oft sehr unbestimmt
oder mit wechselnden Bedeutungen* gebraucht, und da zudem in die-
ser Diskussion hdufig die empirisch-deskriptive und die normative
Begriffsbildung vermischt wird’, ist es sinnvoll, zunichst mit einem
moglichst neutralen, deskriptiven Begriff von Gemeinschaft zu ope-
rieren. In diesem Sinne schlage ich vor, dass fiir den Begriff «Ge-
meinschaft » zunichst definitiv ist, dass eine Gemeinschaft als eine
Verbindung von unterschiedlich Einzelnen iiber eine gewisse Zeit-
dauer existiert. Eine Gemeinschaft hat Geschichte und jede Ge-
meinschaft ist eine unter anderen Gemeinschaften, ihrem « Wir»
steht immer ein «Ihr» gegeniiber. In diesen Hinsichten sind Ge-
meinschaften immer besondere und partikulare. Zweitens ist Ge-
meinschaft durch eine gemeinsame Anerkennung von bestimmten
Normen und Werten charakterisiert. Eine solche Wertegemeinschaft
soll, drittens, wechselseitige Hilfe und Solidaritidt der Mitglieder ei-
ner Gemeinschaft ermdglichen. Strittig ist ein vierter Gesichtspunkt,
der manchmal als weiteres Kriterium genannt wird: dass die ge-
meinschaftlichen Werte und der Erhalt der Gemeinschaft auch ober-
ster Zweck der individuellen Zielsetzungen ist®. Ich glaube aber, dass
dies keine Frage einer Definition des Begriffs sein sollte, da es schon
den normativen Gehalt von Vergemeinschaftung betrifft, und damit
auch die Moglichkeiten, die die einzelne Person hat, zu ihm Stellung
zu nehmen. Eine geeignete deskriptive Miminaldefinition von Ge-
meinschaft sollte daher dieses Kriterium nicht enthalten.

Autoren, die den kommunitaristischen Auffassungen ein relatives
Recht zugebilligt haben, haben versucht durch den Begriff einer
«liberalen Gemeinschaft»’ (oder mit vergleichbaren Formulierun-

4 Das kritisiert auch A. HONNETH, «Posttraditionale Gemeinschaften. Ein
konzeptueller Vorschlag», in: M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.) 1993,
S. 262f.

5 Mit Recht macht diesen Vorwurf H. FINK-EITEL, « Gemeinschaft als Macht.
Zur Kritik des Kommunitarismus », in: M, BRUMLIK, H. BRUNKHORST
(Hg.) 1993, S. 310

6 Mit diesem Kriterium versucht Martin Seel den Begriff der « Gemeinschaft »
von dem « gemeinsamer Lebensformen» zu unterscheiden; siehe M. SEEL
1993, «Ethik und Lebensformen », in: M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.)
1993, S. 245,

7  Exemplarisch R, DWORKIN 1989, « Liberal Community », in: California Law
Review, T7; einen Begriff «liberaler Gemeinschaft» diskutiert auch
J. FEINBERG 1990, Harmless Wrongdoing, Oxford University Press,
S. 108ff.; siche auch W. KYMLICKA, Liberalism, Community and Culture,
Oxford 1992.

77



gen wie «posttraditionale Gemeinschaft», «moderne gemeinsame
Lebensformen »® etc.) die ihrer Meinung nach berechtigten Ar-
gumente von kommunitaristischer Seite aufzunehmen und in die
liberale Position zu integrieren. Die Absicht ist dabei, einen Begriff
von Gemeinschaft vorzuschlagen, der sowohl extern wie intern mit
den normativen Forderungen der liberalen Auffassung kompatibel
ist. «Liberale Gemeinschaften», so lasst sich zusammenfassend sa-
gen, sind danach solche, die die grundsitzliche Autonomie der Per-
son respektieren und den Vorrang der subjektiven Rechte vor den
gemeinschaftlichen Werten beachten, und die dementsprechend
durch die Moglichkeiten eines freiwilligen Eintritts, zumindest aber
Austritts und durch weitgehend egalitdre Strukturen gekennzeichnet
sind. Zumeist wird zugestanden, dass dieser Begriff einer «liberalen
Gemeinschaft » ein normativer Begriff ist, bisweilen, dass er auch
utopische Ziige hat’.

Fiir beide Problemstellungen, sowohl fiir die subjektivitdtstheo-
retische Frage nach den notwendigen intersubjektiven und gemein-
schaftlichen Voraussetzungen gelingender Individuierung wie fiir die
sozial-und demokratietheoretische Frage nach den gemeinschaftli-
chen Voraussetzungen liberaldemokratischer Gesellschaften wire
nun zu priifen, ob mit dem Konzept einer «liberalen Gemeinschaft »
eine befriedigende Losung entwickelt werden kann. Obwohl beide
Problemfelder zusammenhéngen, will ich mich (aus Raumgriinden)
im folgenden auf die Diskussion hauptsdchlich der ersten Frage-
stellung beschrianken. Diese Einschrinkung ist vielleicht auch sach-
lich vertretbar, da nach liberaldemokratischer Auffassung der Schutz
individueller Freiheiten der entscheidende Bezugspunkt demo-
kratischer Legitimitit ist, und daher zunichst gekldart werden muss,
was alles damit impliziert ist.

Dabei ist ein mogliches Missverstindnis auszurdumen. Auch von
liberaler Seite wird ja zugestanden, dass Menschen ihre Individualitit
nicht autark herausbilden konnen, sondern dass sie (unter gewohnli-
chen Umstdnden) zur Bildung einer tragfihigen Identitit unter-
schiedlicher Formen von Gemeinschaftsleben bediirfen. Zuriick-
gewiesen wird die extrem kommunitaristische Auffassung, dass
schon aus dieser anthropologischen Tatsache ein normativer Vorrang

8 Diese Formulierungen bei A.Honneth und M.Seel, beide in: M. BRUMLIK,
H. BRUNKHORST (Hg.) 1993.
9  Darauf weist hin: R. DWORKIN 1989, S. 452.

78



von Gemeinschaftswerten vor den subjektiven Rechten folgt.
Vielmehr, so etwa die Richtigstellung von Ch. Taylor, kldren die
ontologischen Annahmen iiber die gemeinschaftlichen Bedingungen
von subjektiver Identitidtsbildung, in welchem Sinn und Kontext wir
iiber den normativen Vorrang zwischen Individualismus oder
Kollektivismus, zwischen subjektiven Rechten oder dem gemein-
schaftlichen Guten entscheiden'. Gemiss dieser Ansicht soll hier die
Ausgangsfrage noch einmal diskutiert werden: in welchem Sinne
bedarf die einzelne Person der unterschiedlichen Formen der Ver-
gemeinschaftung ? Und miissten sich aus einer Differenzierung der
Fragestellung nicht auch unterschiedliche Gewichtungen des Vor-
rangs der Rechte vor dem Guten ergeben? Ich werde daher zunichst
Differenzen in den Arten von Vergemeinschaftungen aufzeigen,
deren eine gelingende, subjektive Identitdt bedarf (II), dann fragen,
in welcher Weise und ob hinsichtlich der Beriicksichtigung des
Problems der Faktizitdt Vergemeinschaftungen nach dem normativen
Modell «liberaler Gemeinschaft» umgestaltet werden sollten (III)
und abschliessend noch fragen, ob eine liberale Demokratie eine
besondere «liberale Gemeinschaftlichkeit» bendtigt, um den Streit
zwischen konfligierenden Gemeinschaften und subjektiven Rechten
zu losen (IV).

II. Gemeinschaften und unterschiedliche Typen sozialer Einheiten

Zunichst ist, in einer soziologischen Zwischeniiberlegung, die
Form Gemeinschaft iiberhaupt von anderen Formen sozialer Ein-
heiten (oder Systeme) zu unterscheiden und mit ihnen in Relation zu
setzen. In der Soziologie unterscheidet man Interaktion, Organisation
und Gesellschaft als unterschiedliche Typen sozialer Systeme!!. Grob
lassen sich diese sozialen Einheiten mehrerer unterschiedlicher
Personen wie folgt unterscheiden: Kriterium fiir Interaktion ist,
«dass Anwesende sich wechselseitig wahrmehmen »'2, Kriterium fiir
Organisation ist, dass die Mitgliedschaft in ihr durch Ein- und

10 Vgl. Ch. TAYLOR 1993, in: A. HONNETH (Hg.) 1993, S. 105f.

11 Diese Unterschiedung kldrt N. Luhmann mit Bezug auf unterschiedliche
Systembildungen, sieche N. LUHMANN, « Interaktion, Organisation, Gesell-
schaft», in: ders., Soziologische Aufkldrung 2, Opladen 1975; ich sehe im
folgenden von den besonderen systemtheoretischen Ausfiihrungen Luhmanns
ab.

12 Op. cit; S:10.

79



Austrittsbedingungen geregelt ist', und schliesslich ist Gesellschaft
«das umfassende Sozialsystem aller kommunikativ fiireinander er-
reichbarer Handlungen »**. Gemeinschaft ist nun keineswegs auf die
zwischen Anwesenden beschrinkt; gemeinschaftlich kénnen die
sozialen Beziehungen sowohl der Interaktion wie der Organisation
und unter Unstdnden auch der Gesellschaft verfasst sein. Aber je
nach sozialem Einheitstyp verdndern sich die Bedingungen und die
Funktionen von Gemeinschaftsbildung. Diese Verdnderungen sollen
hier freilich nicht allgemein soziologisch, sondern nur mit Bezug auf
die oben gestellten Fragen behandelt werden.

Zunidchst kann man vermuten, dass Gemeinschaftsbildung hin-
sichtlich aller drei Beziehungstypen fiir die subjektive Identitéts-
bildung notwendig ist, aber doch, wie wir sehen werden, mit grossen
Unterschieden. Den Vorrang hat, aus Griinden, die gleich zu nennen
sind, die interaktive Gemeinschaftsbildung zwischen Anwesenden.
Aber auch eine Gemeinschaftsbildung in Bezug auf Organisationen
ist unter modemen Bedingungen fiir die Stabilisierung subjektiver
Identititen notwendig. Die funktionale Differenzierung der mo-
dernen Gesellschaft ldsst eine lebensnotwendige Teilnahme in
einzelnen Subbereichen der Gesellschaft oft nur vermittels von Or-
ganisationen zu. Dabei konnen die Mitgliedschaftsbedingungen selbst
zugleich gemeinschaftsbildenden Charakter haben, oder aber es bil-
den sich parallel zu den formal-rechtlichen Organisationsbezie-
hungen Gemeinschaftsbeziehungen zwischen den Organisationsmit-
gliedern®®. Organisationsbezogene Gemeinschaftsbildung fungiert
hier als Kompensation von Mingeln der zunehmend formal und
rechtlich organisierten Leistungserbringung durch Organisationen,
im Extremfall ersetzt sie sie. Die Palette der Beispiele reicht von
korporatistischen Entwicklungen in der Wirtschaft bis zur organi-
sierten Hilfeleistung oder Interessenvertretung durch Biirger- oder
Betroffenengemeinschaften. Ein Randfall wire die ersatzweise ein-
tretende Hilfestellung in Notfillen durch Familien- bzw. Verwandt-
schaftsverbinde.

Hinsichtlich des Typs «Gesellschaft» ist die Gemeinschafts-
bildung heute weitaus problematischer. Da es keine regional von-

13 Vgl op. cit,, S. 12.

14 Op. cit., S. 11,

15 J. Feinberg iiberlegt sogar, ob nicht «organization [...] is a nessary or
sufficient condition for a community », J. FEINBERG 1990, Harmless
Wrongdoing, Oxford University Press, S. 103.

80



einander separierte Gesellschaften mehr in der heutigen Welt gibt,
vielmehr ein globales Kommunikationsnetz alle sozialen Systeme in
vielfiltigen Beziehungen miteinander verbindet, kann man nur noch
von einer Gesellschaft, der Weltgesellschaft, sprechen, und die ist,
als ganze, gerade nicht mehr normativ iiber Werte integriert. Auch
steht ihr keine andere Gesellschaft mehr gegeniiber und insofern gibt
es keine (nach diesem Begriffsverstindnis) weltgesellschaftliche
Gemeinschaftsbildung. Man kann freilich fragen, ob es fiir den ein-
zelnen oder fiir das 6ffentliche Bewusstsein sinnvoll wire, gleich-
wohl die Weltgesellschaft als eine Gemeinschaft aller Menschen zu
betrachten. Besonders angesichts solcher globaler Probleme wie
weltwirtschaftliche Ungleichheiten, globale okologische Gefidhr-
dungen, Probleme des Bevolkerungswachstums, Konkurrenzver-
hiltnis zu anderen biologischen Arten etc. erscheint es, um den Ge-
danken einer weltweiten Solidaritdt zu verdeutlichen, unter Um-
stinden sinnvoll, die Weltgesellschaft normativ, als ob sie eine Ge-
meinschaft wire, zu betrachten. Man muss sich aber dariiber im
Klaren sein, dass das eine simplifizierende und kontrafaktische,
mithin idealisierende Selbstbeschreibung ist.

Anders sieht es mit den regional organisierten (!), nationalen
« Gesellschaften » aus. Sie entsprechen als politisch-rechtlich konsti-
tuierte Nationen dem Typ «Organisation», iibernehmen aber in
vielen Hinsichten die Bewiltigung weltgesellschaftlicher Probleme.
Auch wenn in der hier behandelten Debatte von «demokratischen
Gesellschaften » gesprochen wird, handelt es sich immer um einzelne
Nationen. Ob es auch fiir den einzelnen von Néten ist, seine demo-
kratisch organisierte Gesellschaft, deren Mitglied er ist, als Ge-
meinschaft zu betrachten, ist eine Frage, auf die ich noch zuriick-
komme.

In beiden Fillen, sowohl der kompensatorischen Gemeinschafts-
bildung beziiglich organisatorischer sozialer Beziehungen wie der
idealisierenden Gemeinschaftsvorstellung beziiglich der Weltgesell-
schaft bedarf die einzelne Person der Gemeinschaftsbildung in einem
ganz egoistischen Sinne: sie liegt jeweils in ihrem rationalen
Eigeninteresse, ist (reales oder ideales) Mittel ihrer Selbstverwirk-
lichung. Die einzelne kann daher darauf bestehen, den Mittel-
charakter dieser Art von Gemeinschaften auch deutlich zu machen.
Sie kann sie nach ihren Priferenzen bewerten, ggf. austreten und
sich anderen Gemeinschaften anschliessen. Dass dies im Fall der

81



Weltgesellschaft nicht moglich ist, ist ein Problem, auf das ich gleich
noch zu sprechen komme.

Nun ist die geldufige Vorstellung von Gemeinschaft, sowohl bei
den Kommunitaristen wie bei den Liberalen, die interaktive Ge-
meinschaft zwischen Anwesenden. Anwesend ist jemand, wenn er
oder sie mit mir ein und dieselbe (rdumliche) Situation teilt; in-
teraktiv ist die Beziehung, wenn die Personen sich, sinnlich vermit-
telt, wechselseitig wahrnehmen und aufeinander affektiv reagieren
(k6nnen). Nicht jede Interaktion ist gemeinschaftsbildend ; aber wenn
sie es ist, liber eine gewisse Zeit mit einer Geschichte sich erstrek-
kend, dann muss die Gemeinsamkeit der Wertorientierung und die
Solidaritédtsbereitschaft durch Interaktion kontinuiert werden. Dazu
dient u.a. die Sprache. Sprachlich vermittelte Interaktion erhoht die
Komplexitit der sozialen Beziehungen, macht die Thematisierung
von Abwesenden unter Anwesenden moglich, und generalisiert in
sachlich, sozialer und zeitlicher Hinsicht die Gemeinschaftsbildung.

In welchem Sinn kann man nun sagen, dass der einzelne sprach-
lich vermittelte, interaktive Gemeinschaftsbildung nétig hat? Un-
strittig ist die anthropologische Tatsache, dass der Mensch als hilfs-
bediirftiges Wesen fiir sein Heranwachsen auf die affektive In-
teraktion in funktionierenden Gemeinschaften angewiesen ist, unter
gewohnlichen Umstidnden zuvorderst auf familidire Gemeinschaften.
Es erscheint auch plausibel zu sagen, dass wir nicht anders als
innerhalb und mit Hilfe eines Netzes von weiteren Gemeinschaften
heranwachsen konnen's, die die anfingliche familidre Gemeinschaft
iberschreiten, weil mit der Ausbildung der Individualitdt sich auch
unsere Tatigkeitsweisen vervielfiltigen.

Differenzierter werden auch die Hinsichten, in Bezug auf die wir
zur Verwirklichung unserer Individualitdt der Interaktion mit An-
wesenden bediirfen. Nicht nur konnen wir viele einzelne Vorhaben
nur in unterschiedlicher, zweckbezogener, gemeinschaftlicher Ko-
operation mit anderen realisieren, wir bediirfen auch, und das ist
von kommunitaristischer Seite besonders hervorgehoben worden,
zur Herausbildung eines stabilen Selbstwertgefiihls der Gemeinschaft
mit anderen. Unser Selbstwertgefiihl ist nicht einfach nur ein be-

16 In den Formulierungen von M. Sandel und MaclIntyre : « family or tribe or city
or class or nation or people», siche SANDEL 1982, S. 172, und vgl.
MACINTYRE 1985, After Virtue, London, S. 220. Auch J. Feinberg spricht
von «overlapping memberships» in einem Netzwerk von unterschiedlichen
Gemeinschaften, J. FEINBERG 1990, S. 105ff.

82



stimmtes Wissen iiber uns selbst, sondern relativ dazu eine Be-
wertung unserer selbst, die affektiv verankert ist. Eine wichtige
Komponente unseres Selbstwertgefiihls kann von moralischen Wert-
schdtzungen abhéngen, ndmlich dann, wenn uns Moralischsein selbst
wichtig ist. In einem umfassenden Sinn ist ein gelingendes Selbst-
wertgefiihl aber von Wertschédtzungen abhéngig, die moralisch sein
konnen, aber nicht sein brauchen. Die Frage des angemessenen Ver-
hiltnisses zwischen moralischen und nicht-moralischen Wertschiit-
zungen muss hier offen bleiben. Unser Selbstwertgefiihl bedarf der
affektiv gedusserten Wertschitzung durch Andere, die wir ihrerseits
wertschitzen, und die Voraussetzung dafiir ist eine Gemeinsamkeit in
den Wertorientierungen'® und entsprechende wechselseitige affektive
Einstellungen. Ausdruck von Solidaritit sind diese wechselseitigen
Wertschidtzungen, wenn uns dabei die anderen als je besondere An-
dere und die besondere Gemeinsamkeit mit ihnen wichtig ist, und
nicht nur die abgrenzende Respektierung ihrer Rechte und die
Achtung vor ihnen als Personen®. Eine Differenz besteht nicht nur
zwischen diesen Rechtsverhiltnissen und den Solidarititsbeziehun-
gen, die Solidaritit selbst kann einmal moralisch motiviert sein, sie
kann aber auch quasi vormoralisch sich aus der Wichtigkeit einer
Gemeinsamkeit mit einer betreffenden Person ergeben. Schliesslich
ist zuzugeben, dass es wohl im Prinzip und im Extremfall moglich
ist, dass eine einzelne Person ihr Selbstwertgefiihl unabhéngig von
anderen oder gegen die Schitzungen von anderen behauptet, aber es
ist doch schwer vorstellbar, dass sie das von Beginn an und/oder auf
Dauer tun kann. Die einzelne Person bedarf insofern einer interak-
tiven, affektiven und spezifischen Gemeinschaftsbildung, in der die
anderen Personen und die Gemeinsamkeit mit ihnen nicht bloss als
freiverfiigbare und ersetzbare Mittel der Selbstwertgewinnung fun-
gieren, sondern in ihrer Besonderheit um ihrer selbst willen ge-
schitzt werden miissen.

17 Zu dem hier angesprochenen Problem des «lack of moral sense» siehe
E. TUGENDHAT 1993, Vorlesungen iiber Ethik, S. 61ff.

18 Siehe hierzu A. HONNETH, Posttraditionale Gesellschaften. Ein konzeptueller
Vorschlag, in: M. BRUMLIK, H. BRUNKHORST (Hg.) 1993, S. 263ff.

19 Unter dem Titel differenter Anerkennungsverhiltnisse hat A. Honneth mehrere
Stufen «intersubjektiver Bedingungen personaler Integritit » unterschieden,
vgl. A. HONNETH 1992, Kampf um Anerkennung, Frankfurt/M., bes.
S. 148ff.

83



III. Faktizitit, Liberalisierung und das Problem
der Nivellierung von Gemeinschaften.

Sieht man die Gemeinschaftsbildung hinsichtlich dieser drei
Typen sozialer Einheiten differenziert, so stellt sich jetzt die Frage,
ob die jeweils relevanten Gemeinschaften sich in der gleichen Weise
nach dem liberalen Modell begreifen lassen; und ferner, ob es sinn-
voll ist zu fordern, dass alle nach diesem Modell umgeformt werden.

Dabei ist eine wichtige Unterscheidung zu beachten, die ich bis-
her unerwihnt gelassen habe. Wir finden uns einmal faktisch in kon-
kreten Gemeinschaften vor, die historisch gegeben und vorgegeben
sind. Zum anderen treten wir im Laufe unseres Lebens in Ver-
gemeinschaftungen ein, mit der Moglichkeit, in sie oder in andere
einzutreten®. Viele Gemeinschaften sind zunichst vorgegebene Ge-
meinschaften, in die wir hineingeboren werden und in denen wir
uns, durch den Prozess des Heranwachsens sozialisiert, zunehmend
bewusster, vorfinden. Wir gehdren ihnen faktisch zu, ohne dass wir
eine Wahl hatten, in sie einzutreten. Mit der Herausbildung der
Fihigkeit zur individuellen Selbstbestimmung wachsen auch die
Moglichkeiten, in Distanz zur vorgegeben Gemeinschaft zu treten;
zunehmend bestimmt der einzelne selbst, in wieweit er seiner
Gemeinschaft auch angehort*, sich mit ihren Werten auch identifi-
ziert oder aber mit ihnen bricht und ggf. seine Gemeinschaft ver-
lisst. Der Ubergang von einer vorgegebenen Zu- und Angehorigkeit
zu einer dann frei gewihlten Angehorigkeit in einer neuen Ge-
meinschaft ist von vielen Bedingungen abhiingig. Trotz allen bio-
graphischen Erschwernissen im einzelnen ist er in vielen Fillen zum
alltdglichen Vorgang der Mobilitdtsbewegungen moderner Industrie-
gesellschaften geworden?’, manchmal freiwillig gewihlt, oft durch
Umstinde des Berufslebens etc. erzwungen. Ob darin ein Verlust
oder ein Gewinn zu sehen ist, ist freilich im Einzelfall wie als
Versuch einer gesamtgesellschaftlichen Bilanzierung eine schwierige
Frage.

20 Diese Unterscheidung hebt auch Ch. Taylor hervor, Ch. TAYLOR, Sources of
the Self, Cambridge Mass. 1989, S. 36f.

21 Die Unterscheidung zwischen blosser « Zugehorigkeit » und identifizierender
« Angehorigkeit » erldutert M. SEEL 1993, S. 248f.

22 M. Walzer sieht die gegenwirtige amerikanische Gesellschaft durch vier
« Mobilitdtsvarianten » (die geographische, soziale, politische und die Ehe-
mobilitit) gekennzeichnet, vgl. M. WALZER 1993, « Die kommunitaristische
Kritik am Liberalismus », in: A. HONNETH 1993, S. 164ff.

84



In den Fillen, in denen die einzelne Person freiwillig iiber Ein-
tritt und Austritt in die Gemeinschaft entscheidet, also insbesondere
in Fillen organisationsbezogener Vergemeinschaftung, erscheint es
prinzipiell moglich, diese Gemeinschaften nach dem normativen
Modell «liberaler Gemeinschaften» zu gestalten. In Fillen von
faktisch vorgegebenen Gemeinschaften, in deren Zugehorigkeit wir
uns vorfinden, muss sich die normative Forderung einer Libera-
lisierung auf das Recht einer jeden Person beschrinken, austreten zu
konnen und ggf. auf die Forderung nach einer Egalisierung des
Gemeinschaftslebens. Im Falle der Weltgesellschaft ist allerdings ei-
ne wesentliche Einschrinkung zu beachten. In sie kann man weder
ein- noch austreten, und gleichwohl vorher oder nachher noch leben.
Wenn man die Weltgesellschaft als «liberale Gemeinschaft» betrach-
tet, dann wiirde es niemandem freistehen, ob er ihr zugehoren will
oder nicht. Ob angesichts dieser Faktizitit des Eingebundenseins in
die Welt(gesellschaft) sich ein normatives Problem fiir das liberale
Selbstverstindnis ergibt, kann ich hier offen lassen. Es erscheint mir
eher ein Hinweis auf die Schwierigkeiten zu sein, in die man kommt,
wenn man die Weltgesellschaft als eine Gemeinschaft betrachtet.

Spielt man nun die Moglichkeiten einer liberalen Umgestaltung
in extenso durch, etwa durch die paradoxe Annahme, dass ein libera-
ler Staat normierend in konkrete Gemeinschaften eingreift, und die
subjektiven Freiheitsrechte einer jeden Person auch in ihren faktisch
gegebenen, kontingent unterschiedlichen, kulturellen Lebenskon-
texten und -gemeinschaften durchsetzt, so wiirde das eine radikale
Umwandlung der ausgebildeten Besonderheiten aller Gemeinschaften
bedeuten. Von kommunitaristischer Seite ist befiirchtet worden, dass
sich dann im Extremfall eine gleichmacherische, merkwiirdige
Uniformitit der Qualitat des Gemeinschaftslebens im Netzwerk der
Gemeinschaften ergédbe. Jede wiire in der Tat noch partikular, aber
nur insofern, als sie eine Teilmenge aus der gleichférmig gewor-
denen, globalen liberalisierten Alltagskultur der Moderne darstellen
wiirde. Thren kulturkritischen Einfliissen entsprechend beklagen
Kommunitaristen dies als Nivellierung oder Blindheit gegeniiber
kulturellen und historischen Differenzen?. Dabei fragen sie nach
dem Wert der Wahrnehmung subjektiver Freiheiten, die dem ein-
zelnen im liberalisierten Gemeinschaftsleben zu erfahren moglich ist.

23 Z.B. MACINTYRE 1985, After Virtue, London; siehe auch Ch. TAYLOR 1993,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/M., S. 34.

85



Es geht dabei mehr um den Sinn des individuellen Lebens, seine
Relevanz, Tiefe oder Leichtigkeit, als um seine Ungezwungenheit
oder Freiheit. Von liberaler Seite aus kann man beide Aspekte nicht
gegeneinander diskutieren, ihre « Versohnung » aber stellt ein bisher
ungelostes Problem dar. Das klassische liberale Selbstverstéindnis
muss die Beachtung der Freiheit im Sinne einer dusseren und inneren
Ungezwungenheit des Einzelnen voranstellen, kann sich dann
allerdings fragen, ob eine Liberalisierung des Gemeinschaftslebens
in allen Fillen wiinschenswert wire. Stellt man ndmlich die An-
gehorigkeit zu einer Gemeinschaft unter die Bedingung der Frei-
willigkeit ihrer Zugehdorigkeit, so verdndert das in einem eminenten
Masse den Charakter einer Gemeinschaft. « Was jeder Individualitit
und jeder Gruppierung Freiwilligkeitscharakter verleiht, ist die
leichte Verfiigbarkeit je anderer. Aber je leichter der Wechsel ist,
um so instabiler sind unsere Beziehungen»?%. Man kann diesen Be-
fund Walzers noch ergédnzen durch den Hinweis, dass wir unter
Umstidnden auch den Wert des entsprechenden Gemeinschaftslebens
gemindert sidhen, und dass wir es evt. vorziehen wiirden, auf eine
Liberalisierung zu verzichten.

Besonders prekér erscheinen diese Bewertungsfragen bei unserer
Einstellung zu jenen faktisch vorgefundenen Gemeinschaften, in de-
ren Kontext wir unser Selbstwertgefiihl herausbilden und mit deren
Mitgliedern wir die Faktizitit unserer Existenz deuten und ggf. be-
wiltigen. Aber auch in Gemeinschaften, in die wir aus freien Stiik-
ken eingetreten sind, oder die zumindest unser Recht auf Austritt
wahren, bildet sich eine Faktizitit des Gemeinschaftslebens heraus,
deren Kontingenzen wir zum Teil selbst mitverursacht haben und die
wir uns auch zu einem Teil zurechnen lassen miissen, die uns aber
gleichwohl als nicht beliebig verdnderbare faktische Geschichte bin-
det und an die wir auch uns selbst in einem nicht bloss instrumentel-
len Sinn gebunden haben.

Die Gefiihle der Vertrautheit mit und des Vertrauens in Per-
sonen, mit denen wir gemeinschaftlich verbunden sind, sind ein Indiz
fiir diese Art des Gemeinschaftsbezuges. Als Vertrauensbeziehungen
sind sie zu unterscheiden von affektiven, moralischen Einstellungen,
die wir, unter Bedingungen der Aufklirungsmoral, prinzipiell von
jeder beliebigen Person miissten akzeptieren konnen. Die mora-

24 M. WALZER 1993, «Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus », in:
A. HONNETH 1993, S. 179.

86



lischen Gefiihle und die Weisen des moralischen Lobens und Ta-
delns, wenn sie den Anforderungen einer liberalen Moral ent-
sprechen, unterliegen dem Kriterium der Unparteilichkeit?, wih-
rend die hier in Frage stehenden, quasi vor-moralischen Wertschit-
zungen gerade die parteiliche Anteilnahme nicht diskriminieren. Fiir
das hier behandelte Problem kann geniigen, dass die Wertschédtzung
fiir ein subjektiv gelingendes Selbstwertgefiihl auch an die entweder
vorgefundene oder gewordene Faktizitit der je relevanten Gemein-
schaft gebunden ist. Darin liegt, dass wir diese selbst nicht einfach
als beliebig ersetzbare Mittel unserer Selbstverwirklichung behan-
deln konnen, sondern ihnen einen « Eigenwert» zusprechen. In der
gleichen Weise beniitzen wir auch die anderen, mit uns gemein-
schaftlich verbundenen Personen nicht einfach nur als ersetzbare
Personen, sondern wir haben ein Interesse daran, dass gerade sie aus
freien Stiicken uns ihre solidarische Wertschidtzung mitteilen. Der
Wert ihrer Bewunderung, ihrer Anteilnahme oder ihrer Kritik fiir
uns ist dabei von unterschiedlichen Bedingungen abhéngig. Sie soll-
ten freiwillig und nicht erzwungen geschehen; sie sollten nicht aus
einem ihrerseits egoistischen Kalkiil geschehen, in dem wir Mittel
fiir die Interessen des anderen sind. Wir konnen auf Grund der
gemeinschaftlichen Geschichte mit der betreffenden Person ein In-
teresse daran haben, dass gerade sie und nicht irgendeine andere
Person uns ihre Solidaritit ausdriickt; und schliesslich haben wir in
unseren affektiven Einstellungen ein Vorverstindnis der Relevanz
und Wichtigkeit der betreffenden Person fiir uns. Diese Beziehungen
setzten nicht voraus, dass sie aus der moralischen Perspektive der
Unparteilichkeit gelebt werden, auch nicht, dass sie zwischen
Gleichwertigen geschehen, sondern es konnen durchaus ungleiche
Beziehungen zwischen den Interagierenden bestehen. Das gilt nicht
nur fiir Eltern-Kind-Beziehungen, sondern z.B. auch fiir Freund-
schaften®. Sie konnen, miissen aber nicht moralischen Anforderun-
gen geniigen. Die Art von Solidaritdt, um die es hier geht, ist nicht
von moralischen Bedingungen abhéngig, was natiirlich nicht heisst,

25 Siehe hierzu jetzt E. TUGENDHAT, Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt/M.
1993, 8. 282ff.

26 Siehe zu diesem Problem der Gleichheit oder Ungleichheit zwischen Freunden
U. WOLF 1993, «Die Freundschaftskonzeption in Platons Lysis», in:
E. ANGEHRN, H. FINK-EITEL, Ch. IBER, G. LOHMANN (Hg.) 1992,
Dialektischer Negativismus. Michael Theunissen zum 60. Geburtstag,

Frankfurt/M.

87



dass sie moralischen Anforderungen widersprechen muss. Wie
schwierig dabei die Bewertungen der und evt. die Balance zwischen
den unterschiedlichen (diesen und ggf. noch einigen anderen) Kom-
ponenten der subjektiven Werterfahrung sind, will ich an unter-
schiedlich gelagerten Beispielen verdeutlichen.

Wir sind uns selbst nicht vollstindig bewusste Wesen, wir sind in
vielen Punkten uns unsicher iiber den Wert und die Bedeutung unse-
rer Erlebnisse und Handlungen. Oft fragen wir uns, angesichts einer
Krankheit, eines Schicksalschlages etc., warum gerade ich, wie soll
ich damit fertig werden etc. Sowohl in bezug auf die prinzipielle
Unvollstindigkeit unseres Selbstbewusstseins wie inbezug auf die
Kontingenzen unserer faktischen Existenz bediirfen wir des Rates
und ggf. kritischen Zuspruchs von Personen, denen wir vertrauen
konnen. Gewohnlich sind dies Personen, mit denen wir durch eine
gemeinsame Geschichte uns verbunden fithlen. Unsere affektive
Einstellung orientiert uns dabei und verdeutlicht uns den subjektiven
Wert der betreffenden Person fiir uns. Was idndert sich, wenn unsere
Selbsteinschidtzungen und die Bewiltigung existentieller Probleme
nicht mehr im Kontext des besonderen gemeinschaftlichen Umgangs,
sondern in organisierten Gruppen auf Freiwilligkeitsbasis gebildet
und korrigiert werden? Sinkt dadurch, bei angenommen gleichem
Effekt, der Wert unserer individuellen Lebensfiihrung ?

Ein pflegebediirftiger Kranker bedarf der Hilfe. Was éndert sich
in seiner subjektiven Werterfahrung und unserer Einschidtzung die-
ser Hilfe, wenn sie einmal von ihm nahestehenden Personen (Le-
bensgefihrten, Verwandten, etc.) oder (mit der gleichen sachlichen
Qualitdt) durch staatlich beauftragte Personen des Gesundheits-
dienstes geschieht ? Offenbar hiingt es von seinen Priferenzen und
Erwartungen ab, ob er enttduscht oder auch froh (!) ist, dass nicht
die Verwandten, sondern «einer vom Gesundheitsdienst es macht ».
Gleichwohl hitten wir ein ungutes Gefiihl, wenn in allen Fillen in
einer Gesellschaft z.B. Verwandtschaftshilfe subjektiv gleichwertig
durch organisierte Gesundheitsdienste ersetzt werden konnte. Wie
immer daher die subjektiven Pridferenzen und Erfahrungen im Ein-
zelfall sind, gesamtgesellschaftlich wiirden wir es (wahrscheinlich)
vorziehen, wenn es noch intakte Gemeinschaften gibt, deren So-
lidarteistungen nur aushilfsweise und auf Wunsch durch staatliches
Handeln ersetzt werden.

88



Ausfiihrlich werden in der Literatur® schliesslich die Probleme
behandelt, die mit dem Wechsel zwischen gewachsenen kulturellen
oder ethnischen Gemeinschaften oder mit ihrer Auflésung fiir die
Selbstwertgefiihle ihrer Mitglieder verbunden sind. In gewissen
Hinsichten sind dies Prozesse, die in allen kulturellen Gemein-
schaften mit den Vorgingen des Hineinwachsens, Distanznehmens,
des Streites in und der Ablosung von einer Gemeinschaft méglich
und «normal » sind. Gleichwohl kann entweder die Erfahrung einer
forcierten Mobilitdt zwischen unterschiedlichen Kulturen oder aber
der Selbstbehauptungsprotest einer kulturellen Minderheit gegen
Akkulturationssprozesse uns verstdndlich machen, dass die besondere
Faktizitdt einer kulturellen Gemeinschaft uns als besonders schutz-
wiirdig gilt, so dass wir uns fragen, ob wir ihren Schutz hoher be-
werten sollen als die Achtung und Durchsetzung (legitimer) sub-
jektiver Rechte.

Nun liegen diese drei Beispiele auf unterschiedlichen theoreti-
schen Ebenen und erfordern keineswegs eine einheitliche Losungs-
strategie. Sie konnen aber deutlich machen, dass eine liberale Po-
sition keineswegs diejenigen Probleme, die in der Debatte mit den
Kommunitaristen aufgetaucht sind, nun mit dem normativen Modell
«liberaler Gemeinschaften» quasi in einem Streich 16sen kann.
Vielmehr miisste eine reflektierte, liberale Position zugestehen, dass
auch von ihren eigenen Primissen her gesehen es nicht wiinscheswert
ist, dass alle Gemeinschaften, die zur gelingenden subjektiven Iden-
titdt notig sind, liberalisiert werden sollten. Rechtverstanden kann
daher die normative Forderung der Liberalisierung von Gemein-
schaften nicht die Egalisierung oder Nivellierung des Gemeinschafts-
lebens einer Gesellschaft in Génze implizieren, sondern sie miisste
ein Interesse an der Aufrechterhaltung qualitativ unterschiedlicher
Gemeinschaften dussern, die auch nicht-liberale Gemeinschaften mit
umfasst.

27 Unter dem Stichwort « Multikulturalismus » hat sich hierzu eine umfangreiche
Literatur gebildet, aus der ich nur auswihlend nenne: Ch. TAYLOR 1993,
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt/M. (mit
Kommentaren und Beitridgen v. A. Gutmann, St. C. Rockefeller, M. Walzer,
S. Wolf und J. Habermas); W. KYMLICKA, Liberalism, Community and
Culture, Oxford 1992; politisch informativ sind: D. COHN-BENDIT,
Th. SCHMID, Heimat Babylon, Hamburg 1992.

89



IV. «Liberale Gemeinschaft» und demokratische Verfassung

Eine solche revidierte liberale Auffassung hat nun auf den ersten
Blick in besonderer Weise das Problem, wie sie mit nicht-liberalen
Gemeinschaften umgeht. Sie muss sie nicht nur, im klassisch-libera-
len Sinn, so lange tolerieren, wie sie eine Privatangelegenheit von
einzelnen bleiben und die Rechte anderer nicht verletzen. Sie muss
sich auch fragen, ob sie nicht zu fordern seien. Die Bewahrung und
Foérderung kontingent entstandener, historisch vorgefundener Ge-
meinschaften, seien sie nun liberal oder nicht, wirft nun eine Reihe
von Problemen auf, insbesondere wenn es zu konfligierenden An-
spriichen zwischen unterschiedlichen Gemeinschaften und zwischen
Gemeinschaften und einzelnen Individuen kommt. Die Losung dieser
Probleme wird in einer geeigneten staatlichen Verfassung einer
Gesellschaft (Nation) zu suchen sein. Weil von kommunitaristischer
Seite nun der Vorwurf erhoben worden ist, dass eine liberal-
demokratischen Verfassung die hier anstehenden Probleme mit den
Mitteln des modernen, formalen und abstrakten Rechts nicht ange-
messen 1osen kann, haben einige liberale Autoren versucht, ob nicht
mit Bezug auf die «liberale Gemeinschaftlichkeit» einer demokrati-
schen Gesellschaft (Nation) diese Probleme besser zu 16sen sind?.
Ich kann diese komplexen Fragen hier nur, geméss den oben ange-
fiihrten Einschrinkungen, aus einer beschridnkten Perspektive auf-
nehmen und versuche eine erste Kldrung des Problems.

Entscheidend ist offenbar die Formulierung des Ausgangs-
problems. Sollen bestimmte Gemeinschaften in ihren Anspriichen ge-
schiitzt werden, weil es um die subjektiven Rechte jeder einzelnen
Person geht, die nicht nur in ihren subjektiven Freiheiten, sondern
auch in den notwendigen, gemeinschaftlichen Bedingungen ihrer
Identitdtsbildung geschiitzt werden soll, oder aber geht es um den
Schutz von bestimmten Gemeinschaften als solchen, um eine Art
kulturellen « Artenschutz »?. Diese letzte Auffassung vertritt z.B. A.
Maclntyre, wenn er davon ausgeht, dass Personen nur dann eine ge-
lingende Identitdt und (erzdhlbare) Einheit ihres Lebens gewinnen,
wenn sie in den Wechselwirkungen und in die Anerkennung ihrer

28 Mit Unterschieden im einzelnen versuchen dies: R. DWORKIN 1989, Liberal
Community, a.a.0.; W. KYMLICKA 1992; Ch. TAYLOR 1993,

29 So J. HABERMAS 1993, « Anerkennungskimpfe im demokratischen Rechts-
staat», in: Ch. TAYLOR 1993, S. 173.

90



gegebenen Gemeinschaft eingebettet bleiben®. Daraus folgert er den
vorrangigen Schutz traditionell gegebener Gemeinschaften und letzt-
lich den Vorrang des gemeinschaftlichen Guten vor den liberalen,
subjektiven Rechten des Einzelnen. Sein Argument ist also, dass es
zur Sicherung einer bestimmten Konzeption von subjektiver Identitét
besser ist, gegebene Gemeinschaften um ihrer selbst willen rechtlich
zu schiitzen. Dagegen ldsst sich nicht nur einwenden, dass der darin
implizierte Begriff von kollektiven Rechten mit dem gewohnlichen
Rechtsverstindnis subjektiver Rechte kollidiert, schon der theoreti-
sche Ansatz der subjektiven Identitdtsbildung scheint unplausibel. In
modernen Gesellschaften werden wir ndmlich zugleich in ziemlich
heterogene und auch konfligierende Gemeinschaften hineingeboren,
so dass auf die Fragen, « Wer sindwir ?», « Was istunsere Ge-
schichte ? », nicht mit Verweis auf eine faktisch historische Gemein-
schaft oder eine harmonische Tradition mehrerer Gemeinschaften
geantwortet werden kann, sondern die Situation fiir uns uneinheitlich
und ggf. widerspriichlich ist. Sie erfordert eine Wahl von uns. Die
Antwort hingt von dem ab, was wir tun, welcher vorgegebenen
Gemeinschaft wir uns auch weiterhin angehorig fiihlen, und mit
welcher Zugehorigkeit wir brechen wollen?®. Das Ausgangsproblem
ist also, gemdss der hier verfolgten Fragestellung, in der ersten Wei-
se zu formulieren: es geht um die Beachtung der subjektiven Rechte
der einzelnen Personen, zu denen auch ihr Recht gehort, eine
gegebene kulturelle Gemeinschaft in der Weise fortzusetzen, wie sie
es wollen®, solange, und das wird jetzt die Streitfrage, sie dabei die
subjektiven Rechte anderer Personen nicht verletzten.

Der letzte Gesichtspunkt, schon in Kants Definition des Rechts
mit aufgenommen, fiihrt zu der Forderung, dass die Rechte aller in
gleicher Weise, d.h. neutral beachtet werden und es ist gerade dieses
Neutralititsgebot des liberalen Verfassungsstaates, das als verzerrend
oder als nicht ausreichend fiir den notwendigen Schutz oder die
Forderung von Gemeinschaften angesehen wird. Ich kann an dieser
Stelle nur einige Argumente erwdhnen. Zunéchst einmal ist zu beto-
nen, dass die liberale Position, weil sie die individuelle Freiheit
schiitzt, «therefore also insist on the right of small subcommunities

30 Siehe A. MACINTYRE 1985 (dt.: 1987, Der Verlust der Tugend,
Frankfurt/M.,New York, S. 293ff.).

31 Eine ausfiihrliche Kritik in diesem Sinne bringt J. FEINBERG 1990, Harmless
Wrongdoing, Oxford University Press, S. 93ff.

32 Diesen Ansatz betont auch W. KYMLICKA 1992, S. 188ff.

91



to grow in rich and diverse profusion. [...] The corrollary of the
doctrine that individuals must be left free within the zone of their
autonomy, [...] is that the communities of individuals must also be
left free in their coordinated activities»*. Konflikte zwischen
Anspriichen unterschiedlicher Gemeinschaften und zwischen ihnen
und einzelnen Individuen unterscheiden sich insofern nicht von den
iiblichen Konflikien zwischen Individuen. Auch hier kann eine ab-
strakt einseitige Auslegung des rechtlichen Neutralititsgebotes bei
der Konfliktregelung vorgegebene, bestehende Ungleichkeiten nicht
beheben. Deshalb steht die Verwirklichung subjektiver Rechte in der
liberalen Demokratie auch unter dem Vorbehalt einer Verwirk-
lichung von Gerechtigkeit, und es ist eine Implikation dieser For-
derung einer legitimen, d.h. gerechten Regelung von Rechtskonflik-
ten, dass bestehende Ungleichheiten oder Ungerechtigkeiten aus-
geglichen werden. Erst mit Hilfe dieses Gesichtspunktes kann der
Einwand, dass rechtliche Neutralitidt bestehende Ungleichheiten ver-
festige, entkrdftet werden*. Darin driickt sich eine Korrektur des
klassischen liberalen Selbstverstiandnisses aus, die zur Idee des sozia-
len Rechtsstaats gefiihrt hat. J. Habermas hat versucht, durch die Idee
der «Gleichurspriinglichkeit von privater und o6ffentlicher Auto-
nomie » dieser Korrektur eine demokratietheoretische Wendung zu
geben, die mit dem Konzept eines «prozeduralistischen Rechts-
paradigmas » in gleicher Weise die Gefahren einer formalrechtlichen
Diskriminierung oder eines sozialstaatlichen Paternalismus vermei-
det®. Erst im komplexen Rahmen eines solchen prozedural erwei-
terten liberal-demokratischen Modells ldsst sich dann priifen, ob und
ggf. wie die oben anstehenden Probleme angemessen zu lésen sind*.
Es bleibt aber noch die Frage, ob nicht dennoch die Bezugnahme
auf die «liberale Gemeinschaftlichkeit» eines demokratischen Ver-
fassungsstaates eine Verstirkung und evt. eine Verbesserung des
Losungspotentials fiir jene Probleme bildet. Das zumindest war ein
Motiv, warum etwa R. Dworkin den Gedanken einer «liberalen Ge-
meinschaft »* vorgebracht hat. Eine liberale Gesellschaft gilt als

33 J. FEINBERG 1990, S. 121.

34 Siehe hierzu J. HABERMAS 1993, « Anerkennungskémpfe im demokratischen
Rechtsstaat», in: Ch. TAYLOR 1993, S. 171ff.

35 Siehe dazu ausfiithrlich J. HABERMAS 1992, Faktizitit und Geltung,
Frankfurt/M., S. 112ff. und 468ff.

36 Siehe seine Ausfiihrungen in J. HABERMAS 1993.

37 R. DWORKIN 1989, Liberal Community, a.a.O.

92



stabiler, wenn sich ihre Mitglieder auch mit der Konzeption eines
gemeinsamen Guten identifizieren kénnen®. Nach Dworkin soll das
Konzept einer «liberalen Gemeinschaft» nur formale Strukturen
enthalten :
«The collective life of a political community includes its official political
acts : legislation, adjudication, enforcement, and the other executive
functions of government. An integrated citizen will count his commu-
nity’s success or failure in these formal political acts as resonating in his
own life, as improving or diminishing it. On the liberal view, nothing
more should be added. These formal political acts of the community as a
whole should be taken to exhaust the communal life of a political body,
so that citizens are understood to act together, as a collective, only in
that structured way »*.

Nun muss man gegen Dworkin einwenden, dass trotz der forma-
len Restriktion eine «liberale Gemeinschaft » gerade keine universale
oder auch formale Konzeption eines Guten ausbilden kann, da jede
Gemeinschaft eine partikulare wird. IThre besonderen Umstinde und
die besonderen Erfahrungen ihrer Geschichte machen sie zu einer
unter anderen, und diese Partikularitdt wird mit den Wertbegriffen
des gemeinsamen Guten in der einen oder anderen Weise verschmel-
zen. Wiirde daher der obige Konflikt zwischen Rechtsanspriichen
unterschiedlicher Gemeinschaften unter dem Gesichtpunkt der «libe-
ralen Gemeinschaftlichkeit» behandelt, so wiren es, trotz des for-
malen Vorbehalts, immer besondere Wertperspektiven, in deren
Perspektive die anstehenden Probleme gelost werden wiirden. Statt
um eine neutrale Abwidgung von Rechtsanspriichen ginge es um
Fragen der « Wertabschitzung der jeweiligen Kultur»*, die jetzt
aber gemiss eines zu unterstellenden, gemeinsamen Guten, das not-
wendigerweise eine partikulare und besondere Konzeption ist, zu 16-

38 Auch J. Rawls greift zur Sicherung der Stabilitdt demokratischer Gesell-
schaften angesichts des Faktums des Pluralismus auf liberale Konzeptionen
von Gemeinschaft zuriick, siehe z.B. J. RAWLS 1992, « Der Gedanke eines
ibergreifenden Konsenses», in: ders. 1992, Die Idee des politischen Libe-
ralismus, Frankfurt/M.; dazu meine Kritik: G. LOHMANN, « Soziale Ge-
rechtigkeit und soziokulturelle Selbstdeutungen. Relativismus bei Marx,
Walzer und Rawls», in: H.-J. KOCH, M. KOHLER, K. SEELMANN (Hg.),
Theorien der Gerechtigkeit, Stuttgart, ARSP-Beiheft 56, S. 233ff.

39 R. DWORKIN 1989, S. 450.

40 J. HABERMAS, « Anerkennungskimpfe im demokratischen Rechtsstaat», in:
Ch. TAYLOR 1993, S. 173; Habermas weist auf die Gefahr einer solchen
Wendung mit Bezug auf den Vorschlag hin, den Ch. Taylor im gleichen Band
macht.

93



sen wire. Das wire, gegeniiber den liberalen Primissen, ein Selbst-
widerspruch.

Auch von einer anderen Seite gesehen ist es wenig plausibel, dass
zur Losung dieser Probleme die Bezugnahme auf eine liberale Ge-
meinschaftlichkeit fiir den einzelnen Vorteile bringt (Fiir andere
Fragen, etwa die nach den Motivationsquellen formaler Demokratie,
sieht die Sache anders aus.). Nicht nur erscheint Dworkins formale
Konstruktion in der Tat als «too meager» und als eine zu artifizielle
Konstruktion. Wenn es keinen Unterschied gibe zwischen der ethi-
schen Konzeption eines gemeinsamen Guten und den formalen
Standards einer liberalen Politik, warum sollte der einzelne sich
zweimal mit den gleichen formalen Strukturen identifizieren? Das
Problem der gesuchten und zugleich gefihrdeten Neutralitit in der
Frage der Abwigung und Schlichtung konkurrierender Anspriiche,
die aus der Beachtung des notwendigen Gemeinschaftsbezuges jeder
individuellen Selbstverwirklichung resultieren, ldsst sich also nicht
direkt durch die Bezugnahme auf eine «liberale Gemeinschaft-
lichkeit » demokratischer Gesellschaften 16sen, sondern erfordert die
politisch auszufechtende Balance zwischen einer moralisierten Of-
fentlichkeit, der rechtsstaatlichen Verwirklichung subjektiver Rechte
und dem grundgesetzlich verankerten Vorbehalt der Universalitit
der Menschenrechte®.

41 Diese hier nur angedeutete Behauptung hoffe ich in einer demnichst erschei-
nenden Veroffentlichung auszufiihren.

94



	Faktizität und "liberale Gemeinschaften"

