Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 53 (1994)

Artikel: Die Wiederkehr der Tugend : zur gegenwartigen Diskussion der
politischen Theorie Uber die moralischen Grundlagen der modernen
Gesellschaft

Autor: Kersting, Wolfgang
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

WOLFGANG KERSTING
Die Wiederkehr der Tugend

Zur gegenwirtigen Diskussion der politischen Theorie iiber die
moralischen Grundlagen der modernen Gesellschaft

Als Max Weber 1904 die Mitherausgeberschaft beim beriihmten
« Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik » iibernahm, stellte
er sich mit einem programmatischen wissenschaftstheoretischen Auf-
satz liber die «<Objektivitdt> sozialwissenschaftlicher und sozial-
politischer Erkenntnis» vor, in dem er die Rolle der kulturellen
Leitkonzepte und Wertideen bei der Konstitution gesellschaftlicher
Erkenntnis untersuchte. Diese kulturbedeutsamen Leitvorstellungen
und Losungsworte bilden das normative Grundvokabular der ge-
sellschaftlichen Selbstverstindigung. Sie sind nicht unverginglich,
sind keine Fixsterne in einem unbeweglichen Apriorititenhimmel,
sondern ebenso historisch wandelbar wie der von ihnen beleuchtete
und darum verstdndlich werdende Strom der geschichtlichen Ge-
schehnisse ; allerdings ist ihr Wandlungstempo gering, weit geringer
als die sich zunehmend akzelerierende Anderungsgeschwindigkeit
der kulturellen und sozialen Ereignisse. Die Bedeutung und Sinn
verleihenden Grundbegriffe und Wertideen sind konstitutionell kon-
servativ, auf langfristige Geltung ausgelegt. Daher verbleiben sie in
den Perioden einer normalen Kulturentwicklung unauffillig im
Hintergrund des Selbstverstiandlichen und entfalten ihre Wirksamkeit
unbeachtet.

Irgendwann jedoch, so Weber, « wechselt die Farbe. Die Bedeu-
tung der unreflektiert verwendeten Gesichtspunkte wird unsicher,
der Weg verliert sich in der Ddmmerung »'. Dann treten die Wert-
ideen aus der Kulisse in den Mittelpunkt allseitiger Beachtung; die
Aufmerksamkeit wendet sich von den alltdglichen Verrichtungen der
Praxis ab und den Fundamenten der Kultur zu; die kulturelle Selbst-

1  Max WEBER, «Die «Objektivitit> sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti-
scher Erkenntnis », in: ders., Methodologische Schriften, Frankfurt/M. 1968,
S. 64.

35



sicherheit gerit ins Wanken und weicht einer nervosen Reflexivitit.
Ersichtlich trifft diese Beschreibung unser gegenwirtiges Kulturbe-
wusstsein. Die Farbe hat langst gewechselt; Geltungen werden be-
denklich; die Moderne leidet heftig unter Selbstzweifeln. Wissen-
schaft, Philosophie und Kultur wechseln ratlos die Standpunkte.

Sieht man von dem Postmodernismus-Geplidnkel, der gross-
formatigen Rationalismuskritik und der &sthetizistischen Selbstauf-
16sung moderner Freiheit in bunte Beliebigkeit ab, denen das uner-
bittliche sensationsokonomische Gesetz der Medienwirksamkeit oh-
nehin nur eine kurze Saison beschert hat, so fand die gegenwirtige
kulturelle Selbstiiberpriifung ihren bislang radikalsten und ernsthaf-
testen Ausdruck in der 6kologie-, technik- und medizinethischen De-
batte. Dass der Ruf nach einer neuen 6kologischen Ethik mittlerweile
durch den Ruf nach einer neuen politischen Ethik iibertont wird,
bedeutet freilich nicht, dass sich die 6kologische Situation nennens-
wert entspannt hitte. Dass die 6ffentliche Diskussion sich jetzt ver-
stérkt sittlich-politischen Themen zuwendet, zeigt vielmehr, dass sich
die Selbstzweifel der Moderne noch zugespitzt haben: Nachdem sie
zuerst an der Peripherie, im Bereich des gesellschaftlichen Natur-
verhiltnisses aufgebrochen waren, haben sie jetzt das Zentrum, das
gesellschaftlichen Selbstverhéltnis erreicht.

In der sogenannten Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte, die
seit einiger Zeit die sittlich-politischen Selbstverstindigungskurse in
den USA und zunehmend auch hierzulande prigt, hat diese kritische
Selbstiiberpriifung der politisch-gesellschaftlichen Moderne bislang
ihren philosophisch anspruchsvollsten Ausdruck gefunden. In dieser
Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse geht es um die morali-
schen Grundlagen moderner Gesellschaften, um die Sprache ihrer
angemessenen Beschreibung und um die richtige Politik ihrer Erhal-
tung. Liberale und Kommunitaristen kimpfen um das, was Gramsci
« kulturelle Hegemonie» genannt hat. Unter der philosophischen
Wortfiihrerschaft von John Rawls, Ronald Dworkin und Robert
Nozick haben die Liberalen sie seit den siebziger Jahren unange-
fochten innegehabt und mit ihren individualistischen und uni-
versalistischen Positionen die zeitgenossische Partitur der sittlich-
politischen Selbstverstandigung der modernen Gesellschaft bestimmt.
Jedoch seit den achtziger Jahren ist dem Liberalismus im Kommuni-

36



tarismus ein beachtlicher Konkurrent entstanden, der ihm die kultu-
relle Vorherrschaft streitig macht?.

Fiir den Kommunitarismus sind die Schwierigkeiten moderner
Gesellschaften Auswirkungen eines komplementéiren Universalismus-
und Individualismusversagens. Seine liberalismuspolemische Revi-
sion der politischen Theorie zielt auf die Wiedergewinnung der sitt-
lichen Mitte durch Rehabilitierung partikularer Wertorientierungen,
auf die Anerkennung der Sozialnatur des Menschen und der daraus
entstehenden ethischen und institutionellen Verantwortlichkeiten in
Theorie und Praxis. Kommunitaristische Soziologen und Psycholo-
gen stellen die identitétsstiftende Bedeutung stabiler sittlicher Milieus
heraus, weisen auf die Wichtigkeit der vom Liberalismus notorisch
vernachlissigten Gemeinschaftsformen zwischen den komplemen-

2 Zur Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse vgl. A. GUTMAN,
« Communitarian Critics of Liberalism », Philosophy & Public Affairs 14
(1985), S. 308f.; H. N. HIRSCH, « The Threnody of Liberalismus. Consti-
tutional Liberty and the Renewal of Community », Political Theory 14 (1986),
S. 423f.; K. BAYNES, «The Liberal/Communitarian Controversy and
Communicative Ethics», Philosophy and Social Criticism 14 (1988),
S. 294f.; W. KYMLICKA, «Liberalism and Communitarianism», Canadian
Journal of Philosophy 18/2 (1988), S. 181f.; Amitai ETZIONI, «Liberals and
Communitarians », Partisan Review 5 (1990), S. 215f.; M. WALZER, «The
Communitarian Critique of Liberalism», Political Theory 18 (1990), S. 6f.;
Ch. TAYLOR, «Cross-Purposes: The Liberal-Communitarian Debate », in:
N. L. ROSENBLUM (Hrsg.), Liberalism and the Moral Life, Cambridge
(Mass.), London 1989, S. 159f.; A. HONNETH, «Grenzen des Liberalismus.
Zur politisch-ethischen Diskussion um den Kommunitarismus », Philo-
sophische Rundschau 38 (1991), S. 83f.; W. KERSTING, «Die Libera-
lismus-Kommunitarismus-Kontroverse in der amerikanischen politischen Phi-
losophie », Politisches Denken. Jahrbuch 1991, Stuttgart 1992, S. 82f ;
ders., «Liberalismus, Kommunitarismus, Republikanismus», in: K.-O.
APEL/ M. KETTNER (Hrsg.), Zur Anwendung der Diskursethik in Politik,
Recht und Wissenschaft, Frankfurt/M. 1992, S. 127f.; ders., « Verfassung
und kommunitire Demokratie », in: G. FRANKENBERG (Hrsg.), Auf der Suche
nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt/M. 1994, S. 55f.; ders.,
« Pluralismus und soziale Einheit», in: H. F. FULDA (Hrsg.), Vernunft-
begriffe in der Moderne, Stuttgart 1994, S. 627f.; St. MULHALL/A. SWIFT,
Liberals and Communitarians, Oxford 1993; R. FORST, « Kommunitarismus
und Liberalismus — Stationen einer Debatte», in: A. HONNETH (Hrsg.),
Kommunitarismus. Eine Debatte tiber die moralischen Grundlagen moderner
Gesellschaften, Frankfurt/M. 1993, S. 181f.; P. KOLLER, « Gemeinschaft
und Gerechtigkeit im Disput zwischen Liberalismus und Kommunitarismus »,
in: A. BALOG/J. A. SCHULEIN (Hrsg.), Soziologie und Gesellschaftskritik.
Beitrdge zum Verhdltnis von Normativitdt und sozialwissenschaftlicher
Analyse, Wien 1993, S. 75f.

37



taren Extremen der individualistischen Solitidre einerseits und den
uniiberbietbar universell-inklusiven Vergesellschaftungsmedien des
Marktes, des Rechtes und des Diskurses andererseits hin, weisen
darauf hin, dass Menschen in einem Netz von Besonderheiten leben,
das gepflegt und instand gehalten werden muss und besonderen
Schutz verlangt; sie beklagen die Dissoziations- und Entfremdungs-
wirkung forcierter Autonomisierung und das durch die riicksichts-
lose Selbstverwirklichungsdynamik hervorgerufene Klima gesell-
schaftlicher Gereiztheit. Und die kommunitaristischen Politiktheore-
tiker entdecken wieder die Offentlichkeit und das allgemeine Leben,
sie greifen auf die republikanische Tradition politischer Gemein-
schaftlichkeit zuriick, werben fiir eine neue gemeinschaftsbildende
und ans Herz gehende Politik der Biirger jenseits von Machtverwal-
tung, Parteiendemokratie und Staat.

Liberalismus und Kommunitarismus sprechen eine unterschied-
liche Sprache und rdumen gegensitzlichen Begriffen in ihren Theo-
riekonzeptionen kategoriale Dominanz ein. Wihrend sich die Spra-
che des Liberalismus um die begrifflichen Knotenpunkte : Individu-
um und Interesse, Vertrag, Diskurs und Verfahren, Gesellschaft und
Autonomie, Recht, Markt und Staat, Prinzipien und Rechtfertigung
herum entfaltet, bietet die Sprache des Kommunitarismus mit den
Begriffskomplexen: Identitdt und Charakter, Gemeinschaft, Zugeho-
rigkeit und Verantwortlichkeit, das Gute, die Tugenden und die Er-
ziehung, Tradition, Praxis und Verstehen gegenlidufige kategoriale
Orientierungen. Entsprechend spannungsvoll ist das Verhiltnis der
in diesen unterschiedlichen Theoriesprachen modellierten Personen-,
Politik- und Gesellschaftskonzeptionen. Noch die abstraktesten Be-
griffe der Gesellschaftstheorie und politischen Philosophie besitzen
eine historische Gravitation; legt man die geschichtlichen Bedeu-
tungssedimente der liberalen und kommunitaristischen Sprachen frei,
sucht man ihren Entstehungskontext innerhalb des grossen Zusam-
menhangs der Geschichte gesellschaftlicher Reflexion, dann wird
hinter der systematischen Spannung zwischen der liberalen und der
kommunitaristischen Begriffsgrammatik eine tiefere historische Ge-
gensitzlichkeit sichtbar. Diese doppelte Entgegensetzung begriindet
eine ambivalente Stellung des Kommunitarismus zur Modemitit, die
der Kontroverse erst den Charakter eines politisch-kulturell umfas-
senden, die enggezogenen Zunftgrenzen eines politikphilosophischen
Grundlegungsstreits weit iiberschreitenden, modernisierungstheore-
tisch brisanten Selbstverstindigungsdiskurses gibt. Der Kommunita-

38



rismus legt sich in eine modernititsfliichtige und eine modernitéts-
skeptische Variante auseinander. Entsprechend doppeldeutig ist seine
liberalismuskritische Sprache verwendbar: Nicht nur die um die
Wiederherstellung vormoderner Denk- und Lebensverhiltnisse
kdmpfende negative Modemititskritik artikuliert sich in der Sprache
des Guten, der Tugend und der Gemeinschaft; auch die moderni-
tatsimmanente Kritik, die Selbstkritik der Moderne muss auf die
konzeptuellen Angebote des Kommunitarismus zuriickgreifen, um
ihre Korrekturen, Revisionen und Relativierungen am Paradigma
des Liberalismus vorzutragen. Mag sich der dogmatische Libera-
lismus des regressiven Kommunitarismus miihelos erwehren, dem
sich selbst auf der Héhe der Moderne haltenden Kommunitarismus
jedoch muss er sich selbstkritisch 6ffnen.

Die Sprache des Liberalismus ist die Sprache der politischen
Moderne ; der Kommunitarismus hingegen spricht die Sprache der
Vormoderne und Gegenmoderne, seine Sprache ist die des Aristo-
teles und des Republikanismus; in seiner Begrifflichkeit lebt die Er-
innerung an untergegangene Sozialwelten und verblichene Traditio-
nen, artikuliert sich aber auch die Selbstkritik einer verlustsensiblen,
iiber ihre eigene Riicksichtslosigkeit erschrockenen und um ihren
Bestand besorgten Moderne. Die konzeptuellen Umstellungen des
kulturell-politischen Selbstverstindnisses der Moderne waren tief-
greifend. Mannigfach lidsst sich der binidre Verlaufsrichtungscode der
Modernisierung variieren: nicht nur vom Status zum Kontrakt ging
die Entwicklung, sie ging auch von der Substanz zum Verfahren,
vom Leben zur Handlung, vom Charakter zu Motiv und Regel, von
der Tugend zum Interesse, vom Guten zum Recht. In den kommuni-
taristischen Umkehrparolen driickt sich sicherlich viel konservatives
Unbehagen an der Modeme, viel diffuse Vergangenheitssehnsucht
aus?; aber nicht alle Kommunitaristen plddieren fiir eine Kehrtwen-
dung des Modemisierungsverlaufs; hinter ihren Parolen zeichnet
sich dann das kulturell-politische Programm einer reflektierten Mo-
dernisierung ab, das die grundlegenden normativen Uberzeugungen
unserer westlich-demokratischen Kultur nicht antastet, jedoch die

3 Vgl D. L. PHILLIPS, Looking Backward. A Critical Appraisal of Commu-
nitarian Thought, Princeton NJ 1993.

4  Unter grundlegenden normativen Uberzeugungen verstehe ich die Art von
Uberzeugun gen, auf die sich die rechtliche und moralische Rechtfertigungs-
praxis in unserer Kultur stiitzt, die im Rahmen dieser Rechtfertigungspraxis die
Rolle letzter Prinzipien spielen und damit definieren, was im Geltungsbereich

39



Integrationsfihigkeit eines Systems der rechtlichen Disziplinierung
der sich aufspreizenden Besonderheit mit wachsender Skepsis be-
trachtet. Dieser modernisierungskritische Kommunitarismus konver-
giert mit einem selbstkritischen Liberalismus, der den Irrtum Kants
erkannt hat und weiss, dass das Hobbessche Problem, dass das Pro-
blem der Staatserrichtung und Ordnungsfestigung auf der Grundlage
des aufgeklirten Eigeninteresses allein nicht 16sbar ist®.
Modernisierungskritische Kommunitaristen und selbstkritische
Liberale vertrauen ihre Einsichten nicht der elaborierten Sprache
der Theorien der sozialen Integration an, sondern sie wihlen die alte
Sprache des Tugendrepublikanismus. Sie wissen, dass die Konstruk-
tionsmuster und Reflexionsformen des dogmatischen Liberalismus
ein unzuldngliches Beschreibungs- und Bewertungssystem fiir die in-
nere Struktur von Sozialbeziehungen abgeben; sein allein auf die
Klugheitsarrangements einer reflektierten Odysseus-Rationalitét set-
zender rechtfertigungstheoretischer Externalismus macht ihn blind
gegeniiber den nur aus internalistischer Perspektive aufzuhellenden
vielfdltigen Facetten des praktischen Lebens in normativen Ordnun-
gen, macht ihn auch blind gegeniiber der von ihm aufgrund seiner
begriindeten Prinzipien notwendig zu fordernden ethischen Partei-
lichkeit fiir eine eben diesen Grundsidtzen gesellschaftliche Realitit
verschaffenden politischen Praxis. Der Liberalismus vermag auf-
grund seiner auf rechtfertigungstheoretische Zwecke zugeschnittenen
Begrifflichkeit seine eigenen Praxis- und Wirklichkeitsbedingungen
theoretisch nicht zu beherrschen®. Auf den Smithschen Marktautoma-

dieser Rechtfertigungspraxis als rechtlich-moralische Rationalitidt und als guter
Grund gilt; vgl. zu diesem hier skizzierten Begriindungskonzept W. KER-
STING, «Moralphilosophie und Dezisionismus», Ethik und Sozialwissen-
schaften 3/1992, S. 17f.

5 Diese These, dass der modernisierungskritische Kommunitarismus und der
selbstkritische Liberalismus konvergieren, beruht auf der anderen, dass die Li-
beralismus-Kommunitarismus-Kontroverse sich als Lernprozess rekonstruie-
ren ldsst. Ich habe diese These mit unterschiedlichen Akzentuierungen in
« Verfassung und kommunitire Demokratie » a.a.0. und in: « Pluralismus und
soziale Einheit. Elemente politischer Vernunft» a.a.O. erortert.

6 Dies wird besonders deutlich, wenn wir die von dem philosophischen Libe-
ralismus bevorzugte Argumentationsform des Vertrages betrachten. Das kon-
traktualistische Argument bietet ein auf der Grundlage des neuzeittypischen
normativen Individualismus operierendes allgemeines Rechtfertigungsmodell,
das das Justifikandum — das mdgen sein : staatliche Herrschaft, Gerechtigkeits-
prinzipien, Verfassungsnormen, Gesetze, moralische Regeln etc. — dadurch
rechtfertigt, dass es es als Ergebnis einer Einigung von Menschen mit be-

40



tismus, der die Reproduktion des Allgemeinen im Rahmen einer
Verflechtung nicht-intendierter Nebenwirkungen individuellen Inter-
essenhandelns besorgt, ist kein Verlass. Die von den Kommunita-
risten wiederbelebte Sprache der Einstellungen, Zwecke und Tugen-
den ist eine dem Niitzlichkeitsidiom der Liberalen iiberlegene Spra-
che, da sie die internen Beziehungen zwischen der institutionellen
Ordnung und den Individuen angemessen darstellen und die Frage
nach den motivationalen Voraussetzungen moderner Gesellschaften,
d.h. nach den Einstellungen und Verhaltensmustern, die die liberale
Gesellschaft in ihren Mitgliedern sowohl um ihrer Kontinuierung als
auch um ihrer Verbesserung willen voraussetzen und folglich unauf-
horlich herausbilden muss, richtig stellen kann. In der kommunitari-
stischen Perspektive kann das neutralistische Selbstmissverstdndnis
des dogmatischen Liberalismus korrigiert werden. In der kommuni-
taristischen Begrifflichkeit ist die alte republikanische Einsicht, dass
Gesetze und gute Einrichtungen auf die Dauer nichts ausrichten,
wenn sie nicht handlungswirksam in der Gesinnung und den Ge-
wohnheiten der Biirger verankert sind, gut aufgehoben. Und der
selbstkritische, den Tugend- und Erziehungsdiskurs zaghaft wieder
aufnehmende Liberalismus hat sich durch sein eigenes gesellschafts-
politisches Werk davon iiberzeugen lassen miissen, dass Montes-
quieus Vermutung: die Demokratie sei die anspruchvollste Staats-
form und habe ohne die Tugend und entgegenkommende Gesinnung
der Biirger, ohne ihre titige Unterstiitzung und Mitwirkung auf die
Dauer keinen Bestand, der Wahrheit entspricht’.

stimmten Eigenschaften unter bestimmten Bedingungen rekonstruiert. Die bei
der Darstellung dieses Arguments benutzte anthropologische und soziologische
Begrifflichkeit ist gdnzlich auf den Rechtfertigungszweck zugeschnitten; in ihm
spiegeln sich die normativen Eingangsgrossen der Theorie und das konstruk-
tive Beweisziel. Diese Begrifflichkeit muss versagen, wenn sie sich der Auf-
gabe konfrontiert sieht, die mit ihrer Hilfe entwickelte normative Grund-
ordnung als Lebensform fiir wirkliche Menschen zu begreifen und die fiir die
Reproduktion dieser Grundordnung erforderlichen Einstellungen, Sichtweisen
und Handlungsmuster zu beschreiben; vgl. dazu W. Kersting, « Die Logik des
kontraktualistischen Arguments », in: V. GERHARDT (Hrsg.), Der Begriff der
Politik. Bedingungen und Griinde politischen Handelns, Stuttgart 1990,
S. 216f.; ders., Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darm-
stadt 1994,

7 Vgl. MONTESQUIEU, Vom Geist der Gesetze 111,3; was Montesquieu unter
‘Tugend’ verstand, macht folgende Passage aus den Warren-Adams-Letters
deutlich: « There must be a positive Passion for the public good, the public
Interest, Honour, Power and Glory, established in the Minds of the People, or

41



Zur Erldauterung dieser modernititstheoretischen Deutungsskizze

der Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse soll die folgende
Betrachtung des auffilligen Phdnomens der Riickkehr der Tugend in
die Diskussion der politischen Philosophie der Gegenwart dienen.
Ich beginne mit einer Darstellung der Tugendfeindlichkeit der libe-
ralen Standardtheorie® (I) und wende mich dann gegenwirtigen Kon-
zeptionen des Liberalismus zu, die die Tugend rehabilitiert und als
selbstkritische Kategorie in ihre Grundbegrifflichkeit aufgenommen
haben (II)°.

42

there can be no Republican Government, nor any real Liberty: and this public
Passion must be Superior to all private Passions » (zit. nach: G. STOURZH,
« Die tugendhafte Republik. Montesquieus Begriff der « vertui» und die An-
finge der Vereinigten Staaten von Amerika», in: ders., Wege zur Grund-
rechtsdemokratie. Studien zur Begriffs- und Institutionengeschichte des libera-
len Verfassungsstaates, Wien 1989, S. 118).

Als liberale Standardtheorie bezeichne ich den in der rationalistischen Theo-
rietradition wurzelnden philosophischen Liberalismus; er bringt das Selbst-
bewusstsein der politischen Moderne auf den Begriff; die revolutionér neue
Stellung des Individuums zur Welt der Natur und des Sozialen findet in seinen
individualistischen und rationalititstheoretischen Voraussetzungen und beson-
ders in seiner kontraktualistischen Argumentationsform einen begrifflichen
Spiegel von grosster konzeptioneller Reinheit. Nur fiir diesen sich in den
Philosophien von Hobbes bis Buchanan historisch ausdifferenzierenden ratio-
nalistischen Liberalismus gilt die These von der konstitutionellen, aus der The-
orieanlage selbst logisch folgenden Tugendfeindlichkeit. Der in der empiristi-
schen Theorietradition beheimatete Liberalismus eines David Hume, Adam
Smith und John Stuart Mill hingegen ist nicht im mindesten tugendfeindlich.
Freilich ist sein Tugenddiskurs keine Fortsetzung des tugendethischen Aristo-
telismus. Die antiaristotelische Einstellung teilt er mit dem rationalistischen
Liberalismus; wihrend dieser jedoch die Tugendethik der Tradition durch eine
Interessenethik zum einen und eine externalistische Integrationskonzeption zum
anderen ersetzt, fiir die Tugendkategorie also nicht die geringste Verwendung
mehr hat, gibt jener dem iiberlieferten Tugenddiskurs einen neuen modernitits-
adédquaten Inhalt und hilt damit an dem mit dem Tugendkonzept verbundenen
Interessen an den Bedingungen internalistischer Sozialintegration fest; vgl.
Chr. J. BERRY, « Adam Smith and the Virtues of Commerce», in: J. W,
CHAPMAN/W. A. GALSTON (Hrsg.), Virtue. Nomos XXXIV, New York 1992,
S. 69f, ’

Eine vollstindige Darstellung der Riickkehr der Tugend in der gegenwirtigen
praktischen Philosophie muss natiirlich auch die Moralphilosophie beriicksich-
tigen, die mit der Rehabilitierung der Tugend begonnen hat und seit MacIntyres
After Virtue (1981) ein stetig wachsendes Interesse an dieser Zentralkategorie
eines vormodernen Moral- und Sozialverstindnisses zeigt. Die Griinde fiir die
Wiederaufnahme des Tugenddiskurses liegen in einer zunehmenden Unzu-
friedenheit mit den deontologischen und teleologischen moralphilosophischen
Standardtheorien der Moderne und ihrer prozeduralistischen Verkiirzung mora-



I.

An den Anfang stelle ich einen theoretischen Steckbrief des Libe-
ralismus ; damit meine ich das konzeptionelle Geflecht aus Rationali-
tiatsbegriffen, Sozialmodellen und Wertvorstellungen, das die Grund-
lagen und Rahmenbedingungen der vorherrschenden politischen
Selbstverstindigung unserer westlichen demokratischen Industrie-
gesellschaften bildet. Der Liberalismus ist die politische Philosophie
des freien Individuums; der Protagonist seiner politischen Anthro-
pologie ist der sozial ungebundene Einzelne, dessen Ordnungsvor-
stellungen entweder - im Fall einer Orientierung an dem Konzept
individueller praktischer Rationalitidt - sich auf Klugheitsregeln der
strategischen Interaktion stiitzen oder - im Fall einer Orientierung an
dem Alternativkonzept universeller praktischer Rationalitét - Prinzi-
pien folgen, die von einem unparteilichen Standpunkt aus gewonnen
werden und daher allgemein anerkennungsfdhig sind und jedermann
in gleicher Weise verbinden. Die Freiheit des Liberalismus ist die
negative Freiheit gleicher Individuen: es ist die Freiheit, innerhalb
der Grenzen eines allgemein vertrdglichen #dusseren Freiheitsge-
brauchs nur der eigenen Willkiir zu folgen und sein Leben autonom
zu bestimmen. Die Menschen sind in liberaler Perspektive einander

lischen Lebens; im Kantianismus wie Utilitarismus schrumpft der Kreis tra-
ditionellen ethischen Wissens auf eine quandary ethics-Algorithmik; werden
die Probleme der moralischen Welt auf Moralepistemologie, das moralische
Leben auf eine Handlungssequenz moralischen problembewussten Entschei-
dens reduziert; vgl. E. L. PINCOFFS, Quandaries and Virtues. Against Re-
ductivism in Ethics, Lawrence 1986; Michael SLOTE, From Morality to
Virtue, Oxford 1992, vgl. auch die Arbeiten von B. Williams und von Martha
C. Nussbaum. Hierzulande ist diese starke Hinwendung zum Tugendkonzept
in der moralphilosophischen Diskussion nahezu unbemerkt geblieben. Die von
Annemarie Pieper im Francke Verlag herausgegebene und kiirzlich erschienene
zweibindige Geschichte der neueren Ethik (Tiibingen 1992) besitzt die kon-
zeptuelle Grossherzigkeit eines iiberfliessenden Bauchladens: was wird dort
nicht alles als Ethiktyp prédsentiert, selbst ein so merkwiirdiges Unternehmen
wie eine « Interessenaggregationsethik » ist dort reprisentiert, aber eine Tu-
gendethik, ein ethischer Aristotelismus hat in der Geschichte der neueren Ethik
keine Erwidhnung gefunden. Natiirlich, so konnte man einwenden, hat der ethi-
sche Aristotelismus in einer Geschichte der neueren Ethik nichts zu suchen;
aber in einer Geschichte der neuesten, der gegenwirtigen Ethik schon. — Wel-
che Miihe der Tugenddiskurs hierzulande seinen Gegnern wie seinen Freunden
macht, hat neulich die intellektuell in jeder Hinsicht bejammermnswerte Klein-
kontroverse zwischen P. GLOTZ, H. LUBBE und K. SCHILY in der ZEIT
gezeigt (Nr. 34, S. 25; Nr. 37, S. 44; Nr. 39, S. 52).

43



dusserliche Einzelne, die sich lediglich negative Mitmenschlichkeit
schulden, die folglich verpflichtet sind, die Grenzen der individu-
ellen Freiheitsparzellen zu respektieren, die jedoch von den weit
dariiber hinausreichenden sozialen moralischen Zumutungen posi-
tiver Mitmenschlichkeit und kommunaler Solidaritédt befreit sind.
Denn, wie Margaret Thatcher einst biindig formulierte: « There is
no such thing as society » ; und damit hatte sie sowohl eine ontologi-
sche als auch eine normative These im Sinn'.

Die individualistische Sozialtheorie begreift gesellschaftliches
Leben als Assoziation, Aggregation und Kooperation; sie kennt drei
Vergesellschaftungsformen, die sich teilweise auf das Konzept der
individualistischen Rationalitit, teilweise auf das Konzept der univer-
salistischen Rationalitét stiitzen. Da ist zum einen die egalitdre markt-
formige Vergesellschaftung auf der Grundlage des komplementéiren
Interesses und des Austauschs; sie dient der Sicherung und Verfeine-
rung der materialen Reproduktion der Individuen durch die Etablie-
rung eines arbeitsteiligen Systems gesellschaftlicher Kooperation.
Die Standardvernunft der Handlungskoordination der Individuen des
Liberalismus ist die 6konomische Rationalitit. Die gesellschaftlichen
Verhiltnisse basieren also auf dem strategischen Kalkiil der wechsel-
seitigen Instrumentalisierung komplementérer Interessen. Die soziale
Vermetzung der Individuen wurzelt in einer Kooperation zu wechsel-
seitigem Vorteil ; sozialer Frieden ist eine akzeptierte Vorteilsdistri-
bution. Die ihr eingeschriebene Reziprozitdt beruht auf der Aner-
kennung des gleichen Freiheitsrechts des anderen und der wech-
selseitigen Unterstellung strategischer Rationalitdit. Da ist zum
anderen die staatlich-rechtsformige Vergesellschaftung, die die
Sicherheit der Menschen garantiert und die Freiheitspositionen der
Individuen und die Formen des Leistungstauschs durch Verrecht-
lichung stabilisiert und die Handlungskoordination auf das Verhal-
tensmuster strategischer Anpassung stiitzt. Den utopischen Flucht-
punkt der marktformigen Vergesellschaftung bildet die Vorstellung
eines vollkommenen Marktes, eines sich selbst perpetuierenden
Austauschsystems, das selbsterhaltungsfahig ist und keiner externen
politischen Stabilisierung bedarf; das den gesamten Koordinationsbe-
darf dieses Systems intern decken kann und die soziale Kohdrenz
ohne jeden institutionellen Aussenhalt, durch spontane Harmonisie-

10 Vgl. J. KINGDON, No Such Thing As Society ? Individualism and Community,
Buckingham 1992,

44



rung der individuellen Interessen- und Freiheitsfunktionen ge-
wilhrleistet. Die Protagonisten dieser Utopie sind geschichtslose Nut-
zenmaximierer von geradezu monadischer Selbstzentriertheit; also
prisoziale Wesen, die die komplexen und heterogenen Motivations-
biindel der konkreten, in geschichtlich-gesellschaftlichen Denk- und
Lebensverhiltnissen handelnden Menschen auf die Eindimensionalitat
rationaler Nutzenmaximierung reduziert haben. Das universalistische
Gegenstiick dieser individualistischen Marktutopie ist der postsoziale
Diskurs; in der utopischen Welt des Diskurses lebt der Zwillings-
bruder des vorsittlichen homo oeconomicus, der von allen Obliga-
tionsprofilen und Loyalitidten partikularer Gemeinschaften abstra-
hierende, sich in die individuelle und kollektive Charakterlosigkeit
einer differenzfreien Jedermannsposition emporschwingende Ver-
nunftmensch. Er ist die Idealversion des zur reflexiven Distan-
zierung der eigenen Interessen aufgeforderten modernen morali-
schen Subjekts, das sich in der realen Welt um eine verstandigungs-
orientierte Integration bemiiht.

Der Liberalismus betrachtet Sozialformationen als Produkte
individueller Kooperation. Sein Vergesellschaftungskonzept folgt
darum dem Vertragsmodell: komplementire Interessenlagen verab-
reden Kooperationsbeziehungen. Der Kommunitarist macht geltend,
dass die pridsozialen Individuen des Liberalismus Chiméiren seien,
gesellschaftlich unvermittelte Individuen nur in der Gedankenretorte
der Theoretiker existierten; dass wirkliche Menschen immer schon
in einer bestimmten Gesellschaft leben wiirden und sich durch
verschiedene Zugehorigkeiten zu vorgegebenen Gemeinschaften und
durch die fraglose Anerkennung ihrer unterschiedlichen Obliga-
tionsprofile definieren wiirden. Es sei von der Vorgingigkeit des
Gesellschaftlichen, des vielfiltig in sich gestuften, also unterschied-
liche Gemeinschaften zusammenbindenden Gesellschaftlichen aus-
zugehen. Damit sei es auch notwendig, ein anderes, wirklichkeitsan-
gepasstes Menschenbild zugrunde zu legen, ein Menschenbild, dass
die Individuen nicht in abstraktiver Distanz von allem Verbindlich-
Gemeinschaftlichen lokalisiere, sondern sie aus einer internen Per-
spektive begreife, aus der Perspektive ihres eigenen lebensweltlichen
Selbstverstindnisses. Statt die wertintegrative Gemeinschaftszuge-
horigkeit zugunsten einer teils naturalistischen Reduktion auf selbsti-
sche Interessenlagen, teils moralisch-universalistischen Transzendie-
rung aufzulosen, sei der Mensch gerade in dieser empirisch-ge-
schichtlichen Mitte seiner konkreten Sozialitidt auszusuchen, jenseits

45



aller natiirlichen Prisozialitdt und diesseits aller moralischen Post-
sozialitat!!,

Kant hat in seiner Friedensschrift gemeint, dass das « Problem
der Staatserrichtung [...] selbst fiir ein Volk von Teufeln [...] auflos-
bar» sei, «wenn sie nur Verstand haben»'?, und mit diesem drasti-
schen Bild der grundlegenden Uberzeugung des Liberalismus ein-
prigsamen Ausdruck gegeben, dass alle erforderlichen sozialen In-
tegrationsaufwendungen aus dem motivationalen Fond des aufgeklér-
ten Eigeninteresses bestritten werden konnten, dass die rechtlichen
Ordnungsnormen des Liberalismus zur Sicherung ihrer Wirklich-
keit, Stabilitdt und Kontinuitit nicht mehr als Klugheit und reflek-
tiertes Selbstinteresse verlangten. Rechtfertigungskonzept und Inte-
grationskonzept spiegeln einander: der Liberalismus beruht auf ei-
ner genauen Korrespondenz zwischem einem normativen Minimalis-
mus der universalistischen und prozeduralistischen Gerechtigkeits-
theorie und einem motivationalen Minimalismus der Verwirkli-
chungstheorie. Der durch erzwingbares Recht geordnete soziale
Frieden ist eine allgemeine Vorteilsdistribution, und um sich den
Bedingungen zu unterwerfen, die die Wirklichkeit dieser fiir jeder-
mann vorteilhaften Ordnung garantiert und ihre Aushohlung durch
free-rider-Parasitismus verhindert, ist keinerlei moralische Diszipli-
nierung, kein Gemeinsinn, keine Tugendhaftigkeit der Biirger von-
noten. Das Integrationsprogramm des Liberalismus basiert auf einem
motivationalen Externalismus, der alle Disziplinierungskosten dem
rationalen Zusammenspiel von zwangsbewehrter Rahmenordnung,
Anreizsystem und strategischer Anpassung iibertrigt'®. Bei « Brand-

11 Die von mir zum Zweck der Charakterisierung der individualistischen und uni-
versalistischen Menschenkonzepte verwandten Begriffe der Présozialitit und
Postsozialitit habe ich von M. Walzer iibernommen; vgl. M. WALZER, « The
Communitarian Critique of Liberalismus » a.a.0., S. 21.

12 KANT, Zum ewigen Frieden, Akad.-Ausg. VIII, S. 366.

13 Tugenddiskurse erledigen kein justifikatorisches Pensum. Tugenddiskurse fin-
den statt, wenn die Rechtfertigungsdiskurse ihre Arbeit getan haben. Es gibt
zwar eine Epistemologie der Tugend, aber Tugenden haben selbst keine epi-
stemologische Funktion; sie gehoren nicht in den Dijudikationskontext nor-
mativ-praktischer Philosophie sondern in den Exekutionskontext; sie gehoren
nicht zur Moralepistemologie, sondern zur Moralpsychologie. Tugenddiskurse
sind eingebettet zwischen ein Konzept des Guten einerseits und eine Kon-
zeption der Erziehung andererseits: bestimmt das Konzept des Guten das Ziel,
so das Arrangement der Erziehung die Massnahmen, die zur Férderung der fiir
die Zielrealisierung und Zwecksicherung notwendigen Tiichtigkeiten und Ein-
stellungen unerlésslich sind. Insofern Tugenddiskurse in den Kontext der Ver-

46



Cassen »'“ und Assekuranzanstalten, Aktiengesellschaften und Mini-
malstaaten bedarf es keiner Tugend, nur kluger Interessenverwal-
tung.

Der dogmatische Liberalismus glaubt an die konstruktive Kraft
des reflektierten Interesses, an die produktive List des sich selbst
bindenden Egoismus; er ist davon iiberzeugt, dass er keiner Tugend
bedarf. Sein alle Disziplinierungsanstrengungen externalisierendes
rationales Ordnungsarrangement entspricht genau dem staatlichen
Maschinenwerk, das nach Montesquieus Uberzeugung besonders in
der Monarchie perfekt zur Sicherung des inneren Friedens gehand-
habt wird: der Staat zugleich als Befreier und Meister der Inter-
essen. «In den Monarchien bringt die Politik die wichtigen Dinge
mit sowenig wie moglich Tugend zuwege. Ahnlich besteht bei scho-
nen Maschinen die Kunst gerade darin, sowenig wie moglich Trieb-
werk, Energie und Réder zu verwenden. Der Staat behauptet sich
unabhidngig von Vaterlandsliebe, echter Ruhmesbegier, Selbstiiber-
windung, Opferung der Lieblingsinteressen und allen jenen heroi-
schen Tugenden, denen wir bei den Alten begegnen, wihrend wir
davon lediglich haben reden horen. Die Gesetze treten hier an die
Stelle all jener Tugenden, deren man nicht mehr bedarf. Deren ent-
hebt euch der Staat»'.

Der Liberalismus glaubt aber nicht nur, der sozialintegrativen
Leistung der Biirgertugend unbediirftig zu sein, er ist dariiberhinaus
dezidiert tugendfeindlich. Im tugendethischen Partikularismus kon-
zentrieren sich theoretische und praktische Einstellungen, mit denen
der klassische Liberalismus bewusst gebrochen hat. Wiirde er die

wirklichung moralischer Regeln gehoren, insofern sie sich mit der Heraus-
bildung entgegenkommender Eigenschaften, Dispositionen und Charakterziige
beschiftigen, hat auch jede moderne Moralphilosophie zumindest eine implizite
Tugendlehre; der metaethische Paradigmenwechsel zu den deontologischen
und teleologischen Regelethiken der Neuzeit muss nicht der Tugend den Gar-
aus machen. Die Sache dndert sich freilich, wenn wir vom Typ der Regelethik
zum Typ der Verfahrensethik iibergehen: Nur die die Normenproblematisie-
rung verewigende, sich gegen jede kriteriologische Operationalisierung sper-
rende Diskursethik hat fiir die Tugend keinerlei Verwendung mehr und muss
die sie charakterisierende Verfestigungswirkung beargwohnen; s.u.

14 A. L. SCHLOZER, Allgemeines StatsRecht und StatsVerfassungsLere,
Gottingen 1793, S. 3.

15 MONTESQUIEU, Vom Geist der Gesetze 111, 5; Montesquieu bildet in seinem
Monarchieportrit den modernen absolutistischen Staat ab, gegen den seine im
Stdndestaat der alten Freiheiten verankerte Gewaltenteilungskonzeption gerich-
tet ist; vgl. W. KERSTING, Wohlgeordnete Freiheit, Frankfurt/M. 1993, 395f.

47



Tugend in seine Theoriesprache aufnehmen, dann wiirde sie sein
konzeptionelles Grundgefiige génzlich durcheinanderbringen. Der
dogmatische Liberalismus kann dem Tugendbegriff kein Platz ein-
rdumen, weder dem perfektionistischen noch dem funktionalistischen
Tugendbegriff®.

Unter perfektionistischen Tugenden verstehe ich intrinsisch
wertvolle Tugenden; unter funktionalistischen Tugenden verstehe
ich instrumentell niitzliche Tugenden. Instrumentelle Tugenden set-
zen einen formalen Begriff des Guten voraus, relativ zu dem sich
bestimmte Fihigkeiten und Fertigkeiten als dienlich erweisen lassen.
Von intrinsisch wertvollen Tugenden kénnen wir hingegen nur dann
sprechen, wenn wir einen humanistischen Essentialismus zugrunde-
legen, eine substantielle, normativ gehaltvolle Konzeption mensch-
licher Natur, die es erlaubt, gelingende und gliickende Weisen des
Menschseins von missgliickten und verfehlten menschlichen Lebens-
weisen zu unterscheiden, die es also gestattet, menschliche Eigen-
schaften, Fihigkeiten und gesellschaftliche Lebensumstinde darauf-
hin zu befragen, ob und inwieweit sie der Vervollkommnung der
menschlichen Natur dienlich sind. Tauglichkeiten, die als konstitutive
Dimensionen gegliickten Menschseins ausgemacht werden konnen,
sind intrinsisch wertvoll und von universeller Geltung. Und im na-
tionalstaatlichen wie im internationalen Bereich haben geeignete
gesellschaftliche und politische Institutionen durch wirksame Erzie-
hungs-, Entwicklungs- und Rechtssicherungsprogramme fiir die Aus-
bildung und Forderung der Fidhigkeiten und Tauglichkeiten zu sor-
gen, die ein menschliches Leben aufweisen muss, damit es ein gutes
Leben genannt werden kann': die politischen Implikationen dieses

16 Zu Fragen der Typologie und Erkenntnistheorie der Tugenden vgl.
P. FRENCH/Th. E. UEHLING, Jr./ H. K. WETTSTEIN (Hrsg.), Ethical
Theory: Character and Virtue, Midwest Studies in Philosophy. Volume XIII,
Notre Dame 1988; J. W. CHAPMAN/W. A. GALSTON (Hrsg.), Virtue. Nomos
XXX1V.

17 M. C. NUSSBAUM vertritt eine solche substantielle Theorie des guten mensch-
lichen Lebens; vgl. M. C. NUSSBAUM, «Non-Relative Virtues: An Aristo-
telian Approach », Midwest Studies in Philosophy Volume XIII. Ethical
Theory: Character and Virtue, Notre Dame 1988, 32f; dies., « Human
Functioning and Social Justice: In Defense of Aristotelian Essentialism »,
Political Theory 20 (1992), 202f.— Zur Theorie von M. C. Nussbaum vgl. D.
A. CROCKER, «Functioning and Capability. The Foundations of Sen’s and
Nussbaum’s Development Ethic», Political Theory 20 (1992), S. 584f.;
Chr. SCHERER, « Martha Nussbaums Fahigkeiten-Ethik », Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie 41 (1993), S. 905f.

48



humanistischen Essentialismus sind weitreichend und ohne einen be-
herzt umverteilenden Staat mit ethischer Gestaltungslust nicht zu im-
plementieren.

Der Liberale ist ein Skeptiker; er hat sich in seiner Episte-
mologie von allen metaphysischen Verpflichtungen befreit. Der
Blick, den er auf die Dinge und die Menschen wirft, ist ein Tat-
sachenblick; in seiner Welt gibt es keine Wesensnaturen mehr;
Allgemeingiiltiges iliber die menschliche Natur wird fiir ihn allenfalls
in der Humanbiologie gefunden. Einem normativ gehaltvollen Kon-
zept menschlicher Natur misstraut er; essentialistische Positionen
sind fiir ithn hochgradig ideologieverdidchtig, hinter einem sub-
stantiellen Konzept des Guten sieht er nur die metaphysische Ge-
birde sich aufspreizender Privatmeinungen und Idiosynkrasien. Sein
konsentisches Legitimationskonzept verlangt, die freiheitseinschrin-
kenden Handlungen des Staates auf allgemein zustimmungsfihige
Griinde zu stellen, und die bietet nur das Recht, nicht das Gute. Das
Gute muss aus der Mitte des politischen Lebens entfernt und radikal
privatisiert werden; der Staat kann unter modernen Bedingungen
nicht als allgemeinmenschliche Gliicksagentur handeln. Nach dem
Nominalismusschock der Moderne existiert das Gute nur noch im
Plural, angesichts dessen der legitimationsinteressierte Staat sich auf
eine neutrale Position jenseits aller menschlichen Selbstentwiirfe und
Konzeptionen guten Lebens begeben muss. In dem Masse, in dem die
Sittlichkeitsmilieus der Traditionswelt unter den Individualisierungs-
und Pluralisierungswirkungen der Modernisierung verblassen, in
dem Masse divergieren die Vorstellungen gliickenden und gelingen-
den Lebens. Der Mensch verschwindet hinter den Menschen. Die
konzentrierende Kraft des Guten weicht den zentrifugalen Kriften
der individuellen Autonomie; und die tugendethische Verwirkli-
chung gelingenden Lebens weicht den Kalkulationen der rationalen
Interessenverwaltung. Der Liberalismus hat fiir die Tugend keine
Verwendung mehr: fiir die perfektionistischen Tugenden nicht, weil
er jeden Essentialismus ablehnt und einen normativ gehaltvollen
Begriff der allgemeinen menschlichen Natur fiir eine semantische
Luftspiegelung hilt, und fiir die funktionalistischen Tugenden nicht,
weil er deontologischer Universalist ist und von der Unméglichkeit
eines allgemein anerkennungsfihigen Konzepts des Guten, dessen
Implementierung sich Staat und Gesellschaft verschreiben miissten,
iberzeugt ist.

49



Uberdies widerstreitet der Tugendbegriff dem liberalen Frei-
heits- und Rationalitédtsideal: Tugenden sind in Fleisch und Blut
iibergegangene, also habitualisierte sozialfreundliche und gemein-
schaftsaffirmative Verhaltensdispositionen, deren Selektionsleistung
prireflexiv erfolgt; und genau darum ziehen sie die Kritik des Li-
beralen auf sich. Denn der Liberale, sowohl der den Interessenbe-
griff ins Zentrum stellende Individualist als auch der den Freiheits-
begriff ins Zentrum stellende Autonomist, verlangt eine reflexive
Distanzierung der Verhaltensgewohnheiten und fraglos anerkannten
Wertorientierungen : ihre nutzenkalkulatorische Brauchbarkeitsprii-
fung setzt ebenso wie ihre autonome Geltungsiiberpriifung ihre re-
flexive Entfremdung voraus. Eine sich an emanzipatorischen Vor-
stellungen orientierende Erziehungskonzeption muss konsequenter-
weise unpolitisch und privatistisch werden und politisch-sittliche
Tugenden als Selbstverwirklichungshindemisse ablehnen.

Die radikalste Darstellung dieses Spannungsverhéiltnisses zwi-
schen tugendethischer Orientierungsfestigkeit und rationaler Interes-
senverfolgung findet sich iibrigens weit vor der Zeit der neuzeitli-
chen politischen Philosophie; ndmlich in Machiavellis Portrait des
« principe nuovo», der als charakterloser und vorurteilsfreier Re-
flexions-, Rationalitits- und Distanzierungsvirtuose zu allen Hand-
lungsoptionen in Aquidistanz steht und bei der Suche nach der
nutzenmaximalen Alternative durch keine tugendethischen Verfesti-
gungen gehindert wird. Fiir den Machiavellischen Politiker ist Tu-
gendhaftigkeit schidlich, da sie seine Beweglichkeit schmailert, sein
Handlungsrepertoire verkleinert und damit seine Handlungsmich-
tigkeit mindert'®. Dem Tugendhaften stehen die seinen Charakter-
und Handlungsgewohnheiten widerstreitenden Handlungsweisen nicht
mehr zur Verfiigung, sie sind seiner Disposition entglitten. Das wird
er nicht als Freiheitseinbusse empfinden, da seine Tugendhaftigkeit
ihn als aktives und integriertes Mitglied einer allgemein anerkannten
und als wertvoll angesehenen Lebensform aufweist, da sich durch
seine Tugendhaftigkeit und die seiner Mitbiirger die allgemeine Pra-
xis ihres gemeinsamen Lebens reproduziert. Wenn das Individuum
jedoch aus diesen sozialen Zusammenhingen heraustritt, wenn die
Menschen die Welt der Natur und des Sozialen nur noch in der Per-

18 Vgl. W. KERSTING, « Handlungsmichtigkeit — Machiavellis Lehre vom politi-
schen Handeln», Philosophisches Jahrbuch 95 (1988), S. 235f.; ders.,
Niccolo Machiavelli, Miinchen 1988, S. 86f.

50



spekte der Niitzlichkeit betrachten, dann sind Tugenden, Gewohn-
heiten und moralische Uberzeugungen nur Hindernisse einer freien,
rationalen und unvoreingenommen Eignungspriifung der Dinge,
Menschen und Institutionen.

Diesem interesseabsolutistischen Mittelvirtuosen des Liberalis-
mus der individualistischen Rationalitédt korrespondiert im Lager des
Liberalismus der universalistischen Rationalitit der argumentations-
absolutistische Kritikvirtuose. Wie jener alle iiberkommenen Werte
und Zwecke instrumentalisiert und vor das Tribunal seiner Interes-
sendienlichkeit zerrt, so problematisiert und delegitimiert dieser alle
Traditionen, Konventionen und Ublichkeiten und zieht sie vor das
Tribunal diskursiver Geltungsiiberpriifung. Beide miissen Tugenden
als Freiheitsbarrieren und Rationalitétsfesseln betrachten. Jenem
konnten sie Mittel verstellen und damit die Grundlage seiner ratio-
nalen Interessenverwaltung schmilern; diesem konnten sie iiberlie-
ferte Koordinationsmuster dem Problematisierungszugriff entziehen
und damit das Feld der Geltungskritik einengen.

II.

In der gegenwirtigen politisch-kulturellen Orientierungsdebatte
der politischen Philosophie hat sich der Liberalismus unter dem Ein-
druck der kommunitaristischen Einwénde gegen seine Personentheo-
rie, seine Gesellschaftskonzeption und sein externalistisches Konzept
sozialer und politischer Integration einer umfassenden Selbstpriifung
unterziehen miissen. Er ist selbstkritisch geworden und weicht in
drei Punkten von der Konzeption des dogmatischen Liberalismus der
klassischen politischen Philosophie der Neuzeit ab. Er hat den Ver-
zicht auf eine Theorie des Guten als neutralistisches Selbstmissver-
stindnis erkannt und entwickelt eine mit den Grundlagen des norma-
tiven Individualismus kompatible Konzeption des Guten. Damit ist,
zweitens, eine Rehabilitierung der Tugend verbunden; und diese
zieht, drittens, eine Wiederaufnahme des Themas der politischen Er-
ziehung nach sich®. Mit einem Wort: die Selbstkritik des Libera-

19 Vgl. W. A. GALSTON, Liberal Purposes. Goods, Virtues, and Diversity in the
Liberal State, Cambridge 1991; ders., « Liberal Virtues », American Political
Science Review 82 (1988), S. 1277f.; St. MACEDO, Liberal Virtues.

51



lismus fiihrt zu seiner Ethisierung. Es ist evident, dass diese drei
Punkte eng zusammengehoren; sie bilden die Syntax des Tugend-
arguments. Ein Tugendargument besteht immer aus drei Teilen: sein
logisches Fundament bildet eine Theorie des Guten; sein Herzstiick
ist die Theorie der Tugenden, in der die fiir die Realisierung und
dauerhafte Wirklichkeit des Guten funktional erforderlichen Einstel-
lungen, Tiichtigkeiten und charakterliche Dispositionen bestimmt
werden; und sein Abschluss wird durch eine Erziehungskonzeption
gebildet, in der die sozialen und politischen institutionellen Arrange-
ments bedacht werden, die zur Herausbildung der Tugenden uner-
ldsslich sind®.

Der Themenbereich, auf dem die Einwinde der Kommunita-
risten ihre kritische Wirkung entfalten, ist der Themenbereich der
sozialen und politischen Integration, der Themenbereich der prakti-
schen Verwirklichung des Liberalismus, der Stabilisierung und Kon-
tinuierung liberaler Gesellschaften. Die Lektion, die der Kommuni-
tarist hier dem Liberalen zu geben weiss, hat Machiavelli bereits in
seinen Discorsi formuliert; auch Montaigne und Tocqueville kénnen
als Vorldufer der zeitgenossischen Liberalismuskritik gelten: ohne
Tugend der Biirger muss auch ein republikanisches Gemeinwesen
mit den besten Einrichtungen und Gesetzen verkiimmern?'; ohne
Tugend der Biirger wird keine Demokratie Bestand haben. Liberale
wissen heute, dass Kant sich geirrt hat und der «souverdne Grund
des Rechts » allein keine Gesellschaft macht, da jede Gesellschaft,

Citizenship, Virtue, and Community in Liberal Constitutionalism, Oxford
1990.

20 In seiner syntaktischen Struktur gleicht das triadische, dem Exekutionskontext
angehorende Tugendargument genau dem triadischen, dem Dijudikationskon-
text angehorenden kontraktualistischen Argument, das den begrifflichen
Rahmen fiir die Rechtfertigungstheorie des philosophischen Liberalismus be-
reitstellt; vgl. W. KERSTING, «Die Logik des kontraktualistischen Argu-
ments » a.a.0.; ders., Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
a.a.0. Beide Argumente lassen sich miihelos verketten: das Ergebnis des
rechtfertigungstheoretischen Vertragsarguments muss nur das Fundament des
Tugendarguments bilden und als politisches Gut betrachtet werden, um dessen
Verwirklichung und Erhaltung man sich Gedanken machen muss.

21 Zur republikanischen Tradition der politischen Tugend vgl. H. MUNKLER,
«Die Idee der Tugend. Ein politischer Leitbegriff im vorrevolutiondren
Europa », Archiv fiir Kulturgeschichte 73 (1991), S. 379f.; ders., « Politische
Tugend. Bedarf die Demokratie einer sozio-moralischen Grundlegung ? », in:
ders., (Hrsg.), Die Chancen der Freiheit. Grundprobleme der Demokratie,
Miinchen 1992, S. 25f.

52



insbesondere aber die von den zentrifugalen Kréften der freige-
setzten Besonderheit zerdehnte moderne Gesellschaft, zur Sicherung
ihres Zusammenhalts ethische Gemeinsamkeiten braucht, einen kol-
lektiv verbindlichen und darum verbindenden Wert- und Uberzeu-
gungshorizont, der einstellungs- und identitdtsbildende Wirksamkeit
entfaltet und damit in dem Wissen, Wollen und Handeln der Subjekte
ebenso Wirklichkeit gewinnt, wie diese ihrerseits in dem institutio-
nell verfassten gesellschaftlichen Sein die Bedingungen eines freien
Lebens vorfinden.Weil Stabilitdt und Kontinuitit von Gemeinschaf-
ten, Sozialformen und institutionellen Gefiigen bejahender Einstel-
lungen und aktiver, aus einem grundsétzlichen Einverstdndnis er-
wachsender Unterstiitzung seitens der Biirger bediirfen, muss der Li-
beralismus sein neutralistisches Missverstindnis aufgeben und die
durch ihn normativ ausgezeichnete menschenrechtliche Freiheits-
ordnung selbst als ein zu bewahrendes Gut betrachten und das Pro-
gramm einer normativen sozialen Integration entwickeln. Er darf
sich durch seine eigenen Kategorien nicht linger narren lassen und
muss sich als Grammatik einer Lebensform erkennen, die zwar in-
nerlich universalistisch ausgerichtet ist, gleichwohl aber in Konkur-
renz mit anderen, zumal weniger modernitdtsaffirmativen Lebens-
formen steht und folglich partikularen Charakters ist. Der Libera-
lismus, der sich seit Hobbes als universeller Makler, allvermittelnder
Moderator und unparteiischer Schiedsrichter begreift und gerade in
dieser friedensstiftenden Funktion den Grund seiner Modernitits-
tauglichkeit erblickt, ist im kulturellen Hegemoniespiel der Lebens-
formen nur ein Mitspieler. Das einzusehen verlangt eine ethische
Parteilichkeit fiir eine politische Praxis, die den liberalen Prinzipien
auch gegen den Widerstand eines aufbegehrenden Antiliberalismus
Geltung und gesellschaftliche Realitit verschaffen konnen.

Der selbstkritische Liberalismus entwickelt eine an Kant er-
innernde Strategie: wie in der Kantischen Moralphilosophie sich der
Mensch angesichts des Verschwindens der verbindlichen, handlungs-
leitenden Zwecke aus der natiirlichen Welt selbst als Zweck ausruft,
erklidrt im belehrten Liberalismus das eben diesen Zerfall aller te-
leologischen Objektivitdt ordnungspolitisch reflektierende liberale
Gemeinwesen sich selbst zum verbindlichen, handlungsleitenden
Zweck?, Und wie die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen eine mo-

22 Zur Bedeutung dieser Autoteleologisierungsstrategie in einer Welt ohne objek-
tive Zwecke vgl. U. J. WENZEL, Anthroponomie. Kants Archdologie der

nE,



ralische Uberformung der empirisch-kontingenten Zwecklandschaft
der Menschen verlangt, fordert das sich seibst als allgemeines Gut
verstehende liberale Gemeinwesen Biirgersinn und politisch riick-
sichtsvolles Handeln. Damit die liberale politische Lebensform ge-
sellschaftliche Realitdt wird, bedarf es neben der gesicherten sozialen
Geltung des institutionellen Rahmenwerks des liberalen Staates einer
breiten affirmativen Identifizierung der Biirger mit der liberalen
Lebensform und einer parteilichen Solidaritdt mit dem liberalen
Ethos. Das, was bislang nur Mittel war, um die individuellen Vor-
stellungen eines sinnvollen Lebens zu realisieren und eine sich
zunehmend individualisierende Gesellschaft im Rahmen hielt, soll
jetzt Zweckqualitdt bekommen und als Integrationsfokus wirksam
werden. Insofern sich der Liberalismus wie jede normative Theorie
um Verwirklichung bemiiht, muss er sich auch in der Sprache der
Tugenden und Werte artikulieren und von seinen Biirgern eine
gemeinsame aktive Unterstiitzung der liberalen Kultur und einen von
liberalen Werten geleiteten Gemeinsinn verlangen. Mit einem Wort:
wenn ein liberales Gemeinwesen iiber seine Bestandsvoraussetzungen
und Kontinuitdtssicherung reflektiert, muss es die Sprache des Gu-
ten, der Einstellungen und der Tugenden sprechen, muss es sich
selbst als eine wertintegrierte Gemeinschaft begreifen. Verbunden ist
damit die Wiedereinfiihrung des Erziehungsthemas in die politische
Theorie, denn allein durch Erziehung koénnen sich die liberalen
Tugenden herausbilden, die Fertigkeiten, Einstellungen und Hand-
lungsmuster, die fiir die Sicherung und Kontinuierung einer libe-
ralen Lebensform funktional unerlédsslich sind. War die klassische
politische Philosophie immer auch eine Philosophie der Tugender-
ziehung, so fand in den Reflexionsformen, in denen sich die ent-
stehende politische Modeme iiber sich verstindigte, die politische
Erziehung keinen Raum mehr. Im Gegenteil, die neuzeitliche po-
litische Theorie ist dem Gedanken der politischen Erziehung gegen-
iiber iiberaus feindlich eingestellt und reagiert mit grosster Heftig-
keit auf eine erziehende Politik?.

Autonomie, Berlin 1992; dazu meine Besprechung: « Kants Archédologie der
Autonomie. Zu Uwe Justus Wenzel: Anthroponomie », Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie LXXX (1994), S. 105f.

23 Dass politische Ordnungen mehr sind als im souverdnen Klugheitsurteil auf-
geklirter Egoisten verankerte Koordinationsordnungen und einer affirmativen
Einstellung der Biirger bediirfen, wird in krisenanfilligen Zeiten auffillig. Und
es ist kein Zufall, dass in den Krisenperioden der politischen Moderne das

54



« It matters that we speak the language of rights, interests, and
preferences rather than the language of virtues, character formation,
and telos. Electing to speak in terms of ends rather than values,
virtues rather than rights, judgments rather than preferences, would
make a difference, and not just theoretically but also practically. It
matters politically whether we are under the sway of a political
discourse that privileges Kantian notions of the fortressing of indi-
vidual rights, or conversely, one that privileges Aristotelian notions
of the socialized building of character»?t. Neo-Aristoteliker wie
Ronald Beiner miissen sich davor hiiten, den Kantischen Fehlschluss
durch einen Aristotelischen Fehlschluss zu ersetzen. Ebensowenig
wie die normativen Orientierungen des Liberalismus das Tugend-
konzept aus der Theoriesprache des Liberalismus verbannen, eben-
sowenig schliesst die Wahl der Tugendsprache die normativen Ori-
entierungen des Liberalismus aus?. Der selbstkritische Liberalismus
weiss, dass die Werte der liberalen Ordnung mit dem Tugendkonzept
kompatibel sind*, er weiss zudem, dass es einer ganz bestimmten,
auf diese Werte zugeschnittenen, sie internalisierenden liberal-biir-
gerlichen Tiichtigkeit bedarf, um das riskante Freiheitsexperiment
der liberalen Moderne vor den beiden Gefahren des sich verab-
solutierenden Selbstinteresses einerseits und des militanten Funda-
mentalismus andererseits zu bewahren. Miihelos ldsst sich aus der
politischen Ordnung des Liberalismus ein Biirgerideal ableiten, das
in seinem Denken, Reden und Handeln fiir die Werte des Libe-
ralismus, fiir die Prinzipien der Gerechtigkeit und Autonomie, fiir
den menschenrechtlichen Egalitarismus der wechselseitigen Achtung,

Nachdenken iiber eine politische, sich an Gemeinschaftswerten orientierende
Erziehung besonders laut wird: ja, man kann geradezu die Formulierung eines
politpsychologischen Gesetzes wagen: je krisenhafter die Verhdltnisse, desto
lauter der Ruf nach einer die Krisenerscheinungen durch geeignete Internalisie-
rungsleistungen abfedernden Gemeinschafs-, Wert- und Tugenderziehung. Je
stabiler die Verhiltnisse, umso ungehemmter die Neigung, die Spannung zwi-
schen den Affirmationsbediifnissen der Gemeinschaft und dem Selbstverwirk-
lichungsbegehren der Individuen bis zum Zerreissen zu bringen.

24 Ronald BEINER, « The Moral Vocabulary of Liberalism», in: Chapman/
Galston (Hrsg.), Virtue. Nomos XXXIV a.a.O., S. 173f.

25 Vgl. St. MACEDO, «Charting Liberal Virtues», in: CHAPMAN/GALSTON
(Hrsg.), Virtue. Nomos XXXIV a.a.0., S. 204f.; ders., Liberal Virtues.
Citizenship, Virtue, and Community in Liberal Constitutionalism, Oxford
1990.

26 Dafiir argumentiert J. BUDZISZEWSKI: The Resurrection of Nature: Political
Theory and the Human Character, Ithaca 1986.

33



fiir die politische Selbstbestimmung der Biirger einer historisch
gewachsenen politischen Gemeinschaft eintritt. Und jenseits aller
verniinftigen Meinungsverschiedenheiten ist fraglos ein Konsens
dariiber zu erzielen, welche Verhaltensmuster und Charakterfor-
mationen, welche Einstellungen und Loyalitidten die Mitglieder einer
liberalen Gemeinschaft in einer hinreichend iiberwiegenden Mehr-
heit besitzen miissen, damit diese Gemeinschaft kontinuierlichen
Bestand hat, und welche politisch-erzieherischen Massnahmen ge-
troffen werden miissen, damit diese liberal-biirgerlichen Tugenden
sich in den in der Gemeinschaft Heranwachsenden ausbilden, und wie
der Bereich des allgemeinen Lebens und der demokratischen Of-
fentlichkeit politisch befestigt werden kann, damit er sich gegen die
expansiven Tendenzen des privatisierenden Marktes und der entmiin-
digenden Biirokratie gleichermassen behaupten kann?’.

27 Es versteht sich, dass dieses Schema betrichtlicher Differenzierung bedarf;
nicht nur ist eine inhaltliche Bestimmung der liberalen Tugenden notwendig,
die den einzelnen gesellschaftlichen und politischen Systembereichen zuzuord-
nen sind und als soziale, tkonomische und politische Tugenden unterschieden
werden konnen, wobei bei letzteren zwischen Biirgertugenden und Politiker-
tugenden noch zu trennen wire; erforderlich ist auch eine Bestimmung der
intrinsischen Tugenden, die einen liberalen Menschen ausmachen und sich auf
die Dimensionen einer rationalen, kritischen, freien und selbstbestimmten Le-
bensfiihrung beziehen. Weiterhin gehort es zur Aufgabe einer Theorie der libe-
ralen Tugenden, ihr internes, oft spannungsvolles Verhéltnis zu klidren und ein
Konzept der liberalen Erziehung zu entwickeln, die den Erfordernissen einer
Ausbildung der instrumentellen und der intrinsischen Tugenden gleichermas-
sen gerecht wird, gleichermassen Biirger und autonome Menschen heranbildet:
«I cannot imagine a line of inquiry of greater significance for the conduct — and
the fate — of liberal societies » (W. GALSTON, « Liberal Virtues » a.a.0.,
S. 1288).

56



	Die Wiederkehr der Tugend : zur gegenwärtigen Diskussion der politischen Theorie über die moralischen Grundlagen der modernen Gesellschaft

