
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Die Wiederkehr der Tugend : zur gegenwärtigen Diskussion der
politischen Theorie über die moralischen Grundlagen der modernen
Gesellschaft

Autor: Kersting, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 53/94

WOLFGANG KERSTING

Die Wiederkehr der Tugend
Zur gegenwärtigen Diskussion der politischen Theorie über die

moralischen Grundlagen der modernen Gesellschaft

Als Max Weber 1904 die Mitherausgeberschaft beim berühmten
« Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik » übernahm, stellte
er sich mit einem programmatischen wissenschaftstheoretischen Aufsatz

über die « < Objektivität > sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis » vor, in dem er die Rolle der kulturellen
Leitkonzepte und Wertideen bei der Konstitution gesellschaftlicher
Erkenntnis untersuchte. Diese kulturbedeutsamen Leitvorstellungen
und Losungsworte bilden das normative Grundvokabular der
gesellschaftlichen Selbstverständigung. Sie sind nicht unvergänglich,
sind keine Fixsterne in einem unbeweglichen Aprioritätenhimmel,
sondern ebenso historisch wandelbar wie der von ihnen beleuchtete
und darum verständlich werdende Strom der geschichtlichen
Geschehnisse; allerdings ist ihr Wandlungstempo gering, weit geringer
als die sich zunehmend akzelerierende Änderungsgeschwindigkeit
der kulturellen und sozialen Ereignisse. Die Bedeutung und Sinn
verleihenden Grundbegriffe und Wertideen sind konstitutionell
konservativ, auf langfristige Geltung ausgelegt. Daher verbleiben sie in
den Perioden einer normalen Kulturentwicklung unauffällig im
Hintergrund des Selbstverständlichen und entfalten ihre Wirksamkeit
unbeachtet.

Irgendwann jedoch, so Weber, « wechselt die Farbe. Die Bedeutung

der unreflektiert verwendeten Gesichtspunkte wird unsicher,
der Weg verliert sich in der Dämmerung»1. Dann treten die Wert-
ideen aus der Kulisse in den Mittelpunkt allseitiger Beachtung ; die
Aufmerksamkeit wendet sich von den alltäglichen Verrichtungen der
Praxis ab und den Fundamenten der Kultur zu ; die kulturelle Selbst-

1 Max WEBER, « Die < Objektivität > sozialwissenschaftlicher und sozialpoliti¬
scher Erkenntnis», in: ders., Methodologische Schriften, Frankfurt/M. 1968,
S. 64.

35



Sicherheit gerät ins Wanken und weicht einer nervösen Reflexivität.
Ersichtlich trifft diese Beschreibung unser gegenwärtiges Kulturbe-
wusstsein. Die Farbe hat längst gewechselt; Geltungen werden
bedenklich; die Moderne leidet heftig unter Selbstzweifeln. Wissenschaft,

Philosophie und Kultur wechseln ratlos die Standpunkte.
Sieht man von dem Postmodemismus-Geplänkel, der gross-

formatigen Rationalismuskritik und der ästhetizistischen Selbstauflösung

modemer Freiheit in bunte Beliebigkeit ab, denen das
unerbittliche sensationsökonomische Gesetz der Medienwirksamkeit
ohnehin nur eine kurze Saison beschert hat, so fand die gegenwärtige
kulturelle Selbstüberprüfung ihren bislang radikalsten und emsthaftesten

Ausdruck in der Ökologie-, technik- und medizinethischen
Debatte. Dass der Ruf nach einer neuen ökologischen Ethik mittlerweile
durch den Ruf nach einer neuen politischen Ethik übertönt wird,
bedeutet freilich nicht, dass sich die ökologische Situation nennenswert

entspannt hätte. Dass die öffentliche Diskussion sich jetzt
verstärkt sittlich-politischen Themen zuwendet, zeigt vielmehr, dass sich
die Selbstzweifel der Moderne noch zugespitzt haben: Nachdem sie

zuerst an der Peripherie, im Bereich des gesellschaftlichen
Naturverhältnisses aufgebrochen waren, haben sie jetzt das Zentrum, das

gesellschaftlichen Selbstverhältnis erreicht.
In der sogenannten Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte, die

seit einiger Zeit die sittlich-politischen Selbstverständigungskurse in
den USA und zunehmend auch hierzulande prägt, hat diese kritische
Selbstüberprüfung der politisch-gesellschaftlichen Moderne bislang
ihren philosophisch anspruchsvollsten Ausdmck gefunden. In dieser
Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse geht es um die moralischen

Grundlagen modemer Gesellschaften, um die Sprache ihrer
angemessenen Beschreibung und um die richtige Politik ihrer Erhaltung.

Liberale und Kommunitaristen kämpfen um das, was Gramsci
«kulturelle Hegemonie» genannt hat. Unter der philosophischen
Wortführerschaft von John Rawls, Ronald Dworkin und Robert
Nozick haben die Liberalen sie seit den siebziger Jahren unangefochten

innegehabt und mit ihren individualistischen und
universalistischen Positionen die zeitgenössische Partitur der
sittlichpolitischen Selbstverständigung der modernen Gesellschaft bestimmt.
Jedoch seit den achtziger Jahren ist dem Liberalismus im Kommuni-

36



tarismus ein beachtlicher Konkurrent entstanden, der ihm die kulturelle

Vorherrschaft streitig macht2.
Für den Kommunitarismus sind die Schwierigkeiten moderner

Gesellschaften Auswirkungen eines komplementären Universalismus-
und Individualismusversagens. Seine liberalismuspolemische Revision

der politischen Theorie zielt auf die Wiedergewinnung der
sittlichen Mitte durch Rehabilitierung partikularer Wertorientierungen,
auf die Anerkennung der Sozialnatur des Menschen und der daraus
entstehenden ethischen und institutionellen Verantwortlichkeiten in
Theorie und Praxis. Kommunitaristische Soziologen und Psychologen

stellen die identitätsstiftende Bedeutung stabiler sittlicher Milieus
heraus, weisen auf die Wichtigkeit der vom Liberalismus notorisch
vernachlässigten Gemeinschaftsformen zwischen den komplemen-

2 Zur Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse vgl. A. GUTMAN,
«Communitarian Critics of Liberalism », Philosophy & Public Affairs 14

(1985), S. 308f.; H. N. HIRSCH, « The Threnody of Liberalismus.
Constitutional Liberty and the Renewal of Community», Political Theory 14 (1986),
S. 423f.; K. BAYNES, «The Liberal/Communitarian Controversy and
Communicative Ethics », Philosophy and Social Criticism 14 (1988),
S. 294f.; W. KYMLICKA, «Liberalism and Communitarianism», Canadian
Journal of Philosophy 18/2 (1988), S. 181 f. ; Amitai ETZIONI, «Liberals and
Communitarians», Partisan Review 5 (1990), S. 215f.; M. WALZER, «The
Communitarian Critique of Liberalism», Political Theory 18 (1990), S. 6f.;
Ch. TAYLOR, «Cross-Purposes: The Liberal-Communitarian Debate», in:
N. L. ROSENBLUM (Hrsg.), Liberalism and the Moral Life, Cambridge
(Mass.), London 1989, S. 159f.; A. HONNETH, «Grenzen des Liberalismus.
Zur politisch-ethischen Diskussion um den Kommunitarismus»,
Philosophische Rundschau 38 (1991), S. 83f.; W. KERSTING, « Die Libera-
lismus-Kommunitarismus-Kontroverse in der amerikanischen politischen
Philosophie», Politisches Denken. Jahrbuch 1991, Stuttgart 1992, S. 82f.;
ders., «Liberalismus, Kommunitarismus, Republikanismus», in: K.-O.
APEL/ M. KETTNER (Hrsg.), Zur Anwendung der Diskursethik in Politik,
Recht und Wissenschaft, Frankfurt/M. 1992, S. 127f.; ders., «Verfassung
und kommunitäre Demokratie», in: G. FRANKENBERG (Hrsg.), Aufder Suche
nach der gerechten Gesellschaft, Frankfurt/M. 1994, S. 55f.; ders.,
«Pluralismus und soziale Einheit», in: H. F. FULDA (Hrsg.), Vernunftbegriffe

in der Moderne, Stuttgart 1994, S. 627f.; St. MULHALL/A. SWIFT,
Liberals and Communitarians, Oxford 1993; R. FORST, «Kommunitarismus
und Liberalismus - Stationen einer Debatte», in: A. HONNETH (Hrsg.),
Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner
Gesellschaften, Frankfurt/M. 1993, S. 181 f.; P. KOLLER, «Gemeinschaft
und Gerechtigkeit im Disput zwischen Liberalismus und Kommunitarismus »,
in : A. BALOG/J. A. SCHÜLEIN (Hrsg.), Soziologie und Gesellschaftskritik.
Beiträge zum Verhältnis von Normativität und sozialwissenschaftlicher
Analyse, Wien 1993, S.75f.

37



tären Extremen der individualistischen Solitäre einerseits und den
unüberbietbar universell-inklusiven Vergesellschaftungsmedien des

Marktes, des Rechtes und des Diskurses andererseits hin, weisen
darauf hin, dass Menschen in einem Netz von Besonderheiten leben,
das gepflegt und instand gehalten werden muss und besonderen
Schutz verlangt ; sie beklagen die Dissoziations- und Entfremdungswirkung

forcierter Autonomisierung und das durch die rücksichtslose

Selbstverwirklichungsdynamik hervorgerufene Klima
gesellschaftlicher Gereiztheit. Und die kommunitaristischen Politiktheoretiker

entdecken wieder die Öffentlichkeit und das allgemeine Leben,
sie greifen auf die republikanische Tradition politischer
Gemeinschaftlichkeit zurück, werben für eine neue gemeinschaftsbildende
und ans Herz gehende Politik der Bürger jenseits von Machtverwaltung,

Parteiendemokratie und Staat.

Liberalismus und Kommunitarismus sprechen eine unterschiedliche

Sprache und räumen gegensätzlichen Begriffen in ihren
Theoriekonzeptionen kategoriale Dominanz ein. Während sich die Sprache

des Liberalismus um die begrifflichen Knotenpunkte : Individuum

und Interesse, Vertrag, Diskurs und Verfahren, Gesellschaft und
Autonomie, Recht, Markt und Staat, Prinzipien und Rechtfertigung
herum entfaltet, bietet die Sprache des Kommunitarismus mit den

Begriffskomplexen: Identität und Charakter, Gemeinschaft, Zugehörigkeit

und Verantwortlichkeit, das Gute, die Tugenden und die
Erziehung, Tradition, Praxis und Verstehen gegenläufige kategoriale
Orientierungen. Entsprechend spannungsvoll ist das Verhältnis der
in diesen unterschiedlichen Theoriesprachen modellierten Personen-,
Politik- und Gesellschaftskonzeptionen. Noch die abstraktesten
Begriffe der Gesellschaftstheorie und politischen Philosophie besitzen
eine historische Gravitation; legt man die geschichtlichen
Bedeutungssedimente der liberalen und kommunitaristischen Sprachen frei,
sucht man ihren Entstehungskontext innerhalb des grossen
Zusammenhangs der Geschichte gesellschaftlicher Reflexion, dann wird
hinter der systematischen Spannung zwischen der liberalen und der
kommunitaristischen Begriffsgrammatik eine tiefere historische
Gegensätzlichkeit sichtbar. Diese doppelte Entgegensetzung begründet
eine ambivalente Stellung des Kommunitarismus zur Modernität, die
der Kontroverse erst den Charakter eines politisch-kulturell
umfassenden, die enggezogenen Zunftgrenzen eines politikphilosophischen
Grundlegungsstreits weit überschreitenden, modernisierungstheoretisch

brisanten Selbstverständigungsdiskurses gibt. Der Kommunita-

38



rismus legt sich in eine modernitätsflüchtige und eine modernitätsskeptische

Variante auseinander. Entsprechend doppeldeutig ist seine
liberalismuskritische Sprache verwendbar: Nicht nur die um die
Wiederherstellung vormoderner Denk- und Lebensverhältnisse
kämpfende negative Modernitätskritik artikuliert sich in der Sprache
des Guten, der Tugend und der Gemeinschaft; auch die
modernitätsimmanente Kritik, die Selbstkritik der Moderne muss auf die
konzeptuellen Angebote des Kommunitarismus zurückgreifen, um
ihre Korrekturen, Revisionen und Relativierungen am Paradigma
des Liberalismus vorzutragen. Mag sich der dogmatische Liberalismus

des regressiven Kommunitarismus mühelos erwehren, dem
sich selbst auf der Höhe der Moderne haltenden Kommunitarismus
jedoch muss er sich selbstkritisch öffnen.

Die Sprache des Liberalismus ist die Sprache der politischen
Moderne ; der Kommunitarismus hingegen spricht die Sprache der
Vormoderne und Gegenmoderne, seine Sprache ist die des Aristoteles

und des Republikanismus ; in seiner Begrifflichkeit lebt die
Erinnerung an untergegangene Sozialweiten und verblichene Traditionen,

artikuliert sich aber auch die Selbstkritik einer verlustsensiblen,
über ihre eigene Rücksichtslosigkeit erschrockenen und um ihren
Bestand besorgten Moderne. Die konzeptuellen Umstellungen des s

kulturell-politischen Selbstverständnisses der Moderne waren
tiefgreifend. Mannigfach lässt sich der binäre Verlaufsrichtungscode der
Modernisierung variieren : nicht nur vom Status zum Kontrakt ging
die Entwicklung, sie ging auch von der Substanz zum Verfahren,
vom Leben zur Handlung, vom Charakter zu Motiv und Regel, von
der Tugend zum Interesse, vom Guten zum Recht. In den kommuni-
taristischen Umkehrparolen drückt sich sicherlich viel konservatives
Unbehagen an der Moderne, viel diffuse Vergangenheitssehnsucht
aus3 ; aber nicht alle Kommunitaristen plädieren für eine Kehrtwendung

des Modernisierungsverlaufs ; hinter ihren Parolen zeichnet
sich dann das kulturell-politische Programm einer reflektierten
Modernisierung ab, das die grundlegenden normativen Überzeugungen
unserer westlich-demokratischen Kultur nicht antastet4, jedoch die

3 Vgl. D. L. PHILLIPS, Looking Backward. A Critical Appraisal of Commu¬
nitarian Thought, Princeton NJ 1993.

4 Unter grundlegenden normativen Überzeugungen verstehe ich die Art von
Überzeugungen, auf die sich die rechtliche und moralische Rechtfertigungspraxis

in unserer Kultur stützt, die im Rahmen dieser Rechtferügungspraxis die
Rolle letzter Prinzipien spielen und damit definieren, was im Geltungsbereich

39



Integrationsfähigkeit eines Systems der rechtlichen Disziplinierung
der sich aufspreizenden Besonderheit mit wachsender Skepsis
betrachtet. Dieser modernisierungskritische Kommunitarismus konvergiert

mit einem selbstkritischen Liberalismus, der den Irrtum Kants
erkannt hat und weiss, dass das Hobbessche Problem, dass das
Problem der Staatserrichtung und Ordnungsfestigung auf der Grundlage
des aufgeklärten Eigeninteresses allein nicht lösbar ist5.

Modernisierungskritische Kommunitaristen und selbstkritische
Liberale vertrauen ihre Einsichten nicht der elaborierten Sprache
der Theorien der sozialen Integration an, sondern sie wählen die alte
Sprache des Tugendrepublikanismus. Sie wissen, dass die
Konstruktionsmuster und Reflexionsformen des dogmatischen Liberalismus
ein unzulängliches Beschreibungs- und Bewertungssystem für die
innere Struktur von Sozialbeziehungen abgeben; sein allein auf die
Klugheitsarrangements einer reflektierten Odysseus-Rationalität
setzender rechtfertigungstheoretischer Extemalismus macht ihn blind
gegenüber den nur aus internalistischer Perspektive aufzuhellenden
vielfältigen Facetten des praktischen Lebens in normativen Ordnungen,

macht ihn auch blind gegenüber der von ihm aufgrund seiner
begründeten Prinzipien notwendig zu fordernden ethischen
Parteilichkeit für eine eben diesen Grundsätzen gesellschaftliche Realität
verschaffenden politischen Praxis. Der Liberalismus vermag
aufgrund seiner auf rechtfertigungstheoretische Zwecke zugeschnittenen
Begrifflichkeit seine eigenen Praxis- und Wirklichkeitsbedingungen
theoretisch nicht zu beherrschen6. Auf den Smithschen Marktautoma-

dieser Rechtfertigungspraxis als rechtlich-moralische Rationalität und als guter
Grund gilt; vgl. zu diesem hier skizzierten Begründungskonzept W.
KERSTING, «Moralphilosophie und Dezisionismus», Ethik und Sozialwissenschaften

3/1992, S. 17f.
5 Diese These, dass der modernisierungskritische Kommunitarismus und der

selbstkritische Liberalismus konvergieren, beruht auf der anderen, dass die
Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse sich als Lemprozess rekonstruieren

lässt. Ich habe diese These mit unterschiedlichen Akzentuierungen in
« Verfassung und kommunitäre Demokratie » a.a.O. und in : « Pluralismus und
soziale Einheit. Elemente politischer Vernunft» a.a.O. erörtert.

6 Dies wird besonders deutlich, wenn wir die von dem philosophischen Libe¬
ralismus bevorzugte Argumentationsform des Vertrages betrachten. Das kon-
traktualistische Argument bietet ein auf der Grundlage des neuzeittypischen
normativen Individualismus operierendes allgemeines Rechtfertigungsmodell,
das das Justifikandum - das mögen sein : staatliche Herrschaft, Gerechtigkeitsprinzipien,

Verfassungsnormen, Gesetze, moralische Regeln etc. - dadurch
rechtfertigt, dass es es als Ergebnis einer Einigung von Menschen mit be-

40



tismus, der die Reproduktion des Allgemeinen im Rahmen einer
Verflechtung nicht-intendierter Nebenwirkungen individuellen
Interessenhandelns besorgt, ist kein Verlass. Die von den Kommunitaristen

wiederbelebte Sprache der Einstellungen, Zwecke und Tugenden

ist eine dem Nützlichkeitsidiom der Liberalen überlegene Sprache,

da sie die internen Beziehungen zwischen der institutionellen
Ordnung und den Individuen angemessen darstellen und die Frage
nach den motivationalen Voraussetzungen moderner Gesellschaften,
d.h. nach den Einstellungen und Verhaltensmustern, die die liberale
Gesellschaft in ihren Mitgliedern sowohl um ihrer Kontinuierung als
auch um ihrer Verbesserung willen voraussetzen und folglich
unaufhörlich herausbilden muss, richtig stellen kann. In der kommunitari-
stischen Perspektive kann das neutralistische Selbstmissverständnis
des dogmatischen Liberalismus korrigiert werden. In der kommuni-
taristischen Begrifflichkeit ist die alte republikanische Einsicht, dass

Gesetze und gute Einrichtungen auf die Dauer nichts ausrichten,
wenn sie nicht handlungswirksam in der Gesinnung und den
Gewohnheiten der Bürger verankert sind, gut aufgehoben. Und der
selbstkritische, den Tugend- und Erziehungsdiskurs zaghaft wieder
aufnehmende Liberalismus hat sich durch sein eigenes gesellschaftspolitisches

Werk davon überzeugen lassen müssen, dass Montes-
quieus Vermutung : die Demokratie sei die anspruchvollste Staatsform

und habe ohne die Tugend und entgegenkommende Gesinnung
der Bürger, ohne ihre tätige Unterstützung und Mitwirkung auf die
Dauer keinen Bestand, der Wahrheit entspricht7.

stimmten Eigenschaften unter bestimmten Bedingungen rekonstruiert. Die bei
der Darstellung dieses Arguments benutzte anthropologische und soziologische
Begrifflichkeit ist gänzlich auf den Rechtfertigungszweck zugeschnitten; in ihm
spiegeln sich die normativen Eingangsgrössen der Theorie und das konstruktive

Beweisziel. Diese Begrifflichkeit muss versagen, wenn sie sich der
Aufgabe konfrontiert sieht, die mit ihrer Hilfe entwickelte normative
Grundordnung als Lebensform für wirkliche Menschen zu begreifen und die für die
Reproduktion dieser Grundordnung erforderlichen Einstellungen, Sichtweisen
und Handlungsmuster zu beschreiben; vgl. dazu W. Kersting, «Die Logik des
kontraktualistischen Arguments », in : V. GERHARDT (Hrsg.), Der Begriff der
Politik. Bedingungen und Gründe politischen Handelns, Stuttgart 1990,
S. 216f.; ders., Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt

1994.
7 Vgl. MONTESQUIEU, Vom Geist der Gesetze 111,3; was Montesquieu unter

'Tugend' verstand, macht folgende Passage aus den Warren-Adams-Letters
deuüich: «There must be a positive Passion for the public good, the public
Interest, Honour, Power and Glory, established in the Minds of the People, or

41



Zur Erläuterung dieser modernitätstheoretischen Deutungsskizze
der Liberalismus-Kommunitarismus-Kontroverse soll die folgende
Betrachtung des auffälligen Phänomens der Rückkehr der Tugend in
die Diskussion der politischen Philosophie der Gegenwart dienen.
Ich beginne mit einer Darstellung der Tugendfeindlichkeit der
liberalen Standardtheorie8 (I) und wende mich dann gegenwärtigen
Konzeptionen des Liberalismus zu, die die Tugend rehabilitiert und als
selbstkritische Kategorie in ihre Grundbegrifflichkeit aufgenommen
haben (II)9.

there can be no Republican Government, nor any real Liberty: and this public
Passion must be Superior to all private Passions » (zit. nach: G. STOURZH,
« Die tugendhafte Republik. Montesquieus Begriff der « vertù » und die
Anfänge der Vereinigten Staaten von Amerika», in: ders., Wege zur Grund-
rechtsdemokratie. Studien zur Begriffs- und Institutionengeschichte des liberalen

Verfassungsstaates, Wien 1989, S. 118).
8 Als liberale Standardtheorie bezeichne ich den in der rationalistischen Theo¬

rietradition wurzelnden philosophischen Liberalismus; er bringt das Selbst-
bewusstsein der politischen Moderne auf den Begriff; die revolutionär neue
Stellung des Individuums zur Welt der Natur und des Sozialen findet in seinen
individualistischen und rationalitätstheoretischen Voraussetzungen und besonders

in seiner kontraktualistischen Argumentationsform einen begrifflichen
Spiegel von grösster konzeptioneller Reinheit. Nur für diesen sich in den
Philosophien von Hobbes bis Buchanan historisch ausdifferenzierenden
rationalistischen Liberalismus gilt die These von der konstitutionellen, aus der
Theorieanlage selbst logisch folgenden Tugendfeindlichkeit. Der in der empiristischen

Theorietradition beheimatete Liberalismus eines David Hume, Adam
Smith und John Stuart Mill hingegen ist nicht im mindesten tugendfeindlich.
Freilich ist sein Tugenddiskurs keine Fortsetzung des tugendethischen Aristo-
telismus. Die antiaristotelische Einstellung teilt er mit dem rationalistischen
Liberalismus; während dieser jedoch die Tugendethik der Tradition durch eine
Interessenethik zum einen und eine externalistische Integrationskonzeption zum
anderen ersetzt, für die Tugendkategorie also nicht die geringste Verwendung
mehr hat, gibt jener dem überlieferten Tugenddiskurs einen neuen modernitätsadäquaten

Inhalt und hält damit an dem mit dem Tugendkonzept verbundenen
Interessen an den Bedingungen internalistischer Sozialintegration fest; vgl.
Chr. J. BERRY, «Adam Smith and the Virtues of Commerce», in: J. W.
CHAPMAN/W. A. GALSTON (Hrsg.), Virtue. Nomos XXXTV, New York 1992,
S. 69f.

9 Eine vollständige Darstellung der Rückkehr der Tugend in der gegenwärtigen
praktischen Philosophie muss natürlich auch die Moralphilosophie berücksichtigen,

die mit der Rehabilitierung der Tugend begonnen hat und seit Maclntyres
After Virtue (1981) ein stetig wachsendes Interesse an dieser Zentralkategorie
eines vormodernen Moral- und Sozialverständnisses zeigt. Die Gründe für die
Wiederaufnahme des Tugenddiskurses liegen in einer zunehmenden
Unzufriedenheit mit den deontologischen und teleologischen moralphilosophischen
Standardtheorien der Moderne und ihrer prozeduralistischen Verkürzung mora-

42



I.

An den Anfang stelle ich einen theoretischen Steckbrief des
Liberalismus ; damit meine ich das konzeptionelle Geflecht aus
Rationalitätsbegriffen, Sozialmodellen und Wertvorstellungen, das die Grundlagen

und Rahmenbedingungen der vorherrschenden politischen
Selbstverständigung unserer westlichen demokratischen
Industriegesellschaften bildet. Der Liberalismus ist die politische Philosophie
des freien Individuums ; der Protagonist seiner politischen Anthropologie

ist der sozial ungebundene Einzelne, dessen Ordnungsvorstellungen

entweder - im Fall einer Orientierung an dem Konzept
individueller praktischer Rationalität - sich auf Klugheitsregeln der
strategischen Interaktion stützen oder - im Fall einer Orientierung an
dem Alternativkonzept universeller praktischer Rationalität - Prinzipien

folgen, die von einem unparteilichen Standpunkt aus gewonnen
werden und daher allgemein anerkennungsfähig sind und jedermann
in gleicher Weise verbinden. Die Freiheit des Liberalismus ist die
negative Freiheit gleicher Individuen: es ist die Freiheit, innerhalb
der Grenzen eines allgemein verträglichen äusseren Freiheitsgebrauchs

nur der eigenen Willkür zu folgen und sein Leben autonom
zu bestimmen. Die Menschen sind in liberaler Perspektive einander

tischen Lebens; im Kantianismus wie Utilitarismus schrumpft der Kreis
traditionellen ethischen Wissens auf eine quandary et/ucs-Algorithmik; werden
die Probleme der moralischen Welt auf Moralepistemologie, das moralische
Leben auf eine Handlungssequenz moralischen problembewussten Entschei-
dens reduziert; vgl. E. L. PlNCOFFS, Quandaries and Virtues. Against Re-
ductivism in Ethics, Lawrence 1986; Michael SLOTE, From Morality to
Virtue, Oxford 1992, vgl. auch die Arbeiten von B. Williams und von Martha
C. Nussbaum. Hierzulande ist diese starke Hinwendung zum Tugendkonzept
in der moralphilosophischen Diskussion nahezu unbemerkt geblieben. Die von
Annemarie Pieper im Francke Verlag herausgegebene und kürzlich erschienene
zweibändige Geschichte der neueren Ethik (Tübingen 1992) besitzt die kon-
zeptuelle Grossherzigkeit eines überfliessenden Bauchladens; was wird dort
nicht alles als Ethiktyp präsentiert, selbst ein so merkwürdiges Unternehmen
wie eine « Interessenaggregationsethik » ist dort repräsentiert, aber eine
Tugendethik, ein ethischer Aristotelismus hat in der Geschichte der neueren Ethik
keine Erwähnung gefunden. Natürlich, so könnte man einwenden, hat der
ethische Aristotelismus in einer Geschichte der neueren Ethik nichts zu suchen;
aber in einer Geschichte der neuesten, der gegenwärtigen Ethik schon. - Welche

Mühe der Tugenddiskurs hierzulande seinen Gegnern wie seinen Freunden
macht, hat neulich die intellektuell in jeder Hinsicht bejammernswerte
Kleinkontroverse zwischen P. GLOTZ, H. LÜBBE und K. SCHILY in der ZEIT
gezeigt (Nr. 34, S. 25; Nr. 37, S. 44; Nr. 39, S. 52).

43



äusserliche Einzelne, die sich lediglich negative Mitmenschlichkeit
schulden, die folglich verpflichtet sind, die Grenzen der individuellen

Freiheitsparzellen zu respektieren, die jedoch von den weit
darüber hinausreichenden sozialen moralischen Zumutungen positiver

Mitmenschlichkeit und kommunaler Solidarität befreit sind.
Denn, wie Margaret Thatcher einst bündig formulierte : « There is

no such thing as society » ; und damit hatte sie sowohl eine ontologi-
sche als auch eine normative These im Sinn10.

Die individualistische Sozialtheorie begreift gesellschaftliches
Leben als Assoziation, Aggregation und Kooperation ; sie kennt drei
Vergesellschaftungsformen, die sich teilweise auf das Konzept der
individualistischen Rationalität, teilweise auf das Konzept der
universalistischen Rationalität stützen. Da ist zum einen die egalitäre markt-
förmige Vergesellschaftung auf der Grundlage des komplementären
Interesses und des Austauschs ; sie dient der Sichemng und Verfeinerung

der materialen Reproduktion der Individuen durch die Etablierung

eines arbeitsteiligen Systems gesellschaftlicher Kooperation.
Die Standardvernunft der Handlungskoordination der Individuen des

Liberalismus ist die ökonomische Rationalität. Die gesellschaftlichen
Verhältnisse basieren also auf dem strategischen Kalkül der wechselseitigen

Instrumentalisierung komplementärer Interessen. Die soziale

Vernetzung der Individuen wurzelt in einer Kooperation zu wechselseitigem

Vorteil ; sozialer Frieden ist eine akzeptierte Vorteilsdistribution.

Die ihr eingeschriebene Reziprozität beruht auf der
Anerkennung des gleichen Freiheitsrechts des anderen und der
wechselseitigen Unterstellung strategischer Rationalität. Da ist zum
anderen die staatlich-rechtsförmige Vergesellschaftung, die die
Sicherheit der Menschen garantiert und die Freiheitspositionen der
Individuen und die Formen des Leistungstauschs durch Verrecht-
lichung stabilisiert und die Handlungskoordination auf das
Verhaltensmuster strategischer Anpassung stützt. Den utopischen Fluchtpunkt

der marktförmigen Vergesellschaftung bildet die Vorstellung
eines vollkommenen Marktes, eines sich selbst perpetuierenden
Austauschsystems, das selbsterhaltungsfähig ist und keiner externen
politischen Stabilisierung bedarf ; das den gesamten Koordinationsbedarf

dieses Systems intern decken kann und die soziale Kohärenz
ohne jeden institutionellen Aussenhalt, durch spontane Harmonisie-

10 Vgl. J. KINGDON, No Such Thing Ai Society Individualism and Community,
Buckingham 1992.

44



rung der individuellen Interessen- und Freiheitsfunktionen
gewährleistet. Die Protagonisten dieser Utopie sind geschichtslose Nut-
zenmaximierer von geradezu monadischer Selbstzentriertheit ; also

präsoziale Wesen, die die komplexen und heterogenen Motivationsbündel

der konkreten, in geschichtlich-gesellschaftlichen Denk- und
Lebensverhältnissen handelnden Menschen auf die Eindimensionalität
rationaler Nutzenmaximierung reduziert haben. Das universalistische
Gegenstück dieser individualistischen Marktutopie ist der postsoziale
Diskurs; in der utopischen Welt des Diskurses lebt der Zwillingsbruder

des vorsittlichen homo oeconomicus, der von allen
Obligationsprofilen und Loyalitäten partikularer Gemeinschaften
abstrahierende, sich in die individuelle und kollektive Charakterlosigkeit
einer differenzfreien Jedermannsposition emporschwingende
Vernunftmensch. Er ist die Idealversion des zur reflexiven
Distanzierung der eigenen Interessen aufgeforderten modernen moralischen

Subjekts, das sich in der realen Welt um eine Verständigungs-
orientierte Integration bemüht.

Der Liberalismus betrachtet Sozialformationen als Produkte
individueller Kooperation. Sein Vergesellschaftungskonzept folgt
darum dem Vertragsmodell: komplementäre Interessenlagen verabreden

Kooperationsbeziehungen. Der Kommunitarist macht geltend,
dass die präsozialen Individuen des Liberalismus Chimären seien,
gesellschaftlich unvermittelte Individuen nur in der Gedankenretorte
der Theoretiker existierten; dass wirkliche Menschen immer schon
in einer bestimmten Gesellschaft leben würden und sich durch
verschiedene Zugehörigkeiten zu vorgegebenen Gemeinschaften und
durch die fraglose Anerkennung ihrer unterschiedlichen
Obligationsprofile definieren würden. Es sei von der Vorgängigkeit des

Gesellschaftlichen, des vielfältig in sich gestuften, also unterschiedliche

Gemeinschaften zusammenbindenden Gesellschaftlichen
auszugehen. Damit sei es auch notwendig, ein anderes, wirklichkeitsan-
gepasstes Menschenbild zugrunde zu legen, ein Menschenbild, dass

die Individuen nicht in abstraktiver Distanz von allem Verbindlich-
Gemeinschaftlichen lokalisiere, sondern sie aus einer internen
Perspektive begreife, aus der Perspektive ihres eigenen lebensweltlichen
Selbstverständnisses. Statt die wertintegrative Gemeinschaftszugehörigkeit

zugunsten einer teils naturalistischen Reduktion auf selbstische

Interessenlagen, teils moralisch-universalistischen Transzendie-

rung aufzulösen, sei der Mensch gerade in dieser empirisch-geschichtlichen

Mitte seiner konkreten Sozialität auszusuchen, jenseits

45



aller natürlichen Präsozialität und diesseits aller moralischen Post-
sozialität11.

Kant hat in seiner Friedensschrift gemeint, dass das « Problem
der Staatserrichtung [...] selbst für ein Volk von Teufeln [...] auflösbar»

sei, «wenn sie nur Verstand haben»12, und mit diesem drastischen

Bild der grundlegenden Überzeugung des Liberalismus
einprägsamen Ausdruck gegeben, dass alle erforderlichen sozialen
Integrationsaufwendungen aus dem motivationalen Fond des aufgeklärten

Eigeninteresses bestritten werden könnten, dass die rechtlichen
Ordnungsnormen des Liberalismus zur Sicherung ihrer Wirklichkeit,

Stabilität und Kontinuität nicht mehr als Klugheit und reflektiertes

Selbstinteresse verlangten. Rechtfertigungskonzept und
Integrationskonzept spiegeln einander : der Liberalismus beruht auf
einer genauen Korrespondenz zwischem einem normativen Minimalismus

der universalistischen und prozeduralistischen Gerechtigkeitstheorie

und einem motivationalen Minimalismus der
Verwirklichungstheorie. Der durch erzwingbares Recht geordnete soziale
Frieden ist eine allgemeine Vorteilsdistribution, und um sich den

Bedingungen zu unterwerfen, die die Wirklichkeit dieser für jedermann

vorteilhaften Ordnung garantiert und ihre Aushöhlung durch
free-rider-Parasitismus verhindert, ist keinerlei moralische Disziplinierung,

kein Gemeinsinn, keine Tugendhaftigkeit der Bürger von-
nöten. Das Integrationsprogramm des Liberalismus basiert auf einem
motivationalen Externalismus, der alle Disziplinierungskosten dem
rationalen Zusammenspiel von zwangsbewehrter Rahmenordnung,
Anreizsystem und strategischer Anpassung überträgt13. Bei «Brand-

11 Die von mir zum Zweck der Charakterisierung der individualistischen und uni¬
versalistischen Menschenkonzepte verwandten Begriffe der Präsozialität und
PostSozialität habe ich von M. Walzer übernommen; vgl. M. WALZER, «The
Communitarian Critique of Liberalismus» a.a.O., S. 21.

12 KANT, Zum ewigen Frieden, Akad.-Ausg. VIII, S. 366.
13 Tugenddiskurse erledigen kein justifikatorisches Pensum. Tugenddiskurse fin¬

den statt, wenn die Rechtfertigungsdiskurse ihre Arbeit getan haben. Es gibt
zwar eine Epistemologie der Tugend, aber Tugenden haben selbst keine epi-
stemologische Funktion: sie gehören nicht in den Dijudikationskontext
normativ-praktischer Philosophie sondern in den Exekutionskontext; sie gehören
nicht zur Moralepistemologie, sondern zur Moralpsychologie.Tugenddiskurse
sind eingebettet zwischen ein Konzept des Guten einerseits und eine
Konzeption der Erziehung andererseits: bestimmt das Konzept des Guten das Ziel,
so das Arrangement der Erziehung die Massnahmen, die zur Förderung der für
die Zielrealisierung und Zwecksicherung notwendigen Tüchtigkeiten und
Einstellungen unerlässlich sind. Insofern Tugenddiskurse in den Kontext der Ver-

46



Cassen »14 und Assekuranzanstalten, Aktiengesellschaften und
Minimalstaaten bedarf es keiner Tugend, nur kluger Interessenverwaltung.

Der dogmatische Liberalismus glaubt an die konstruktive Kraft
des reflektierten Interesses, an die produktive List des sich selbst
bindenden Egoismus ; er ist davon überzeugt, dass er keiner Tugend
bedarf. Sein alle Disziplinierungsanstrengungen extemalisierendes
rationales Ordnungsarrangement entspricht genau dem staatlichen
Maschinenwerk, das nach Montesquieus Überzeugung besonders in
der Monarchie perfekt zur Sicherung des inneren Friedens gehandhabt

wird: der Staat zugleich als Befreier und Meister der
Interessen. «In den Monarchien bringt die Politik die wichtigen Dinge
mit sowenig wie möglich Tugend zuwege. Ahnlich besteht bei schönen

Maschinen die Kunst gerade darin, sowenig wie möglich Triebwerk,

Energie und Räder zu verwenden. Der Staat behauptet sich
unabhängig von Vaterlandsliebe, echter Ruhmesbegier, Selbstüberwindung,

Opferung der Lieblingsinteressen und allen jenen heroischen

Tugenden, denen wir bei den Alten begegnen, während wir
davon lediglich haben reden hören. Die Gesetze treten hier an die
Stelle all jener Tugenden, deren man nicht mehr bedarf. Deren
enthebt euch der Staat»15.

Der Liberalismus glaubt aber nicht nur, der sozialintegrativen
Leistung der Bürgertugend unbedürftig zu sein, er ist darüberhinaus
dezidiert tugendfeindlich. Im tugendethischen Partikularismus
konzentrieren sich theoretische und praktische Einstellungen, mit denen
der klassische Liberalismus bewusst gebrochen hat. Würde er die

wirklichung moralischer Regeln gehören, insofern sie sich mit der Herausbildung

entgegenkommender Eigenschaften, Dispositionen und Charakterzüge
beschäftigen, hat auch jede moderne Moralphilosophie zumindest eine implizite
Tugendlehre; der metaethische Paradigmenwechsel zu den deontologischen
und teleologischen Regelethiken der Neuzeit muss nicht der Tugend den Garaus

machen. Die Sache ändert sich freilich, wenn wir vom Typ der Regelethik
zum Typ der Verfahrensethik übergehen: Nur die die Normenproblematisie-
rung verewigende, sich gegen jede kriteriologische Operationalisierung
sperrende Diskursethik hat für die Tugend keinerlei Verwendung mehr und muss
die sie charakterisierende Verfestigungswirkung beargwöhnen; s.u.

14 A. L. SCHLÖZER, Allgemeines StatsRecht und StatsVerfassungsLere,
Göttingen 1793, S. 3.

15 MONTESQUIEU, Vom Geist der Gesetze III, 5; Montesquieu bildet in seinem
Monarchieporträt den modernen absolutistischen Staat ab, gegen den seine im
Ständestaat der alten Freiheiten verankerte Gewaltenteilungskonzeption gerichtet

ist; vgl. W. KERSTING, Wohlgeordnete Freiheit, Frankfurt/M. 1993, 395f.

47



Tugend in seine Theoriesprache aufnehmen, dann würde sie sein
konzeptionelles Grundgefüge gänzlich durcheinanderbringen. Der
dogmatische Liberalismus kann dem Tugendbegriff kein Platz
einräumen, weder dem perfektionistischen noch dem funktionalistischen
Tugendbegriff16.

Unter perfektionistischen Tugenden verstehe ich intrinsisch
wertvolle Tugenden; unter funktionalistischen Tugenden verstehe
ich instrumented nützliche Tugenden. Instrumentelle Tugenden
setzen einen formalen Begriff des Guten voraus, relativ zu dem sich
bestimmte Fähigkeiten und Fertigkeiten als dienlich erweisen lassen.
Von intrinsisch wertvollen Tugenden können wir hingegen nur dann
sprechen, wenn wir einen humanistischen Essentialismus zugrundelegen,

eine substantielle, normativ gehaltvolle Konzeption menschlicher

Natur, die es erlaubt, gelingende und glückende Weisen des
Menschseins von missglückten und verfehlten menschlichen Lebensweisen

zu unterscheiden, die es also gestattet, menschliche
Eigenschaften, Fähigkeiten und gesellschaftliche Lebensumstände daraufhin

zu befragen, ob und inwieweit sie der Vervollkommnung der
menschlichen Natur dienlich sind. Tauglichkeiten, die als konstitutive
Dimensionen geglückten Menschseins ausgemacht werden können,
sind intrinsisch wertvoll und von universeller Geltung. Und im
nationalstaatlichen wie im internationalen Bereich haben geeignete
gesellschaftliche und politische Institutionen durch wirksame Erzie-
hungs-, Entwicklungs- und Rechtssicherungsprogramme für die
Ausbildung und Förderung der Fähigkeiten und Tauglichkeiten zu
sorgen, die ein menschliches Leben aufweisen muss, damit es ein gutes
Leben genannt werden kann17 : die politischen Implikationen dieses

16 Zu Fragen der Typologie und Erkenntnistheorie der Tugenden vgl.
P. FRENCH/Th. E. UEHLING, Jr./ H. K. WETTSTEIN (Hrsg.), Ethical
Theory: Character and Virtue, Midwest Studies in Philosophy. Volume XIII,
Notre Dame 1988; J. W. CHAPMAN/W. A. GALSTON (Hrsg.), Virtue. Nomos
XXXIV.

17 M. C. NUSSBAUM vertritt eine solche substantielle Theorie des guten mensch¬
lichen Lebens; vgl. M. C. NUSSBAUM, «Non-Relative Virtues: An Aristotelian

Approach », Midwest Studies in Philosophy Volume XIII. Ethical
Theory: Character and Virtue, Notre Dame 1988, 32f; dies., «Human
Functioning and Social Justice: In Defense of Aristotelian Essentialism»,
Political Theory 20 (1992), 202f.- Zur Theorie von M. C. Nussbaum vgl. D.
A. CROCKER, «Functioning and Capability. The Foundations of Sen's and
Nussbaum's Development Ethic », Political Theory 20 (1992), S. 584f.;
Chr. SCHERER, « Martha Nussbaums Fähigkeiten-Ethik », Deutsche
Zeitschriftfür Philosophie 41 (1993), S. 905f.

48



humanistischen Essentialismus sind weitreichend und ohne einen
beherzt umverteilenden Staat mit ethischer Gestaltungslust nicht zu
implementieren.

Der Liberale ist ein Skeptiker; er hat sich in seiner Episte-
mologie von allen metaphysischen Verpflichtungen befreit. Der
Blick, den er auf die Dinge und die Menschen wirft, ist ein
Tatsachenblick; in seiner Welt gibt es keine Wesensnaturen mehr;
Allgemeingültiges über die menschliche Natur wird für ihn allenfalls
in der Humanbiologie gefunden. Einem normativ gehaltvollen Konzept

menschlicher Natur misstraut er; essentialistische Positionen
sind für ihn hochgradig ideologieverdächtig, hinter einem
substantiellen Konzept des Guten sieht er nur die metaphysische
Gebärde sich aufspreizender Privatmeinungen und Idiosynkrasien. Sein
konsentisches Legitimationskonzept verlangt, die freiheitseinschränkenden

Handlungen des Staates auf allgemein zustimmungsfähige
Gründe zu stellen, und die bietet nur das Recht, nicht das Gute. Das
Gute muss aus der Mitte des politischen Lebens entfernt und radikal
privatisiert werden; der Staat kann unter modernen Bedingungen
nicht als allgemeinmenschliche Glücksagentur handeln. Nach dem
Nominalismusschock der Moderne existiert das Gute nur noch im
Plural, angesichts dessen der legitimationsinteressierte Staat sich auf
eine neutrale Position jenseits aller menschlichen Selbstentwürfe und
Konzeptionen guten Lebens begeben muss. In dem Masse, in dem die
Sittlichkeitsmilieus der Traditionswelt unter den Individualisierungsund

Pluralisierungswirkungen der Modernisierung verblassen, in
dem Masse divergieren die Vorstellungen glückenden und gelingenden

Lebens. Der Mensch verschwindet hinter den Menschen. Die
konzentrierende Kraft des Guten weicht den zentrifugalen Kräften
der individuellen Autonomie; und die tugendethische Verwirklichung

gelingenden Lebens weicht den Kalkulationen der rationalen
Interessenverwaltung. Der Liberalismus hat für die Tugend keine
Verwendung mehr : für die perfektionistischen Tugenden nicht, weil
er jeden Essentialismus ablehnt und einen normativ gehaltvollen
Begriff der allgemeinen menschlichen Natur für eine semantische
Luftspiegelung hält, und für die funktionalistischen Tugenden nicht,
weil er deontologischer Universalist ist und von der Unmöglichkeit
eines allgemein anerkennungsfähigen Konzepts des Guten, dessen

Implementierung sich Staat und Gesellschaft verschreiben müssten,
überzeugt ist.

49



Überdies widerstreitet der Tugendbegriff dem liberalen Frei-
heits- und Rationalitätsideal: Tugenden sind in Fleisch und Blut
übergegangene, also habitualisierte sozialfreundliche und
gemeinschaftsaffirmative Verhaltensdispositionen, deren Selektionsleistung
präreflexiv erfolgt; und genau darum ziehen sie die Kritik des
Liberalen auf sich. Denn der Liberale, sowohl der den Interessenbegriff

ins Zentrum stellende Individualist als auch der den Freiheitsbegriff

ins Zentrum stellende Autonomist, verlangt eine reflexive
Distanzierung der Verhaltensgewohnheiten und fraglos anerkannten
Wertorientierungen: ihre nutzenkalkulatorische Brauchbarkeitsprüfung

setzt ebenso wie ihre autonome Geltungsüberprüfung ihre
reflexive Entfremdung voraus. Eine sich an emanzipatorischen
Vorstellungen orientierende Erziehungskonzeption muss konsequenterweise

unpolitisch und privatistisch werden und politisch-sittliche
Tugenden als Selbstverwirklichungshindernisse ablehnen.

Die radikalste Darstellung dieses Spannungsverhältnisses
zwischen tugendethischer Orientierungsfestigkeit und rationaler
Interessenverfolgung findet sich übrigens weit vor der Zeit der neuzeitlichen

politischen Philosophie; nämlich in Machiavellis Portrait des

«principe nuovo», der als charakterloser und vorurteilsfreier
Reflexions-, Rationalitäts- und Distanzierungsvirtuose zu allen
Handlungsoptionen in Äquidistanz steht und bei der Suche nach der
nutzenmaximalen Alternative durch keine tugendethischen Verfestigungen

gehindert wird. Für den Machiavellischen Politiker ist
Tugendhaftigkeit schädlich, da sie seine Beweglichkeit schmälert, sein

Handlungsrepertoire verkleinert und damit seine Handlungsmächtigkeit

mindert18. Dem Tugendhaften stehen die seinen Charakter-
und Handlungsgewohnheiten widerstreitenden Handlungsweisen nicht
mehr zur Verfügung, sie sind seiner Disposition entglitten. Das wird
er nicht als Freiheitseinbusse empfinden, da seine Tugendhaftigkeit
ihn als aktives und integriertes Mitglied einer allgemein anerkannten
und als wertvoll angesehenen Lebensform aufweist, da sich durch
seine Tugendhaftigkeit und die seiner Mitbürger die allgemeine Praxis

ihres gemeinsamen Lebens reproduziert. Wenn das Individuum
jedoch aus diesen sozialen Zusammenhängen heraustritt, wenn die
Menschen die Welt der Natur und des Sozialen nur noch in der Per-

18 Vgl. W. KERSTING, « Handlungsmächtigkeit - Machiavellis Lehre vom politi¬
schen Handeln », Philosophisches Jahrbuch 95 (1988), S. 235f.; ders.,
Niccold Machiavelli, München 1988, S. 86f.

50



spekte der Nützlichkeit betrachten, dann sind Tugenden, Gewohnheiten

und moralische Überzeugungen nur Hindemisse einer freien,
rationalen und unvoreingenommen Eignungsprüfung der Dinge,
Menschen und Institutionen.

Diesem interesseabsolutistischen Mittelvirtuosen des Liberalismus

der individualistischen Rationalität korrespondiert im Lager des

Liberalismus der universalistischen Rationalität der argumentationsabsolutistische

Kritikvirtuose. Wie jener ahe überkommenen Werte
und Zwecke instrumentalisiert und vor das Tribunal seiner Interes-
sendienlichkeit zerrt, so problematisiert und delegitimiert dieser ahe

Traditionen, Konventionen und Üblichkeiten und zieht sie vor das

Tribunal diskursiver Geltungsüberprüfung. Beide müssen Tugenden
als Freiheitsbarrieren und Rationalitätsfesseln betrachten. Jenem
könnten sie Mittel verstellen und damit die Grundlage seiner
rationalen Interessenverwaltung schmälern ; diesem könnten sie überlieferte

Koordinationsmuster dem Problematisierungszugriff entziehen
und damit das Feld der Geltungskritik einengen.

II.

In der gegenwärtigen politisch-kulturellen Orientierungsdebatte
der politischen Philosophie hat sich der Liberalismus unter dem
Eindruck der kommunitaristischen Einwände gegen seine Personentheorie,

seine Gesellschaftskonzeption und sein extemalistisches Konzept
sozialer und politischer Integration einer umfassenden Selbstprüfung
unterziehen müssen. Er ist selbstkritisch geworden und weicht in
drei Punkten von der Konzeption des dogmatischen Liberalismus der
klassischen politischen Philosophie der Neuzeit ab. Er hat den
Verzicht auf eine Theorie des Guten als neutralistisches Selbstmissverständnis

erkannt und entwickelt eine mit den Grundlagen des normativen

Individualismus kompatible Konzeption des Guten. Damit ist,
zweitens, eine Rehabilitierung der Tugend verbunden; und diese
zieht, drittens, eine Wiederaufnahme des Themas der politischen
Erziehung nach sich19. Mit einem Wort : die Selbstkritik des Libera-

19 Vgl. W. A. GALSTON, Liberal Purposes. Goods, Virtues, and Diversity in the

Liberal State, Cambridge 1991; ders., «Liberal Virtues», American Political
Science Review 82 (1988), S. 1277f.; St. MACEDO, Liberal Virtues.

51



lismus führt zu seiner Ethisierung. Es ist evident, dass diese drei
Punkte eng zusammengehören; sie bilden die Syntax des

Tugendarguments. Ein Tugendargument besteht immer aus drei Teilen : sein

logisches Fundament bildet eine Theorie des Guten ; sein Herzstück
ist die Theorie der Tugenden, in der die für die Realisierung und
dauerhafte Wirklichkeit des Guten funktional erforderlichen Einstellungen,

Tüchtigkeiten und charakterliche Dispositionen bestimmt
werden ; und sein Abschluss wird durch eine Erziehungskonzeption
gebildet, in der die sozialen und politischen institutionellen Arrangements

bedacht werden, die zur Herausbildung der Tugenden uner-
lässlich sind20.

Der Themenbereich, auf dem die Einwände der Kommunitaristen

ihre kritische Wirkung entfalten, ist der Themenbereich der
sozialen und politischen Integration, der Themenbereich der praktischen

Verwirklichung des Liberalismus, der Stabilisierung und Kon-
tinuierung liberaler Gesellschaften. Die Lektion, die der Kommunitarist

hier dem Liberalen zu geben weiss, hat Machiavelli bereits in
seinen Discorsi formuliert; auch Montaigne und Tocqueville können
als Vorläufer der zeitgenössischen Liberalismuskritik gelten: ohne

Tugend der Bürger muss auch ein republikanisches Gemeinwesen
mit den besten Einrichtungen und Gesetzen verkümmern21 ; ohne

Tugend der Bürger wird keine Demokratie Bestand haben. Liberale
wissen heute, dass Kant sich geirrt hat und der « souveräne Grund
des Rechts » allein keine Gesellschaft macht, da jede Gesellschaft,

Citizenship, Virtue, and Community in Liberal Constitutionalism, Oxford
1990.

20 In seiner syntaktischen Struktur gleicht das triadische, dem Exekutionskontext
angehörende Tugendargument genau dem triadischen, dem Dijudikationskon-
text angehörenden kontraktualistischen Argument, das den begrifflichen
Rahmen für die Rechtfertigungstheorie des philosophischen Liberalismus
bereitstellt; vgl. W. KERSTING, «Die Logik des kontraktualistischen
Arguments» a.a.O.; ders., Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
a.a.O. Beide Argumente lassen sich mühelos verketten: das Ergebnis des

rechtfertigungstheoretischen Vertragsarguments muss nur das Fundament des

Tugendarguments bilden und als politisches Gut betrachtet werden, um dessen

Verwirklichung und Erhaltung man sich Gedanken machen muss.
21 Zur republikanischen Tradition der politischen Tugend vgl. H. MÜNKLER,

«Die Idee der Tugend. Ein politischer Leitbegriff im vorrevolutionären
Europa», Archiv für Kulturgeschichte 73 (1991), S. 379f.; ders., «Politische
Tugend. Bedarf die Demokratie einer sozio-moralischen Grundlegung?», in:
ders., (Hrsg.), Die Chancen der Freiheit. Grundprobleme der Demokratie,
München 1992, S. 25f.

52



insbesondere aber die von den zentrifugalen Kräften der
freigesetzten Besonderheit zerdehnte moderne Gesellschaft, zur Sicherung
ihres Zusammenhalts ethische Gemeinsamkeiten braucht, einen
kollektiv verbindlichen und darum verbindenden Wert- und Überzeugung

shorizont, der einstellungs- und identitätsbildende Wirksamkeit
entfaltet und damit in dem Wissen, Wollen und Handeln der Subjekte
ebenso Wirklichkeit gewinnt, wie diese ihrerseits in dem institutionell

verfassten gesellschaftlichen Sein die Bedingungen eines freien
Lebens vorfinden.Weil Stabilität und Kontinuität von Gemeinschaften,

Sozialformen und institutionellen Gefügen bejahender Einstellungen

und aktiver, aus einem grundsätzlichen Einverständnis
erwachsender Unterstützung seitens der Bürger bedürfen, muss der
Liberalismus sein neutralistisches Missverständnis aufgeben und die
durch ihn normativ ausgezeichnete menschenrechtliche Freiheitsordnung

selbst als ein zu bewahrendes Gut betrachten und das

Programm einer normativen sozialen Integration entwickeln. Er darf
sich durch seine eigenen Kategorien nicht länger narren lassen und
muss sich als Grammatik einer Lebensform erkennen, die zwar
innerlich universalistisch ausgerichtet ist, gleichwohl aber in Konkurrenz

mit anderen, zumal weniger modernitätsaffirmativen Lebensformen

steht und folglich partikularen Charakters ist. Der Liberalismus,

der sich seit Hobbes als universeller Makler, allvermittelnder
Moderator und unparteiischer Schiedsrichter begreift und gerade in
dieser friedensstiftenden Funktion den Grund seiner Modernitätstauglichkeit

erblickt, ist im kulturellen Hegemoniespiel der Lebensformen

nur ein Mitspieler. Das einzusehen verlangt eine ethische
Parteilichkeit für eine politische Praxis, die den liberalen Prinzipien
auch gegen den Widerstand eines aufbegehrenden Antiliberalismus
Geltung und gesellschaftliche Realität verschaffen können.

Der selbstkritische Liberalismus entwickelt eine an Kant
erinnernde Strategie: wie in der Kantischen Moralphilosophie sich der
Mensch angesichts des Verschwindens der verbindlichen, handlungsleitenden

Zwecke aus der natürlichen Welt selbst als Zweck ausruft,
erklärt im belehrten Liberalismus das eben diesen Zerfall aller
teleologischen Objektivität ordnungspolitisch reflektierende liberale
Gemeinwesen sich selbst zum verbindlichen, handlungsleitenden
Zweck22. Und wie die Selbstzweckhaftigkeit des Menschen eine mo-

22 Zur Bedeutung dieser Autoteleologisierungsstrategie in einer Welt ohne objek¬
tive Zwecke vgl. U. J. WENZEL, Anthroponomie. Kants Archäologie der

53



raiische Überformung der empirisch-kontingenten Zwecklandschaft
der Menschen verlangt, fordert das sich seibst als allgemeines Gut
verstehende liberale Gemeinwesen Bürgersinn und politisch
rücksichtsvolles Handeln. Damit die liberale politische Lebensform
gesellschaftliche Realität wird, bedarf es neben der gesicherten sozialen
Geltung des institutionellen Rahmenwerks des liberalen Staates einer
breiten affirmativen Identifizierung der Bürger mit der liberalen
Lebensform und einer parteilichen Solidarität mit dem liberalen
Ethos. Das, was bislang nur Mittel war, um die individuellen
Vorstellungen eines sinnvollen Lebens zu realisieren und eine sich
zunehmend individualisierende Gesellschaft im Rahmen hielt, soll
jetzt Zweckqualität bekommen und als Integrationsfokus wirksam
werden. Insofern sich der Liberalismus wie jede normative Theorie
um Verwirklichung bemüht, muss er sich auch in der Sprache der
Tugenden und Werte artikulieren und von seinen Bürgern eine
gemeinsame aktive Unterstützimg der liberalen Kultur und einen von
liberalen Werten geleiteten Gemeinsinn verlangen. Mit einem Wort:
wenn ein liberales Gemeinwesen über seine Bestandsvoraussetzungen
und Kontinuitätssicherung reflektiert, muss es die Sprache des Guten,

der Einstellungen und der Tugenden sprechen, muss es sich
selbst als eine wertintegrierte Gemeinschaft begreifen. Verbunden ist
damit die Wiedereinführung des Erziehungsthemas in die politische
Theorie, denn allein durch Erziehung können sich die liberalen
Tugenden herausbilden, die Fertigkeiten, Einstellungen und
Handlungsmuster, die für die Sicherung und Kontinuierung einer
liberalen Lebensform funktional unerlässlich sind. War die klassische
politische Philosophie immer auch eine Philosophie der Tugenderziehung,

so fand in den Reflexionsformen, in denen sich die
entstehende politische Moderne über sich verständigte, die politische
Erziehung keinen Raum mehr. Im Gegenteil, die neuzeitliche
politische Theorie ist dem Gedanken der politischen Erziehung gegenüber

überaus feindlich eingestellt und reagiert mit grösster Heftigkeit

auf eine erziehende Politik23.

Autonomie, Berlin 1992; dazu meine Besprechung: «Kants Archäologie der
Autonomie. Zu Uwe Justus Wenzel: Anthroponomie », Archiv für Rechts- und
Sozialphilosophie LXXX (1994), S. 105f.

23 Dass politische Ordnungen mehr sind als im souveränen Klugheitsurteil auf¬

geklärter Egoisten verankerte Koordinationsordnungen und einer affirmativen
Einstellung der Bürger bedürfen, wird in krisenanfälligen Zeiten auffällig. Und
es ist kein Zufall, dass in den Krisenperioden der politischen Moderne das

54



« It matters that we speak the language of rights, interests, and

preferences rather than the language of virtues, character formation,
and telos. Electing to speak in terms of ends rather than values,
virtues rather than rights, judgments rather than preferences, would
make a difference, and not just theoretically but also practically. It
matters politically whether we are under the sway of a political
discourse that privileges Kantian notions of the fortressing of
individual rights, or conversely, one that privileges Aristotelian notions
of the socialized building of character»24. Neo-Aristoteliker wie
Ronald Beiner müssen sich davor hüten, den Kantischen Fehlschluss
durch einen Aristotelischen Fehlschluss zu ersetzen. Ebensowenig
wie die normativen Orientierungen des Liberalismus das Tugendkonzept

aus der Theoriesprache des Liberalismus verbannen,
ebensowenig schliesst die Wahl der Tugendsprache die normativen
Orientierungen des Liberalismus aus25. Der selbstkritische Liberalismus
weiss, dass die Werte der liberalen Ordnung mit dem Tugendkonzept
kompatibel sind26, er weiss zudem, dass es einer ganz bestimmten,
auf diese Werte zugeschnittenen, sie intemalisierenden liberal-bürgerlichen

Tüchtigkeit bedarf, um das riskante Freiheitsexperiment
der liberalen Moderne vor den beiden Gefahren des sich
verabsolutierenden Selbstinteresses einerseits und des militanten
Fundamentalismus andererseits zu bewahren. Mühelos lässt sich aus der
politischen Ordnung des Liberalismus ein Bürgerideal ableiten, das

in seinem Denken, Reden und Handeln für die Werte des
Liberalismus, für die Prinzipien der Gerechtigkeit und Autonomie, für
den menschenrechtlichen Egalitarismus der wechselseitigen Achtung,

Nachdenken über eine politische, sich an Gemeinschaftswerten orientierende
Erziehung besonders laut wird: ja, man kann geradezu die Formulierung eines
politpsychologischen Gesetzes wagen: je krisenhafter die Verhältnisse, desto
lauter der Ruf nach einer die Krisenerscheinungen durch geeignete Internalisie-
rungsleistungen abfedernden Gemeinschafs-, Wert- und Tugenderziehung. Je

stabiler die Verhältnisse, umso ungehemmter die Neigung, die Spannung
zwischen den Affirmationsbedüfnissen der Gemeinschaft und dem
Selbstverwirklichungsbegehren der Individuen bis zum Zerreissen zu bringen.

24 Ronald BEINER, «The Moral Vocabulary of Liberalism», in: Chapman/
Galston (Hrsg.), Virtue. Nomos XXXIV a.a.O., S. 173f.

25 Vgl. St. MACEDO, «Charting Liberal Virtues», in: CHAPMAN/GALSTON
(Hrsg.), Virtue. Nomos XXXIV a.a.O., S. 204f.; ders., Liberal Virtues.
Citizenship, Virtue, and Community in Liberal Constitutionalism, Oxford
1990.

26 Dafür argumentiert J. BUDZISZEWSKI: The Resurrection ofNature: Political
Theory and the Human Character, Ithaca 1986.

55



für die politische Selbstbestimmung der Bürger einer historisch
gewachsenen politischen Gemeinschaft eintritt. Und jenseits aller
vernünftigen Meinungsverschiedenheiten ist fraglos ein Konsens
darüber zu erzielen, welche Verhaltensmuster und Charakterformationen,

welche Einstellungen und Loyalitäten die Mitglieder einer
liberalen Gemeinschaft in einer hinreichend überwiegenden Mehrheit

besitzen müssen, damit diese Gemeinschaft kontinuierlichen
Bestand hat, und welche politisch-erzieherischen Massnahmen
getroffen werden müssen, damit diese liberal-bürgerlichen Tugenden
sich in den in der Gemeinschaft Heranwachsenden ausbilden, und wie
der Bereich des allgemeinen Lebens und der demokratischen
Öffentlichkeit politisch befestigt werden kann, damit er sich gegen die
expansiven Tendenzen des privatisierenden Marktes und der
entmündigenden Bürokratie gleichermassen behaupten kann27.

27 Es versteht sich, dass dieses Schema beträchtlicher Differenzierung bedarf;
nicht nur ist eine inhaltliche Bestimmung der liberalen Tugenden notwendig,
die den einzelnen gesellschaftlichen und politischen Systembereichen zuzuordnen

sind und als soziale, ökonomische und politische Tugenden unterschieden
werden können, wobei bei letzteren zwischen Bürgertugenden und Politikertugenden

noch zu trennen wäre; erforderlich ist auch eine Bestimmung der
intrinsischen Tugenden, die einen liberalen Menschen ausmachen und sich auf
die Dimensionen einer rationalen, kritischen, freien und selbstbestimmten
Lebensführung beziehen. Weiterhin gehört es zur Aufgabe einer Theorie der
liberalen Tugenden, ihr internes, oft spannungsvolles Verhältnis zu klären und ein
Konzept der liberalen Erziehung zu entwickeln, die den Erfordernissen einer
Ausbildung der instrumenteilen und der intrinsischen Tugenden gleichermassen

gerecht wird, gleichermassen Bürger und autonome Menschen heranbildet:
« I cannot imagine a line of inquiry of greater significance for the conduct - and
the fate - of liberal societies» (W. GALSTON, « Liberal Virtues » a.a.O.,
S. 1288).

56


	Die Wiederkehr der Tugend : zur gegenwärtigen Diskussion der politischen Theorie über die moralischen Grundlagen der modernen Gesellschaft

