Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Le juste et le bien: priorité ou complémentarité? : Le fondement du
libéralisme politique face au défi communautarien

Autor: Berten, André / Da Silveira, Pablo / Pourtois, Hervé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883049

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 53/94

ANDRE BERTEN
PABLO DA SILVEIRA
HERVE POURTOIS

Le juste et le bien: priorité ou complémentarité?
Le fondement du libéralisme politique face au défi communautarien™

Ceux qui se sont intéressés aux péripéties du débat entre les «li-
béraux » et les « communautariens » devront reconnaitre qu’un de ses
enjeux essentiels est de définir de maniere adéquate les concepts de
«bien» et de «juste » et de penser leur articulation. Affirmer que les
libéraux défendent la priorité du juste sur le bien!, alors que les
communautariens soutiennent la thése contraire est devenu un lieu
commun. De méme, on entend dire que les positions libérales sont
déontologiques tandis que celles des communautariens sont té/éo-
logiques, ou encore que les libéraux adoptent un point de vue
procédural tandis que les communautariens défendent un point de
vue substantiel. Ces expressions ont un air de famille mais elles ne
sont pas synonymes. Et il est de premiére importance de déméler
I’écheveau de ces distinctions afin de comprendre correctement les
conséquences pratiques des divergences qui sont en jeu.

L’opposition entre le juste et le bien a des antécédents philosophi-
ques lointains qu’il n’est pas inutile de rappeler bri¢vement avant de
préciser le sens que 1’expression priorité du juste sur le bien a pris
dans le débat entre les libéraux et les communautariens.

Cet article est un version partielle et quelque peu modifiée de notre introduction
a un recueil sur le débat libéraux-communautariens qui paraitra prochainement
aux Presses universitaires de France.

1 Le terme «juste » traduit, dans le débat qui nous occupe, le terme «right » (et
non le terme «just»). Sa signification déborde largement la question de la
«justice sociale » et vise ce qu’on pourrait appeler la «justice politique », c’est-
a-dire, pour reprendre une expression de Rawls, les principes qui devraient
régir une « société bien ordonnée ».



Le juste et le bien:
deux concepts fondamentaux de la philosophie morale

La problématique que recouvre 1’opposition du juste et du bien
n’est pas nouvelle. Elle constitue méme, sous des formulations diffé-
rentes, un des themes majeurs de la tradition philosophique occi-
dentale et I’on peut dire que I’affirmation de la priorité de I'un sur
I’autre trace une ligne de partage entre les pensées pratiques
(morales et politiques) ancienne et moderne.

L’agathon grec tout comme le bonum latin sont les concepts cen-
traux de 1’éthique ancienne et médiévale, ainsi que de la philosophie
politique qui lui est étroitement liée. La question que les anciens se
posaient était celle de savoir quelle est la meilleure chose que chacun
peut désirer pour lui-méme, c’est-a-dire, quelle est la chose qui,
devenue 1’objet de mon désir, pourrait me rendre heureux (dans un
sens spécifique du mot heureux qui était exprimé par la notion
d’eudaimonia)®. Les modernes, par contre, opérent un déplacement
de la question du bien a la question du juste. Il s’agit pour eux de se
demander comment je dois agir non plus par rapport 2 mon bien, a
mon bonheur, mais par rapport aux conditions qui rendent possible
la recherche du bien menée par chaque individu (y compris moi-
méme). L’attention se déplace ainsi des conceptions substantielles du
bien vers les notions d’autonomie morale et de liberté individuelle.
Cette nouvelle mani¢re de poser la question morale implique, bien
évidemment, une distinction de principe entre la morale personnelle
et la sphere du politique.

Le débat actuel a propos du juste et du bien consiste, au moins en
partie, a se demander si ce déplacement de 1’intérét philosophique a
€té un progres ou une erreur. Les philosophes libéraux optent unani-
mement en faveur du progres, alors que la plupart des philosophes
communautariens — mais pas tous — ont une attitude profondément
critique par rapport a ce déplacement. Mais, avant d’analyser les
arguments qui soutiennent chacune de ces perspectives, il faut se
demander comment on en est arrivé a se poser cette question.

2 Nous suivons ici d’une fagon générale la présentation d’Emst Tugendhat dans
« Antike und moderne Ethik » (TUGENDHAT 1984). Sur le concept ancien
d’«eudaimonia» voir, par exemple, MACINTYRE 1981, e.a. 188;
HUTCHINSON 1986, 66-71. Sur les rapports entre éthique et politique dans
’antiquité voir GARNER 1987, 3 sqq.; BORDES 1982, 150; DE ROMILLY
1989, 92 sqq.; MACINTYRE 1966 et 1981.

10



La formule priorité du juste sur le bien vient de Kant. Elle ex-
prime une position qui se veut en rupture avec toute éthique fondée
sur un concept particulier du bien ou du bonheur. Certes, Kant
n’était pas le premier a défendre une telle position. On la trouve
déja, d’une facon plus au moins explicite, chez Duns Scott, Ockham
et Hobbes (LARMORE 1990; 17). Mais Kant est a ’origine de I’argu-
mentation classique en faveur de cette theése, argumentation qui a été
acceptée, reprise et reformulée a travers toute la pensée libérale
ultérieure.

On trouve chez Kant deux arguments essentiels contre une prio-
rité du bien sur le juste. Le premier consiste a dire que si notre
action n’est pas déterminée par un principe formel, qui oblige I’agent
a agir indépendamment de tout but spécifique, elle sera déterminée
par un principe matériel, c’est-a-dire, par un «objet» de notre facul-
té de désirer. Cela revient a définir le bien comme la satisfaction des
désirs. Une telle thése est inacceptable, pour deux raisons majeures.
En premier lieu, comme les objets de la faculté de désirer sont
nombreux et varient selon les individus, il est alors impossible de
donner une définition claire et univoque du bien. De plus, si le bien
est référé au désir, il est impossible, faute d’un point de repere indé-
pendant du désir, d’adopter une attitude critique a 1’égard de nos
désirs et d’établir une hiérarchie normative entre les désirs. Ces deux
difficultés sont insurmontables tant pour 1’hédoniste qui identifie le
bien a la satisfaction du désir immédiat que pour le perfectionniste
qui identifie le bien avec la pleine réalisation de soi (KANT 1788;
§ 2 et 3).

Le deuxieme argument est plus radical mais aussi plus discutable.
Il1 vise non les difficultés concrétes qu’on peut rencontrer pour
mener une vie morale, mais la constitution profonde ou I’essence de
I’agent moral. Car si le principe moral est un principe matériel, les
motivations sont empiriques et les actions morales ne sont plus que
des réponses a des stimulations sensibles ou affectives. Or 1’agent
moral se caractérise par la conscience de pouvoir se libérer des chai-
nes de la causalité, d’€tre capable de maitriser ses désirs et ses €émo-
tions. Cette conscience, qui est donnée par I’expérience de suivre une
norme morale, c’est-a-dire une norme fondée sur un principe for-
mel, prouve, selon Kant, que nous avons la capacité constitutive de
rompre avec 1’ordre naturel et d’agir comme des sujets autonomes.
Et c’est précisément ce fait décisif de notre expérience morale (le

11



célebre «si je dois, donc je peux ») dont ne peuvent rendre compte
les théories qui accordent la primauté au bien sur le juste®.

Bien que les arguments invoqués par Kant aient été fortement
discutés, 1’affirmation de la priorité du juste par rapport au bien est
devenue une thése centrale de la pensée éthique moderne et contem-
poraine. Cette conception comporte en effet, aux yeux des philo-
sophes post-kantiens, trois avantages par rapport a celle que 1’on
pouvait trouver dans 1’éthique classique. Elle fournit en premier lieu
une justification de la morale plus solide que la justification ancien-
ne, car elle ne dépend pas de présupposés empiriques douteux; en
second lieu, elle accorde une place centrale a certains faits inhérents
a notre conscience morale, comme la reconnaissance de notre capa-
cité a prendre distance par rapport a nos fins; enfin, elle semble plus
applicable dans un monde ou 1’obligation morale doit cohabiter avec
une pluralité croissante de conceptions du bien.

La priorité du juste sur le bien est ainsi devenue une idée clas-
sique de la pensée morale moderne. Elle est centrale dans la tradition
kantienne, mais elle a également ét€ acceptée par les utilitaristes,
tradition morale moderne qui, dans le monde anglo-saxon, a consti-
tué 1’alternative la plus forte au kantisme*. A quelques exceptions
pres — Nietzsche ou Kierkegaard, par exemple —, ce consensus s’est
perpétué parmi les principaux philosophes qui ont influencé la pensé
morale de notre siecle®.

La pensée politique a été, elle aussi, fortement influencée par
cette prédominance de la notion du juste dans le champ de la
réflexion morale. La pensée libérale en particulier a essayé d’en tirer
toutes les conséquences, méme s’il convient de distinguer les pen-
seurs libéraux qui défendent la priorité du juste en termes normatifs
(comme Kant lui-méme ou Stuart Mill plus tard) de ceux qui la
posent comme donnée au départ, comme le seul point de vue que 1’on

3 Charles Larmore a essayé de montrer que, dans la philosophie pratique de
Kant, I’appel aux données de notre conscience morale n’est pas nécessairement
lié & sa défense «exorbitante » du concept de liberté. Voir LARMORE 1990, 24-
25,

4  L’utilitarisme semble défendre une conception matérielle du bien (par exemple,
le plus grand bonheur pour le plus grand nombre). Mais cette conception est
radicalement indéterminée, car elle dépend de la conception du bien préférée
par chaque individu a chaque instant. Dans les faits, la conception utilitariste du
bien opére comme un principe formel. On reviendra sur ce probleme dans le
paragraphe suivant.

5 Voir, par exemple, SIDGWICK 1907, 105sqq.

12



puisse adopter dans des conditions de diversité radicale (comme
Hobbes ou méme Locke). Dés lors, on comprend pourquoi, lorsque
John Rawls publia en 1971 sa Théorie de la Justice, il ne pouvait
s’imaginer qu’une des critiques les plus vigoureuses qui lui seraient
adressées serait liée a la reprise d’une these si traditionnelle. Or c’est
précisément ce qui s’est passé: les philosophes communautariens se
sont concentrés sur ce point en revendiquant I’idée aristotélicienne
d’une priorité du bien sur le juste. Ce faisant, ils ont lancé un vérita-
ble défi et obligé les philosophes a s’interroger sur la signification
profonde de la priorité du juste sur le bien et sur ses conséquences
pratiques.

Priorité du juste sur le bien ou priorité du bien sur le juste?
La complexité du débat entre libéraux et communautariens.

Comme Michael Sandel 1’a souligné, la priorité du juste sur le
bien peut €tre comprise de deux facons différentes selon qu’on
adopte un point de vue moral ou un point de vue épistémologique.
Du point de vue moral, la priorité du juste sur le bien signifie que
les principes de justice définissent les limites dans lesquelles les
individus peuvent choisir et mettre en pratique les conceptions du
bien, de méme qu’ils limitent les moyens qu’on peut utiliser pour
réaliser ces conceptions du bien. Quand les valeurs qui ont été choi-
sies entrent en conflit avec les principes de justice, ce sont d’abord
les principes de justice qu’il faut respecter (SANDEL 1982 ; 154). Du
point de vue épistémologique, la priorit€ du juste par rapport au bien
signifie que les principes de justice ne peuvent pas €tre choisis a
partir d’une conception spécifique du bien mais que, tout au con-
traire, le fait d’avoir choisi des principes de justice spécifiques est
une condition pour pouvoir faire un choix entre différentes concep-
tions du bien (SANDEL 1982 ; 156).

Une théorie qui affirme que les droits de 1’individu peuvent €étre
sacrifiés au profit du bien commun ne respecte pas la priorit€ du
juste au sens moral. Une théorie qui fait appel 4 une conception
particuliere du bien pour préciser quels sont les droits de 1’individu
ne respecte pas la priorité du juste au sens épistémologique. Par con-
tre, une théorie qui affirme que les droits de I’individu ne peuvent
€tre limités qu’en raisons de I’existence des droits des autres indi-
vidus respecte la priorité du juste au sens moral alors qu’une théorie

13



qui affirme que les principes de la justice doivent €tre choisis sans
tenir compte des conceptions du bien choisies par chaque individu
respecte la priorité du juste au sens épistémologique.

On appelle habituellement théories déontologiques les théories
qui respectent la priorité du juste au sens moral et théories téléo-
logiques celles qui n’acceptent pas cette priorité. Parallelement, on
appelle théories anti-perfectionnistes celles qui respectent la priorité
du juste au sens épistémologique et théories perfectionnistes celles
qui ne le font pas. C’est ainsi que John Rawls présente sa Théorie de
la Justice comme une théorie déontologique et anti-perfectionniste, et
suggere que ces deux traits sont caractéristiques de toute théorie
libérale.

Rawls souligne le caractére déontologique de sa théorie pour la
distinguer des théories utilitaristes de la justice, qu’il critique vio-
lemment. Selon lui, I'utilitarisme est téléologique parce qu’il vise a
définir une conception particuliére du bien (le bien défini comme
maximisation de 1’utilité totale ou moyenne) avant de se préoccuper
des procédures par lesquelles les individus peuvent accéder au bien.
L’utilitariste peut ainsi admettre le sacrifice d’un individu si cela
permet de maximiser le bien global. Rawls montre qu’une telle con-
séquence va a I’encontre d’une de nos intuitions morales fondamen-
tales: celle de la distinction entre les personnes et de la valeur indi-
viduelle irréductible de chacune d’entre elles. Cette intuition ne peut,
selon lui étre honorée que dans le cadre d’une théorie capable de
considérer la justice dans la distribution des biens comme premigre
par rapport a la maximisation d’un bien quelconque (RAWLS 1971 ;
211).

La théorie rawlsienne de la justice se veut donc déontologique et
non pas téléologique par rapport a la distribution des biens. Elle se
veut aussi anti-perfectionniste par rapport a la définition du bien
qu’il s’agit de distribuer. En bref, une théorie est perfectionniste si
elle inclut une conception particuliere de la vie bonne a partir de la-
quelle on définit ce que sera un traitement juste envers les individus.
Dans le cadre d’une telle théorie, les individus ne sont pas libres de
choisir une conception quelconque de la vie bonne. En effet, s’ils se
trompent dans leur choix, ils peuvent étre pénalisés (par exemple, en
se voyant refuser une égale participation a la distribution de certains
ressources). Rawls pense que ces théories perfectionnistes conduisent
a la discrimination et blessent nos intéréts essentiels, et il se prononce
donc en faveur d’une théorie qui soit capable de définir les droits des

14



individus sans prendre parti pour aucune conception particuliere du
bien humain.

Cette distinction entre un clivage moral et un clivage épistémo-
logique peut sembler peu utile, mais elle nous permet de percevoir
que 1’opposition entre priorité du juste et priorit€é du bien est plus
nuancée qu’elle ne le parait. En effet, s’il est vrai qu’un philosophe
peut étre a la fois déontologiste et anti-perfectionniste, comme c’est
le cas de Rawls, rien n’empéche qu’on puisse accepter 1’un de ces
termes et rejeter I’autre. On peut accepter 1’anti-perfectionnisme
mais rejeter le déontologisme parce qu’on pense, par exemple, que la
distinction entre téléologisme et déontologisme n’est pas suffisam-
ment claire. Telle est la position de Charles Larmore, qui affirme
que méme les théories tél€ologiques acceptent la priorité du juste par
rapport au bien, car elles soutiennent que «1’action juste consiste a
faire ce qui apportera le plus grand bien a tous ceux qui sont affectés
par 1’action» (LARMORE 1990; 17). Et on peut aussi accepter le
déontologisme et embrasser un certain perfectionnisme, comme
William Galston, par exemple, a tenté de le faire (GALSTON 1982;
621-29 et 1991). Pour compliquer encore les choses, il n’est pas
toujours facile de savoir si une théorie spécifique tombe sous 1'une
ou I’autre de ces catégories. Par exemple, Rawls pense que 1’utili-
tarisme est une théorie téléologique, mais Will Kymlicka a soutenu
que Rawls a procédé a une mauvaise reconstruction de la pensée
utilitariste et qu’on peut interpréter cette pensée de maniére déon-
tologique (KYMLICKA 1989; 21-43).

Ces difficultés peuvent nous amener a penser que la discussion a
propos du bien et du juste n’est finalement qu’un ensemble de
malentendus. Telle est précisément la position de Kymlicka, qui nie
que ce probléme soit un enjeu central du débat entre les libéraux et
les communautariens (KYMLICKA 1989; 21). Son scepticisme est
relativement bien fondé dans la mesure ou la discussion en arrive
souvent a brouiller les distinctions. Mais si ces difficultés signalent
des confusions génantes, elles révélent surtout des désaccords impor-
tants et profondément enracinés dans la tradition philosophique. En
effet, les problemes relatifs a la constitution de 1’agent moral, le
conflit entre les éthiques des droits et les éthiques des vertus, la
question de savoir comment tracer les limites entre le public et le
Privé, reviennent constamment 2 la surface (d’une fagon qui n’est pas
toujours bien contrdlée) lorsque les libéraux et les communautariens
discutent du juste et du bien.

15



Si cette complexité empéche de dessiner une «carte» de 1’état
actuel du débat, elle permet cependant d’identifier quelques positions
archétypiques. Nous le tenterons dans la section suivante en présen-
tant quelques points de vue significatifs avancés par différents philo-
sophes.

Comment réarticuler les concepts ?

Rawls et la Théorie de la justice

En réaffirmant dans sa Théorie de la Justice la priorité du juste
sur le bien, John Rawls a redonné une vigoureuse impulsion a ce the-
me. La thése de Rawls était basée sur trois présupposés: 1° la rareté
modérée des ressources (le fait que la totalité de ressources a distri-
buer soit moindre que la demande); 2° la reconnaissance du «fait du
pluralisme » (I’existence d’un désaccord profond et irréductible au
niveau des conceptions du bien défendues par les individus) et 3° la
reconnaissance de tous les membres de la société comme des
individus rationnels et raisonnables (capables de formuler des con-
ceptions du bien et de développer un «sens de la justice »)e.

Sur base de ces présupposés, Rawls affirmait qu’on ne peut
trouver les principes susceptibles d’ordonner la «structure de base »
d’une société que si on les cherche dans le cadre d’une situation
hautement spécifique (la « position originelle »), soumise a des condi-
tions restrictives (le «voile d’ignorance ») telles que les individus ne
possedent aucune information sur la situation particuliere et les
caractéristiques personnelles qui seront les leurs dans la société dont
ils élaborent les principes’. Pour justifier des conditions aussi restric-
tives, Rawls soutenait qu’elles correspondent a celles qui auraient été
choisies par des individus libres, rationnels et raisonnables, parta-
geant «une théorie restreinte du bien»®. Cette théorie restreinte du

Sur ces trois présupposés, voir RAWLS 1971, spécialement § 21-23.

Plus exactement, les individus dans la position originelle ignorent: i) quelle est
leur place dans la société (s’ils appartiennent & une minorité ou a une majorité
ethnique ou culturelle, s’ils sont hommes ou femmes, etc.); ii) quelle est leur
dotation de ressources initiale (s’ils sont riches ou pauvres, favorisés ou défa-
vorisés); et iii) quelle est leur conception spécifique du bien (s’ils sont catho-
liques ou protestants, hétérosexuels ou homosexuels, etc.).

8 Nous traduisons ainsi la formule «a thin theory of the good». Rawls vise par
12 une conception minimale du bien telle que la partage tout individu

~N 3

16



bien contient exclusivement les éléments suivants: 1° la thése selon
laquelle il est de 'intérét de tout individu rationnel de réaliser sa
propre conception du bien; 2° un catalogue de «biens primaires »
qui sont des moyens valables pour développer n’importe quelle
conception particuliere du bien; et 3° I’'idée qu’il vaut mieux dispo-
ser de la plus large dotation possible de ces ressources’.

Rawls soutenait que cette facon de comprendre les principes de la
justice implique la priorité du juste par rapport au bien (RAWLS
1971; § 60). Il voulait dire par 1a que sa théorie entendait fixer les
conditions générales de la poursuite du bien, mais ne s’occupait pas
de I’évaluation des conceptions particulieres du bien ni de 1’'usage que
chaque individu peut faire de ses ressources 1égitimes (RAWLS 1971 ;
§ 15). La seule chose importante pour la théorie de la justice est que
le choix sous les conditions du voile d’ignorance nous oblige a
considérer les autres comme des fins et non pas comme des moyens,
c’est-a-dire, a reconnaitre dans chaque individu une source de pré-
tentions rationnelles et raisonnables et non pas une ressource a uti-
liser dans la quéte de notre propre conception du bien (RAWLS 1971
§ 29). Si une théorie (restreinte) du bien est toutefois nécessaire,
cela s’explique par le fait que, sans un accord minimal a propos des
biens a distribuer, les individus dans la position originaire n’auraient
€u aucune matiere sur laquelle exercer leur capacité de choix.

C’est pourquoi la théorie restreinte du bien développée par
Rawls inclut un catalogue des biens primaires qu’il faut distribuer en
accord avec les exigences des principes de justice. Ce catalogue
comprend les droits et libertés fondamentaux, les pouvoirs et pré-
rogatives attachés aux différentes fonctions et positions dans la
société, la richesse et les revenus, et les bases sociales du respect de
soi (RAWLS 1971; § 15 et 67). La formulation de principes de
Justice est possible, dit Rawls, parce que les parties dans la position
originaire sont d’accord au moins sur la caractérisation de ce qu’il
€st important de distribuer. Mais le r6le de la théorie du bien ne va
pas au-dela de cette limite et elle reste toujours soumise a la priorité
des principes de justice®.

respectueux du fait du pluralisme. Il I’oppose a une théorie « substantielle » ou
« globale » (comprehensive) du bien.

9  Sur ces affirmations cf. RAWLS 1971, §§ 24-26.

10 Par souci de simplicité, nous ne considérerons pas ici la fagon dont ces idées
sont confrontées par Rawls 2 nos jugements moraux bien pesés, selon les
exigences méthodologiques de 1’« équilibre réflexif ».

17



La Théorie de la justice implique-t-elle une conception du bien ?

Ces idées ont été I'objet de trés dures critiques au cours des
dernieéres années, notamment de la part des philosophes communau-
tariens. Ces critiques ont mis en évidence certaines ambiguités pré-
sentes dans Théorie de la justice et ont amené Rawls a modifier son
argumentation. Mais cette évolution n’a fait que relancer la discus-
sion. Car elle ne satisfait toujours pas les critiques communautariens
et, de plus, elle a provoqué la réaction de certains philosophes
libéraux qui pensent que Rawls a trop concédé a ses contempteurs
(ACKERMAN 1983; 378-79). Nous n’essayerons pas de reproduire ici
I’ensemble du débat, mais nous voudrions nous concentrer sur deux
objections, plus spécifiquement li€es au théme de cet article. La
premiere (1) avance que la théorie rawlsienne de la justice ne peut
honorer ses propres prétentions car elle est liée a une conception im-
plicite du bien. La seconde objection (2) conteste le caractére général
des principes de justice; ceux-ci ne prennent en effet une significa-
tion que par rapport a ce a quoi ils s’appliquent.

1. La premicre objection lancée par les communautariens com-
porte deux versions, 1’une radicale (1.1.) I’autre plus nuancée (1.2.)

1.1. Dans sa forme la plus radicale, elle consiste a affirmer que
Rawls se prononce implicitement en faveur d’une théorie du bien:
celle qui congoit le bien de chaque individu comme 1’exercice du
libre choix rationnel (TAYLOR 1988; 41). Or cette conception,
affirme la critique, est loin d’étre neutre ou consensuelle, car elle
adopte un point de vue «volontariste » sur le bien par opposition a
une perspective «cognitive » sur le bien. En effet, Rawls identifie ce
qui est bon pour nous a I’objet de notre choix rationnel bien in-
formé. Mais pour d’autres philosophes, comme Michael Sandel, le
bien n’est pas seulement 1’objet du choix, il réside aussi dans le plein
développement de certains attachements (familiaux, nationaux,
religieux) qui sont constitutifs de notre identité. S’il en est ainsi, le
bien ne peut pas toujours €tre 1’objet du choix rationnel: il est aussi
I’objet d’une auto-découverte (SANDEL 1982; 161).

La théorie de Rawls, affirment les communautariens, n’accepte
pas cette alternative. De ce fait, elle devient tout aussi discutable que
n’importe quelle théorie substantielle du bien. On trouverait une
confirmation de cette critique dans le fait que la théorie rawlsienne
du bien est liée a une conception particuliere de la liberté, a savoir,

18



la liberté définie comme possibilité d’agir d’'une fagon désengagée.
Or, cette conception n’est que la conception « moderne » ou «néga-
tive » de la liberté et elle est lourde en présupposés éminemment
discutables. Elle suppose, par exemple, la possiblité d’une prise de
distance par rapport aux pratiques collectives ainsi qu’une séparation
radicale entre la vie privée et la vie publique). Il ne s’agit que d’une
conception possible de la liberté, et méme, aux yeux des commu-
nautariens, d’une conception treés insuffisante et superficielle
(TAYLOR 1988 ; 44-45).

1.2. La version nuancée de la critique a ét€ soutenue par certains
philosophes communautariens mais aussi par des libéraux comme
Thomas Nagel et Joseph Raz (NAGEL 1975; 8sq; RAZ 1986; 119).
De leur point de vue, il est vrai que la théorie du bien développée
par Rawls reste neutre par rapport aux différentes conceptions
substantielles du bien. Mais elle implique néanmoins une métathéorie
du bien, c’est-a-dire, une théorie relative a4 la maniére dont le bien
est recherché par les individus (NEAL 1987; 571). Or cette
métathéorie peut étre 1’objet d’un désaccord rationnel.

La métathéorie rawlsienne contiendrait, en effet, au moins trois
theses controversées. En premier lieu, les conceptions du bien y
seraient toujours défendues par des individus et jamais par des entités
collectives. Or, il y a des conceptions du bien qui sont développées
au niveau des communautés culturelles, nationales ou religieuses et
qui ne peuvent pas étre mises en pratique par des individus auto-
nomes et isolés (NEAL 1987; 572). En deuxieme lieu, la notion de
conception du bien est assimilée par Rawls a la notion de préférence
rationnelle, telle qu’elle a €té comprise par la tradition utilitariste
(SANDEL 1982; 167). Or, cette assimilation implique une interpré-
tation «émotiviste» de la notion de bien qui ne reconnait pas la
dimension normative du concept. Si I’on adopte cette interprétation,
on ne dispose pas de critéres qui permettraient de faire la distinction
entre de «bonnes » et de « mauvaises » conceptions du bien, alors que
cette distinction est essentielle aux yeux de diverses traditions
morales (MACINTYRE 1984 ; 26). En troisieme lieu, la métathéorie
rawlsienne prétend que toutes les théories du bien peuvent étre
traduites dans son langage individualiste et émotiviste, et cela fait
violence aux théories rivales (NEAL 1987 ; 573sq.).

Selon cette deuxiéme version de la critique, une conséquence de
la métathéorie implicite est que, contre ce que Rawls affirme, les
biens primaires ne sont pas également utiles i toutes les conceptions

19



du bien (NAGEL 1975; 9). En effet, ils sont des moyens adéquats
quand 1l s’agit de mettre en ceuvre des conceptions du bien «indi-
vidualistes », mais ils nous obligent a percevoir les conceptions com-
munautariennes du bien comme des expensive tastes, c’est-a-dire,
comme des goiits dispendieux exigeant plus de ressources que celles
que chacun peut demander d’une fagon légitime (RAZ 1986; 119-20).

2. La seconde objection s’appuie sur la thése communautarienne
selon laguelle toute tentative d’établir une théorie politique de la
justice présuppose une conception substantielle et socialement définie
du bien de ’homme. Il en résulte que 1’on ne peut pas justifier des
principes de justice de maniére neutre et abstraite, comme le prétend
Rawls. Il faut au contraire, comme 1’a prétendu Walzer, considérer a
chaque fois la signification et la valeur spécifiques que regoivent les
biens dont les principes de justice doivent régir la répartition sociale
(WALZER ; 1983). En effet, cette signification et cette valeur sont
toujours a interpréter non seulement a la lumiere d’une vision du
bien de I’homme socio-historiquement contingente, mais aussi en
fonction de la spécificité fonctionnelle ou symbolique des biens en
question. Ainsi, pour déterminer les principes qui doivent orienter
une politique de santé dans une société donnée, il faut avant toute
chose considérer la signification que 1’on accorde a la valeur «san-
té ». Ceci implique 1° que le contenu des principes de justice variera
en fonction de la société dans laquelle ils s’appliquent: il n’y a pas de
principes universels transculturels; 2° que les principes s’appliquant
a un bien donné, la santé, par exemple, sont substantiellement diffé-
rents de ceux qui s’appliquent a d’autres biens: les revenus ou les
droits politiques, par exemple. Il n’y a donc pas de principes géné-
raux de justice s’appliquant a la société dans son ensemble mais
seulement des principes spécifiques s’appliquant a des spheres
hétérogenes.

Le «second Rawls » : une théorie restreinte et publique du bien

Rawls a modifié et précisé sur certains points son argumentation
initiale dans un sens qui permet de répondre, au moins en partie, a
ces critiques. Un des principaux résultats de cet effort est I’article
«La priorité du juste et les idées du bien» dans lequel il redéfinit sa
théorie restreinte du bien dans les termes d’une théorie certes encore
restreinte mais aussi publique. La nouvelle perspective consiste i
dire que si la priorité du juste reste une condition indispensable des
libertés politiques, 1’'unit€ sociale dans une communauté politique

20



n’est possible que si elle est fondée sur une conception relative aux
biens qui est publiquement partagée par les citoyens de cette com-
munauté politique (RAWLS 1985; 254, 1989; 127-28).

Cela ne veut pas dire que Rawls nie maintenant «le fait du plu-
ralisme ». Il affirme plut6t que dans le cadre d’une culture publique
partagée il y a place pour une certaine convergence des valeurs, en
dépit d’une grande hétérogénéité au niveau des conceptions du bien
choisies par chaque individu (RAWLS 1989; 235-238 et 1990; 20-
30). Dans ces conditions, les principes de justice marquent les limites
dans lesquelles la recherche du bonheur est menée par chacun, tandis
que la conception publique du bien permet de se mettre d’accord sur
les valeurs et des idéaux qui rendent possible la coopération sociale
(RAWLS 1988; 263). Les concepts du juste et du bien sont ainsi
publiquement liés. Car si la priorité du juste rend possible la quéte
individuelle du bonheur, cette priorité ne peut se soutenir que grace
a une conception partagée et publique du bien. Dans cette conception
partagée, Rawls incorpore 1’'idée de rationalité, 1’idée des «biens pri-
maires », I’idée des conceptions substantielles du bien, I’idée des
vertus politiques et 1’'idée d’une société bien ordonnée (RAWLS 1988
et 1993; 176sq.).

Ce catalogue n’est pas le résultat d’une recherche empirique sur
les préférences des individus ou de leurs «besoins objectifs ». Il fait
plutdt référence a ces choses «dont toutes les personnes ont besoin en
tant que citoyens et non pas en tant qu’€tres humains tout court, con-
sidérés indépendamment de toute conception normative» (RAWLS
1990; 72). L’idée de fond est qu’une coopération sociale authentique
n’est possible que si les différentes conceptions du bien compatibles
avec une telle coopération convergent sur la valorisation de certains
biens. Cette coincidence partielle, ainsi que ses conséquences théo-
riques les plus immédiates, forme 1’objet d’un consensus par recou-
pement (overlapping consensus) au niveau de la culture publique,
c’est-a-dire d’un consensus auquel toute conception du bien peut
participer des lors que celui qui la défend accepte aussi la valeur
normative de notre identité en tant que citoyens d’'une démocratie
constitutionnelle (RAWLS 1993 ; 39sq.).

En répondant de cette maniere, Rawls semble pouvoir faire face
aux critiques des communautariens sans renoncer pour autant a sa
prétention de développer une théorie déontologique et anti-perfec-
tionniste. En effet, il peut continuer a soutenir que sa théorie n’im-
plique aucune conception substantielle du bien et qu’elle est compa-

21



tible avec plusieurs d’entre elles. Pour justifier son point de vue, il
n’a pas besoin de rentrer dans I’orbite de la morale individuelle car
il lui suffit de développer une argumentation politique.

Mais les objections 2 Rawls ne viennent pas seulement du coté
communautarien ; elles viennent aussi du coté libéral et cela dans des
perspectives assez hétérogeénes. Pour quelques-uns, comme
Ackerman ou Buchanan, Rawls a trop concédé aux communautariens
et il faut retourner a I’orthodoxie libérale. Pour d’autres au con-
traire, comme Kymlicka et Dworkin dans ses textes récents, il faut
aller au-dela du point auquel Rawls s’est arrété. Nous nous
pencherons ici sur ce dernier point de vue car il ouvre de nouvelles
perspectives de dialogue entre libéraux et communautariens.

W. Kymlicka : le bien est notre intérét le plus essentiel

Le canadien Will Kymlicka, qui prétend étre aussi libéral que
Rawls, a formulé une critique qui rejoint particllement la perspective
des communautariens. Selon Kymlicka, 1’argumentation rawlsienne
est fondée sur une reconstruction inadéquate de notre psychologie
morale. Rawls affirme que, du point de vue politique, il faut suppo-
ser que les individus n’ont d’autre intérét que de réaliser la concep-
tion du bien qu’ils ont choisie. Leur intérét est d’€tre libres de choi-
sir, de critiquer et de mettre en ceuvre leur conception du bien. Cette
liberté de choix est la valeur politique ultime. Or, dit Kymlicka,
notre expérience morale nous montre que nous ne cherchons pas
seulement a réaliser la conception du bien de notre choix, mais que
nous voulons aussi nous assurer de sa valeur. Nous savons que nous
courons le risque de découvrir & un moment ou l’autre de notre
existence que le mode de vie que nous avons mené jusque la et auquel
nous attachions de la valeur n’est pas si précieux que nous 1’avions
cru. Dans le discours ordinaire comme dans la littérature, nous
rencontrons souvent une distinction entre la fagon de vivre que nous
considérons comme bonne a un moment donné et une fagon de vivre
qui serait effectivement bonne. Nous pouvons nous tromper dans le
choix d’une maniére de vivre, méme si ce choix a été fait en toute
liberté. C’est pourquoi, garantir la liberté de choix n’est pas suffisant
car cette liberté n’est pas la valeur derniére. L’importance que nous
lui accordons vient seulement de ce qu’elle est un condition de la
recherche de la vie bonne.

Notre intérét essentiel, selon Kymlicka, est de vivre une vie
bonne, et non pas de vivre seulement la vie que nous considérons

22



comme bonne a un moment donné. Cet intérét est un intérét essentiel
parce qu’il est une préférence qui est a2 la base de toutes nos pré-
férences. Kymlicka ajoute que le bien de I’individu n’est rien d’autre
que la promotion de ses intéréts essentiels. C’est a des intéréts de ce
type que nous faisons appel quand nous voulons donner une justifi-
cation ultime a nos choix.

Or si notre intérét essentiel est de pouvoir vivre une vie vrai-
ment bonne, nous pouvons relier a cet intérét deux autres intéréts
essentiels dérivés qui sont en sont en quelque sorte les conditions
préalables de réalisation. D’une part, nous devons pouvoir mener
notre vie from the inside, c’est-a-dire, la mener d’une fagon qui soit
cohérente avec nos jugements de valeurs et nos croyances intimes.
D’autre part, il est de notre intérét d’étre en condition de critiquer
les fins que nous poursuivons actuellement, de leur chercher des
alternatives et de les remplacer par ces dernieres. Il est de notre
intérét de pouvoir changer de conception de la vie bonne.

Cette reconstruction de notre psychologie morale, affirme
Kymlicka, rend mieux compte de nos expériences que celle proposée
par Rawls. En méme temps, elle permet une argumentation morale
en faveur du libéralisme qui n’est pas fondée sur une théorie pro-
fonde de la nature humaine, mais sur la simple reconnaissance de
certaines données de base de notre vie morale. En effet, tout individu
qui reconnait comme siens les trois intéréts essentiels que nous avons
mentionnés défendra la priorité du juste. Car ce n’est que dans une
société juste que l’on peut mener librement la recherche de la vie
bonne. La priorité accordée a la justice découle du fait que notre
intérét essentiel est de pouvoir rechercher le bien. C’est donc la
valeur représentée par la recherche du bien plut6ét que la valeur de la
liberté de choix qui explique notre préférence pour une société
libérale. Kymlicka ira méme jusqu’a dire que 1’argumentation la plus
puissante en faveur de la liberté (par rapport a nos fins et par
rapport 2 ’Etat) découle d’un certain expérimentalisme moral: la
liberté est importante parce que nous pouvons et voulons — et pour
que nous puissions — acquérir des connaissances et faire des ex-
périences nouvelles a propos du bien!'. Cette thése, comme on peut le
constater, est défendable mé€me si nous sommes en désaccord sur la
conception particuliere du bien qu’il faut adopter.

11 La présentation classique de 1’idée d’expérimentalisme moral se trouve dans
On Liberty de John Stuart Mill. Voir sur ce sujet ANDERSON 1991.

23



Cette position éclaire d’un jour nouveau le débat entre Rawls et
les perfectionnistes. Ceux-ci affirment la supériorité d’une concep-
tion particuliére du bien sur toutes les autres et ils ajoutent que notre
intérét essentiel, c’est-a-dire notre bien, est de pouvoir réaliser cette
conception du bien. Si nous en sommes empéchés, nous nous senti-
rons 1ésés. Rawls, quant a lui, rejette le perfectionnisme parce que,
dans les sociétés pluralistes, il n’y a aucune conception particuliere
du bien avec laquelle ’ensemble des individus pourraient s’identifier.
Il est donc essentiel que nous puissions opter librement. Le perfec-
tionnisme leése cet intérét essentiel puisqu’il encourage une identifi-
cation permanente de 1’intérét fondamental des personnes avec
certains biens et la décourage avec d’autres. Seule la priorité du juste
par rapport au bien nous permet d’éviter cette situation inacceptable.

Mais si I’on comprend qu’une conception du bien correspond a la
description de nos intéréts essentiels, on devra admettre que chaque
partie a sa propre conception du bien: pour le perfectionniste, notre
intérét essentiel est de mettre en ceuvre une conception spécifique du
bien; pour Rawls, notre intérét essentiel est de pouvoir changer
d’avis a propos des biens qu’il faut poursuivre. Toutefois Rawls
ajoute que si nous ne voulons pas privilégier une conception du bien
plut6t qu’une autre, il faut accorder a toutes les conceptions du bien
le méme poids. Cela non pas en vue de veiller a un équilibre équi-
table dans la répartition de I’influence de chacune, mais en vue de la
reconnaissance de nos intéréts les plus fondamentaux. Kymlicka
souligne que jamais Rawls n’a dit qu’on pourrait dériver les prin-
cipes de justice sans avoir une idée de ces intéréts de base. Tout au
contraire, définir ces intéréts était précisément le réle de la «théorie
restreinte du bien». L’anti-perfectionnisme rawlsien ne se justifie
donc pas par le refus de toute conception du bien mais par une
conception minimale du bien qui est différente de celle défendue par
le perfectionniste. Kymlicka propose donc une analyse du conflit
différente de celle que Rawls donne de son propre différend avec les
communautariens : « Rawls et le perfectionniste ne sont pas en désac-
cord sur la priorité relative de juste et du bien. Ils sont en désaccord
a propos de la meilleure fagon de définir et de promouvoir le bien
des individus » (KYMLICKA 1989; 35).

En adoptant ce point de vue, Kymlicka a donc proposé une
justification du libéralisme (et de la priorité du juste sur le bien) fort

24



différente des deux justifications rawlsiennes'?. Il admet en effet, de
facon explicite, que toute justification du libéralisme doit €tre mo-
rale, c’est-a-dire fondée sur nos expériences d’agents moraux, et pas
seulement de citoyens. En cela, il s’éloigne du «deuxieme Rawls».
De plus, il affirme que cette justification ne peut pas faire appel a
I’idée d’autonomie (comme I’affirmait le « premier Rawls») ni a la
liberté de choix considérée comme une valeur en soi (ce que le
«deuxieme Rawls» semble continuer a dire). Pour Kymlicka, cette
justification ne peut prendre appui que sur 1’idée de la recherche de
la vie bonne comme intérét ultime de noire vie morale. Cela impli-
que une reconstruction fort différente de notre psychologie morale :
changer d’avis n’est pas pour nous une fin en soi, mais la condition
de la recherche d’une vie qui mérite d’étre vécue: pouvoir changer

12 Notons qu’il n’est pas simple de juger de la pertinence de la critique que
Kymlicka adresse a Rawls. La position de celui-ci souffre en effet d’am-
biguités. Ainsi dans I’article intitulé «la priorité du juste et les conceptions du
bien », Rawls place I’idée de bien comme rationalit€ au fondement de la théorie
du bien qui est présupposée par la conception de la justice. Il y assimile le bien
a la capacité de réaliser rationnellement la conception du bien que I’on a
choisie. A la lecture de ce texte, le reproche formulé par Kymlicka apparait
donc fondé. Par contre, il ne I’est pas au vu d’autres textes récents de Rawls.
Rawls en effet y développe une analyse des iniéréts essentiels de la personne
qui se révele tres proche de celle proposée par Kymlicka. Il y affirme que la
structure de base d’une société juste doit veiller a satisfaire trois intéréts
fondamentaux des personnes en tant que citoyens: avoir la capacité de choisir
de développer et de changer librement sa conception du bien, avoir un sens de
la justice, étre en mesure de réaliser la conception de la vie bonne que ’on a
choisie. Ces trois intéréts toutefois ne semblent se justifier, aux yeux de
Rawls, qu’en regard d’un intérét plus fondamental : celui que chacun a de vivre
une vie bonne (cf. Rawls 1993, p. 312 sqq.). Les analyses de Rawls et de
Kymlicka paraissent par moment converger dans leur contenu. Toutefois, leur
statut demeure différent. Rawls dépouille son analyse de toute prétention
philosophique fondamentale. Il entend seulement prendre acte des idées
intuitives normatives qui sont implicitement présentes dans la culture politique
de nos sociétés démocratiques. A la base de ces idées intuitives on trouve 1’idée
intuitive normative selon laquelle une société juste est un systeme de
coopération équitable entre personnes libres et égales. La tiche de la philo-
sophie politique semble se limiter, pour Rawls, a expliciter les conséquences
normatives de cette idée. Par contre, Kymlicka admet qu’un engagement moral
sous-tend le libéralisme. L’analyse de 1’expérience morale qu’il propose ne va
pas de soi. Elle est contestable et contestée. La philosophie politique ne peut
donc la considérer comme un donné évident qu’il s’agirait seulement d’expli-
citer. La philosophie politique doit étre capable de produire des arguments
philosophiques suffisamment forts pour justifier la supériorité d’une analyse de
la conscience morale sur d’autres.

25



d’avis est important parce qu’on peut se tromper dans le choix d’une
maniere de vivre.

D’une certaine fagon, le point de départ de Rawls (la liberté par
rapport aux conceptions du bien) est devenu le point d’arrivée de
Kymlicka. Ce changement a des conséquences non négligeables sur la
maniere dont la philosophie politique établit les conditions substan-
tielles de la justice. En effet, si ce qui importe est la recherche de la
vie bonne et non pas 1’exercice de la liberté de choix en soi, nous
n’avons pas seulement besoin d’une juste dotation initiale de ressour-
ces, mais nous avons aussi besoin de conditions de choix plus
adéquates et, surtout, de vraies alternatives de choix.

Cela conduit Kymlicka a mener une défense des droits des mino-
rités, défense qui ne peut pas étre menée adéquatement dans le cadre
de la théorie rawlsienne. Selon Kymlicka, en effet, les membres
d’une minorité ne peuvent pas poursuivre leur recherche de la vie
bonne si on se limite a leur assurer une dotation de ressources égale
a celle des membres de la majorité. Ils ont besoin de certaines
conditions supplémentaires (des interruptions dans le travail pour la
priere, des espaces protégés, etc.) pour pouvoir mener leur quéte de
la vie bonne. Si ces conditions font défaut, I’égale dotation de res-
sources n’a pour ces minorités aucune valeur, car elle ne rencontre
pas leur intérét essentiel. Si un Etat doit étre sensible au fait que
notre intérét essentiel réside dans la quéte de la vie bonne et pas
seulement dans la capacité d’exercer notre libre choix, alors cet Etat
doit prendre en compte cette différence culturelle qui est antérieure
a tout choix spécifique de la part des individus.

R. Dworkin : la justice comme élément de la vie bonne

Ronald Dworkin avait a ’origine développé une solide argumen-
tation en faveur d’un libéralisme anti-perfectionniste. Dans ses textes
les plus récents, il semble toutefois prendre ses distances a 1’égard de
celle-ci. Comme dans le cas de Rawls, nous devons faire une distinc-
tion entre un « premier» et un «second Dworkin». La distance qui
sépare les deux est importante. La position typique du «premier
Dworkin» se trouve présentée dans un article demeuré célebre qui
fut publié¢ en 1978 sous le titre de « Liberalism». Dworkin y affirme
d’une facon radicale que 1’Etat et la philosophie politique n’ont rien 2
dire sur le bien des individus. Il y défend ainsi la priorité du juste au
sens le plus classique. Par contre, le «second Dworkin» (celui des
Tanner Lectures publiées en 1990) défend un point de vue trés diffé-

26



rent: ni la priorité de la justice ni le libéralisme en général ne
peuvent étre justifiés sans faire appel a 1’idée de la vie bonne. La
nouvelle argumentation rejoint celle de Kymlicka, mais par des
chemins quelque peu différents.

Dans ses lecons sur «les fondements de 1’égalité libérale »,
Dworkin affirme, comme Kymlicka, que la meilleure justification du
libéralisme n’est pas une justification de type kantien (c’est-a-dire,
une justification fondée sur I’idée d’autonomie comme valeur en soi)
ni une justification politique (fondée sur des idé€es strictement poli-
tiques présentes dans la culture d’une société démocratique plura-
liste) mais une justification authentiquement morale. Cette justifica-
tion doit, selon lui, s’appuyer sur la reconnaissance publique de deux
faits, a savoir: 1) que tous les individus agissent selon des concep-
tions du bien plus au moins structurées, et 2) que notre intérét n’est
pas seulement de maximiser ce que nous considérons comme bien,
mais aussi de pouvoir en vérifier la valeur.

Dans son argumentation, Dworkin opeére une distinction entre ce
qu’il appelle la «thése d’indépendance » et la « thése de dépendance ».
La premicere these affirme — alors que la seconde nie — qu’on peut
répondre la question « Qu’est-ce qui est bien pour moi ? » sans répon-
dre a la question «Qu’est-ce qui est bien pour ma communauté ? »

La «theése d’indépendance » peut €tre présentée d’une fagon assez
claire dans le langage de Rawls. Dans sa Théorie de la Justice, Rawls
considere que tous les individus ont deux «pouvoirs moraux »: le
pouvoir de formuler et de modifier des conceptions du bien, et le
pouvoir de développer et d’appliquer un certain sens de la justice.
Or, les individus qui doivent négocier dans la position originelle ne
pensent pas d’abord a la justice mais cherchent a développer leur
conception du bien, méme s’ils ne la connaissent pas. La justice n’est
pas un idéal qu’ils visent a réaliser pour lui-méme et de manicre
consciente. La justice est plutdt définie comme 1’issue d’un choix
conforme a l’intérét rationnel, choix qui est effectué dans les
conditions tres exceptionnelles de la négociation qui sont exprimées
dans I’idée du voile d’ignorance. Cette négociation débouche sur un
résultat qui peut étre considéré comme juste non en raison de la
disposition morale des ceux qui y prennent part mais en raison des
contraintes structurelles imposées a la négociation.

Cela veut-il dire que la justice n’a aucune importance pour les
individus dans la position originelle? Non. La justice est importante
parce que c’est dans une société juste que les individus trouvent les

27



meilleures conditions pour poursuive leur conception du bien. Mais
(et voila le fait décisif pour Dworkin) cela ne signifie pas que, pour
ces individus, si la justice est plus grande dans une société, leur bien
sera lui aussi plus grand, mais seulement qu’il y existera des
conditions plus adéquates pour la quéte du bien particulier®.

Dworkin souligne que plusieurs philosophes libéraux ont accepté
la «theése de 1’'indépendance » parce qu’ils pensent qu’elle exprime
d’une fagon adéquate la priorité du juste par rapport au bien. Mais
Dworkin ne ’accepte pas. 1l la trouve discutable. Elle implique, par
exemple, une conception de la justice liée a I’'idée de «sacrifice com-
paratif », c’est-a-dire, a I’idée que la construction d’une société juste
peut exiger de sacrifier le bien-étre de quelques individus au
bénéfice du bien-étre des autres (par exemple, le sacrifice des riches
qui sont taxés pour favoriser une certaine égalité). Selon cette con-
ception, la solution a laquelle on arrive est juste des lors qu’il y a une
correspondance entre le sacrifice exigé et le gain de bien-€tre dont
bénéficie le moins bien loti (c’est-a-dire, s’il s’agit d’un sacrifice
«raisonnable »). Mais, dit Dworkin, cela revient a faire de la justice
une question de négociation et de calcul. On peut ainsi décider
qu’une distribution spécifique ne vaut pas la peine d’étre réalisée a
cause du sacrifice qu’elle exige (par exemple, parce que les mieux
lotis sont trop peu nombreux et les moins bien lotis trop nombreux
pour qu’un sacrifice important du bien-étre des premiers implique
une amélioration significative du bien-€tre des seconds). La théorie
de la justice devient des lors une théorie de la négociation qui n’est
pas capable de soutenir une conception forte des droits de I’individu.

Peut-on surmonter ces difficultés ? Dworkin répond affirmative-
ment et il suggere qu’il faut chercher I’alternative dans une certaine
liaison entre 1’idée du bien et 1’idée du juste. Pour soutenir ce point
de vue, il avance deux théses relatives au bien-€tre des individus.

(1) 11 propose d’abord de concevoir le bien-étre a partir de 1’idée
d’une réponse adéquate au contexte. Selon cette conception, on ne
peut pas construire des modeles de la vie bonne de fagon abstraite.
Les individus arrivent a vivre bien quand ils peuvent donner des

13 1l ne faut pas confondre la point de vue de Rawls comme théoricien de la
justice avec celui des individus dans la position originaire. Rawls pense qu’il y
a un lien entre la justice et le bien parce que notre bien consiste a développer (et
peut-étre modifier) une conception du bien et a développer le sens de la justice.
Mais, dans la position originelle, les individus peuvent accepter ou rejeter ce
point de vue.

28



réponses adéquates aux contraintes et aux défis de leur situation con-
crete. On peut suggérer la comparaison suivante : pour quelqu’un qui
participe a une compétition sportive, les reégles du jeu ne constituent
pas un sacrifice ou une limite mais les conditions d’une bonne per-
formance. C’est seulement par rapport a ces regles préexistantes
qu’on peut dire de quelqu’un qu’il a réussi une performance
brillante.

De la méme fagon, affirme Dworkin, c’est seulement par rapport
aux circonstances matérielles et aux capacités naturelles données
qu’on peut dire de quelqu’un qu’il a eu une vie réussie. Or, nous
devons compter parmi les éléments constitutifs de notre situation, les
parametres de justice qui sont reconnus comme légitimes. Et notre
bien-€tre dépend au moins en partie de la correction (du caractere
juste) de ces parametres.

(2) Pour justifier cette theése, Dworkin avance une seconde these
a propos du bien-€tre individuel: la justice doit étre comprise non
pas comme une composante de notre bien-étre, mais comme sa con-
dition de possibilité.

Cette these implique, essentiellement, deux choses. D’abord, une
distribution plus juste des ressources signifie pour la majorité des
individus une dotation de ressources plus importante, car celle-ci
offre la possibilité de donner des réponses plus intéressantes dans un
contexte plus ouvert et plus varié. Ensuite, une distribution plus juste
des ressources est une condition de ce que Rawls a appelé le respect
de soi-mé€me: en effet, s’il est vrai qu’'une vie doit €tre jugée comme
une réponse a son contexte, c’est dans une situation d’égalité de
ressources qu’on peut juger de la valeur d’une vie en la comparant
avec la valeur des autres. La métaphore de la compétition peut ici
également faire comprendre cette idée : pour un athléte il vaut mieux
triompher dans le cadre d’une compétition régie par des regles
exigeantes et égales pour tous les participants que de triompher sur
base de regles trop faciles ou trop inégales. Une certaine «vertu»
des regles est une condition pour que la performance apporte une
satisfaction'. De la méme facon, si vivre bien veut dire répondre de

14 Notons que I’analogie avec la compétition sportive souleve une difficulté qui
déforce I’argument de Dworkin. C’est 1’égalité des conditions dans lesquelles
se trouvent les concurrents qui donne une valeur a leur performance. L’égalité
entre les concurrents signifie qu’ils sont tous soumis aux mémes regles et
qu’elles s’appliquent de la méme maniére 2 tous. Il s’agit donc d’une égalité
face a la reégle (a la loi). Mais la justice politique, quant a elle, ne peut se réduire

29



maniere pertinente au contexte, il est vrai pour la plupart des indi-
vidus qu’ils pourront vivre mieux dans une société juste que dans une
société injuste, parce qu’ils auront plus de ressources et parce qu’ils
jouiront de conditions semblables.

Cette argumentation n’est pas si naive qu’elle le parait. Dworkin
ne dit pas que dans les faits la plupart des gens acceptent 1’idée que
leur vie irait mieux s’il vivaient dans une société plus juste, ce qui est
une question empirique et ne joue aucun rdle dans son argumenta-
tion. Il s’agit plut6t de proposer une reconstruction de notre psycho-
logie morale et de montrer que si nous nous donnons comme but de
rechercher une conception du bien, nous devrons aussi accepter que
cette conception sera favorisée, enrichie, si la distribution sociale des
ressources est plus juste. Cette argumentation est normative et elle
s’adresse a la conscience morale individuelle. Dworkin n’affirme pas
qu’elle a une validit€ universelle. Au contraire, il admet qu’elle n’est
recevable que pour des individus qui font partie d’une tradition
politique qui considere le principe d’égalité comme une idée cen-
trale. Mais son point de vue consiste a dire que, si cela est le cas,
nous ne pouvons pas rejeter son argumentation sans étre en conflit
avec les intuitions et les institutions décisives d’une telle tradition.

Conclusion

Méme sans développer ces arguments, on peut voir, a partir des
théses défendues par Kymlicka et Dworkin, que la division tranchée
entre le juste et le bien, ainsi que la priorité de 'un sur 1’autre, n’est
pas, en fin de compte, un critére déterminant de distinction entre

a I’idée de 1’égalité des citoyens face a la loi. Cette égalité formelle est certes
une condition nécessaire de la justice. Mais elle n’en est ni une condition suffi-
sante, ni méme la condition premiere. Lorsqu’en effet on avance que la justice
exige de traiter les citoyens comme des individus égaux, on signifie par 1a que
les régles de droit doivent instaurer les conditions sociales d’une égalité réelle
entre les individus. Selon les philosophes, cette égalité se mesurera sur base de
divers «distribuendum » : les droits, le bien-€tre, les ressources, les biens pre-
miers. Mais aucun de ces concepts d’égalité ne se réduit a la simple égalité face
a loi. L’égalité doit avant tout &tre dans la loi. Ce qui n’est nullement exigé des
régles de la compétition sportive. A la différence des régles juridiques d’un
Etat, la validité, le bien-fondé, des régles d’une compétition sportive ne se jus-
tifie pas sur base d’un principe de justice mais sur base de criteres d’excellence
tels que, par exemple, I’endurance physique, 1’habileté, la précision, la rapi-
dité, etc.

30



libéraux et communautariens. Certes, il est vrai que certains libéraux
estiment qu'une théorie libérale n’a pas a s’occuper du probleme du
bien et que donc il faut accorder une priorité absolue a une théorie
de la justice. Mais il en est d’autres qui reconnaissent que ce pro-
bléme est important et que donc le libéralisme a quelque chose a dire
a ce propos sans pour autant devoir s’engager envers une conception
particuliere du bien.

Nous conclurons par deux remarques.

La premiére concerne la question de la neutralité de 1’Etat. Les
conceptions de la neutralité de I’Etat différent profondément selon
que ’on adopte la position libérale classique, le point de vue de
Rawls, la perspective de Kymlicka et de Dworkin, ou la position
communautarienne la plus radicale. Le point de vue libéral classique
(qu’on trouve, par exemple, chez Ackerman) ne se préoccupe pas de
la question du bien et, de ce fait, plaide en faveur d’un Etat neutre
dans le sens le plus fort du terme, s’abstenant de toute intervention
dans les conceptions du bien développées par les individus. La théo-
rie rawlsienne reconnait 1’importance pour une société juste et stable
d’une culture publique partagée incluant certaines idées du bien. Ce
qui peut aller jusqu’au point o I'Etat se doit d’encourager la pra-
tique de certaines vertus civiques afin de nourrir un contexte social
apte a soutenir de maniere durable des institutions justes. Toutefois
Rawls récuse la pertinence d’une discussion publique qui porterait
sur la valeur des conceptions substantielles du bien. Dans le cas de
Kymlicka et du «second Dworkin», une idée de la neutralité de
I’Etat demeure : la justification des interventions (ou des non-inter-
ventions) de 1’Etat ne peut se faire par la voie d’une argumentation
perfectionniste qui privilégierait une conception particuliere de la
vie bonne. Toutefois, I’Etat libéral peut reconnaitre la valeur d’une
discussion publique relative aux différentes conceptions substantielles
du bien, et peut méme la soutenir. Enfin, pour les communautariens,
la place réservée a la question du bien dans le débat public et par
conséquent la décision politique, est beaucoup plus large que pour les
libéraux. Mais il se pose pour eux la question de savoir comment un
Etat qui avalise ainsi des perspectives perfectionnistes est encore
capable de garantir la liberté de choix des individus.

La seconde remarque est la suivante: dans les argumentations du
dernier Rawls, de Kymlicka et du Dworkin le plus récent, on trouve
une distinction entre une conception publique et minimale du bien et
des conceptions privées du bien. Cette distinction est absente chez la

31



plupart des philosophes libéraux et communautariens, qui raisonnent
comme si la seule opposition possible était entre des conceptions
publiques du juste et des conceptions privées du bien. Si, au con-
traire, on accepte de différencier les conceptions publiques et privées
du bien, on peut conclure, comme Kymlicka le fait, que le rdle d’un
Etat neutre n’est pas seulement de favoriser la pluralité ou la
diversité, mais aussi de favoriser un débat public entre les différentes
conceptions du bien. Cela peut conduire a des facons tres différentes
de comprendre, par exemple, le rdle de I’Etat par rapport 3 I’ensei-
gnement ou aux associations de la société civile.

BIBLIOGRAPHIE

ACKERMAN B. (1983), « What is Neutral about Neutrality ? », Ethics, 93,
p. 372-390.

ANDERSON, E. (1991): «John Stuart Mill and Experiments in Living »,
Ethics, 102, 4-26.

BORDES J. (1982), «Politeia» dans la pensée grecque jusqu’a Aristote,
Paris, Les Belles Lettres.

DE ROMILLY J. (1989), La Gréce antique a la découverte de la liberté,
Paris, Editions de Fallois.

DWORKIN R. (1978), «Liberalism» in S. HAMPSHIRE |[ed.], Private and
Public Morality, Cambridge — London, Cambridge University
Press. p. 113-142.

DWORKIN (1990), «Foundations of Liberal Equality», The Tanner
Lectures on Human Values, vol. XI (G.B. Peterson ed.), Salt
Lake City, University of Utah Press, p. 1-119

GALSTON W. (1982), « Moral Personnality and Liberal Theory », Political
Theory, 10, p. 492-519.

GALSTON W. (1991), Liberal Purposes. Goods, Virtues, and Diversity in
the Liberal State, Cambridge, Cambridge University Press.

GARNER (1987), Law and Society in Classical Athens, London Croom
Helm.

HUTCHINSON D.S. (1986), The Virtues of Aristotle, New Y ork, Routledge
& Kegan Paul.

KANT (1788), Critique de la raison pratique in (Euvres philosophiques,
tome 2, Paris, Gallimard (Bibliotheque de la Pléiade), 1985.

KYMLICKA W. (1989), Liberalism, Community, and Culture, Oxford,
Oxford University Press.

LARMORE C. (1990), «Political Liberalism», Political Theory, 18, p. 339-
360.

MACINTYRE A. (1966), A Short History of Ethics, London, Routledge &
Kegan Paul

32



MACINTYRE A. (1981), After Virtue. A Study in Moral Theory, London,
Duckworth.

MACINTYRE A. (1984), Is Patriotism a Virtue ? The Lindley Lecture,
University of Kansas.

NAGEL T. (1975), «Libertarianism without Foundations » in PAUL J. (ed.),
Reading Nozick, Totowa (NJ), Rowman & Littlefield.

NEAL P. (1987), « A Liberal Theory of the Good ? », Canadian Journal of
Philosophy , 17/3, p. 567-582.

RAWLS J (1971)., A Theory of Justice, Oxford, Oxford University Press,
1972. Traduction frangaise par C. Audard: Théorie de la
Jjustice, Paris, Ed. du Seuil, 1987.

RAWLS J. (1985), «Justice as Fairness: Political not Metaphysical »,
Philosophy & Public Affairs, 14, p. 223-251.

RAWLS J. (1988), «The Priority of Right and Ideas of the Good»,
Philosophy and Public Affairs, 17, p. 251-276.

RAWLS J. (1989), «The Domain of the Political and Overlapping
Consensus », New York University Law Review, 64, p. 235-238.

RAWLS J. (1990), «Justice as Fairness : A Restatement », inédit.

RAWLS J. (1993), Political Liberalism, New York, Columbia University
Press.

RAZ]J. (1986), The Morality of Freedom, Oxford, Clarendon Press.

SANDEL M. (1982), Liberalism and the Limits of Justice, Oxford, Oxford
University Press.

SIDGWICK (1907), The Method of Ethics, 7€ éd., London, MacMillan.

TAYLOR C. (1988), «Le juste et le bien», Revue de métaphysique et de de
morale, 1988/1, p. 33-56.

TUGENDHAT E. (1984), Probleme der Ethik, Stuttgart, Reclam (Universal
Bibliothek, 8250).

WALZER M. (1983), Spheres of Justice, Oxford, Basil Blackwell.

33






	Le juste et le bien: priorité ou complémentarité? : Le fondement du libéralisme politique face au défi communautarien

