
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 53 (1994)

Artikel: Le juste et le bien: priorité ou complémentarité? : Le fondement du
libéralisme politique face au défi communautarien

Autor: Berten, André / Da Silveira, Pablo / Pourtois, Hervé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadia Philosophica 53/94

ANDRÉ BERTEN
PABLO DA SILVEIRA

HERVÉ POURTOIS

Le juste et le bien: priorité ou complémentarité?
Le fondement du libéralisme politique face au défi communautarien*

Ceux qui se sont intéressés aux péripéties du débat entre les «
libéraux» et les « communautariens » devront reconnaître qu'un de ses

enjeux essentiels est de définir de manière adéquate les concepts de

«bien» et de «juste» et de penser leur articulation. Affirmer que les
libéraux défendent la priorité du juste sur le bien1, alors que les
communautariens soutiennent la thèse contraire est devenu un lieu
commun. De même, on entend dire que les positions libérales sont
déontologiques tandis que celles des communautariens sont téléo-
logiques, ou encore que les libéraux adoptent un point de vue
procédural tandis que les communautariens défendent un point de

vue substantiel. Ces expressions ont un air de famille mais elles ne
sont pas synonymes. Et il est de première importance de démêler
l'écheveau de ces distinctions afin de comprendre correctement les

conséquences pratiques des divergences qui sont en jeu.
L'opposition entre le juste et le bien a des antécédents philosophiques

lointains qu'il n'est pas inutile de rappeler brièvement avant de

préciser le sens que l'expression priorité du juste sur le bien a pris
dans le débat entre les libéraux et les communautariens.

Cet article est un version partielle et quelque peu modifiée de notre introduction
à un recueil sur le débat libéraux-communautariens qui paraîtra prochainement
aux Presses universitaires de France.

1 Le terme «juste » traduit, dans le débat qui nous occupe, le terme « right » (et
non le terme « just »). Sa signification déborde largement la question de la
«justice sociale » et vise ce qu'on pourrait appeler la «justice politique », c'est-
à-dire, pour reprendre une expression de Rawls, les principes qui devraient
régir une « société bien ordonnée ».

9



Le juste et le bien :

deux concepts fondamentaux de la philosophie morale

La problématique que recouvre l'opposition du juste et du bien
n'est pas nouvelle. Elle constitue même, sous des formulations
différentes, un des thèmes majeurs de la tradition philosophique
occidentale et l'on peut dire que l'affirmation de la priorité de l'un sur
l'autre trace une ligne de partage entre les pensées pratiques
(morales et politiques) ancienne et moderne.

Uagathon grec tout comme le bonum latin sont les concepts
centraux de l'éthique ancienne et médiévale, ainsi que de la philosophie
politique qui lui est étroitement liée. La question que les anciens se

posaient était celle de savoir quelle est la meilleure chose que chacun

peut désirer pour lui-même, c'est-à-dire, quelle est la chose qui,
devenue l'objet de mon désir, pourrait me rendre heureux (dans un
sens spécifique du mot heureux qui était exprimé par la notion
d'eudaimonia)2. Les modernes, par contre, opèrent un déplacement
de la question du bien à la question du juste. Il s'agit pour eux de se
demander comment je dois agir non plus par rapport à mon bien, à

mon bonheur, mais par rapport aux conditions qui rendent possible
la recherche du bien menée par chaque individu (y compris moi-
même). L'attention se déplace ainsi des conceptions substantielles du
bien vers les notions d'autonomie morale et de liberté individuelle.
Cette nouvelle manière de poser la question morale implique, bien
évidemment, une distinction de principe entre la morale personnelle
et la sphère du politique.

Le débat actuel à propos du juste et du bien consiste, au moins en
partie, à se demander si ce déplacement de l'intérêt philosophique a
été un progrès ou une erreur. Les philosophes libéraux optent
unanimement en faveur du progrès, alors que la plupart des philosophes
communautariens - mais pas tous - ont une attitude profondément
critique par rapport à ce déplacement. Mais, avant d'analyser les

arguments qui soutiennent chacune de ces perspectives, il faut se

demander comment on en est arrivé à se poser cette question.

2 Nous suivons ici d'une façon générale la présentation d'Ernst Tugendhat dans
«Antike und moderne Ethik» (TUGENDHAT 1984). Sur le concept ancien
d'« eudaimonia » voir, par exemple, MACINTYRE 1981, e.a. 188;
HUTCHINSON 1986, 66-71. Sur les rapports entre éthique et politique dans
l'antiquité voir GARNER 1987, 3 sqq.; BORDES 1982, 150; DE ROMILLY
1989, 92 sqq. ; MACINTYRE 1966 et 1981.

10



La formule priorité du juste sur le bien vient de Kant. Elle
exprime une position qui se veut en rupture avec toute éthique fondée
sur un concept particulier du bien ou du bonheur. Certes, Kant
n'était pas le premier à défendre une telle position. On la trouve
déjà, d'une façon plus au moins explicite, chez Duns Scott, Ockham
et Hobbes (LARMORE 1990; 17). Mais Kant est à l'origine de
l'argumentation classique en faveur de cette thèse, argumentation qui a été

acceptée, reprise et reformulée à travers toute la pensée libérale
ultérieure.

On trouve chez Kant deux arguments essentiels contre une priorité

du bien sur le juste. Le premier consiste à dire que si notre
action n'est pas déterminée par un principe formel, qui oblige l'agent
à agir indépendamment de tout but spécifique, elle sera déterminée

par un principe matériel, c'est-à-dire, par un «objet» de notre faculté

de désirer. Cela revient à définir le bien comme la satisfaction des

désirs. Une telle thèse est inacceptable, pour deux raisons majeures.
En premier lieu, comme les objets de la faculté de désirer sont
nombreux et varient selon les individus, il est alors impossible de

donner une définition claire et univoque du bien. De plus, si le bien
est référé au désir, il est impossible, faute d'un point de repère
indépendant du désir, d'adopter une attitude critique à l'égard de nos
désirs et d'établir une hiérarchie normative entre les désirs. Ces deux
difficultés sont insurmontables tant pour l'hédoniste qui identifie le
bien à la satisfaction du désir immédiat que pour le perfectionniste
qui identifie le bien avec la pleine réalisation de soi (KANT 1788;
§ 2 et 3).

Le deuxième argument est plus radical mais aussi plus discutable.
Il vise non les difficultés concrètes qu'on peut rencontrer pour
mener une vie morale, mais la constitution profonde ou l'essence de

l'agent moral. Car si le principe moral est un principe matériel, les
motivations sont empiriques et les actions morales ne sont plus que
des réponses à des stimulations sensibles ou affectives. Or l'agent
moral se caractérise par la conscience de pouvoir se libérer des chaînes

de la causalité, d'être capable de maîtriser ses désirs et ses
émotions. Cette conscience, qui est donnée par l'expérience de suivre une
norme morale, c'est-à-dire une norme fondée sur un principe
formel, prouve, selon Kant, que nous avons la capacité constitutive de

rompre avec l'ordre naturel et d'agir comme des sujets autonomes.
Et c'est précisément ce fait décisif de notre expérience morale (le

11



célèbre « si je dois, donc je peux ») dont ne peuvent rendre compte
les théories qui accordent la primauté au bien sur le juste3.

Bien que les arguments invoqués par Kant aient été fortement
discutés, l'affirmation de la priorité du juste par rapport au bien est
devenue une thèse centrale de la pensée éthique moderne et
contemporaine. Cette conception comporte en effet, aux yeux des
philosophes post-kantiens, trois avantages par rapport à celle que l'on
pouvait trouver dans l'éthique classique. Elle fournit en premier lieu
une justification de la morale plus solide que la justification ancienne,

car elle ne dépend pas de présupposés empiriques douteux; en
second lieu, elle accorde une place centrale à certains faits inhérents
à notre conscience morale, comme la reconnaissance de notre capacité

à prendre distance par rapport à nos fins ; enfin, elle semble plus
applicable dans un monde où l'obligation morale doit cohabiter avec
une pluralité croissante de conceptions du bien.

La priorité du juste sur le bien est ainsi devenue une idée
classique de la pensée morale moderne. Elle est centrale dans la tradition
kantienne, mais elle a également été acceptée par les utilitaristes,
tradition morale moderne qui, dans le monde anglo-saxon, a constitué

l'alternative la plus forte au kantisme4. A quelques exceptions
près - Nietzsche ou Kierkegaard, par exemple -, ce consensus s'est
perpétué parmi les principaux philosophes qui ont influencé la pensé
morale de notre siècle5.

La pensée politique a été, elle aussi, fortement influencée par
cette prédominance de la notion du juste dans le champ de la
réflexion morale. La pensée libérale en particulier a essayé d'en tirer
toutes les conséquences, même s'il convient de distinguer les
penseurs libéraux qui défendent la priorité du juste en termes normatifs
(comme Kant lui-même ou Stuart Mill plus tard) de ceux qui la

posent comme donnée au départ, comme le seul point de vue que l'on

3 Charles Larmore a essayé de montrer que, dans la philosophie pratique de

Kant, l'appel aux données de notre conscience morale n'est pas nécessairement
lié à sa défense «exorbitante» du concept de liberté. Voir LARMORE 1990, 24-
25.

4 L'utilitarisme semble défendre une conception matérielle du bien (par exemple,
le plus grand bonheur pour le plus grand nombre). Mais cette conception est
radicalement indéterminée, car elle dépend de la conception du bien préférée
par chaque individu à chaque instant. Dans les faits, la conception militariste du
bien opère comme un principe formel. On reviendra sur ce problème dans le
paragraphe suivant.

5 Voir, par exemple, SlDGWICK 1907, 105sqq.

12



puisse adopter dans des conditions de diversité radicale (comme
Hobbes ou même Locke). Dès lors, on comprend pourquoi, lorsque
John Rawls publia en 1971 sa Théorie de la Justice, il ne pouvait
s'imaginer qu'une des critiques les plus vigoureuses qui lui seraient
adressées serait liée à la reprise d'une thèse si traditionnelle. Or c'est
précisément ce qui s'est passé: les philosophes communautariens se

sont concentrés sur ce point en revendiquant l'idée aristotélicienne
d'une priorité du bien sur le juste. Ce faisant, ils ont lancé un véritable

défi et obligé les philosophes à s'interroger sur la signification
profonde de la priorité du juste sur le bien et sur ses conséquences
pratiques.

Priorité du juste sur le bien ou priorité du bien sur le juste?
La complexité du débat entre libéraux et communautariens.

Comme Michael Sandel l'a souligné, la priorité du juste sur le
bien peut être comprise de deux façons différentes selon qu'on
adopte un point de vue moral ou un point de vue épistémologique.
Du point de vue moral, la priorité du juste sur le bien signifie que
les principes de justice définissent les limites dans lesquelles les
individus peuvent choisir et mettre en pratique les conceptions du
bien, de même qu'ils limitent les moyens qu'on peut utiliser pour
réaliser ces conceptions du bien. Quand les valeurs qui ont été choisies

entrent en conflit avec les principes de justice, ce sont d'abord
les principes de justice qu'il faut respecter (SANDEL 1982; 154). Du
point de vue épistémologique, la priorité du juste par rapport au bien
signifie que les principes de justice ne peuvent pas être choisis à

partir d'une conception spécifique du bien mais que, tout au
contraire, le fait d'avoir choisi des principes de justice spécifiques est
une condition pour pouvoir faire un choix entre différentes conceptions

du bien (SANDEL 1982; 156).
Une théorie qui affirme que les droits de l'individu peuvent être

sacrifiés au profit du bien commun ne respecte pas la priorité du
juste au sens moral. Une théorie qui fait appel à une conception
particulière du bien pour préciser quels sont les droits de l'individu
ne respecte pas la priorité du juste au sens épistémologique. Par contre,

une théorie qui affirme que les droits de l'individu ne peuvent
être limités qu'en raisons de l'existence des droits des autres
individus respecte la priorité du juste au sens moral alors qu'une théorie

13



qui affirme que les principes de la justice doivent être choisis sans
tenir compte des conceptions du bien choisies par chaque individu
respecte la priorité du juste au sens épistémologique.

On appelle habituellement théories déontologiques les théories
qui respectent la priorité du juste au sens moral et théories téléo-
logiques celles qui n'acceptent pas cette priorité. Parallèlement, on
appelle théories anti-perfectionnistes celles qui respectent la priorité
du juste au sens épistémologique et théories perfectionnistes celles
qui ne le font pas. C'est ainsi que John Rawls présente sa Théorie de

la Justice comme une théorie déontologique et anti-perfectionniste, et

suggère que ces deux traits sont caractéristiques de toute théorie
libérale.

Rawls souligne le caractère déontologique de sa théorie pour la

distinguer des théories utilitaristes de la justice, qu'il critique
violemment. Selon lui, l'utilitarisme est téléologique parce qu'il vise à

définir une conception particulière du bien (le bien défini comme
maximisation de l'utilité totale ou moyenne) avant de se préoccuper
des procédures par lesquelles les individus peuvent accéder au bien.
L'utilitariste peut ainsi admettre le sacrifice d'un individu si cela

permet de maximiser le bien global. Rawls montre qu'une telle
conséquence va à Rencontre d'une de nos intuitions morales fondamentales

: celle de la distinction entre les personnes et de la valeur
individuelle irréductible de chacune d'entre elles. Cette intuition ne peut,
selon lui être honorée que dans le cadre d'une théorie capable de

considérer la justice dans la distribution des biens comme première
par rapport à la maximisation d'un bien quelconque (RAWLS 1971 ;

211).
La théorie rawlsienne de la justice se veut donc déontologique et

non pas téléologique par rapport à la distribution des biens. Elle se

veut aussi anti-perfectionniste par rapport à la définition du bien

qu'il s'agit de distribuer. En bref, une théorie est perfectionniste si

elle inclut une conception particulière de la vie bonne a partir de

laquelle on définit ce que sera un traitement juste envers les individus.
Dans le cadre d'une telle théorie, les individus ne sont pas libres de

choisir une conception quelconque de la vie bonne. En effet, s'ils se

trompent dans leur choix, ils peuvent être pénalisés (par exemple, en
se voyant refuser une égale participation à la distribution de certains
ressources). Rawls pense que ces théories perfectionnistes conduisent
à la discrimination et blessent nos intérêts essentiels, et il se prononce
donc en faveur d'une théorie qui soit capable de définir les droits des

14



individus sans prendre parti pour aucune conception particulière du
bien humain.

Cette distinction entre un clivage moral et un clivage épistémo-
logique peut sembler peu utile, mais elle nous permet de percevoir
que l'opposition entre priorité du juste et priorité du bien est plus
nuancée qu'elle ne le paraît. En effet, s'il est vrai qu'un philosophe
peut être à la fois déontologiste et anti-perfectionniste, comme c'est
le cas de Rawls, rien n'empêche qu'on puisse accepter l'un de ces
termes et rejeter l'autre. On peut accepter l'anti-perfectionnisme
mais rejeter le déontologisme parce qu'on pense, par exemple, que la
distinction entre téléologisme et déontologisme n'est pas suffisamment

claire. Telle est la position de Charles Larmore, qui affirme
que même les théories téléologiques acceptent la priorité du juste par
rapport au bien, car elles soutiennent que «l'action juste consiste à

faire ce qui apportera le plus grand bien à tous ceux qui sont affectés

par l'action» (LARMORE 1990; 17). Et on peut aussi accepter le
déontologisme et embrasser un certain perfectionnisme, comme
William Galston, par exemple, a tenté de le faire (GALSTON 1982;
621-29 et 1991). Pour compliquer encore les choses, il n'est pas
toujours facile de savoir si une théorie spécifique tombe sous l'une
ou l'autre de ces catégories. Par exemple, Rawls pense que
l'utilitarisme est une théorie téléologique, mais Will Kymlicka a soutenu
que Rawls a procédé à une mauvaise reconstruction de la pensée
utilitariste et qu'on peut interpréter cette pensée de manière
déontologique (KYMLICKA 1989; 21-43).

Ces difficultés peuvent nous amener à penser que la discussion à

propos du bien et du juste n'est finalement qu'un ensemble de
malentendus. Telle est précisément la position de Kymlicka, qui nie
que ce problème soit un enjeu central du débat entre les libéraux et
les communautariens (KYMLICKA 1989; 21). Son scepticisme est
relativement bien fondé dans la mesure où la discussion en arrive
souvent à brouiller les distinctions. Mais si ces difficultés signalent
des confusions gênantes, elles révèlent surtout des désaccords importants

et profondément enracinés dans la tradition philosophique. En
effet, les problèmes relatifs à la constitution de l'agent moral, le
conflit entre les éthiques des droits et les éthiques des vertus, la
question de savoir comment tracer les limites entre le public et le
Privé, reviennent constamment à la surface (d'une façon qui n'est pas
toujours bien contrôlée) lorsque les libéraux et les communautariens
discutent du juste et du bien.

15



Si cette complexité empêche de dessiner une «carte» de l'état
actuel du débat, elle permet cependant d'identifier quelques positions
archétypiques. Nous le tenterons dans la section suivante en présentant

quelques points de vue significatifs avancés par différents
philosophes.

Comment réarticuler les concepts

Rawls et la Théorie de la justice

En réaffirmant dans sa Théorie de la Justice la priorité du juste
sur le bien, John Rawls a redonné une vigoureuse impulsion à ce thème.

La thèse de Rawls était basée sur trois présupposés : 1° la rareté
modérée des ressources (le fait que la totalité de ressources à distribuer

soit moindre que la demande) ; 2° la reconnaissance du « fait du

pluralisme» (l'existence d'un désaccord profond et irréductible au
niveau des conceptions du bien défendues par les individus) et 3° la
reconnaissance de tous les membres de la société comme des
individus rationnels et raisonnables (capables de formuler des

conceptions du bien et de développer un « sens de la justice »)6.

Sur base de ces présupposés, Rawls affirmait qu'on ne peut
trouver les principes susceptibles d'ordonner la «structure de base»
d'une société que si on les cherche dans le cadre d'une situation
hautement spécifique (la «position originelle»), soumise à des conditions

restrictives (le «voile d'ignorance») telles que les individus ne
possèdent aucune information sur la situation particulière et les

caractéristiques personnelles qui seront les leurs dans la société dont
ils élaborent les principes7. Pour justifier des conditions aussi restrictives,

Rawls soutenait qu'elles correspondent à celles qui auraient été
choisies par des individus libres, rationnels et raisonnables, partageant

«une théorie restreinte du bien»8. Cette théorie restreinte du

6 Sur ces trois présupposés, voir RAWLS 1971, spécialement § 21-23.
7 Plus exactement, les individus dans la position originelle ignorent : i) quelle est

leur place dans la société (s'ils appartiennent à une minorité ou à une majorité
ethnique ou culturelle, s'ils sont hommes ou femmes, etc.); ii) quelle est leur
dotation de ressources initiale (s'ils sont riches ou pauvres, favorisés ou
défavorisés) ; et iii) quelle est leur conception spécifique du bien (s'ils sont catholiques

ou protestants, hétérosexuels ou homosexuels, etc.).
8 Nous traduisons ainsi la formule « a thin theory of the good ». Rawls vise par

là une conception minimale du bien telle que la partage tout individu

16



bien contient exclusivement les éléments suivants: 1° la thèse selon

laquelle il est de l'intérêt de tout individu rationnel de réaliser sa

propre conception du bien; 2° un catalogue de «biens primaires»
qui sont des moyens valables pour développer n'importe quelle
conception particulière du bien; et 3° l'idée qu'il vaut mieux disposer

de la plus large dotation possible de ces ressources9.
Rawls soutenait que cette façon de comprendre les principes de la

justice implique la priorité du juste par rapport au bien (RAWLS
1971 ; § 60). Il voulait dire par là que sa théorie entendait fixer les

conditions générales de la poursuite du bien, mais ne s'occupait pas
de l'évaluation des conceptions particulières du bien ni de l'usage que
chaque individu peut faire de ses ressources légitimes (RAWLS 1971 ;

§ 15). La seule chose importante pour la théorie de la justice est que
le choix sous les conditions du voile d'ignorance nous oblige à

considérer les autres comme des fins et non pas comme des moyens,
c'est-à-dire, à reconnaître dans chaque individu une source de
prétentions rationnelles et raisonnables et non pas une ressource à

utiliser dans la quête de notre propre conception du bien (RAWLS 1971 ;

§ 29). Si une théorie (restreinte) du bien est toutefois nécessaire,
cela s'explique par le fait que, sans un accord minimal à propos des

biens à distribuer, les individus dans la position originaire n'auraient
eu aucune matière sur laquelle exercer leur capacité de choix.

C'est pourquoi la théorie restreinte du bien développée par
Rawls inclut un catalogue des biens primaires qu'il faut distribuer en
accord avec les exigences des principes de justice. Ce catalogue
comprend les droits et libertés fondamentaux, les pouvoirs et
prérogatives attachés aux différentes fonctions et positions dans la
société, la richesse et les revenus, et les bases sociales du respect de
soi (RAWLS 1971 ; § 15 et 67). La formulation de principes de
justice est possible, dit Rawls, parce que les parties dans la position
originaire sont d'accord au moins sur la caractérisation de ce qu'il
est important de distribuer. Mais le rôle de la théorie du bien ne va
pas au-delà de cette limite et elle reste toujours soumise à la priorité
des principes de justice10.

respectueux du fait du pluralisme. Il l'oppose à une théorie « substantielle» ou
« globale » (comprehensive) du bien.

9 Sur ces affirmations cf. RAWLS 1971, §§ 24-26.
10 Par souci de simplicité, nous ne considérerons pas ici la façon dont ces idées

sont confrontées par Rawls à nos jugements moraux bien pesés, selon les
exigences méthodologiques de 1'« équilibre réflexif ».

17



La Théorie de la justice implique-t-elle une conception du bien

Ces idées ont été l'objet de très dures critiques au cours des
dernières années, notamment de la part des philosophes communau-
tariens. Ces critiques ont mis en évidence certaines ambiguïtés
présentes dans Théorie de la justice et ont amené Rawls à modifier son
argumentation. Mais cette évolution n'a fait que relancer la discussion.

Car elle ne satisfait toujours pas les critiques communautariens
et, de plus, elle a provoqué la réaction de certains philosophes
libéraux qui pensent que Rawls a trop concédé à ses contempteurs
(ACKERMAN 1983; 378-79). Nous n'essayerons pas de reproduire ici
l'ensemble du débat, mais nous voudrions nous concentrer sur deux
objections, plus spécifiquement liées au thème de cet article. La
première (1) avance que la théorie rawlsienne de la justice ne peut
honorer ses propres prétentions car elle est liée à une conception
implicite du bien. La seconde objection (2) conteste le caractère général
des principes de justice ; ceux-ci ne prennent en effet une signification

que par rapport à ce à quoi ils s'appliquent.

1. La première objection lancée par les communautariens
comporte deux versions, l'une radicale (1.1.) l'autre plus nuancée (1.2.)

1.1. Dans sa forme la plus radicale, elle consiste à affirmer que
Rawls se prononce implicitement en faveur d'une théorie du bien:
celle qui conçoit le bien de chaque individu comme l'exercice du
libre choix rationnel (TAYLOR 1988; 41). Or cette conception,
affirme la critique, est loin d'être neutre ou consensuelle, car elle
adopte un point de vue « volontariste » sur le bien par opposition à

une perspective « cognitive » sur le bien. En effet, Rawls identifie ce

qui est bon pour nous à l'objet de notre choix rationnel bien
informé. Mais pour d'autres philosophes, comme Michael Sandel, le
bien n'est pas seulement l'objet du choix, il réside aussi dans le plein
développement de certains attachements (familiaux, nationaux,
religieux) qui sont constitutifs de notre identité. S'il en est ainsi, le
bien ne peut pas toujours être l'objet du choix rationnel: il est aussi

l'objet d'une auto-découverte (SANDEL 1982; 161).
La théorie de Rawls, affirment les communautariens, n'accepte

pas cette alternative. De ce fait, elle devient tout aussi discutable que
n'importe quelle théorie substantielle du bien. On trouverait une
confirmation de cette critique dans le fait que la théorie rawlsienne
du bien est liée à une conception particulière de la liberté, à savoir,

18



la liberté définie comme possibilité d'agir d'une façon désengagée.
Or, cette conception n'est que la conception «moderne» ou «négative»

de la liberté et elle est lourde en présupposés éminemment
discutables. Elle suppose, par exemple, la possiblité d'une prise de
distance par rapport aux pratiques collectives ainsi qu'une séparation
radicale entre la vie privée et la vie publique). Il ne s'agit que d'une
conception possible de la liberté, et même, aux yeux des commu-
nautariens, d'une conception très insuffisante et superficielle
(TAYLOR 1988 ; 44-45).

1.2. La version nuancée de la critique a été soutenue par certains
philosophes communautariens mais aussi par des libéraux comme
Thomas Nagel et Joseph Raz (NAGEL 1975; 8sq; RAZ 1986; 119).
De leur point de vue, il est vrai que la théorie du bien développée
par Rawls reste neutre par rapport aux différentes conceptions
substantielles du bien. Mais elle implique néanmoins une métathéorie
du bien, c'est-à-dire, une théorie relative à la manière dont le bien
est recherché par les individus (NEAL 1987; 571). Or cette
métathéorie peut être l'objet d'un désaccord rationnel.

La métathéorie rawlsienne contiendrait, en effet, au moins trois
thèses controversées. En premier lieu, les conceptions du bien y
seraient toujours défendues par des individus et jamais par des entités
collectives. Or, il y a des conceptions du bien qui sont développées
au niveau des communautés culturelles, nationales ou religieuses et
qui ne peuvent pas être mises en pratique par des individus
autonomes et isolés (NEAL 1987 ; 572). En deuxième lieu, la notion de

conception du bien est assimilée par Rawls à la notion de préférence
rationnelle, telle qu'elle a été comprise par la tradition utilitariste
(SANDEL 1982; 167). Or, cette assimilation implique une interprétation

«émotiviste» de la notion de bien qui ne reconnaît pas la
dimension normative du concept. Si l'on adopte cette interprétation,
on ne dispose pas de critères qui permettraient de faire la distinction
entre de «bonnes» et de «mauvaises» conceptions du bien, alors que
cette distinction est essentielle aux yeux de diverses traditions
morales (MACINTYRE 1984; 26). En troisième lieu, la métathéorie
rawlsienne prétend que toutes les théories du bien peuvent être
traduites dans son langage individualiste et émotiviste, et cela fait
violence aux théories rivales (NEAL 1987 ; 573sq.).

Selon cette deuxième version de la critique, une conséquence de
la métathéorie implicite est que, contre ce que Rawls affirme, les
biens primaires ne sont pas également utiles à toutes les conceptions

19



du bien (NAGEL 1975; 9). En effet, ils sont des moyens adéquats
quand il s'agit de mettre en œuvre des conceptions du bien
«individualistes », mais ils nous obligent a percevoir les conceptions com-
munautariennes du bien comme des expensive tastes, c'est-à-dire,
comme des goûts dispendieux exigeant plus de ressources que celles

que chacun peut demander d'une façon légitime (RAZ 1986 ; 119-20).
2. La seconde objection s'appuie sur la thèse communautarienne

selon laquelle toute tentative d'établir une théorie politique de la
justice présuppose une conception substantielle et socialement définie
du bien de l'homme. Il en résulte que l'on ne peut pas justifier des

principes de justice de manière neutre et abstraite, comme le prétend
Rawls. Il faut au contraire, comme l'a prétendu Walzer, considérer à

chaque fois la signification et la valeur spécifiques que reçoivent les
biens dont les principes de justice doivent régir la répartition sociale
(WALZER; 1983). En effet, cette signification et cette valeur sont
toujours à interpréter non seulement à la lumière d'une vision du
bien de l'homme socio-historiquement contingente, mais aussi en
fonction de la spécificité fonctionnelle ou symbolique des biens en
question. Ainsi, pour déterminer les principes qui doivent orienter
une politique de santé dans une société donnée, il faut avant toute
chose considérer la signification que l'on accorde à la valeur «santé».

Ceci implique 1° que le contenu des principes de justice variera
en fonction de la société dans laquelle ils s'appliquent: il n'y a pas de

principes universels transculturels; 2° que les principes s'appliquant
à un bien donné, la santé, par exemple, sont substantiellement différents

de ceux qui s'appliquent à d'autres biens: les revenus ou les
droits politiques, par exemple. Il n'y a donc pas de principes généraux

de justice s'appliquant à la société dans son ensemble mais
seulement des principes spécifiques s'appliquant à des sphères
hétérogènes.

Le « second Rawls » : une théorie restreinte et publique du bien

Rawls a modifié et précisé sur certains points son argumentation
initiale dans un sens qui permet de répondre, au moins en partie, à

ces critiques. Un des principaux résultats de cet effort est l'article
« La priorité du juste et les idées du bien » dans lequel il redéfinit sa
théorie restreinte du bien dans les termes d'une théorie certes encore
restreinte mais aussi publique. La nouvelle perspective consiste à

dire que si la priorité du juste reste une condition indispensable des
libertés politiques, l'unité sociale dans une communauté politique

20



n'est possible que si elle est fondée sur une conception relative aux
biens qui est publiquement partagée par les citoyens de cette
communauté politique (RAWLS 1985; 254, 1989; 127-28).

Cela ne veut pas dire que Rawls nie maintenant « le fait du
pluralisme». Il affirme plutôt que dans le cadre d'une culture publique
partagée il y a place pour une certaine convergence des valeurs, en
dépit d'une grande hétérogénéité au niveau des conceptions du bien
choisies par chaque individu (RAWLS 1989; 235-238 et 1990; 20-
30). Dans ces conditions, les principes de justice marquent les limites
dans lesquelles la recherche du bonheur est menée par chacun, tandis
que la conception publique du bien permet de se mettre d'accord sur
les valeurs et des idéaux qui rendent possible la coopération sociale
(RAWLS 1988; 263). Les concepts du juste et du bien sont ainsi
publiquement liés. Car si la priorité du juste rend possible la quête
individuelle du bonheur, cette priorité ne peut se soutenir que grâce
à une conception partagée et publique du bien. Dans cette conception
partagée, Rawls incorpore l'idée de rationalité, l'idée des «biens
primaires», l'idée des conceptions substantielles du bien, l'idée des

vertus politiques et l'idée d'une société bien ordonnée (RAWLS 1988
et 1993; 176sq.).

Ce catalogue n'est pas le résultat d'une recherche empirique sur
les préférences des individus ou de leurs «besoins objectifs». Il fait
plutôt référence à ces choses « dont toutes les personnes ont besoin en
tant que citoyens et non pas en tant qu'êtres humains tout court,
considérés indépendamment de toute conception normative» (RAWLS
1990; 72). L'idée de fond est qu'une coopération sociale authentique
n'est possible que si les différentes conceptions du bien compatibles
avec une telle coopération convergent sur la valorisation de certains
biens. Cette coïncidence partielle, ainsi que ses conséquences
théoriques les plus immédiates, forme l'objet d'un consensus par
recoupement (overlapping consensus) au niveau de la culture publique,
c'est-à-dire d'un consensus auquel toute conception du bien peut
participer dès lors que celui qui la défend accepte aussi la valeur
normative de notre identité en tant que citoyens d'une démocratie
constitutionnelle (RAWLS 1993 ; 39sq.).

En répondant de cette manière, Rawls semble pouvoir faire face
aux critiques des communautariens sans renoncer pour autant à sa

prétention de développer une théorie déontologique et anti-perfectionniste.

En effet, il peut continuer à soutenir que sa théorie
n'implique aucune conception substantielle du bien et qu'elle est compa-

21



tible avec plusieurs d'entre elles. Pour justifier son point de vue, il
n'a pas besoin de rentrer dans l'orbite de la morale individuelle car
il lui suffit de développer une argumentation politique.

Mais les objections à Rawls ne viennent pas seulement du côté
communautarien ; elles viennent aussi du côté libéral et cela dans des

perspectives assez hétérogènes. Pour quelques-uns, comme
Ackerman ou Buchanan, Rawls a trop concédé aux communautariens
et il faut retourner à l'orthodoxie libérale. Pour d'autres au
contraire, comme Kymlicka et Dworkin dans ses textes récents, il faut
aller au-delà du point auquel Rawls s'est arrêté. Nous nous
pencherons ici sur ce demier point de vue car il ouvre de nouvelles
perspectives de dialogue entre libéraux et communautariens.

W. Kymlicka : le bien est notre intérêt le plus essentiel

Le canadien Will Kymlicka, qui prétend être aussi libéral que
Rawls, a formulé une critique qui rejoint partiellement la perspective
des communautariens. Selon Kymlicka, l'argumentation rawlsienne
est fondée sur une reconstruction inadéquate de notre psychologie
morale. Rawls affirme que, du point de vue politique, il faut supposer

que les individus n'ont d'autre intérêt que de réaliser la conception

du bien qu'ils ont choisie. Leur intérêt est d'être libres de choisir,

de critiquer et de mettre en œuvre leur conception du bien. Cette
liberté de choix est la valeur politique ultime. Or, dit Kymlicka,
notre expérience morale nous montre que nous ne cherchons pas
seulement à réaliser la conception du bien de notre choix, mais que
nous voulons aussi nous assurer de sa valeur. Nous savons que nous
courons le risque de découvrir à un moment ou l'autre de notre
existence que le mode de vie que nous avons mené jusque là et auquel
nous attachions de la valeur n'est pas si précieux que nous l'avions
cm. Dans le discours ordinaire comme dans la littérature, nous
rencontrons souvent une distinction entre la façon de vivre que nous
considérons comme bonne à un moment donné et une façon de vivre
qui serait effectivement bonne. Nous pouvons nous tromper dans le
choix d'une manière de vivre, même si ce choix a été fait en toute
liberté. C'est pourquoi, garantir la liberté de choix n'est pas suffisant
car cette liberté n'est pas la valeur dernière. L'importance que nous
lui accordons vient seulement de ce qu'elle est un condition de la
recherche de la vie bonne.

Notre intérêt essentiel, selon Kymlicka, est de vivre une vie
bonne, et non pas de vivre seulement la vie que nous considérons

22



comme bonne à un moment donné. Cet intérêt est un intérêt essentiel

parce qu'il est une préférence qui est à la base de toutes nos
préférences. Kymlicka ajoute que le bien de l'individu n'est rien d'autre

que la promotion de ses intérêts essentiels. C'est à des intérêts de ce

type que nous faisons appel quand nous voulons donner une justification

ultime à nos choix.
Or si notre intérêt essentiel est de pouvoir vivre une vie

vraiment bonne, nous pouvons relier à cet intérêt deux autres intérêts
essentiels dérivés qui sont en sont en quelque sorte les conditions
préalables de réalisation. D'une part, nous devons pouvoir mener
notre vie from the inside, c'est-à-dire, la mener d'une façon qui soit
cohérente avec nos jugements de valeurs et nos croyances intimes.
D'autre part, il est de notre intérêt d'être en condition de critiquer
les fins que nous poursuivons actuellement, de leur chercher des
alternatives et de les remplacer par ces dernières. Il est de notre
intérêt de pouvoir changer de conception de la vie bonne.

Cette reconstruction de notre psychologie morale, affirme
Kymlicka, rend mieux compte de nos expériences que celle proposée
par Rawls. En même temps, elle permet une argumentation morale
en faveur du libéralisme qui n'est pas fondée sur une théorie
profonde de la nature humaine, mais sur la simple reconnaissance de
certaines données de base de notre vie morale. En effet, tout individu
qui reconnaît comme siens les trois intérêts essentiels que nous avons
mentionnés défendra la priorité du juste. Car ce n'est que dans une
société juste que l'on peut mener librement la recherche de la vie
bonne. La priorité accordée à la justice découle du fait que notre
intérêt essentiel est de pouvoir rechercher le bien. C'est donc la
valeur représentée par la recherche du bien plutôt que la valeur de la
liberté de choix qui explique notre préférence pour une société
libérale. Kymlicka ira même jusqu'à dire que l'argumentation la plus
puissante en faveur de la liberté (par rapport à nos fins et par
rapport à l'Etat) découle d'un certain expérimentalisme moral : la
liberté est importante parce que nous pouvons et voulons - et pour
que nous puissions - acquérir des connaissances et faire des
expériences nouvelles à propos du bien". Cette thèse, comme on peut le
constater, est défendable même si nous sommes en désaccord sur la
conception particulière du bien qu'il faut adopter.

11 La présentation classique de l'idée d'expérimentalisme moral se trouve dans
On Liberty de John Stuart Mill. Voir sur ce sujet ANDERSON 1991.

23



Cette position éclaire d'un jour nouveau le débat entre Rawls et
les perfectionnistes. Ceux-ci affirment la supériorité d'une conception

particulière du bien sur toutes les autres et ils ajoutent que notre
intérêt essentiel, c'est-à-dire notre bien, est de pouvoir réaliser cette
conception du bien. Si nous en sommes empêchés, nous nous sentirons

lésés. Rawls, quant à lui, rejette le perfectionnisme parce que,
dans les sociétés pluralistes, il n'y a aucune conception particulière
du bien avec laquelle l'ensemble des individus pourraient s'identifier.
Il est donc essentiel que nous puissions opter librement. Le
perfectionnisme lèse cet intérêt essentiel puisqu'il encourage une identification

permanente de l'intérêt fondamental des personnes avec
certains biens et la décourage avec d'autres. Seule la priorité du juste
par rapport au bien nous permet d'éviter cette situation inacceptable.

Mais si l'on comprend qu'une conception du bien correspond à la
description de nos intérêts essentiels, on devra admettre que chaque
partie a sa propre conception du bien : pour le perfectionniste, notre
intérêt essentiel est de mettre en œuvre une conception spécifique du

bien; pour Rawls, notre intérêt essentiel est de pouvoir changer
d'avis à propos des biens qu'il faut poursuivre. Toutefois Rawls
ajoute que si nous ne voulons pas privilégier une conception du bien
plutôt qu'une autre, il faut accorder à toutes les conceptions du bien
le même poids. Cela non pas en vue de veiller à un équilibre équitable

dans la répartition de l'influence de chacune, mais en vue de la
reconnaissance de nos intérêts les plus fondamentaux. Kymlicka
souligne que jamais Rawls n'a dit qu'on pourrait dériver les
principes de justice sans avoir une idée de ces intérêts de base. Tout au
contraire, définir ces intérêts était précisément le rôle de la « théorie
restreinte du bien». L'anti-perfectionnisme rawlsien ne se justifie
donc pas par le refus de toute conception du bien mais par une
conception minimale du bien qui est différente de celle défendue par
le perfectionniste. Kymlicka propose donc une analyse du conflit
différente de celle que Rawls donne de son propre différend avec les
communautariens : « Rawls et le perfectionniste ne sont pas en désaccord

sur la priorité relative de juste et du bien. Ils sont en désaccord
à propos de la meilleure façon de définir et de promouvoir le bien
des individus» (KYMLICKA 1989; 35).

En adoptant ce point de vue, Kymlicka a donc proposé une
justification du libéralisme (et de la priorité du juste sur le bien) fort

24



différente des deux justifications rawlsiennes12. Il admet en effet, de

façon explicite, que toute justification du libéralisme doit être
morale, c'est-à-dire fondée sur nos expériences d'agents moraux, et pas
seulement de citoyens. En cela, il s'éloigne du «deuxième Rawls».
De plus, il affirme que cette justification ne peut pas faire appel à

l'idée d'autonomie (comme l'affirmait le «premier Rawls») ni à la
liberté de choix considérée comme une valeur en soi (ce que le
« deuxième Rawls » semble continuer à dire). Pour Kymlicka, cette
justification ne peut prendre appui que sur l'idée de la recherche de
la vie bonne comme intérêt ultime de notre vie morale. Cela implique

une reconstruction fort différente de notre psychologie morale :

changer d'avis n'est pas pour nous une fin en soi, mais la condition
de la recherche d'une vie qui mérite d'être vécue : pouvoir changer

12 Notons qu'il n'est pas simple de juger de la pertinence de la critique que
Kymlicka adresse à Rawls. La position de celui-ci souffre en effet
d'ambiguïtés. Ainsi dans l'article intitulé « la priorité du juste et les conceptions du
bien », Rawls place l'idée de bien comme rationalité au fondement de la théorie
du bien qui est présupposée par la conception de la justice. Il y assimile le bien
à la capacité de réaliser rationnellement la conception du bien que l'on a
choisie. A la lecture de ce texte, le reproche formulé par Kymlicka apparaît
donc fondé. Par contre, il ne l'est pas au vu d'autres textes récents de Rawls.
Rawls en effet y développe une analyse des intérêts essentiels de la personne
qui se révèle très proche de celle proposée par Kymlicka. Il y affirme que la
structure de base d'une société juste doit veiller à satisfaire trois intérêts
fondamentaux des personnes en tant que citoyens : avoir la capacité de choisir
de développer et de changer librement sa conception du bien, avoir un sens de
la justice, être en mesure de réaliser la conception de la vie bonne que l'on a

choisie. Ces trois intérêts toutefois ne semblent se justifier, aux yeux de
Rawls, qu'en regard d'un intérêt plus fondamental : celui que chacun a de vivre
une vie bonne (cf. Rawls 1993, p. 312 sqq.). Les analyses de Rawls et de

Kymlicka paraissent par moment converger dans leur contenu. Toutefois, leur
statut demeure différent. Rawls dépouille son analyse de toute prétention
philosophique fondamentale. Il entend seulement prendre acte des idées
intuitives normatives qui sont implicitement présentes dans la culture politique
de nos sociétés démocratiques. A la base de ces idées intuitives on trouve l'idée
intuitive normative selon laquelle une société juste est un système de
coopération équitable entre personnes libres et égales. La tâche de la
philosophie politique semble se limiter, pour Rawls, à expliciter les conséquences
normatives de cette idée. Par contre, Kymlicka admet qu'un engagement moral
sous-tend le libéralisme. L'analyse de l'expérience morale qu'il propose ne va
pas de soi. Elle est contestable et contestée. La philosophie politique ne peut
donc la considérer comme un donné évident qu'il s'agirait seulement d'expliciter.

La philosophie politique doit être capable de produire des arguments
philosophiques suffisamment forts pour justifier la supériorité d'une analyse de
la conscience morale sur d'autres.

25



d'avis est important parce qu'on peut se tromper dans le choix d'une
manière de vivre.

D'une certaine façon, le point de départ de Rawls (la liberté par
rapport aux conceptions du bien) est devenu le point d'arrivée de

Kymlicka. Ce changement a des conséquences non négligeables sur la
manière dont la philosophie politique établit les conditions substantielles

de la justice. En effet, si ce qui importe est la recherche de la
vie bonne et non pas l'exercice de la liberté de choix en soi, nous
n'avons pas seulement besoin d'une juste dotation initiale de ressources,

mais nous avons aussi besoin de conditions de choix plus
adéquates et, surtout, de vraies alternatives de choix.

Cela conduit Kymlicka a mener une défense des droits des minorités,

défense qui ne peut pas être menée adéquatement dans le cadre
de la théorie rawlsienne. Selon Kymlicka, en effet, les membres
d'une minorité ne peuvent pas poursuivre leur recherche de la vie
bonne si on se limite à leur assurer une dotation de ressources égale
à celle des membres de la majorité. Ils ont besoin de certaines
conditions supplémentaires (des interruptions dans le travail pour la

prière, des espaces protégés, etc.) pour pouvoir mener leur quête de

la vie bonne. Si ces conditions font défaut, l'égale dotation de

ressources n'a pour ces minorités aucune valeur, car elle ne rencontre
pas leur intérêt essentiel. Si un État doit être sensible au fait que
notre intérêt essentiel réside dans la quête de la vie bonne et pas
seulement dans la capacité d'exercer notre libre choix, alors cet État
doit prendre en compte cette différence culturelle qui est antérieure
à tout choix spécifique de la part des individus.

R. Dworkin : la justice comme élément de la vie bonne

Ronald Dworkin avait à l'origine développé une solide argumentation

en faveur d'un libéralisme anti-perfectionniste. Dans ses textes
les plus récents, il semble toutefois prendre ses distances à l'égard de

celle-ci. Comme dans le cas de Rawls, nous devons faire une distinction

entre un «premier» et un «second Dworkin». La distance qui
sépare les deux est importante. La position typique du «premier
Dworkin» se trouve présentée dans un article demeuré célèbre qui
fut publié en 1978 sous le titre de «Liberalism». Dworkin y affirme
d'une façon radicale que l'État et la philosophie politique n'ont rien à

dire sur le bien des individus. Il y défend ainsi la priorité du juste au
sens le plus classique. Par contre, le « second Dworkin » (celui des

Tanner Lectures publiées en 1990) défend un point de vue très diffé-

26



rent : ni la priorité de la justice ni le libéralisme en général ne

peuvent être justifiés sans faire appel à l'idée de la vie bonne. La
nouvelle argumentation rejoint celle de Kymlicka, mais par des

chemins quelque peu différents.
Dans ses leçons sur «les fondements de l'égalité libérale»,

Dworkin affirme, comme Kymlicka, que la meilleure justification du

libéralisme n'est pas une justification de type kantien (c'est-à-dire,
une justification fondée sur l'idée d'autonomie comme valeur en soi)
ni une justification politique (fondée sur des idées strictement
politiques présentes dans la culture d'une société démocratique pluraliste)

mais une justification authentiquement morale. Cette justification

doit, selon lui, s'appuyer sur la reconnaissance publique de deux
faits, a savoir: 1) que tous les individus agissent selon des conceptions

du bien plus au moins structurées, et 2) que notre intérêt n'est
pas seulement de maximiser ce que nous considérons comme bien,
mais aussi de pouvoir en vérifier la valeur.

Dans son argumentation, Dworkin opère une distinction entre ce

qu'il appelle la «thèse d'indépendance» et la «thèse de dépendance».
La première thèse affirme - alors que la seconde nie - qu'on peut
répondre la question «Qu'est-ce qui est bien pour moi?» sans répondre

à la question «Qu'est-ce qui est bien pour ma communauté?»
La «thèse d'indépendance» peut être présentée d'une façon assez

claire dans le langage de Rawls. Dans sa Théorie de la Justice, Rawls
considère que tous les individus ont deux « pouvoirs moraux » : le

pouvoir de formuler et de modifier des conceptions du bien, et le

pouvoir de développer et d'appliquer un certain sens de la justice.
Or, les individus qui doivent négocier dans la position originelle ne

pensent pas d'abord à la justice mais cherchent à développer leur
conception du bien, même s'ils ne la connaissent pas. La justice n'est
pas un idéal qu'ils visent à réaliser pour lui-même et de manière
consciente. La justice est plutôt définie comme l'issue d'un choix
conforme à l'intérêt rationnel, choix qui est effectué dans les
conditions très exceptionnelles de la négociation qui sont exprimées
dans l'idée du voile d'ignorance. Cette négociation débouche sur un
résultat qui peut être considéré comme juste non en raison de la
disposition morale des ceux qui y prennent part mais en raison des

contraintes structurelles imposées à la négociation.
Cela veut-il dire que la justice n'a aucune importance pour les

individus dans la position originelle? Non. La justice est importante
parce que c'est dans une société juste que les individus trouvent les

27



meilleures conditions pour poursuive leur conception du bien. Mais
(et voilà le fait décisif pour Dworkin) cela ne signifie pas que, pour
ces individus, si la justice est plus grande dans une société, leur bien
sera lui aussi plus grand, mais seulement qu'il y existera des

conditions plus adéquates pour la quête du bien particulier13.
Dworkin souligne que plusieurs philosophes libéraux ont accepté

la «thèse de l'indépendance» parce qu'ils pensent qu'elle exprime
d'une façon adéquate la priorité du juste par rapport au bien. Mais
Dworkin ne l'accepte pas. Il la trouve discutable. Elle implique, par
exemple, une conception de la justice liée à l'idée de «sacrifice
comparatif», c'est-à-dire, à l'idée que la construction d'une société juste
peut exiger de sacrifier le bien-être de quelques individus au
bénéfice du bien-être des autres (par exemple, le sacrifice des riches
qui sont taxés pour favoriser une certaine égalité). Selon cette
conception, la solution à laquelle on arrive est juste dès lors qu'il y a une
correspondance entre le sacrifice exigé et le gain de bien-être dont
bénéficie le moins bien loti (c'est-à-dire, s'il s'agit d'un sacrifice
«raisonnable»). Mais, dit Dworkin, cela revient à faire de la justice
une question de négociation et de calcul. On peut ainsi décider
qu'une distribution spécifique ne vaut pas la peine d'être réalisée à

cause du sacrifice qu'elle exige (par exemple, parce que les mieux
lotis sont trop peu nombreux et les moins bien lotis trop nombreux

pour qu'un sacrifice important du bien-être des premiers implique
une amélioration significative du bien-être des seconds). La théorie
de la justice devient dès lors une théorie de la négociation qui n'est
pas capable de soutenir une conception forte des droits de l'individu.

Peut-on surmonter ces difficultés Dworkin répond affirmativement

et il suggère qu'il faut chercher l'alternative dans une certaine
liaison entre l'idée du bien et l'idée du juste. Pour soutenir ce point
de vue, il avance deux thèses relatives au bien-être des individus.

(1) Il propose d'abord de concevoir le bien-être à partir de l'idée
d'une réponse adéquate au contexte. Selon cette conception, on ne

peut pas construire des modèles de la vie bonne de façon abstraite.
Les individus arrivent à vivre bien quand ils peuvent donner des

13 II ne faut pas confondre la point de vue de Rawls comme théoricien de la
justice avec celui des individus dans la position originaire. Rawls pense qu'il y
a un lien entre la justice et le bien parce que notre bien consiste à développer (et
peut-être modifier) une conception du bien et à développer le sens de la justice.
Mais, dans la position originelle, les individus peuvent accepter ou rejeter ce

point de vue.

28



réponses adéquates aux contraintes et aux défis de leur situation
concrète. On peut suggérer la comparaison suivante: pour quelqu'un qui
participe à une compétition sportive, les règles du jeu ne constituent

pas un sacrifice ou une limite mais les conditions d'une bonne
performance. C'est seulement par rapport à ces règles préexistantes
qu'on peut dire de quelqu'un qu'il a réussi une performance
brillante.

De la même façon, affirme Dworkin, c'est seulement par rapport
aux circonstances matérielles et aux capacités naturelles données

qu'on peut dire de quelqu'un qu'il a eu une vie réussie. Or, nous
devons compter parmi les éléments constitutifs de notre situation, les

paramètres de justice qui sont reconnus comme légitimes. Et notre
bien-être dépend au moins en partie de la correction (du caractère

juste) de ces paramètres.
(2) Pour justifier cette thèse, Dworkin avance une seconde thèse

à propos du bien-être individuel : la justice doit être comprise non
pas comme une composante de notre bien-être, mais comme sa
condition de possibilité.

Cette thèse implique, essentiellement, deux choses. D'abord, une
distribution plus juste des ressources signifie pour la majorité des

individus une dotation de ressources plus importante, car celle-ci
offre la possibilité de donner des réponses plus intéressantes dans un
contexte plus ouvert et plus varié. Ensuite, une distribution plus juste
des ressources est une condition de ce que Rawls a appelé le respect
de soi-même : en effet, s'il est vrai qu'une vie doit être jugée comme
une réponse à son contexte, c'est dans une situation d'égalité de

ressources qu'on peut juger de la valeur d'une vie en la comparant
avec la valeur des autres. La métaphore de la compétition peut ici
également faire comprendre cette idée : pour un athlète il vaut mieux
triompher dans le cadre d'une compétition régie par des règles
exigeantes et égales pour tous les participants que de triompher sur
base de règles trop faciles ou trop inégales. Une certaine «vertu»
des règles est une condition pour que la performance apporte une
satisfaction14. De la même façon, si vivre bien veut dire répondre de

14 Notons que l'analogie avec la compétition sportive soulève une difficulté qui
déforce l'argument de Dworkin. C'est l'égalité des conditions dans lesquelles
se trouvent les concurrents qui donne une valeur à leur performance. L'égalité
entre les concurrents signifie qu'ils sont tous soumis aux mêmes règles et
qu'elles s'appliquent de la même manière à tous. Il s'agit donc d'une égalité
face à la règle (à la loi). Mais la justice politique, quant à elle, ne peut se réduire

29



manière pertinente au contexte, il est vrai pour la plupart des
individus qu'ils pourront vivre mieux dans une société juste que dans une
société injuste, parce qu'ils auront plus de ressources et parce qu'ils
jouiront de conditions semblables.

Cette argumentation n'est pas si naïve qu'elle le paraît. Dworkin
ne dit pas que dans les faits la plupart des gens acceptent l'idée que
leur vie irait mieux s'il vivaient dans une société plus juste, ce qui est

une question empirique et ne joue aucun rôle dans son argumentation.

Il s'agit plutôt de proposer une reconstruction de notre psychologie

morale et de montrer que si nous nous donnons comme but de
rechercher une conception du bien, nous devrons aussi accepter que
cette conception sera favorisée, enrichie, si la distribution sociale des

ressources est plus juste. Cette argumentation est normative et elle
s'adresse à la conscience morale individuelle. Dworkin n'affirme pas
qu'elle a une validité universelle. Au contraire, il admet qu'elle n'est
recevable que pour des individus qui font partie d'une tradition
politique qui considère le principe d'égalité comme une idée
centrale. Mais son point de vue consiste à dire que, si cela est le cas,
nous ne pouvons pas rejeter son argumentation sans être en conflit
avec les intuitions et les institutions décisives d'une telle tradition.

Conclusion

Même sans développer ces arguments, on peut voir, à partir des

thèses défendues par Kymlicka et Dworkin, que la division tranchée
entre le juste et le bien, ainsi que la priorité de l'un sur l'autre, n'est
pas, en fin de compte, un critère déterminant de distinction entre

à l'idée de l'égalité des citoyens/ace à la loi. Cette égalité formelle est certes
une condition nécessaire de la justice. Mais elle n'en est ni une condition
suffisante, ni même la condition première. Lorsqu'en effet on avance que la justice
exige de traiter les citoyens comme des individus égaux, on signifie par là que
les règles de droit doivent instaurer les conditions sociales d'une égalité réelle
entre les individus. Selon les philosophes, cette égalité se mesurera sur base de
divers « distribuendum » : les droits, le bien-être, les ressources, les biens
premiers. Mais aucun de ces concepts d'égalité ne se réduit à la simple égalité face
à loi. L'égalité doit avant tout être dans la loi. Ce qui n'est nullement exigé des

règles de la compétition sportive. A la différence des règles juridiques d'un
État, la validité, le bien-fondé, des règles d'une compétition sportive ne se
justifie pas sur base d'un principe de justice mais sur base de critères d'excellence
tels que, par exemple, l'endurance physique, l'habileté, la précision, la rapidité,

etc.

30



libéraux et communautariens. Certes, il est vrai que certains libéraux
estiment qu'une théorie libérale n'a pas à s'occuper du problème du
bien et que donc il faut accorder une priorité absolue à une théorie
de la justice. Mais il en est d'autres qui reconnaissent que ce
problème est important et que donc le libéralisme a quelque chose à dire
à ce propos sans pour autant devoir s'engager envers une conception
particulière du bien.

Nous conclurons par deux remarques.
La première concerne la question de la neutralité de l'État. Les

conceptions de la neutralité de l'État diffèrent profondément selon

que l'on adopte la position libérale classique, le point de vue de

Rawls, la perspective de Kymlicka et de Dworkin, ou la position
communautarienne la plus radicale. Le point de vue libéral classique
(qu'on trouve, par exemple, chez Ackerman) ne se préoccupe pas de
la question du bien et, de ce fait, plaide en faveur d'un État neutre
dans le sens le plus fort du terme, s'abstenant de toute intervention
dans les conceptions du bien développées par les individus. La théorie

rawlsienne reconnaît l'importance pour une société juste et stable
d'une culture publique partagée incluant certaines idées du bien. Ce

qui peut aller jusqu'au point où l'État se doit d'encourager la
pratique de certaines vertus civiques afin de nourrir un contexte social
apte à soutenir de manière durable des institutions justes. Toutefois
Rawls récuse la pertinence d'une discussion publique qui porterait
sur la valeur des conceptions substantielles du bien. Dans le cas de

Kymlicka et du «second Dworkin», une idée de la neutralité de
l'État demeure : la justification des interventions (ou des non-interventions)

de l'État ne peut se faire par la voie d'une argumentation
perfectionniste qui privilégierait une conception particulière de la
vie bonne. Toutefois, l'État libéral peut reconnaître la valeur d'une
discussion publique relative aux différentes conceptions substantielles
du bien, et peut même la soutenir. Enfin, pour les communautariens,
la place réservée à la question du bien dans le débat public et par
conséquent la décision politique, est beaucoup plus large que pour les
libéraux. Mais il se pose pour eux la question de savoir comment un
État qui avalise ainsi des perspectives perfectionnistes est encore
capable de garantir la liberté de choix des individus.

La seconde remarque est la suivante : dans les argumentations du

demier Rawls, de Kymlicka et du Dworkin le plus récent, on trouve
une distinction entre une conception publique et minimale du bien et
des conceptions privées du bien. Cette distinction est absente chez la

31



plupart des philosophes libéraux et communautariens, qui raisonnent
comme si la seule opposition possible était entre des conceptions
publiques du juste et des conceptions privées du bien. Si, au
contraire, on accepte de différencier les conceptions publiques et privées
du bien, on peut conclure, comme Kymlicka le fait, que le rôle d'un
État neutre n'est pas seulement de favoriser la pluralité ou la
diversité, mais aussi de favoriser un débat public entre les différentes
conceptions du bien. Cela peut conduire à des façons très différentes
de comprendre, par exemple, le rôle de l'État par rapport à

l'enseignement ou aux associations de la société civile.

BIBLIOGRAPHIE

ACKERMAN B. (1983), «What is Neutral about Neutrality?», Ethics, 93,
p. 372-390.

ANDERSON, E. (1991): «John Stuart Mill and Experiments in Living»,
Ethics, 102, 4-26.

BORDES J. (1982), «Politeia » dans la pensée grecque jusqu'à Aristote,
Paris, Les Belles Lettres.

DE ROMILLY J. (1989), La Grèce antique à la découverte de la liberté,
Paris, Editions de Fallois.

DWORKIN R. (1978), «Liberalism» in S. HAMPSHIRE [ed.], Private and
Public Morality, Cambridge - London, Cambridge University
Press, p. 113-142.

DWORKIN (1990), «Foundations of Liberal Equality», The Tanner
Lectures on Human Values, vol. XI (G.B. Peterson ed.), Salt
Lake City, University of Utah Press, p. 1-119

GALSTON W. (1982), «Moral Personnality and Liberal Theory», Political
Theory, 10, p. 492-519.

GALSTON W. (1991), Liberal Purposes. Goods, Virtues, and Diversity in
the Liberal State, Cambridge, Cambridge University Press.

GARNER (1987), Law and Society in Classical Athens, London Croom
Helm.

HUTCHINSON D.S. (1986), The Virtues ofAristotle, New York, Routledge
& Kegan Paul.

KANT (1788), Critique de la raison pratique in Œuvres philosophiques,
tome 2, Paris, Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1985.

KYMLICKA W. (1989), Liberalism, Community, and Culture, Oxford,
Oxford University Press.

LARMORE C. (1990), «Political Liberalism», Political Theory, 18, p. 339-
360.

MACINTYRE A. (1966), A Short History ofEthics, London, Routledge &
Kegan Paul

32



MACINTYRE A. (1981), After Virtue. A Study in Moral Theory, London,
Duckworth.

MACINTYRE A. (1984), Is Patriotism a Virtue? The Lindley Lecture,
University of Kansas.

NAGEL T. (1975), «Libertarianism without Foundations» in PAUL J. (ed.),
Reading Nozick, Totowa (NJ), Rowman & Littlefield.

NEAL P. (1987), «A Liberal Theory of the Good?», Canadian Journal of
Philosophy 17/3, p. 567-582.

RAWLS J (1971)., A Theory ofJustice, Oxford, Oxford University Press,
1972. Traduction française par C. Audard : Théorie de la
justice, Paris, Ed. du Seuil, 1987.

RAWLS J. (1985), «Justice as Fairness: Political not Metaphysical»,
Philosophy & Public Affairs, 14, p. 223-251.

RAWLS J. (1988), «The Priority of Right and Ideas of the Good»,
Philosophy and Public Affairs, 17, p. 251-276.

RAWLS J. (1989), «The Domain of the Political and Overlapping
Consensus», New York University Law Review, 64, p. 235-238.

RAWLS J. (1990), «Justice as Fairness : A Restatement», inédit.
RAWLS J. (1993), Political Liberalism, New York, Columbia University

Pïess.
RAZ J. (1986), The Morality ofFreedom, Oxford, Clarendon Press.
SANDEL M. (1982), Liberalism and the Limits ofJustice, Oxford, Oxford

University Press.

SIDGWICK (1907), The Method ofEthics, 7e éd., London, MacMillan.
TAYLOR C. (1988), «Le juste et le bien», Revue de métaphysique et de de

morale, 1988/1, p. 33-56.
TUGENDHAT E. (1984), Probleme der Ethik, Stuttgart, Reclam (Universal

Bibliothek, 8250).
WALZER M. (1983), Spheres ofJustice, Oxford, Basil Blackwell.

33




	Le juste et le bien: priorité ou complémentarité? : Le fondement du libéralisme politique face au défi communautarien

