Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 52 (1993)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen /| Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

F.-X. Putallaz: Le sens de la réflexion chez Thomas d’Aquin, Paris 1991; F.-X. Putallaz: La
connaissance de soi au XIII¢ siécle. De Matthieu d’Aquasparta a Thierry de Freiberg, Paris
1991 (P. Schulthess). — J. Estermann: Individualitit und Kontingenz. Studie zur Individua-
litdtsproblematik bei G. W. Leibniz, Bern u.a. 1990 (V. Mudroch). — A. Dufour: Droits de
I’homme, droit naturel et histoire. Droit, individu et pouvoir de I’Ecole du Droit naturel a
I’Ecole du Droit historique, Paris 1991 (S. Zurbuchen). — V. Mathieu: Kants Opus postu-
mum, Frankfurt/M. 1989 (V. Mudroch). — A. Lanfranconi: Krisis. Lektiire der « Weltalter»-
Texte F. W. J. Schellings, Stuttgart-Bad Canstatt 1992 (D. Sollberger). — M. Meyer: Feuer-
bach und Zinzendorf. Lutherus redivivus und die Selbstauflésung der Religionskritik,
Hildesheim u.a. 1992 (H.-J. Braun).—J.-P. Schobinger: Miszellen zu Nietzsche. Versuche von
operationalen Auslegungen, Basel 1992 (J. Berthold). — P.-U. Merz: Max Weber und Hein-
rich Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen der verstehenden Soziologie, Wiirzburg
1990 (R. Hofer). — Ch. Dejung: Ketzerei. Salz der Erde und Keim des Verderbens, Ziirich
1992 (S. Zurbuchen). — H. Linneweber-Lammerskitten: Untersuchungen zur Theorie des
hypothetischen Urteils, Miinster 1988 (P. Schulthess).

Frangois-Xavier Putallaz: Le sens de la réflexion chez Thomas d’Aquin. Preface de Ruedi
Imbach (Etudes de philosophie médiévale LXVTI). Vrin, Paris 1991, 343 S.
Frangois-Xavier Putallaz: La connaissance de soi au XIII¢ siécle. De Matthieu d’Aquasparta a
Thierry de Freiberg (Etudes de philosophie médiévale LXVII). Vrin, Paris 1991, 444 S.
Die beiden hier anzuzeigenden, ausgezeichneten Biicher iiber das schwierige Thema der
Selbsterkenntnis, von denen das erste liber Thomas (im folgenden: I) und das zweite (im
folgenden: II) {iber einige andere Autoren aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhunderts
(Matthdus von Aquasparta, Petrus Johannes Olivi, Roger Marston, Thomas von Sutton,
Gottfried von Fontaine und Dietrich von Freiberg) handelt, bilden eine Einheit, die in
Fribourg als Dissertation unter der Leitung von Ruedi Imbach erarbeitet wurde. Es handelt
sich um ein systematisch und historisch beeindruckendes, sehr differenziertes Werk zu einem
Kernthema Sokratisch-Platonischen Philosophierens: Scito te ipsum. Das Thema der Selbst-
erkenntnis ist nicht so sehr fiir Aristoteles und den Aristotelismus wesentlich als fiir den
platonisch-neuplatonischen Strang der Philosophie. Es wird insbesondere durch Augustin
und das Proklische Liber de causis promoviert und taucht dann auch im «christlichen So-
kratismus» des 12. Jahrhunderts (Gilson) wieder auf. Weil der Aristotelismus in gewisser
Weise Oberhand gewinnt, wird es deshalb in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters
zunehmend verschleiert. Putallaz schreibt in seinen zwei Binden nicht bloss die Monogra-
phien von Pierre Courcelle, Connais-toi toi-méme. De Socrate a St. Bernhard (Paris 1975/75)
und von Edward Booth, O.P., St. Augustine and the Western Tradition of Self-Knowing
(Villanova 1989) fort. Er ortet seinen Beitrag in dieser Hinsicht nur als «infime tranche» (I,
11). Seine Absicht geht weiter, ndmlich darauf, die bunte Varietit des aufquellenden intel-
lektuellen Lebens am Ende des 13. Jahrhunderts, das nicht mehr durch die Etiketten:
Scholastik, Mystik, Philosophie geordnet werden kann, am Thema der Selbsterkenntnis —an
augustinischen und aristotelischen Tendenzen insbesondere — zu exemplifizieren, aber zudem
zu zeigen, welchen damaligen Fragestellungen die grossen Philosophien der Intuition von
Johannes Duns Scotus, Wilhelm von Ockham und Adam Wodeham ihr Entstehen verdan-

219



ken. Damit erliegt er nie der Gefahr eindimensionaler Geschichtsklitterung, die so mancher
Monographie eigen ist. Band I ist der Ausgangspunkt fiir Band II, insofern im Band I die
Thematik anhand der einschldgigen reichen und ausgefiacherten Erdrterungen des Thomas
ausfithrlich — insbesondere anhand der Stellen De ver 1,9; 10,8; 10,9 und ST I, 87,1 —
dargelegt wird. Putallaz will damit ein systematisches Terrain schaffen, von wo aus er die
iibrigen Autoren so beurteilen kann, dass er nicht nur Ideen katalogisiert. Daneben gelingt es
ihm, Thomas aus der Optik der Thomisten herauszunehmen und ihn so vom oft gehdrten
Vorwurf der Entfremdung des Ich zu schiitzen.

Putallaz er6ffnet seine Ausfithrungen mit einer prignanten Darstellung der einschlégigen
Thesen von Aristoteles und Augustin. Das Thema der Selbsterkenntnis hat fiir Augustin
theologische und erkenntnistheoretische Implikationen. Die Selbsterkenntnis ist Vorausset-
zung fir die Selbstliebe. Der Mensch ist durch Selbsterkenntnis und Selbstliebe Ebenbild
Gottes. Daneben ist fiir Augustin Selbsterkenntnis der privilegierte Ort der Wahrheitser-
kenntnis, was man schon aus dem wohlbekannten Topos «noli foras ire, in te ipsum redi; in
interiore homine habitat veritas» (De vera religione XXXIX, 72) ersieht. Die Seele erkennt
Korper durch die Sinnesorgane, das Unkorperliche durch sich selbst: «mens ergo ipsa sicut
corporearum rerum notitias per sensus corporis colligit sic incorporearum per semetipsam».
In Erginzung zu Putallaz’ Ausfithrungen zu Augustin kénnte man darauf verweisen, dass
dies ganz die Auffassung ist, die Platon in seiner Widerlegung des Protagoras im Dialog
Theaitetos (185) darlegt: Einiges (das Wahrnehmbare, die Gegenstdnde der Sinne) betrachtet
die Seele vermittels der Sinnesorgane, einiges, das nicht wahrnehmbar ist — was z. B. Wahr-
nehmbarem gemeinsam, also nicht einzeln ist, oder sich auf Wahrnehmbares verschiedener
Sinne bezieht, was also nicht einzelner Gegenstand der Sinne ist; etwa: Eines, Sein, Gleiches,
Verschiedenes, Ahnliches, Unihnliches —, betrachtet die Seele nicht durch Sinneswerkzeuge,
sondern durch sich selbst. Aristotelisierende Autoren wiirden an dieser Stelle den sensus
communis einsetzen. Wie aber erkennt nun die Seele sich selbst? Sich selbst erkennt sie, so
konkludiert Augustin, da sie unkdérperlich ist, offenbar durch sich selbst: «Ergo et se ipsam
per se ipsam novit quoniam est incorporea» (De trinitate IX, 3,3). Aristoteles dagegen ist, wie
dann Averroes, der Meinung, dass sich die Seele nicht durch sich selbst erkennt (De anima
I11.4 430a2-3): Die Seele erkennt sich selbst so, wie sie die anderen Dinge erkennt. Man
erkennt zudem ein Vermogen nur durch sein Objekt. Aristoteles wehrt sich damit auch gegen
jede Pristanz der Selbsterkenntnis vor der Objekterkenntnis. Als ein systematisches Problem
formuliert Putallaz ein Paradox der Selbsterkenntnis (II, 382): Das Subjekt kann sich selbst
nicht als Subjektivitit erkennen. Denn das Ich, das unmittelbar vorphilosophisch in meinem
Bewusstsein von etwas als mein Bewusstsein, als Bewusstsein von mir, gegeben ist, verschwin-
det in seiner Unmittelbarkeit, sobald ich es explizit thematisiere, weil dann das «etwas» weg
ist und damit der Akt selbst. Umgekehrt wird es zum Objekt, sobald ich es in seiner Essenz
explizit thematisieren will, verschwindet also als Subjekt.

Im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts haben nach Putallaz dieses Paradox nur Thomas
von Aquin und Dietrich von Freiberg aufzulésen vermocht (II, 381) — neben Siger von
Brabant, wie der Autor in einem Aufsatz in den Archives d’histoire doctrinale et littéraire du
Moyen Age (Jg. 67, Paris 1992) zeigt. Bei Thomas unterscheidet Putallaz sechs Formen von
Selbsterkenntnis: reditio incompleta der Sinne, habituelle Erkenntnis, préreflexives Be-
wusstsein, abstrakte Analyse, kritisches Urteil und Reflexion im strikten Sinne (reditio
completa). Zwar ist jede Selbsterkenntnis durch die Erkenntnis von etwas anderem bedingt;
die Erkenntnis von etwas anderem ist aber ebenso durch die wahre Erkenntnis bedingt,
insofern die wahre Erkenntnis eine Selbsterkenntnis voraussetzt, die sich als wahre weiss.
Wer ndmlich etwas wahr weiss, weiss um Angleichung an die Sache (proportionem intellectus
ad rem), also um einen Akt und damit um das Wesen des aktiven Prinzips, das der Intellekt

220



selbst ist, dessen Natur es nadmlich ist, dass er sich den Dingen «anformt». Thomas kon-
kludiert an fiir die Untersuchung zentraler Stelle in den Quaestiones de veritate 1, 9: «Unde
secundum hoc cognoscit intellectus quod supra se ipsum reflectitur.» Die reditio completa ist
die privilegierte Realisierung der Selbsterkenntnis, die jeder spirituellen Substanz mdoglich
ist, also auch Engeln und Gott. Beim Intellekt ist die reditio komplett, insofern der Intellekt
beim Erkennen von etwas aus sich herausgeht und in der wahren Erkenntnis zu sich selbst,
genauer zu seiner Essenz zuriickkehrt. Die reditio completa ist ein neuplatonischer Begriff
aus dem Liber de causis. Satz 15 heisst hier: «Omnis sciens qui scit essentiam suam est rediens
ad essentiam suam reditione completa.» Sie ist nicht bloss die ontologische Subsistenz des
Intellekts — also gewissermassen dass das <ch denke» alle meine Vorstellungen begleiten
konnen muss —, sondern eben die Reflexion auf sich selbst. Das, was auf sich selbst zuriick-
kommen kann, ist nicht nur Zugrundeliegendes, sondern unkérperliche und von jedem
Korper trennbare operatio. Die reditio der Sinneserkenntnis (z. B. videre se videre) im sensus
communis etwa ist dagegen inkomplett, insofern sie ihr eigenes Wesen nicht erkennen kann,
denn die Sinne erkennen nur durch Vermittlung eines Organs, und eine facultas sensitiva
erkennt sich selbst nie durch Vermittlung eines Organs. Immerhin zeigt die reditio incom-
pleta der Sinne eine Spiritualisierung des menschlichen Korpers und zudem die enge
Aufeinanderbezogenheit von Seele und Kérper beim Menschen.

Thomas’ Thesen zur Selbsterkenntnis, insbesondere zur reditio completa, wurden bei
seinen Gegnern (Roger Marston und Dietrich von Freiberg) und selbst bei den friihen
«Thomisten» (z. B bei Thomas von Sutton, den Putallaz untersucht) zu wenig beriicksich-
tigt. Die Neo-Augustiner und Franziskaner Matthdus von Aquasparta, Johannes Petrus
Olivi und Roger Marston bemiihten sich zwar, die direkte und unmittelbare Erkenntnis der
Seele durch sich selbst zu postulieren, blieben aber doch andererseits bei der Objektivation
des Ich stecken, indem sie den Aristotelismus repetierten: Die Seele erkennt sich selbst wie
das andere, so dass etwa auch die Kategorien auf das Ich angewendet werden kénnen. Diese
Tendenz setzte sich im 14. Jahrhundert fort (I1, 390). Die Philosophie verwandelt sich von der
Selbsterkenntnis zur Erkenntnis dessen, was ist. Gegen diese Tendenz macht Dietrich von
Freiberg, der Kolner Gegner von Thomas von Aquin, geltend, dass der Intellekt nicht auf
dem Niveau des Objektes ist und sich selbst durch sich selbst als er selbst erkennt.

Die zwei sehr gelungenen Bidnde machen Lust darauf, am Thema der Selbsterkenntnis
weiterzudenken. Sie eroffnen systematisch neue Perspektiven und wecken auch Freude am
thematischen philosophiegeschichtlichen Zeitraum. Peter Schulthess (Ziirich)

Josef Estermann: Individualitit und Kontingenz. Studie zur Individualititsproblematik bei
Gottfried Wilhelm Leibniz. Peter Lang, Bern/Frankfurt/M./New York/Paris 1990.

Obwohl Individualitdt und Kontingenz bei Leibniz schon vielfach behandelt worden sind,
ibertrifft die Arbeit von Estermann quantitativ und qualitativ die bereits vorliegenden
Studien bei weitem. Abgesehen von einigen Liicken und von kleineren Fehlern —so wird z. B.
unrichtig behauptet, dass Erkenntnis nach Kant nur deshalb moglich ist, weil wir im Apriori
des transzendentalen Ego gleichsam Anteil an der noumenalen Wirklichkeit haben (S. 19)—,
die allerdings der Hauptargumentation keinen Abbruch tun, stellt das Buch eine prizise
Studie zur Individualititsproblematik bei Leibniz dar.

Als Hintergrund seiner Untersuchungen gibt der Vf. eine systematische Darstellung der
Schwierigkeiten, die die abendlandische — vor allem die antike — Philosophie mit dem In-
dividualitdtsgedanken hat (Teil I). Individualitdt in der Erscheinungswelt bildet fiir unser
Denken zwar ein Faktum und ist fiir die sinnliche Anschauung der unmittelbarste und
konkreteste Gegenstand, doch Objekt rationaler Erkenntnis wird das Individuum wegen
seiner Unvergleichbarkeit und Inkommensurabilitit nicht: individuum est ineffabile (S. 6f.).

221



In Teil IT werden die Wurzeln des Individualitdtsbegriffs bei Leibniz skizziert. 1) Zunéchst
war die scholastische Tradition, hauptsichlich in der Fassung von Suarez, bestimmend. Dies
zeigt sich in der ersten Schulschrift von Leibniz, der Disputatio metaphysica de principio
individui von 1663, in der er die Auffassung vertritt, dass das Prinzip der Individuation nicht
Teil dessen sein kann, was es individuieren sollte (S. 42), also nicht Existenz, Essenz, Materie,
Form oder Haecceitas (S. 44). Das ganze Seiende individuiert sich physisch (im Sinne von
Suarez) mit der Gesamtheit seiner positiven Bestimmungen (S. 50). 2) Leibniz’ Bekanntschaft
mit dem Atomismus fiihrte zu seiner voriibergehenden Abkehr von der Schulphilosophie —
erst spiter sollten beide Ansétze miteinander kombiniert werden (S. 52). In der Dissertatio de
arte combinatoria von 1666 prisentiert Leibniz eine Universalkombinatorik, die von Ele-
mentarbegriffen (logischen Atomen) ausgeht, ohne aber den physischen Atomismus zu
teilen. 3) Gleich mehrere mathematische Begriffe fanden Eingang in Leibniz’ spétere Phi-
losophie der Individualitit. Mathematische Punktualitit hat ihre Entsprechung im Begriff
des unausgedehnten metaphysischen Punktes (S. 69f.), mathematische Funktionalitét ldsst
sich auch fir das System der individuellen Substanzen gebrauchen, um sowohl die intra- wie
die intermonadischen Relationen zum Ausdruck zu bringen. Kontinuitit war fiir Leibniz
zeitlebens ein sehr wichtiges Prinzip, anwendbar nicht nur in der Physik (natura non facit
saltus), sondern ebenso in der Mathematik, Psychologie und Metaphysik (S. 79). Auch der
Begriff der Unendlichkeit findet mehrfache Verwendung, z. B. zur Kennzeichnung Gottes,
der Monaden, der Perzeptionen, des individuellen Begriffs, der Teilung, moglicher Welten,
der Analyse und als Element der Infinitesimalrechnung (S. 89).

Eine wichtige Wurzel der Philosophie von Leibniz wird aber nicht besprochen: die Aus-
einandersetzung mit dem Cartesianismus. Dies erscheint mir als der schwerwiegendste
Mangel des Buches, da so die erkenntnistheoretische Seite des Problems, die vom V. in der
Folge durchaus eingehend behandelt wird, ohne zureichende historische Fundierung bleibt.

Im zentralen Teil IIT werden verschiedene Aspekte der Leibnizschen Individualitdtsphi-
losophie diskutiert, so die Begriffe der Substanz und Simplizitét. Interessant sind hier und im
Teil IV besonders die m. E. iiberzeugenden Stellungnahmen des Vf. zu einigen in der Lite-
ratur umstrittenen Punkten. Hinsichtlich der Frage, ob die Pradikate vollstiandiger indivi-
dueller Begriffe nur monadische oder auch relationale Eigenschaften ausdriicken miissen,
pléadiert er fiir die letztere Losung. Komplexe Begriffe sind Konjunktionen von sog. <termini
primitivi simplices», die alle miteinander kompatibel sind; doch kénnen formallogisch mit-
einander kompatible Priadikate «semantisch» (d. h. innerhalb einer bestimmten Welt) in-
kompatibel sein, z. B. «fiinfjdhrig-sein> und «Grossvater-seiny. Ndhme man nur monadische
Eigenschaften an, so wiren alle méglichen individuellen Begriffe miteinander kompatibel,
und alle Moglichkeiten miissten verwirklicht werden. Diesen spinozistischen Schluss hat
Leibniz aber stets bekdmpft (S. 129-131).

Eine weitere in der Literatur umstrittene Frage, die ebenfalls den Status der Eigenschaften
von Individuen betrifft, wird mit den Ausdriicken Transworld Identity) und «Worldbound
Individuals» markiert. Der erste Terminus deutet an, dass ein Individuum auch in einer
anderen moglichen Welt seine Identitit behalten wiirde, der zweite impliziert, dass ein In-
dividuum seine Identitdt nur in einer Welt haben kann. Der Vf. zeigt, dass Leibniz die
transmundane Identitdt deshalb verworfen hitte, weil nach dem principium identitatis in-
discernibilium die kleinste Verdnderung eines Individuums zu einem alternativen Individu-
um fiihrte, was seinerseits wegen der Spiegelung aller anderen Individuen ein alternatives
Universum zur Folge hitte.

Hinsichtlich der Begriffe der Kontingenz und Freiheit tendiert der Vf. zur Ansicht, dass
Aposterioritit, Synthetizitit und Kontingenz schlussendlich blosser Schein sind, nur Kon-
sequenzen von Defekten unserer monadischen Natur, Folgen unseres jeweiligen «point de

222



vue (S. 198). Vom logischen Standpunkt aus gesehen ist eine Aussage dann kontingent,
wenn sie in mindestens einer moglichen Welt, nicht aber in allen méglichen Welten wahr ist,
z. B. Judas verrit Jesus>. Wegen der Essentialitit aller Eigenschaften eines Individuums und
wegen des principium identitatis indiscernibilium ist die Aussage Judas verrit Jesus nicht»
unmdéglich und die Aussage <Judas verrit Jesus» hypothetisch-notwendig. Wenn also der
analytische Wahrheitsbegriff gilt, ldsst sich aufgrund des Prinzips des Widerspruchs keine
Unterscheidung zwischen kontingenten und notwendigen Aussagen machen (S. 205). Nach
einem anderen Unterscheidungskriterium liessen sich notwendige Aussagen in endlichen
Schritten auf Identitdtsaussagen zuriickfithren, kontingente nur in unendlichen Schritten.
Der Vf. vertritt hier aber die Meinung, dass ein solcher, bloss auf der Dauer fussender
Unterschied die Differenz notwendiger und kontingenter Aussagen nicht stichhaltig begriin-
den kann (S. 206f.).

ImTeil Vwird die Konsistenz der Leibnizschen Philosophie untersucht. Der Vf. sieht in ihr
eine — allerdings spannungsreiche — Kombination aus griechischem und christlichem Den-
ken am Werk. Vom griechischen Erkenntnisideal iibernimmt Leibniz vor allem das Axiom,
dass wahre Erkenntnis die Erkenntnis des Notwendigen ist, und den damit verbundenen
Gedanken, dass die aktuelle Welt notwendig und damit die einzig moégliche ist. Auf dieser
Basis entwickelt er das Modell der gottlichen «scientia possibilium» wie auch die Idee, dass
jede Geistmonade allwissend ist. Weiter iibernimmt er das Prinzip des praedicatum-inesse-
subjecto. Christliches Gedankengut liefert ihm die Auffassung der Kontingenz der beste-
henden Welt, der Beschrinktheit des menschlichen Wissens und den Perspektivismus.
Spannungen entstehen dann z. B. zwischen dem Prinzip praedicatum-inesse-subjecto und
der Theorie der moglichen Welten: Das erstere verhindert transmundane Individuen, was
aber heisst, dass nur Existenz und nicht Eigenschaften modalisiert werden konnen. Das
zweite verhindert, dass ein vollstindiger Determinismus resultiert. Wie schwerwiegend diese
Spannungen fiir die Philosophie von Leibniz wirklich sind, wird allerdings nicht ndher
erortert. Moglicherweise wiren sie hinsichtlich seiner Lehre von der menschlichen Freiheit
am gravierendsten, doch dieser Frage wird — ausser in einigen Bemerkungen — nicht ndher
nachgegangen. Vilem Mudroch (Ziirich)

Alfred Dufour: Droits de ’homme, droit naturel et histoire. Droit, individu et pouvoir de
I’Ecole du Droit naturel a ’Ecole du Droit historique. PUF, Paris 1991.

Die Gegeniiberstellung von moderner Naturrechtsschule und Historischer Rechtsschule,
welche die Untersuchung des Rechtshistorikers Alfred Dufour formal und inhaltlich prigt,
kann sich nicht nur auf die historische Opposition zwischen den beiden Schulen, sondern
auch auf die gegenwartige Aktualisierung eben dieser Opposition berufen. Seit dem Zusam-
menbruch der kommunistischen Staaten manifestiert sich erneut der die Moderne prigende
Konflikt zwischen dem Universalismus der Menschenrechte und dem Partikularismus na-
tionaler Identitét.

Dufours Analyse beansprucht allerdings nicht, jedenfalls nicht direkt, in gegenwirtige
Auseinandersetzungen einzugreifen. IThm ist es vielmehr darum zu tun, die Opposition zwi-
schen den beiden Schulen dadurch zu entschirfen, dass er in der jeweiligen historischen
Ausformung nach gegenseitigen Bezugspunkten sucht. Orientiert auf der einen Seite an den
richtungsweisenden Juristen (Hugo Grotius und Samuel Pufendorf resp. F. K. v. Savigny
und Jacob Grimm), auf der anderen Seite an zentralen theoretischen Elementen (Anspruch
der Wissenschaftlichkeit und Methode), ruft er die Bedeutung der Geschichte fur die als
abstrakt und unhistorisch etikettierte Naturrechtstheorie in Erinnerung und legt den Bezug
der gewohnlich als konservativ und etatistisch beschriebenen historischen Rechtsschule auf
fundamentale Freiheiten der Individuen offen.

223



Dufours Untersuchung zielt von ihrer Fragestellung und von ihrer formalen Anlage her
aufein Equilibrium, indem sie in den zwei Rechtsschulen das je Fremde ausfindig macht. Die
Lektiire hinterldsst allerdings einige Zweifel, ob die Waage tatsichlich als austariert gelten
kann. Denn die Frage, wie die Geschichte in die Theorie des Naturrechts und wie die Idee
individueller Freiheit in die Historische Rechtsschule Eingang findet, muss er ganz unter-
schiedlich beantworten.

Dass die Reflexion auf die Geschichte im modernen Naturrecht eine viel bedeutendere
Rolle gespielt hat, als manche modernen Kritiker des Naturrechts annehmen, ldsst sich allein
schon dadurch belegen, dass Autoren wie Grotius und Pufendorf auch Verfasser von wich-
tigen historischen Werken sind. Gerade diese Seite ihres Denkens findet in der Forschung
auch wieder vermehrt Beachtung!. Zudem geht die Unterscheidung zwischen universalen
und geschichtlich variablen Normen in die Konzeption des Naturrechts selbst ein: bei Gro-
tius als Differenz zwischen primdrem und sekundirem Naturrecht, bei Pufendorf als
Differenz zwischen absoluten und hypothetischen natiirlichen Gesetzen.

Dagegen scheint die Priasenz der Idee fundamentaler Freiheiten des Individuums («libertés
fondamentales des individus», S. 261) in der Historischen Rechtsschule weniger gesichert.
Denn erstens kann sie Dufour nicht beim Begriinder Savigny, sondern erst in einer be-
stimmten Richtung der Schule, vertreten etwa durch Jacob Grimm, ausmachen. Zweitens
tritt diese Idee nicht an systematisch bedeutsamer Stelle der Theorie auf, sondern kommt erst
in politischen Schriften zum Tragen, in welchen sieben Gottinger Professoren — unter ihnen
Jacob Grimm — 6ffentlich gegen die Aufhebung der Verfassung von 1833 durch den Ko6nig
Ernst August von Hannover protestierten. Auch begrifflich scheint die individuelle Freiheit
nur indirekt angesprochen, wenn sich nidmlich die protestierenden Professoren auf die Ver-
teidigung ihres Eides, den sie auf die Verfassung geleistet haben, berufen und ein Recht auf
Widerstand gegeniiber dem Staatsstreich des Konigs einfordern.

Wenn es Dufour auf der Ebene des Theorievergleichs nicht ganz gelingt, die Waage aus-
zutarieren, so iiberzeugt seine Ajustierung auf der Ebene der politischen Theorie. Denn es
geht ihm im Gegensatz zu Leo Strauss, mit dessen Versuch der Rehabilitierung des Natur-
rechts? er sich allerdings nicht auseinandersetzt, nicht um die metaphysisch-grundsitzlichen
Aspekte. Dufour orientiert sich weniger an der philosophischen Fundierung der jeweiligen
Position als an den politischen Implikationen der beiden Rechtstheorien. Gerade weil diese,
wie er einleitend betont, nicht auf ein politisches Konzept zielen, sondern sich durch ihre
Orientierung am Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und ihre methodologische Komplexitit
definieren, sind sie in ihrer politischen Grundposition nicht fixiert. Im Naturrecht ist eine
absolutistische von einer liberalen Linie zu unterscheiden; in der Historischen Rechtsschule
hat sich eine autoritir konservative, aber auch eine liberale Richtung entwickelt.

Simone Zurbuchen (Ziirich)

Vittorio Mathieu: Kants Opus postumum. Herausgegeben von Gerd Held. Vittorio Kloster-
mann, Frankfurt/M. 1989, 303 S.

Unter den in letzter Zeit wieder etwas zahlreicher gewordenen Publikationen zu Kants
Spatwerk ragt das vorliegende Buch Mathieus, das eine neue, zusammen mit dem Heraus-
geber in die vorliegende Form gebrachte Fassung seiner 1958 erschienenen Arbeit La

1 Vgl. z. B. die einschldgigen Kapitel in Detlef Dérings Untersuchungen: Pufendorf-Studien.
Beitriige zur Biographie Samuel von Pufendorfs und zu seiner Entwicklung als Historiker
und theologischer Schriftsteller, Berlin: Duncker & Humblot, 1992.

2 Leo Strauss: Naturrecht und Geschichte, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1977 (1. deutsche
Auflage 1956).

224



filosofia trascendentale e 'Opus postumum di Kant darstellt, heraus. Mit Ausnahme von
Adickes” Werk (1920) zu Kants Opus postumum (O.p.) Ubertrifft es andere Literatur zu
diesem Thema nicht nur an Ausfithrlichkeit, sondern auch dank seiner Redlichkeit: Der
Autor ist bestrebt, die Texte Kants treu zu rekonstruieren, ohne in sie vereinfachende oder
spektakuldre Thesen hineinzulesen, wie das in den Arbeiten von Hoppe (1969) oder Tusch-
ling (1971) geschieht, auf die Mathieu nun in lingeren Exkursen iiberzeugende Antworten
prasentiert. Doch auch seine Interpretation ist an mehreren Stellen anfechtbar, an anderen
scheint sie mir zu wenig prézis formuliert. Irritierend sind die vielen, langen Zitate aus dem
O.p., die nicht das beweisen, was sie beweisen sollen, gelegentlich sogar das Gegenteil von
dem zeigen, was der Vf. behauptet, oft aber einfach unschliissig sind. Selbstverstidndlich
muss man den fragmentarischen und teilweise auch enigmatischen Charakter des unvoll-
endet gebliebenen O.p. beriicksichtigen; es werden immer verschiedene Rekonstruktionen
und Deutungen méglich sein.

Die Gliederung des Buches entspricht im wesentlichen dem zeitlichen Ablauf der Abfas-
sung des O.p. Mathieu behandelt also zunédchst Kants frithe Entwiirfe zum Elementarsystem
der bewegenden Kriifte (1796—1798), geht dann auf die Atherdeduktion (1799) mit der dieser
zugehdorigen neuen Terminologie ein und endet mit Kants Ausfiihrungen zum Organismus
und zu den Ideen von Gott, Mensch und Welt (1802-1803). Diese Abfolge entspricht fiir
Mathieu in etwa dem Aufbau des Werks, wenn es vollendet worden wire; er liefert eine
entsprechend rekonstruierte detaillierte Inhaltsiibersicht (79-83). Eine solche Zugangsweise
scheint mir aber grundsitzlich problematisch: Es gibt keine guten Griinde dafiir, die Chro-
nologie der Abfassung als Basis der Disposition des Werks zu nehmen, zumal Kant mehrere
seiner Positionen —z. B. in bezug auf den Ather — stark revidierte, so dass ohne Zweifel viele
der frithen Entwiirfe keinen Eingang in das vollendete Werk gefunden hitten.

Kants eigener Titel fiir das O.p. lautete Ubergang von den metaphysischen Anfangsgriinden
der Naturwissenschaft zur Physik; Mathieu orientiert sich am Gedanken des Ubergangs
jedoch schon bei seiner Interpretation der K.d.r.¥. In seinem Einleitungskapitel stellt er
zuniichst kurz, aber in sehr plastischer und vorbildlicher Weise die Transzendentale Asthetik
dar, bevor er das Grundproblem des Transzendentalismus in der Frage identifiziert, wie ein
spontan wirkendes Vermogen einen Gegenstand bestimmen kann, der rezeptiv gegeben ist.
Die Losung, wie sie im Schematismuskapitel dargestellt wird, beschreibt Mathieu etwas
irrefiihrend mit der Behauptung, dass der reine Verstandesbegriff die Form der sinnlichen
Anschauung direkt bestimmt und dadurch — indem alle Anschauung unter der Form der Zeit
steht — indirekt den empfundenen Gegenstand (29). Irrefithrend deshalb, weil Schemata
Produkte der Einbildungskraft, nicht des Verstandes, sind, und ferner eine direkte Bestim-
mung der Form der Anschauung nur in der Mathematik statthat, von der hier nicht die Rede
ist. Auch Mathieus Optik ist kritisierbar: Es lige gemiss opinio communis der Kantfor-
schung néher, die Transzendentale Deduktion fiir das zentrale Stiick der Analytik zu halten,
wird hier doch die Frage quid iuris behandelt; das iiberaus kurze Schematismuskapitel zeigt
nur, wie die Kategorien auf Anschauungen anzuwenden sind. Mathieus Interpretation der
K.d.r.V. betont den Gedanken des Schematismus wohl deshalb, weil er im O.p. in der Tat
zentral ist. Im {ibrigen ist die Rede von einer indirekten Bestimmung von Gegenstidnden, die
explizit erst im O.p. vorkommt, auch schon in der ersten Kritik passend. Einen Gegenstand
indirekt zu bestimmen, heisst bei Kant, dass die Form des Gegenstandes a priori in die
Erfahrung hineingelegt wird. Hétte sich Mathieu vergegenwartigt, dass es sich beim indi-
rekten Bestimmen immer nur um die Form der gegenstindlichen Erkenntnis handelt, wiren
manche Stellen seines Werks wohl klarer ausgefallen.

Von den meisten Interpreten wird das O.p. als eine Ankniipfung an die Problematik der
Metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwissenschaft (M.A.) verstanden, vor allem an die

225



dort in der Allgemeinen Anmerkung zur Dynamik behandelten naturwissenschaftlichen The-
men. Mathieu, in Anlehnung an Lehmann, bildet hier eine Ausnahme, indem er Kants
Spétwerk als eine Antwort auf die Problematik der Einleitungen zur K.4.U. versteht (Kap. IT).
Das in der dritten Kritik mittels des Prinzips der Zweckmassigkeit der Natur geldste Problem
der Gesetzmaéssigkeit der besonderen Naturgesetze suche im O.p. nach einer neuen Lésung, da
die alte nur in subjektiver Hinsicht galt, nur «als ob». Dementsprechend geht Mathieu nur
wenig auf die M.A. ein und hebt, statt nach Gemeinsamkeiten mit dem O.p. zu suchen, einen
Unterschied hervor. Dieser besteht im Status der Grundkrifte der Anziehung und Abstos-
sung. In den M.A. erklirt Kant zwar mit diesen Kriften die Materie, doch gelten sie nur
hypothetisch, weil eine atomistische Erklarung ebenfalls moglich erscheint. Im O.p. wird hin-
gegen die Erkldrung der Materie mittels der Grundkrifte zur einzig moglichen erklart, womit
die Krifte Notwendigkeit erlangen. Fiir Mathieu fiigt Kant in den M.A4. die bewegenden
Krifte nur im Sinne einer «dusseren Struktur» der Materie bei, erst im O.p. gelten sie als eine
«innere Eigenschaft» (45). Man kann die Sache allerdings auch anders sehen: Trotz des hy-
pothetischen Charakters der zwei Grundkréfte diirfen sie auch schon in den M. A4. nicht als nur
dusserlich angesehen werden, denn im Rahmen der dynamischen Hypothese gelten sie als
notwendig. Und im O.p. erlangen sie ihren neuen Status dadurch, dass die atomistische Hy-
pothese fiir unzuldnglich erklért wird, wodurch die Krifte — mangels Konkurrenz—notwendig
werden. Dieser Punkt wire dann aber fiir Kant gar nicht so zentral gewesen, wie dies Mathieu
behauptet, und der Unterschied zwischen den M.A4. und dem O.p. wesentlich geringer.

Bevor Kant eine Deduktion des Athers vornahm, behandelte er ihn als eine naturwissen-
schaftliche Hypothese, mit der er alle moglichen Phdnomene, beispielsweise auch die
Gravitationskraft, erklarte. Mathieu weist in Kap. III darauf hin, dass Kant damit bald in
Schwierigkeiten geriet, weil er erstens mit der «Agitation» des Athers zuviel Verschieden-
artiges erkliren wollte und ihn zweitens als «verhéltnisméssig unwégbar, unsperrbar usw.»
beschrieb, ihm damit aber die Mdglichkeit absprach, physisch auf Materie zu wirken. So
wandelte sich der Atherbegriff nach und nach von einer physikalischen zu einer transzen-
dentalen Hypothese.

Aus der Sicht der kritischen Philosophie ist die Atherdeduktion (Kap. IV) der interes-
santeste Teil des O.p., denn hier wird bewiesen, dass der Ather eine notwendige Bedingung
der Moglichkeit der Einheit der Erfahrung ist. Neu gegeniiber der K.d.r.V. ist, wie Mathieu
betont, die Auffassung, dass der Ather nicht mit den Formen der Erfahrung (Raum, Zeit und
Kategorien) zusammenfillt, sondern eine Materie einfithrt. Erfahrung machen besagt nun,
«Gegenstiande zusammenzusetzen, die aus den Beziechungen zwischen den bewegenden Krif-
ten des Athers untereinander bestehen» (114). Leider scheint Mathieu nicht zu bemerken,
obwohl dies mehrere der von ihm zitierten Stellen aus dem O.p. nahelegen, dass auch der
Ather nur eine Form ist, eine Form, die jetzt aber die Materie bestimmt. Dieser Mangel wirkt
sich auf das weitere Verstindnis von Schliisselbegriffen negativ aus, so schon auf den von
Mathieu nicht richtig erkldrten Gedanken, dass die Einheit der Erfahrung asymptotisch ist.
Versteht man die vom Ather begriindeten bewegenden Krifte als «Formen», so wird klar,
warum die Einheit der Erfahrung nie endgiiltig erreicht werden kann: Es bleiben am Schluss
immer noch weitere Krifte, die vom Ather nicht begriindet werden, die nur empirisch
erforschbar sind und also nicht a priori festgelegt werden kénnen. Zur Erkldrung wire hier
der Gedanke einer Hierarchie der Begriffe in Kants System niitzlich, einer Hierarchie, die mit
den Kategorien ansetzt, iiber die Schemata, die Grundsitze des reinen Verstandes und die
metaphysischen Anfangsgriinde der Naturwissenschaft fithrt und bis zu den Ubergangs-
begriffen des O.p. reicht. Die transzendentalen Leitbegriffe werden immer spezifischer, doch
nie so, dass sie die empirische Physik vollstindig aufschliessen konnten; sie schaffen letzt-
endlich nur einen formalen Rahmen fiir die Physik.

226



Der Gedanke, dass im O.p. das Formale in das Materiale eindringt, hitte auch Mathieus
Ausfithrungen zum Begriff der «Erscheinung einer Erscheinung» (Kap. V) zu grosserer
Klarheit verholfen. Dieser Begriff soll zum Ausdruck bringen, dass nun ein — gegeniiber der
K.d.r.V. — weiteres Formale die Wahrnehmung bestimmt. «Erscheinung» in der ersten Ord-
nung bedeutet, dass wir vom Ding an sich affiziert werden, wobei die Anschauungsformen
von Raum und Zeit als eine Art Filter dienen. «Erscheinung einer Erscheinung» heisst, dass
wir von der Erscheinung der ersten Ordnung affiziert werden, hierbei aber die formalen
bewegenden Krifte den Filter ausmachen. Ebenso niitzlich hitte sich die Unterscheidung
von Form und Materie fiir die Erklarung der Begriffe von Selbstaffektion und Selbstsetzung
(Kap. VI) erwiesen. Mathieu notiert, dass sich das Subjekt selbst durch «Krifte» affiziert, die
einerseits nicht mit denjenigen identisch sein konnen, die auf unsere Empfindung wirken,
andererseits mit ihnen jedoch verwandt sein miissen. Fiir diese Verwandtschaft macht er
ohne néihere Erkldrung den Verstand verantwortlich. Tatséchlich verhélt sich die Sache so,
dass wir die apriorischen bewegenden Krifte in die Wahrnehmung hineinlegen, durch sie
aber dann so affiziert werden, dass sie das empirisch Gegebene formal bestimmen.

Schwierigkeiten anderer Art zeigen sich in Kap. VII, wo der Existenzbegriff besprochen
wird. Zunéchst geht es um Stellen des O.p., an denen Kant wieder die Problematik des Dinges
an sich aufnimmt, von dem es jetzt beispielsweise heisst, dass es «das Princip der syntheti-
schen Erkenntnis a priori des Mannigfaltigen der Sinnenanschauung iiberhaupt» ist. Der
Leser muss sich hier fragen, ob diese Stelle wirklich mit Mathieus Verweis restlos erkldrt
wird, dass das Ding an sich schon in der K.d.r.V. mit dem transzendentalen Gegenstand, d. h.
dem Bezugspunkt, um den der Erfahrungsgegenstand konstruiert wird, identifiziert wurde
(191f.), oder ob Kant nicht eher von seinem fritheren Standpunkt abgewichen ist. Die
Textbasis gestattet keine eindeutige Antwort. Leider wird auch nicht klar, worauf Mathieu
hinaus will: ob es ihm um den ontologischen Status der bewegenden Krifte geht, oder ob er
meint, dass das Ding an sich als Bezugspunkt der Einheit des Objekts mit den bewegenden
Kriften identisch oder zumindest vergleichbar sein soll. Am Ende steht die Feststellung, dass
der Existenzbegriff zwei miteinander scheinbar in Konflikt stehende Bedeutungen hat («ge-
geben» bzw. asymptotischer Prozess), die sich dann als kompatibel erweisen, wenn man
bedenkt, dass die erste Bedeutung auf der Ebene der direkten Erscheinung, die zweite auf der
Ebene der Erscheinung einer Erscheinung operiert (206). Zusitzlich hitte es interessiert,
welchen Status die Begriffe der bewegenden Krifte haben, ob dieser beispielsweise mit dem
Status der Kategorien vergleichbar ist.

In keinem unmittelbaren Zusammenhang mit der Atherdeduktion stehen Kants wenig
ausgearbeitete Ausserungen zum Organismus und Leib. Mathieu bemerkt zuniichst, Kants
Beteuerungen, dass Organismen unabhingig von unserem Verstand existieren und als ein
Faktum durch die Erfahrung gegeben werden, wiirden wie ein Riickfall in dogmatisches
Denken aussehen (Kap. VIII). Dass es sich nicht so verhilt, begriindet er mit dem Argument,
der Organismus habe deswegen keinen transzendentalen Ort, «weil er simtliche Schichten
der transzendentalen Topik durchzieht und fiir ihre Verbindung unentbehrlich ist» — weil der
Verstand immer verkorperlicht und das Subjekt ein Organismus ist, reicht die Einheit der
Erfahrung von der reinen Apperzeption bis zur empirischen Wahrnehmung. Das Subjekt
agiert notwendigerweise in Wechselwirkung mit den dusserlichen Kréften, so dass seine
Korperlichkeit eine transzendentale Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung darstellt
(222-224). Mathieu gibt selber zu, dass diese Deutung wegen des Mangels an klaren Aus-
serungen Kants spekulativ ist. Offensichtlich war sich Kant selber iiber die Implikationen
unserer Leiblichkeit zu wenig im klaren, als dass er sie in seine kritische Philosophie hitte
einarbeiten konnen. Dass dieser Punkt bei den Kommentatoren (Hiibner, Hoppe, Mathieu)
eine solche Beachtung findet, hingt vielleicht damit zusammen, dass spitestens seit Merleau-

227



Ponty der Gedanke der Leiblichkeit zum elementaren Bestand der modernen Subjektthe-
orien gehort.

Das von Kant zuletzt geschriebene sog. I. Konvolut (Kap. IX) steht einerseits etwas
abseits der Problematik des Ubergangs zur Physik und ist andererseits durch ein Schwinden
der geistigen Krifte Kants gezeichnet; Mathieu behandelt es dennoch als festen und wert-
vollen Bestandteil des Nachlasswerks. Der hier prisentierte «hdchste Standpunkt der
Transzendentalphilosophie» sucht das Reich der Natur mittels der Ideen Gott, Welt und
Mensch mit dem Reich der Zwecke zu vereinigen. Wenn sich dabei Kants Ausserungen als
widerspriichlich erweisen, dann will dies Mathieu — gegen Adickes — nicht als Resultat von
Altersschwiche deuten, sondern als Konsequenz der sich notwendig widersprechenden Pri-
dikate Gottes; er macht dafiir Rilkes Spruch geltend, dass Gott «der Wald der Widersprii-
che» ist.

In seiner abschliessenden Erorterung macht Mathieu seine Auffassung von Kants Na-
turwissenschaftstheorie, wie sie sich in mehr oder weniger impliziter Form bereits an
fritheren Stellen des Buches findet, explizit. Den Schliissel dafiir bildet Mathieus Behaup-
tung, die Ubergangsbegriffe seien das Produkt von dichterischer Einbildungskraft, ver-
gleichbar mit den Konstrukten der modernen Physik (z. B. Elektronen). Dies wiirde aber
m. E. implizieren, dass Kants Begriffe von der Forschung iiberholt werden kénnten und
deshalb ersetzt werden miissten, was zwar mit heutiger Naturwissenschaftstheorie vereinbar
ist, weniger aber mit Kants Ausserungen selber. In meiner Lesart des O.p. haben die Uber-
gangsbegriffe einen dhnlichen Status wie die Kategorien, sind deshalb — wie Mathieu selber
betont — konstitutiv und gehéren wesentlich zum menschlichen Erkenntnisvermdgen. Mat-
hieus Interpretation, so attraktiv sie wegen ihrer Aktualisierung von Kants Naturwissen-
schaftstheorie auch immer sein mag, ldsst sich kaum belegen. Vilem Mudroch (Ziirich)

Aldo Lanfranconi: Krisis. Eine Lektiire der Weltalter-Texte F. W. J. Schellings (Spekulation
und Erfahrung II, 26). Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1992, 365 S.

Heisst verstehen auslegen, so hat L. mit seiner Schelling-Arbeit den Verfasser der Welt-
alter-Texte im Sinne Kants vielleicht besser verstanden, als dieser sich selbst verstand.
Zumindest aber hat er in der Rekonstruktion der Schellingschen Erarbeitung einer Theorie
der «Krisis» sowie der reflektierten Riickkoppelung dieser Theoriearbeit auf sich selbst
genau das getan, was nicht nur in Sachen Rhetorik am wirksamsten, sondern auch in Sachen
hermeneutischen Verstehens iiberzeugend ist: Er schldgt die Gegner, sprich bisherige Aus-
leger der Schellingschen Weltalter-Texte mit ihren eigenen Mitteln durch die Aufnahme, aber
entscheidende Verschiebung und Neubesetzung ihrer Begriffe — im Fall der Weltalter insbe-
sondere der Begriffe «System» und «Krisis».

Ziel und Absicht der Arbeit L.’s ist es, die «Okonomie» des Weltalter-Unterfangens zu
erschliessen (9). Das heisst, in der Orientierung «am Konzept der Scheidung von sich selbst»,
welches unter dem Titel «Krisis» in den Weltalter-Texten auf den Begriff gebracht wird, soll
gewissermassen der Mechanismus verstanden werden, der in den Weltalter-Texten zwar
explizit Gegenstand der Theorie wird, dem diese sodann aber selbst, und nicht nur sie,
unterworfen sind. So operiert L. in seiner Lektiire zugleich auf verschiedenen Interpreta-
tionsebenen: Zum einen versucht er anhand der elaborierten Theorie der Krisis in konzen-
trischen Kreisen vom Zentrum der Weltalter-Texte das Gesamtceuvre Schellings nun nicht
nur in seiner Entwicklung hin zur charakteristischen Zweiteilung in der Spétphilosophie,
sondern auch in deren Gesetzmassigkeit in den Griff zu bekommen; zum andern beabsichtigt
er im selben Zug Schellings spite, oft widerspriichliche Selbstdeutungen als folgerichtige
Konsequenz der eigenen «Krisis»-Theorie plausibel zu machen. L. spricht in diesem Zu-
sammenhang von einem «textkonstitutive(n) Potential der Krisis-Reflexion» (79). Zum

228



dritten sollen aus der Logik der «Krisis» als eines selbstdarstellenden Prinzips des philoso-
phischen Systems tiberdies die Interpretationen und Strukturierungen des Schellingschen
Werks in ihrer Verschiedenheit als zwar verstdndliche, aber aufgrund wesentlicher Verkiir-
zungen zustande gekommene ausgewiesen werden.

Schelling darin folgend, dass die Erschliessung eines philosophischen Werks sich am
Grundgedanken eines Philosophen zu orientieren habe, welcher sich im Fall Schellings nach
eigener Beurteilung um den Begriff des Systems dreht, das nicht nur als Darstellungsform,
sondern in der Sache selbst liegend zu begreifen sei (11), setzt L. auch bei diesem Begriff ein.
Die Schwierigkeit jedoch, Schellings unentwegt neue Anldufe nicht als Darstellungsbruch-
stiicke jeweils verschiedener systematischer Ganzheiten, sondern eines einheitlichen Systems
zu interpretieren, sind hinldnglich bekannt. Sie haben sich in der gdngigen Phasierung des
Schellingschen Werks in Naturphilosophie, Identitdtsphilosophie, Spatphilosophie etc. nie-
dergeschlagen. Dennoch kann L. in gewisser Weise zur Fraktion der «Unitarien in der
Schellingforschung gezihlt werden — als ein (Unitarien allerdings, der Einheit gerade in der
Teilung erkennt.

Im Gegensatz zu dem beliebten Interpretationsmuster eines «genetischen Schemas» (16),
wonach die offenkundige Uneinheitlichkeit der Schriften Schellings — Ausdruck eines schon
zu Lebzeiten als philosophischer «Proteus» Stigmatisierten — in einer chronologisch einheit-
lichen Entwicklung des Autors aufzufangen gesucht wird, fokussiert L. gerade die in
solchem hermeneutischen Ansatz verborgene «Verschrinkungs- und Repetitionsgefahr»,
ndmlich: kurzschliissig den neuralgischen Begriff der «Entwickelungy als interpretatorische
Vorgabe «mehr oder weniger direkt in die eigene Interpretation einfliessen zu lassen» (26).
Folge solchen Vorgehens ist die unsachgemasse Verkiirzung des Begriffs der «<Entwickelung
als einer Krisis» (31) sowie eine Nivellierung der unterschiedlichen Auffassungen von «Sy-
stem». Um solchen Gefahren zu begegnen, ist es fiir L's Lektiire der Weltalter von zentraler
Bedeutung, den Begriff der «Entwickelung» als Gegenstand der Analyse «von einem als
Interpretationsinstrument eingesetzten Entwicklungsbegriff» (29) deutlich abzusetzen.

Im Sinne einer einleitenden Exemplifikation des darzulegenden Zusammenhangs von
Theorieentwicklung und Schellings spéter Selbstinterpretation geméss seiner Theorie skiz-
ziert L. am Gegensatz von negativer und positiver Philosophie der «Berliner Einleitung» eine
Einheitsperspektive, die gerade in der Teilung oder Scheidung von sich selbst besteht.

Unvermdgend gegeniiber einer abschliessenden Erkenntnissicherung, die Vollstindigkeit
und Realitdt verlangt, fiithrt die unbedingte Vernunftwissenschaft in eine «Verdoppelung
oder Zweiteilung» der Philosophie: Diese «Krisis oder Scheidung der Philosophie» (39) ist
als Mittel zum Zweck der geforderten Erkenntnissicherung das Ziel der Philosophie. Damit
aber verschiebt sich die «Krisis», die in der negativen Philosophie als Ausscheidung dessen,
was nicht das Seiende ist und also gleichsam den Gegenstand der Vernunftwissenschaft
betrifft, auf die Philosophie selbst: Die negative Philosophie selbst wird ausgeschieden, was
zur Ent-wicklung der positiven als bleibender Gestalt fiihrt (40).

Die sich komplementir zur «co-gnitio» (38) als Einheit von «quid» und «quod> erginzende
Zweiheit der Philosophie wird demnach gerade dadurch in eine verborgene Einheit der
Philosophie aufgehoben, «dass die negative Philosophie die positive <ausser sich setzt», eben
damit aber die <Zweiheit> beider schafft» (45f.). Die Wahrheit der Philosophie, ihre Einheit ist
Scheidung oder Zweiheit: Krisis.

Im Versuch, dem System in diesem Sinn, verstanden als systematische Einheit in der
Entwicklung qua Krisis, «auch eine historische Geltung zu geben» (47), verselbstindigen
sich die beiden Aspekte der Einheit und des Gegensatzes in eine diachrone Einheit, wonach
sich historisch aus der negativen die positive Philosophie entwickelt, und einen synchronen
Gegensatz, wonach sich je schon die beiden Philosophien in den verschiedensten Systemen

229



der Philosophiegeschichte entgegenstanden und -stehen (Platon versus Aristoteles, Ratio-
nalismus versus Empirismus) (vgl. 47f.). Indem es L. gerade darum geht zu zeigen, wie sich
die in der Erarbeitung des Konzepts der Krisis begriffene Entwicklungseinheit in der histo-
risierenden Darstellung gewissermassen als Krisis selbst instantiiert, macht er deutlich, dass
eine unverkiirzte und Widerspriiche in Schellings spiten Selbstdeutungen nicht glittende
Interpretation die Weltalter in ihrem Fragmentcharakter nicht als das Produkt einer Krise
verstehen darf: Vielmehr erweisen sich die Weltalter-Texte als Ort der Gewinnung einer
Theorie, welche in der Spatphilosophie als Krisis der Philosophie selbst sich auf sich selbst
zuriickbeugt. L’s Lektiire ist genau von dieser These eines Ubergangs «von der Erarbeitung
des Entwicklungsbegriffs <Krisis» zur Selbstinterpretation anhand dieses Begriffs» (57) ge-
leitet, eines Ubergangs, der zugleich «mit der Ersetzung derjenigen Arbeit [sprich: der
Weltalter-Texte, D.S. ] verbunden [ist], die sich selbst auf diesen Begriff hin reflektiert» (a.O.).
Die Ersetzung des Buchprojekts Die Weltalter ist also nicht als Scheitern, sondern weit mehr
als Selbsterfiillung der urspriinglichen Intention zu verstehen, von L. gar als «Schellings
Apotheose» (240ff.) interpretiert.

Nach einer hauptsichlich aus Briefstellen gut dokumentierten Darstellung der Geschichte der
Weltalter-Texte, ihrer immer erneuten Ankiindigung, der Verzogerungen und schliesslich der
Tilgung des Titels Weltalter, kommt L. zur eigentlichen Analyse der Texte, die zwar von intimer
Textkenntnis zeugt, leider aber nicht immer in der wiinschbaren Griffigkeit gelungen ist.

In vier Hauptabschnitten fiihrt L. die Darstellungsékonomie der Weltalter, den Begriff
der Scheidung von sich selbst in formaler wie inhaltlicher Hinsicht, seine Dialektik sowie
seine Umwandlung zur Spétform einer Selbstdeutung Schellings aus.

Die Darstellungsékonomie ist geprigt von der zentralen «Konzeption einer Selbstdar-
stellung des Absoluten» (115) als Wissenschaft, die zwar gegenwirtig (aufgrund des Abfalls
des Menschen von seiner Vermittlungsbestimmung zwischen Gott und Natur, vgl. 161ff.)
nicht einzulGsen, aber auf indirektem Weg anzustreben ist: Die als mit der Entwicklung des
Absoluten gegenwirtig identisch erkannte Wissenschaft, die Identitit von Denken und Sein,
besteht erst im Denken und bleibt in ihrer Wirklichkeit das Versprechen der Zukunft. Die
Philosophie kann nicht in der angestrebten Form der Erzdhlung auftreten, sondern bleibt
auf den dialektischen Diskurs angewiesen. Insofern es aber absolutes Wissen gerade als
Selbstbewusstsein und -darstellung des Absoluten zu begreifen gilt, muss auch ein vergan-
genes oder gegenwirtig defizientes Wissensverstindnis als Ausdruck des Absoluten verstan-
den werden, so dass demnach zu jeder Zeit die identische Einheit von Absolutem und
absolutem Wissen gegeben ist. Was die Wissenschaft in der Gegenwart einzig trennt von der
nicht bloss gedachten, sondern realen Identitdt des Absoluten und des absoluten Wissens ist
ein Schleier des Wissens (S. 128). «. . .einerseits in Gestalt der Seele . . . andererseits in Ge-
stalt der theosophischen Systeme» (141) sind dem Menschen Einheitsgestalten der Wissen-
schaft gegeben, die ihn je schon im Zentrum der geschichtlichen Selbstdarstellung des
Absoluten sein lassen, so dass gerade in der Scheidung des Philosophen von sich selbst, in der
Krisis, ein Weg zur Wiedererinnerung und damit Realisierung der Identitdt von Denken und
Sein moglich wird (130): Es ist eine Wiedervereinigung «durch Scheidung» (132).

Interessant fiir L.’s These ist nun, dass gerade dieser ««<Kampf . . . der Scheidung von sich
selbst» (171) —ein Kampf um das Wissen des Nichtwissens qua «reale(s)» Getrenntsein vom
absoluten Wissen» (170) — nicht einfach als Bedingung und auch die Scheidung selbst nicht
einfach als Methode des Erlangens absoluter Wissensinhalte zu verstehen ist, sondern selbst
zum Inhalt wird. Denn in der Krisis des Philosophen selbst spielt sich in <innerlicher» Nach-
bildung eine Wiederholung der Entwicklung des Absoluten ab, so dass die Erzdhlung in ihm
ihren Inhalt, zumindest «ein Kriterium ihres Inhalts» (171) hat.

So ist es denn auch verstdndlich, dass Schelling die Ausfithrungen zur «Zeugung Gottes»

230



und zur «Genealogie der Zeit» als nicht streng wissenschaftlich zuriicknimmt (169; vgl. dazu
auch 177ff. u. 184ff.). Denn der darin situierte Abfall des Menschen, welcher ihn von der
Zukunft einer realen Einheit von absolutem Wissen und Absolutem in seiner Selbstdarstel-
lung trennt, kann selbst, weil Grund fir die Unméglichkeit absoluten Wissens, auch nicht als
Entwicklungsphase des Absoluten gewusst werden: Das Wissen um den Abfall, der nur als
Faktum erfahrbar ist, hat «einen bloss hypothetischen Status» (170).

M.a.W.: Die Erarbeitung des Buchprojekts Die Weltalter zeigt sich fiir Schelling mehr und
mehr als dieser (Kampf> einer Krisis, so dass aufgrund der gegenwirtigen Unmoglichkeit
einer <objektiven» erzidhlerischen Darstellung der Wissenschaft das fertige Buchprodukt «als
ein prinzipiell verfrithter Beitrag» (172) zu einer solchen Darstellung gelten miisste. «Ei-
gentlicher Bedeutungstrager» ist deshalb vielmehr die Erarbeitung des Buches — was denn
auch den Zwang einer fortwidhrenden Verzogerung der Publikation theorieimmanent plau-
sibel macht.

Die Konkretisierung eines Programms, wonach die innerliche Wiederholung eines Rea-
lisierungsprozesses der absoluten Identitdt von Denken und Sein nicht nur die Bedingung
absoluten Wissens, sondern in der unmittelbaren Erfahrung des innerlichen Scheidungspro-
zesses zugleich Inhalt dieses Wissens ist, wird von L. unter dem Titel der «Dialektik der
Krisis» (190ff.) rekonstruiert, wobei er insbesondere die dussere Dialektik thematisiert. Zum
einen sind es Schellings pradikationslogische Reflexionen zum «wahren Sinn der Kopula»,
die L. als «Kldrung des Identitédtssinns der <absoluten Identitit»» (196) versteht, einer Iden-
titdt, die als Viertes auszusondern ist neben der Potenzentrinitdt der Einheit der beiden
Grundprinzipien des Realen und Idealen, deren Gegensatz sowie Identitit von Einheit und
Gegensatz (198ff.). Erzdhlt wird diese Dialektik als Vergangenheit einer «Auseinanderset-
zung verschiedener Willen» (203). Zum andern erortert L. die «Positivitdt des Widerspruchs»
(203) und seine Selbstaufhebung in der Zeit als «System der Weltalter» (208) — die Poten-
zenfolge verhilt sich als Zeitenfolge. Aus beidem ergibt sich die Deutung der «realen
Scheidung der «Katabole», ndherhin der «Uni-versio» (212f.): Sie ist sowohl Unterwerfung
der im Widerspruchsverhiltnis stehenden Potenzen unter eine gemeinsame Einheit als auch
umgekehrt Unterwerfung des ««Eins-Sein(s)> als . . . <Zugrundeliegendes» unter die im zeit-
lichen Verhiltnis sich ausschliessenden Potenzen. Die Entscheidung des Absoluten «zur
Offenbarung» (213) bedeutet also verkehrterweise seine Riicknahme in den Grund: Der
U'bergang zur Existenz ist eine «Verstellung, eine gottliche Ironie oder Okonomie» (214).

Die Okonomie der Entwicklung des Urwesens qua Selbstdarstellung als Wissenschaft gilt
auch unter den Bedingungen der realen Scheidung als eine Okonomie des Systems, d. h. sie
priagt «in einem das Prinzip, seine Entwicklung und das System selbst» (230): Auf einem
gegenwartigen Standpunkt muss sich die «absolute Identitit des (Realen> und ddealen> die
Einheit ihrer Einheit und ihres Gegensatzes [gewissermassen <ironischy, D.S. ]. . .als Gegen-
satz darstellen» (231).

Bei aller sachlich ausgewiesenen Parallelitit der frithesten Weltalter-Texte und der Spat-
philosophie rdumt L. ersteren insofern eine Vorrangstellung ein, als sie «zwar bereits
ebenfalls den Erfordernissen der Okonomie der Entwicklung des <allein wahren Systems
Rechnung tragen, dies aber zugleich in einer Weise tun, dass sie diese «Okonomie selbst, und
damit die Verkehrung, welche den «gegenwirtigen Standpunkt’ kennzeichnen, als solche
offenlegen» (237). Wihrend die Spitphilosophie in der Abstraktion vom gegenwirtigen
Standpunkt <nur so zu tun> scheint, als ob die Scheidung (von Gedanken- und Realprozess,
von «quid> und «quod») das letzte Wort hétte, decken die Weltalter-Texte gerade «die Grenze
der Giiltigkeit» dieses Dualismus auf. Das Schicksal eines fortgesetzten Ausarbeitungspro-
zesses der Weltalter ist keines des Scheiterns, sondern liest sich jetzt selbst als eine indirekte
Reprisentation des gegenwartig nicht reprisentierbaren absoluten Prozesses (238).

231



Auf dieser Basis belegt L. im einzelnen in einem Schlussteil die eingangs skizzierte These,
dass die spdten Selbstdeutungen Schellings am Beispiel «Schelling» den absoluten Prozess
zur Darstellung bringen, und zwar in der Weise, dass zum einen sowohl die Konkretion der
Verzeitlichung des «wahren Systems» in eine Folge unterschiedlicher Systeme, die Zweiteilung
der Spétphilosophie, wie auch der Fragmentcharakter der Weltalter als Konsequenz der in
letzteren entwickelten Okonomie, der ironischen Verkehrung des Systems einsichtig wird.
Zum andern aber inszeniert sich der Autor «Schelling» selbst als die gegenwértig bloss
prophezeibare Wiederherstellung absoluter Einheit, indem der Philosoph gerade im Wollen
einer Krisis der Philosophie selbst sich als «einen Repréisentanten des Absoluten» (291;
s. auch 293) ausweist.

Den Abschluss des Buches bildet eine ausfiihrlich kommentierte Gliederung aller bisher
bekannten und verfiigbaren drei Fragmente mit dem Titel «Die Vergangenheit» (294-346).

Insgesamt kann die Arbeit als erhellender Versuch gelten, die vielen oft widerspriichlichen
Systemansitze Schellings und damit seine gesamten philosophischen Bemithungen mit einer
von Schelling in den Weltalter-Texten selbst entwickelten Krisis-Theorie in dem Sinn als
Einheit zu fassen, dass gerade das Konzept einer prinzipiellen Einheit in der Scheidung von
sich selbst sowie der dadurch bestimmten Okonomie der Selbstdarstellung dieses Prinzips als
der philosophische Grundgedanke Schellings gelten kann. Bei der an aktuellen Problemla-
gen und nicht ausschliesslich an Schelling und der Schellingforschung interessierten Frage,
inwieweit nun ein Beitrag etwa zum Problem geleistet wurde, ob und in welcher Form eine
Metaphysik im Sinne Schellings heute allenfalls noch fruchtbar zu machen sei, muss die
Leserschaft, leider nicht nur aus Griinden einer sehr technischen Sprache, wie bei manchen
andern auch bei der vorliegenden Arbeit etwas ratlos bleiben. Soll Schelling aber nicht allein
in Sachen Naturphilosophie vom Staub der Geschichte befreit werden, sondern auch in
rebus metaphysicis seiner schwer zugidnglichen Weltalter-Spekulationen, so scheint es mir
wesentlich, dass auch in detaillierten Einzelarbeiten das Interesse an einer argumentativen
Rekonstruktion, und das heisst auch an einer problemorientierten Ubersetzungsleistung
leitend wire. Daniel Sollberger (Basel)

Matthias Meyer: Feuerbach und Zinzendorf. Lutherus redivivus und die Selbstauflésung der
Religionskritik (Theologische Texte und Studien, I). Georg Olms Verlag, Hildesheim/Ziirich/
New York 1992, 242 S.

Trotz seiner primér theologischen Intention (vgl. das beigegebene Geleitwort von J. Molt-
mann) kommt dem anzuzeigenden Buch nach seinem Duktus und seinem Ergebnis hohe
religionsphilosophische Relevanz zu. Das ist vor allem darin begriindet, dass der Autor in
eingehender Analyse Feuerbachs Zinzendorfschrift von 1866 als dessen letztes Wort zur
Theorie und Praxis der Religionskritik behandelt. Er erfiillt damit auch ein Desiderat der
Forschung, da bislang dieser spdten Schrift Feuerbachs nur geringe Aufmerksamkeit zuteil
wurde. M. Meyer beschiftigt sich u.a. mit Feuerbachs Bild vom Verhiltnis Zinzendorfs zu
Luther (Lutherrenaissance), mit seiner Interpretation einer geschichtlichen Reduktion des
Christentums durch Luther und mit der Frage des Atheismus bei Zinzendorf. Mit Akribie
wird das Quellenmaterial Feuerbachs eruiert und dargelegt, dass Verdnderungen wie Ent-
stellungen zu verzeichnen sind und dass hinter allem die Methode der Umkehr waltet, die das
eigentlich Religiose verkennt und zerstort. Feuerbach habe, so Meyer, die christliche Reli-
gion im Entscheidenden griindlich missverstanden und an ihre Stelle ein nicht tragfdhiges
Menschenverstindnis gesetzt, das des transzendenten Halts entbehrt. Die Auflésung der
Theologie in Anthropologie also steht in Frage. Sie sei — so war es seit 1841, dem Erschei-
nungsjahr von Feuerbachs Das Wesen des Christentums, theologischerseits immer wieder zu
horen — einer hochst problematischen Definition des Menschen entsprungen.

232



Begriissenswert an Meyers Buch ist der Aufweis der Beziige von Zinzendorf und Luther
sowie die erneut erinnerte Stimulierung Feuerbachs durch letzteren, wo es um die religions-
kritische Radikalisierung nach dem Abschied vom deutschen Idealismus ging. Woriiber
diskutiert werden miisste, ist die aus der Position des Theologischen geleistete bzw. versuchte
Destruktion der nihilistischen Denkbahnen Feuerbachs. Wenn das Religidse nur Thema
werden kann, sofern die Grundannahmen eines aussermenschlichen Gottlichen, eines Hei-
ligen, eines Gottes (der sich wie immer offenbaren mag) gemacht werden, bleibt der einer
evolutiven Methode verpflichtete Feuerbach ausserhalb. Zu vergegenwirtigen ist, dass er
mit seiner Religionskritik in einem denkgeschichtlichen Strom figuriert, zu dem einerseits
David Hume und andererseits Friedrich Nietzsche sowie Sigmund Freud gehoren. Die Zu-
ginge zum Faktum des Religidsen mit seiner Phdnomenfiille sind verschiedene, so dass auch
ein solcher zu beachten ist, der von einer menschlichen Areligiositit ausgeht, welche durch
Not, Missgeschick und Tod religiose Konstitution (etwa im Sinne einer Kontingenzbewdl-
tigung) auslost. Feuerbach wollte nach Aufhebung der in der herkémmlichen Religion
implizierten Entfremdung dem Menschen die Welt nochmals 6ffnen fiir neue Interpretatio-
nen, fiir die lebenssteigernden Implikationen des Religidsen. Ist die Gottheit das offenbare
Innere des Menschen, so liegt schon in dieser Aussage die Aufforderung zu einer géttlichen
Intensivierung des Lebens. Der Autor hat dies Zentrale in Feuerbach ausgeklammert.

Hans-Jiirg Braun (Ziirich)

Jean-Pierre Schobinger: Miszellen zu Nietzsche. Versuche von operationalen Auslegungen.
Schwabe, Basel 1992, 151 S.

Schobingers Miszellen gehoren zu den neueren nicht vorwiegend thematisch orientierten
Nietzsche-Interpretationen, heben sich von diesen — zu einem grossen Teil aus dem franzo-
sischen Sprachraum stammenden — Auslegungen aber ab, indem sie beim Verallgemeinern
der Ergebnisse, die in der einzeltextimmanenten, mit grosser philologischer Akribie durch-
gefithrten Analyse gewonnen wurden, sehr vorsichtig sind.

Die Miszellen zu Nietzsche bestehen aus sechs Arbeiten insbesondere zur Fréhlichen Wis-
senschaft und zu Texten aus deren Umfeld. Sie werden eingeleitet von einem allgemeineren Teil,
in dem die in allen Arbeiten wirksame Perspektive einer operationalen Auslegung dargelegt
wird. Auch der ausfiihrliche Material- und Anmerkungsteil ist dank seiner vielen Querver-
weise so angelegt, dass die an sich eigenstindigen Aufsitze zusammen ein Ganzes bilden.

Die operationale Auslegung, die der Autor in letzter Zeit in mehreren Aufsitzen vorge-
stellt hat, besteht im Zusammenspiel einer intimen Vertrautheit mit der thematischen Schicht
eines Textes und einer spezifischen Aufmerksamkeit auf Unebenheiten und Briiche in eben
dieser Schicht. Insofern ist sie das Ergebnis einer auf die hermeneutische Praxis gerichteten
Reflexion, die sich zu einer Arbeitshypothese im Umgang mit Texten verdichtet hat. In der
Miszelle «Die Apophantik des aphoristischen Doppelgesichtes» zeigt Schobinger exempla-
risch an einigen Texten, wie ein genaues Lesen und das Ernstnehmen der sich einstellenden
Schwierigkeiten neue Verstehensschichten, gewissermassen das zweite Gesicht eines Apho-
rismus, freilegen konnen. Operational heisst die Auslegung insofern, als sie sich beharrlich-
umsichtig auf Textfaktoren richtet, die bei der Thematisierung «im Schatten der Verstind-
nishelle» (E. Fink) bleiben, aber unterschwellig wirksam sind. Diese Auslegung ist deshalb
nur in beschrinktem Mass eine Methode, weil die operationale Aufmerksamkeit auf diese
Faktoren zwar eine methodische Lektiirehinsicht darstellt, die Wirkweise der operativen
Faktoren auf die thematische Schicht aber gerade einzeltextspezifisch ist.

Dass die der operationalen Auslegung zugrundeliegende Erfahrung im Lesen von Nietz-
sche-Texten allgemeiner Natur ist, wird unter dem Titel «Unausschopfbarkeit des Sagens»
dargelegt: In dieser in systematischer Hinsicht zentralen Miszelle wird gezeigt, dass die einen

233



Text gestaltende innovative Kraft — fiir die der Name des Autors die gingigste Metapher ist —
nur in beschrinktem Masse selber thematisierbar ist. Die Beliebigkeit der Aphorismenab-
folge, so die These Schobingers, kann als Ausdruck dieser Situation ausgelegt werden.

Werkgeschichtlich gesehen, stellt Die Frohliche Wissenschaft einen «Gérungstext» dar, in
dem die Genese des Gedankens der Ewigen Wiederkehr, der dann in «Also sprach Zara-
thustra» zum Durchbruch kommt, verfolgt und damit ein Ubergang von einer Schaffens-
phase zu einer anderen nachvollzogen werden kann. In der Miszelle «Nietzsches Distanz-
nahme von der aphoristischen Schreibweise» versucht Schobinger dies deutlich zu machen
und aufzuzeigen, dass die mit dem Zarathustra-Buch und vollends mit der Genealogie der
Moral sich durchsetzende Abkehr von der aphoristischen Schreibweise als eine Einwirkung
des Gedankens der Ewigen Wiederkehr gelesen werden kann: Das beherrschende Thema
dieses Gedankens beendet deren thematische Beliebigkeit. Die zur gleichen Zeit entstandene
Sammlung von neuen Vorreden, die Nietzsche 1886 nachtriglich zu all seinen Biichern
verfasste und die das Projekt einer nachtraglichen Umdeutung darstellen, siecht Schobinger
im gleichen Zusammenhang. Die Miszelle «Von der Einverleibung der Wahrheit» vertieft
diese Uberlegungen insofern, als sie einen — auch quantitativ fassbaren — Zusammenhang
zwischen dem Auftauchen der Einverleibungsmetapher und dem Gedanken der Ewigen
Wiederkehr aufzeigt.

Die erste Miszelle zum Motto der Fréhlichen Wissenschaft—in ihr wird die These vertreten,
dass die Ersetzung des Emerson-Mottos durch den Spruch «Uber meiner Hausthiir» in der
Zweit-Auflage von 1887 auch im Zusammenhang mit dem Auftauchen des Wiederkunft-
gedankens gesehen werden kann — und die letzte Miszelle zur Figur des tollen Menschen
(Aph. 125) erproben je die Auslegungsvielfalt der Nietzschetexte. Der tolle Mensch mit
seiner Rede vom Tod Gottes wird in Schobingers Auslegung zur Figur des bodenlosen
aporetischen Menschen, der den Blick auf die Unausschdpfbarkeit des Sagens lenkt: «Seine
Tollheit besteht in der Ironie des Doch-vertreten-Miissens eines unausschopfbaren, weil
grundsétzlich (noch) unfassbaren Wissens.»

Es ist zu wiinschen, dass diesem Buch, das nicht nur einen Beitrag zur thematischen
Nietzsche-Forschung leistet, sondern auch mit feinem Gespiir spezifische Erfahrungen im
Umgang mit Nietzsche-Texten artikuliert und eine begriffliche Sprache vorschligt, um diese
im Werkzusammenhang zu verstehen, ein anderes Schicksal beschieden sein wird als dem
tollen Menschen, dem der Markt mit Unverstindnis begegnet.  Jiirg Berthold (Ziirich)

Peter-Ulrich Merz: Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen
der verstehenden Soziologie. Konigshausen & Neumann, Wiirzburg 1990, 466 S.

- Der «Schliissel fiir das Verstindnis von Max Webers Konzeption der Sozialwissenschaft»
liege, so lautet der systematische Grundgedanke von Merz’ umfangreicher, 1985 in Ziirich
als Dissertation vorgelegter Untersuchung, in der «Umsetzung der Idee einer Wirklichkeits-
wissenschaft» (15). Vom Problemzusammenhang der «Kluft zwischen Wissenschaft und
Wirklichkeit» (69) als dem systematischen Zentrum der Weberschen Wissenschaftsauffas-
sung ausgehend, versucht Merz den «ganzheitlichen Aufbau» (68) der Wissenschaftslehre
sichtbar zu machen.

Gegenstand der durch Weber begriindeten modernen Sozialwissenschaft ist das konkrete
empirische Geschehen der sozialen Wirklichkeit, das menschliche sinnverstehende Handeln,
welches in seiner Eigenart durch eine mdglichst addquate, wissenschaftlich ausweisbare
Erkenntnis rational begreifbar gemacht werden soll. Weber gehe es um die systematische
Begriindung dieser wirklichkeitswissenschaftlichen Erkenntnis (15). Wenn derart das Ver-
héltnis von Wirklichkeit und Wissenschaft bzw. Begriff ins Zentrum riickt, ist bereits auf den
wissenschaftsphilosophischen Kontext des Siidwestdeutschen Neukantianismus, nament-

234



lich auf Rickert verwiesen. Webers Wissenschaftslehre sei ausschliesslich auf dem Hinter-
grund der Rickertschen Arbeiten zu begreifen (vgl. 228f., 361), welche auf der Basis einer
transzendentallogischen Wertlehre eine umfassende, die verschiedenen Erkenntnisleistungen
der Einzelwissenschaften vereinigende Wissenschaftslehre zu entwickeln suchen, wobei die
Wissenschaftssystematik nach formallogischen, gegenstandsunabhingigen Kriterien ausge-
richtet ist.

Merz scheint mit seiner Arbeit auf den ersten Blick offene Tiiren aufzustossen, wenn er
selbst konstatiert, dass hinsichtlich der Bezugnahme Webers auf Rickert — abgesehen von
«Einzelfillen» (35) — von einer «grundsétzlichen Akzeptanz» (35) in der Forschungsliteratur
ausgegangen werden konne. Mit Recht weist er aber darauf hin, dass der Rickertbezug
«primdr als Problemtitel» (39) und nicht als eindeutig geklarter Sachverhalt gelten kénne.

Merz intendiert neben der «Weiterarbeit» an «offenstehenden Punkten» (57) und der
«Einordnung der noch nicht erschopfend behandelten Sachverhalte» (53) eine grundsitzli-
che Klirung von Webers Verhiltnis zu Rickert. Seine Untersuchungen iiberzeugen durch
ihre breit angelegte Sichtung der fraglichen Problembereiche. Sie enthalten auch eine ein-
gehende Aufarbeitung der Forschungsliteratur zum betreffenden Fragenkomplex (Stand
1984; vgl. § 3). Die entscheidende Leistung dieser Arbeit liegt in der ausserordentlich sorg-
fdltigen, methodisch durchdachten und prizisen (zuweilen allerdings fast zu akribischen)
Rekonstruktion des einheitlichen Gesamtaufbaus der Weberschen Wissenschaftsauffassung
aus den zugrundeliegenden, in der Rickert-Lektiire gewonnenen bzw. vertieften erkenntnis-
theoretischen und wissenschaftslogischen Voraussetzungen, wobei in der Forschungslitera-
tur oft isoliert behandelte Fragenkomplexe, wie das Sinnverstehen oder der Idealtypus, in
ihrer internen Verwurzelung mit der formalen erkenntnis- und wissenschaftslogischen Basis
der Weberschen Wissenschaftsauffassung sichtbar werden. «Entscheidend fiir Webers Um-
gang mit den von Rickert iibernommenen logischen Grundlagen ist», so lautet Merz’
Hauptthese, «einzig die Intention der Erprobung» (336), wobei damit nicht eine blosse
Anwendung, sondern das «Zu-Ende-Denken der neukantianischen Wissenschaftsauffas-
sung unter Beriicksichtigung der besonderen Erkenntnis-Aufgabe der Sozialwissenschaften
sowie der Bedingungen der gegenwértigen kulturhistorischen Situation» (336) gemeint ist.

Da Max Weber aufgrund seines vorwiegend fachwissenschaftlichen Interesses keine ein-
schldgigen Arbeiten iiber die erkenntnislogische Fundierung seines Wissenschaftspro-
gramms verfasst hat, die Textlage also grundsitzlich problematisch ist, versucht Merz — im
Unterschied zu D. Henrich, welcher die Einheit der Weberschen Wissenschaftslehre imma-
nent rekonstruiert und im anthropologischen Begriff des verniinftigen, sinnverstehenden
Menschen festgemacht hat (vgl. Die Einheit der Wissenschaftslehre Max Webers, 1952) —eine
Rekonstruktion mit Hilfe «externer Koordinaten» (33). Die aus Rickerts wertphilosophi-
schem Gebédude rezipierten isolierten Elemente sollen auf ihren Herkunftsort zuriickbezo-
gen und so ihre impliziten systematischen Kontexte innerhalb der Weberschen Wissen-
schaftslehre freigelegt werden konnen (vgl. 258ff.). Entsprechend gliedert sich der Aufbau
der Untersuchungen in zwei Teile, welche Rickerts und Webers Konzeptionen in analoger
thematischer Abfolge zur Darstellung bringen.

Teil I (§ 5-10) erarbeitet die zentralen systematischen Bestandteile der Rickertschen Wert-
philosophie, wobei dem Ineinandergreifen von Wirklichkeitskonstitution und Wirklich-
keitserkenntnis (Erkenntnistheorie und Methodologie) besondere Bedeutung zukommt
(§ 5). Im Zentrum steht Rickerts Begriff der objektiven Wirklichkeit, welcher einerseits nach
seiner erkenntnistheoretisch-transzendentallogischen, die Erméglichung der Wirklichkeits-
erkenntnis betreffenden Seite und andererseits nach der empirisch-realistischen, die Auffas-
sung und Umbildung der gegebenen Wirklichkeit betreffenden Richtung untersucht wird.
Methodisches Scharnier dieser beiden Gesichtspunkte ist, so macht Merz deutlich, Rickerts

235



These des endlichen Verstandes, von der her sich die Notwendigkeit zweier klar zu unter-
scheidender (kategorialer und methodologischer) Erkenntnisformen begriinden lasse.

Berechtigterweise legt Merz Gewicht auf die Darstellung der heute zuweilen unterschitz-
ten Rickertschen Erkenntnistheorie, welche die Relevanz der theoretischen Wertbeziehung
fiir die Konstitution des Erkenntnisgegenstandes im Urteilsakt nachzuweisen sucht. Inter-
essant sind dabei auch die Hinweise auf das oft klischeehaft beurteilte Verhaltnis Rickerts zu
Windelband (1871f.).

Vorbehalte wiren lediglich bei der Diskussion von Kants und Rickerts Wirklichkeitsbe-
griff anzubringen (145f.), in der Kant meiner Auffassung nach vorwiegend in der Perspektive
Rickerts gelesen wird. Vollkommen zutreffend ist allerdings der Vorwurf, Kant vermische
kategoriale und methodologische Formen bzw. objektive Wirklichkeit und Natur. In der
historischen Wiirdigung von Rickerts «Lehre vom Begriff» (85) unterschidtzt Merz meiner
Ansicht nach die methodische Relevanz von Kants logischer Begriffslehre fiir seine tran-
szendentallogische Erkenntnistheorie.

Merz’ Darstellung fiihrt iiber den bekannten formalerkenntnislogischen Dualismus von
naturwissenschaftlichem und historischem Begriffsbildungsverfahren (§§ 6-9) zum materia-
len Begriff der Geschichtswissenschaft als Kulturwissenschaft (§ 10) und endet schliesslich in
universalgeschichtlicher Perspektive bei Rickerts werttheoretischer Weltanschauungslehre,
welche — als wissenschaftliches Idealbild — eine Systematik letzter absoluter Werte vorsieht.

Im II. Teil (§§ 11-15) steht zunéchst wiederum das Verhiltnis von Wirklichkeitskonstitu-
tion und Wirklichkeitserkenntnis im Blick (§ 11), wobei hinsichtlich der letzteren weitge-
hende Ubereinstimmung zwischen Rickert und Weber herrsche (vgl. 258). Aufgrund der
Textlage schwieriger gestaltet sich der Nachweis fiir die Wirklichkeitskonstitution. Merz
macht allerdings iiberzeugend deutlich, dass sich die systematisch tragenden Elemente der
Rickertschen Erkenntnisbegriindung (Wahrheitswert als logischer Grund der Erkenntnis,
Urteilslehre, Objektivitit und Geltung, erkenntnistheoretisches Subjekt, Differenzierung
des Kausalitdtsbegriffs) bei Weber nachweisen lassen, so dass es «kaum anzunehmen» (269)
sei, dass Weber mit denselben Voraussetzungen zu einer grundsitzlich anderen Lésung
gekommen wire als Rickert, wenn er sich explizit mit der erkenntnistheoretischen Begriin-
dung der objektiven Wirklichkeit befasst hétte.

Die thematisch streng analog gefiihrte Darstellung erlaubt es Merz, die Liicken in den
erkenntnistheoretischen Grundlagen Webers auf der Folie der Rickertschen Systematik
schrittweise zu schliessen, sie fiihrt allerdings im Hinblick auf das ganze Buch auch zu
teilweise storenden Redundanzen in der Argumentation (z. B. 279ff., 308ff., 364ff.).

In den §§ 1215 tritt die Umsetzung der Idee der Wirklichkeitswissenschaft in den Vor-
dergrund. Zunichst verfolgt Merz allerdings wiederum eine streng formal-erkenntnislogi-
sche Betrachtung (§§ 12, 13). Zum von Rickert iibernommenen Methodendualismus werden
nun Webers eigenstindige Konzeptionen schrittweise eingebracht: z. B. die Integration hi-
storischer und naturwissenschaftlicher Begriffsbildung hinsichtlich der begrifflichen Dar-
stellung der individuellen Kausalbeziehungen, Webers Differenz von ausserwirklichen
Wertideen und in der historischen Wirklichkeit verkorperten Wertinteressen oder sein ideo-
logiekritisches, {iber Rickerts Postulat der Wertfreiheit hinausweisendes Motiv. Generell
konstatiert Merz bei Weber eine im Zeichen des Weiterdenkens der wissenschaftslogischen
Auffassung unter den spezifischen fachwissenschaftlichen Bedingungen der Sozialwissen-
schaft erfolgende Verinderung und Radikalisierung der «inneren Logik des Zusammen-
hangs von Wissenschaft und Gegenstandsbereich» (31). Analog zum § 10 leitet § 14 zur
materialen Betrachtung der Wirklichkeitswissenschaft als Kulturwissenschaft iiber, welche
nicht mehr einfach das historisch Einmalige in seiner Individualitdt zum Gegenstand hat,
sondern das soziale, in sinnhaften Inhalten entdusserte Handeln der Menschen.

236



Merz’ klare Trennung von erkenntnistheoretischen und methodologischen bzw. erkennt-
nislogisch-formalen und sachlich-materialen Gesichtspunkten erlaubt eine prézise Veror-
tung der systematischen Ansatzstellen von Webers eigenstindigen Weiterentwicklungen. So
fiihrt Merz z. B. aus, dass Webers Kulturkritik (vornehmlich dessen Wertkonfliktthese, wel-
che die Moglichkeit abweichender letzter Wertungen zuldsst) nicht die Wissenschaftslogik
selbst betreffe, da diese nicht dic Wertewahl, sondern die Begriffsbildung aufgrund der
theoretischen Wertbeziehung vorschreibe, so dass der Verzicht auf eine abschliessende Wer-
tesystematik die wissenschaftslogische Fundierung der Kulturwerte nicht gefihrde (vgl.
319ff.). Ob Webers Einbezug der spezifischen kulturhistorischen Situation den Rahmen der
blossen Erprobungsintention letzlich nicht doch sprengt und seine Weiterentwicklung in
diesem Sinne wirklich immer noch als «Spezifikation» (330) des Rickertschen Konzeptes
gelten kann, wire allerdings weiterzuverfolgen.

Als letzter entscheidender Schritt in der Darstellung der Idee der Wirklichkeitswissen-
schaft erfolgt im § 15 die Auslegung der Sozialwissenschaft als «sinnverstehende Soziologie»
(361). Merz diskutiert das Sinnverstehen in wirklichkeitswissenschaftlicher Optik. «Sinn-
verleihungy ist, da fiir Weber «sinnhaftes Handeln der Struktur nach immer ein Bewerten»
(339) ist, «eine Erweiterung des Stellungnehmens, nicht dessen Ersetzung» (338f.). Auch die
spezifisch kulturwissenschaftliche Begriffsvariante des Idealtypus, welche nach Weber «den
Wissenschaften von der menschlichen Kultur eigentiimlich und in gewissem Umfang unent-
behrlich ist» (411), wird von Merz zuriickbezogen auf die «Grundkonstanten der von
Rickert begriindeten und von Max Weber iibernommenen Einstellung der Sozialwissen-
schaft zur Wirklichkeit» (412). Im Idealtypus konzentriere sich gleichsam die Problematik
der Darstellung und Erfahrung der sozialen Wirklichkeit.

Merz weist selbst darauf hin, dass das idealtypische Begriffsbildungsverfahren die Frage
aufwirft, ob Webers Erprobungsabsicht in der Frage der Bildung der Idealtypen nicht in die
«Subversion gegeniiber Rickerts Denken» (48) umschligt. Zum einen besteht die Gefahr,
dass der Idealtypus insofern den streng formalen Rickertschen Begriindungsgedanken auf-
16st, als bei seiner Bildung «die Implikation von im Material selbst liegenden Vorgaben» (48)
ins Spiel kommt. Andererseits scheint der Idealtypus einer «emanatistischen Denkfigur»
(413), wie sie E. Lask in seiner Dissertation (Fichtes Idealismus und die Geschichte 1902)
erstmals diskutiert hat, zu entsprechen, insofern im Idealtypus als dem realisierbaren Deu-
tungsschema die méglichen Realisierungen der historischen Wirklichkeit als dessen Verwirk-
lichungsmomente bereits vorweggenommen sind. Damit gerdt die idealtypische Begriffsbil-
dung in Widerspruch zu ihren eigenen wissenschaftslogischen Voraussetzungen, welche der
analytischen Logik verpflichtet sind. Weber selbst hat ja, wie Merz ausfiihrt (242ff.), in seiner
Auseinandersetzung mit W. Roscher die analytische gegeniiber der emanatistischen Logik
verteidigt. Wenn Webers radikales Zu-Ende-Denken der Rickertschen Wissenschaftsauffas-
sung unter den Bedingungen der Sozialwissenschaft scheinbar auch zu deren zumindest
teilweiser Auflosung fiihrt, so besagt dies noch nicht, dass der Siidwestdeutsche Neukantia-
nismus insgesamt seine Relevanz fiir Webers Wissenschaftsverstindnis einbiisst, ist es doch
gerade Rickerts Schiiler E. Lask, welcher dessen werttheoretische Philosophie in wesentli-
chen Punkten umgebaut hat. Merz’ These der Erprobungsintention miisste in diesem
erweiterten Verstindnis weiterverfolgt werden, zumal das Verhiltnis Webers zu Lask bislang
noch kaum erforscht ist.

Als eigentliche Kernproblematik der werttheoretischen Wissenschaftsauffassung bei Rik-
kert und Weber stellt Merz die Wertinterpretation heraus. Mag die Wissenschaftsbegriin-
dung durch die Begriffslogik noch gelingen, so stellen sich in der praktischen Forschungs-
arbeit «immense Schwierigkeiten» (223) ein, vorab das hermeneutische Problem der
Zuginglichkeit der verwirklichten Wertinteressen fiir den Sozialwissenschaftler.

237



Mehr als bloss historisches Interesse verdient Weber, wenn er den Gedanken der «im
Handeln der Menschen konstituierten Wirklichkeit» (225) erstmals im modernen Sinn for-
muliert, insofern, als die Frage, wie die «Wertverwirklichung als Sinnverleihung» zu denken
und «mit Mitteln der Logik fassbar zu machen» (455) ist, noch heute Aktualitit besitzt.
Merz’ Buch leistet hierzu einen bedeutenden wissenschafts- und theoriengeschichtlichen
Beitrag. Roger Hofer (Ziirich)

Christoph Dejung: Ketzerei. Salz der Erde und Keim des Verderbens. Dreizehn Essays zu
Geschichte und Theorie der Haresie und eine Anwendung der noch nicht veroffentlichten
Philosophie der Geschichte des Verfassers. Samisdat, Ziirich 1992.

Wenn von Hiresie oder Ketzerei die Rede ist, denken wir unwillkiirlich an den mittelal-
terlichen Inquisitionsprozess, den besonders grausamen Umgang mit Aussenseitern, wie er
weder fiir die abendlidndische Antike noch fiir die aufgeklirte westliche Welt typisch ist. Die
Verbindung von religiéser Wahrheit und weltlicher Macht in der Orthodoxie, die sich — wie
Dostojewski den Grossinquisitor in seiner Anklagerede gegen Christus ausfithren ldsst —
zum selbsternannten Richter sogar iiber den Erloser ermichtigt, lag dieser Praxis der Ver-
nichtung zugrunde.

Durch Christoph Dejungs «historische Meditationen», die sich dem Begriff der Ketzerei
induktiv nihern wollen, werden wir zu einer Ubertragung des Begriffs der «Ketzerei» und
seines Komplements — der «Orthodoxie» — auf andere Zusammenhénge eingeladen. Neben
Luther und Jesus werden Philosophen wie Sokrates und Spinoza, aber auch Bucharin, das
Opfer eines von Stalins Prozessen, als Ketzer vorgefiihrt. Das Studium paradigmatischer
Figuren vermag vor allem in der Analyse der Logik der Verketzerung sowie in der ihr
komplementiren Verteidigungsstrategie des Ketzers im Prozess zu iiberzeugen, in dem das
Wesen der Ketzerei gewissermassen in Erscheinung tritt: «Wie die Verketzerung den Ketzer
schafft, so vervollkommnet der Ketzerprozess den ketzerischen Typus» (S. 110). Bekréftigt
durch zwei sorgfiltig ausgewihlte Quellentexte (eine Passage aus dem Schauprozess gegen
Bucharin und einen Ausschnitt aus Umberto Ecos Der Name der Rose) stellt Dejung die
finstere Logik der Inquisition dar: «Auch der faire, wahrheitssuchende Inquisitor wird jede
Wahrheitsmoglichkeit zerstoren. In einem Gespréach, wo immer nur der eine der Liige ver-
ddchtig ist, kann Wahrheit nicht herauskommen» (S. 108). Die Analogie zwischen christli-
cher und marxistischer Orthodoxie wird von zwei weiteren Gesichtspunkten unterstiitzt: Sie
sind beide durch eine eschatologische Struktur geprigt, und sie sind beide mit dem Aus-
bleiben der Verheissung konfrontiert. «Weil die Neuerer (des revolutionédren Sozialismus,
S. Z.) genau wie die frithen Christen mit der Fortdauer der siindigen Welt (des Kapitalismus)
konfrontiert waren, und weil sich bald zeigen musste, dass der <neue Mensch» alle Eigen-
schaften des alten mit sich fortschleppte, weil also die Heilsbotschaft wieder im doppelten
Sinn versagte, musste sich eine Lehre einfinden» (S. 85).

Eine zwischen die 13 Essays eingeschobene Meditation, in der Grundgedanken «der noch
nicht verdffentlichten Philosophie der Geschichte des Verfassers» — wie der Untertitel des
Buches heisst — expliziert werden, leitet iiber zu einem so weiten Begriff der Ketzerei, dass
darunter auch Strémungen der Moderne wie «Linke Politik», «Tiefenpsychologie» oder
«Wirtschaftlicher Liberalismus» begriffen werden konnen. Diese Extension des Begriffs
verdankt sich offensichtlich der Reflexion auf die Verpflichtung zur Wahrheit: «Der Nor-
malzustand ist Unklarheit, Nichtwissen. Aber gegeniiber klaren Unwahrheiten gibt es fiir
das Bewusstsein auch Verantwortung, nein zu sagen. Es gibt eine Verbindlichkeit der Er-
kenntnis, welche dazu zwingt, Wahrheit festzuhalten. Im Extremfall heisst das, zum Ketzer
zu werden» (S. 154).

Dieser Perspektivenwechsel leitet nicht nur zu einem zeitlosen Begriff der Ketzerei iiber,

238



sondern ermoglicht es auch, dass gegen Schluss des Buches der dialektische Wahrheitsbegriff
Hegels und Adornos sowie die Dialogik von Hermann Levin Goldschmidt als je unter-
schiedliche «Theorien der Ketzerei» diskutiert werden kénnen.

Abgesehen davon, dass die modernen Ketzereien (zu denen Dejung zum Beispiel auch die
Griindung des Migros-Genossenschaftsbundes durch Gottlieb Duttweiler zédhlt) nicht mehr
mit der gleichen Sorgfalt aufihre Struktur und Logik der Ausschliessung hin befragt werden,
geht mit dem Ubergang zur geschichtsphilosophischen Perspektive auch das analytische
Instrumentarium verloren. Wihrend im ersten Teil des Buches betont wird, dass Ketzerei
nicht ohne Orthodoxie in einem klar umschriebenen Sinn gedacht werden kann («In jeder
Reflexion iiber die Ketzerei muss man mit denken, was ihr Boden und ihre Folie ist: nimlich
die «Orthodoxiem, S. 11), bleibt die Macht, welche in der modernen Welt die Wahrheit
verwalten soll, diffus. Den Nachweis, dass das «moralische Wissen», das viel «gesellschaft-
licher Vermittlung, der Sprache und der Tradition» (S. 266) verdanke, als «Lehrreligion»
bezeichnet werden konnte wie das Christentum, habe ich nicht gefunden. Das mag daran
liegen, dass ich im Gegensatz zum Autor der Ketzerei ein Prinzip der liberalen Moderne nicht
in Vergessenheit geraten lassen mochte: das Prinzip der Toleranz. Mit dessen Anerkennung
ist die fiir den Ketzerprozess konstitutive Einheit von Wahrheit und politischer Macht
zerbrochen. Der Ausschluss aus der kirchlichen Orthodoxie bedeutet seitdem nicht mehr eo
ipso Beraubung der fundamentalen biirgerlichen Rechte. Damit soll keineswegs behauptet
werden, dass sich nicht auch die liberal verfasste moderne Welt dem Problem der Macht und
deren Ausschliessungspraktiken zu stellen hitte. Nur bleiben die neuen, komplexen Allian-
zen zwischen Wissen und Macht, wie zum Beispiel Michel Foucault immer wieder betont und
selbst erprobt hat, erst noch zu untersuchen.

Solche Kritik an einem Autor, der sich selbst als Ketzer versteht — Dejung hat dieses wie
andere seiner Biicher im «Samisdat» publiziert —, gerit natiirlich ihrerseits in den Verdacht
der Orthodoxie — vorausgesetzt, es gebe sie. Simone Zurbuchen (Ziirich)

Helmut Linneweber-Lammerskitten: Untersuchungen zur Theorie des hypothetischen Urteils.
Nodus-Publikationen, Miinster 1988, XX + 430 S.

Die hypothetischen Urteile (oder Konditionale), die sprachlich durch «wenn . . . dann»
ausgedrickt werden, sperren sich gegen logische Interpretationen und sind deshalb logisch,
semantisch und wissenschaftstheoretisch besonders interessant. Ich erinnere nur an die seit
Goodman ausgedehnte wissenschaftstheoretische Diskussion um irreale Konditionalsitze.
In der vorliegenden geringfiigig gednderten Fassung seiner Bonner Dissertation thematisiert
Linneweber-Lammerskitten denn auch die Geltungsbedingungen des hypothetischen Ur-
teils und versucht, die wichtigsten Ansétze zu analysieren und zu ordnen.

Dazu beschreitet er zwei Wege. Der erste urteilslogische Weg (1. Teil) bespricht eine Fiille
von Ansitzen zur Behauptungsstruktur der hypothetischen Urteile: etwa die Interpretation
des hypothetischen Urteils als komplexes Urteil, aber auch nachsatz-, schluss- oder rela-
tionstheoretische Interpretationen. Der zweite schlusslogische Weg (2. Teil) erginzt die
Analyse der Geltungsbedingungen dadurch, dass formale Eigenschaften des hypothetischen
Urteils betrachtet werden, die sich ergeben, wenn man die hypothetischen Urteile als Pri-
missen oder Konklusionen in Schliissen (vor allem aussagenlogischer Kalkiile) untersucht.
Ausgangspunkt sind dabei die Paradoxien der Implikation, die sich im System der materialen
Implikation der Principia mathematica ableiten lassen (S. 179). Sie waren u.a. Stein des
Anstosses fiir die alternativen Kalkiile der Implikation, die diese Paradoxien zu vermeiden
versuchen, um den Preis aber, dass wichtige andere Implikationsformeln auch nicht ableit-
bar sind. Solche alternativen Kalkiile sind das System der strikten Implikation von Lewis
und Langford oder das System der strengen Implikation von Ackermann, das Anderson und

239



Belnap weiterentwickelten. Im Anschluss an diese letzteren Systeme der strengen Implika-
tion konstruiert der Autor ein neues modallogisches System, das ohne Simplifikationsfor-
meln auskommt und deshalb im System der strengen Implikation noch enthaltene paradoxe
Formeln eliminiert.

Die Monographie gehort wegen ihrer sammelnden, klaren, ziel- und l6sungsorientierten
Darstellung in die Bibliothek des Logikers. Peter Schulthess (Ziirich)

240



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

