
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
F.-X. Putallaz: Le sens de la réflexion chez Thomas d'Aquin, Paris 1991; F.-X. Putallaz: La
connaissance de soi au XIIIe siècle. De Matthieu d'Aquasparta à Thierry de Freiberg, Paris
1991 (P. Schulthess). - J. Estermann: Individualität und Kontingenz. Studie zur
Individualitätsproblematik bei G. W. Leibniz, Bern u.a. 1990 (V. Mudroch). - A. Dufour: Droits de

l'homme, droit naturel et histoire. Droit, individu et pouvoir de l'Ecole du Droit naturel à

l'Ecole du Droit historique, Paris 1991 (S. Zurbuchen). - V. Mathieu: Kants Opus postu-
mum, Frankfurt/M. 1989 (V. Mudroch). - A. Lanfranconi: Krisis. Lektüre der «Weltalter»-
Texte F. W. J. Schellings, Stuttgart-Bad Canstatt 1992 (D. Sollberger). - M. Meyer: Feuerbach

und Zinzendorf. Lutherus redivivus und die Selbstauflösung der Religionskritik,
Hildesheim u.a. 1992 (H.-J. Braun). - J.-P. Schobinger: Miszellen zu Nietzsche. Versuche von
operationalen Auslegungen, Basel 1992 (J. Berthold). - P.-U. Merz: Max Weber und Heinrich

Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen der verstehenden Soziologie, Würzburg
1990 (R. Hofer). - Ch. Dejung: Ketzerei. Salz der Erde und Keim des Verderbens, Zürich
1992 (S. Zurbuchen). - H. Linneweber-Lammerskitten: Untersuchungen zur Theorie des

hypothetischen Urteils, Münster 1988 (P. Schulthess).

François-Xavier Putallaz: Le sens de la réflexion chez Thomas d'Aquin. Préface de Ruedi
Imbach (Etudes de philosophie médiévale LXVI). Vrin, Paris 1991, 343 S.

François-Xavier Putallaz: La connaissance de soi au XIIIe siècle. De Matthieu d'Aquasparta à

Thierry de Freiberg (Etudes de philosophie médiévale LXVII). Vrin, Paris 1991, 444 S.

Die beiden hier anzuzeigenden, ausgezeichneten Bücher über das schwierige Thema der
Selbsterkenntnis, von denen das erste über Thomas (im folgenden: I) und das zweite (im
folgenden: II) über einige andere Autoren aus dem letzten Viertel des 13. Jahrhunderts
(Matthäus von Aquasparta, Petrus Johannes Olivi, Roger Marston, Thomas von Sutton,
Gottfried von Fontaine und Dietrich von Freiberg) handelt, bilden eine Einheit, die in
Fribourg als Dissertation unter der Leitung von Ruedi Imbach erarbeitet wurde. Es handelt
sich um ein systematisch und historisch beeindruckendes, sehr differenziertes Werk zu einem
Kernthema Sokratisch-Platonischen Philosophierens: Scito te ipsum. Das Thema der
Selbsterkenntnis ist nicht so sehr für Aristoteles und den Aristotelismus wesentlich als für den

platonisch-neuplatonischen Strang der Philosophie. Es wird insbesondere durch Augustin
und das Proklische Liber de causis promoviert und taucht dann auch im «christlichen So-

kratismus» des 12. Jahrhunderts (Gilson) wieder auf. Weil der Aristotelismus in gewisser
Weise Oberhand gewinnt, wird es deshalb in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters
zunehmend verschleiert. Putallaz schreibt in seinen zwei Bänden nicht bloss die Monographien

von Pierre Courcelle, Connais-toi toi-même. De Socrate à St. Bernhard (Paris 1975/75)
und von Edward Booth, O.P., St. Augustine and the Western Tradition of Self-Knowing
(Villanova 1989) fort. Er ortet seinen Beitrag in dieser Hinsicht nur als «infime tranche» (I,
11). Seine Absicht geht weiter, nämlich darauf, die bunte Varietät des aufquellenden
intellektuellen Lebens am Ende des 13. Jahrhunderts, das nicht mehr durch die Etiketten:
Scholastik, Mystik, Philosophie geordnet werden kann, am Thema der Selbsterkenntnis - an
augustinischen und aristotelischen Tendenzen insbesondere - zu exemplifizieren, aber zudem

zu zeigen, welchen damaligen Fragestellungen die grossen Philosophien der Intuition von
Johannes Duns Scotus, Wilhelm von Ockham und Adam Wodeham ihr Entstehen verdan-

219



ken. Damit erliegt er nie der Gefahr eindimensionaler Geschichtsklitterung, die so mancher
Monographie eigen ist. Band I ist der Ausgangspunkt für Band II, insofern im Band I die
Thematik anhand der einschlägigen reichen und ausgefächerten Erörterungen des Thomas
ausführlich - insbesondere anhand der Stellen De ver 1,9; 10,8; 10,9 und ST I, 87,1 -
dargelegt wird. Putallaz will damit ein systematisches Terrain schaffen, von wo aus er die

übrigen Autoren so beurteilen kann, dass er nicht nur Ideen katalogisiert. Daneben gelingt es

ihm, Thomas aus der Optik der Thomisten herauszunehmen und ihn so vom oft gehörten
Vorwurf der Entfremdung des Ich zu schützen.

Putallaz eröffnet seine Ausführungen mit einer prägnanten Darstellung der einschlägigen
Thesen von Aristoteles und Augustin. Das Thema der Selbsterkenntnis hat für Augustin
theologische und erkenntnistheoretische Implikationen. Die Selbsterkenntnis ist Voraussetzung

für die Selbstliebe. Der Mensch ist durch Selbsterkenntnis und Selbstliebe Ebenbild
Gottes. Daneben ist für Augustin Selbsterkenntnis der privilegierte Ort der Wahrheitserkenntnis,

was man schon aus dem wohlbekannten Topos «noli foras ire, in te ipsum redi; in
interiore homine habitat Veritas» (De vera religione XXXIX, 72) ersieht. Die Seele erkennt
Körper durch die Sinnesorgane, das Unkörperliche durch sich selbst: «mens ergo ipsa sicut

corporearum rerum notitias per sensus corporis colligit sie incorporearum per semetipsam».
In Ergänzung zu Putallaz' Ausführungen zu Augustin könnte man darauf verweisen, dass

dies ganz die Auffassung ist, die Piaton in seiner Widerlegung des Protagoras im Dialog
Theaitetos (185) darlegt: Einiges (das Wahrnehmbare, die Gegenstände der Sinne) betrachtet
die Seele vermittels der Sinnesorgane, einiges, das nicht wahrnehmbar ist - was z. B.
Wahrnehmbarem gemeinsam, also nicht einzeln ist, oder sich auf Wahrnehmbares verschiedener
Sinne bezieht, was also nicht einzelner Gegenstand der Sinne ist; etwa: Eines, Sein, Gleiches,
Verschiedenes, Ähnliches, Unähnliches -, betrachtet die Seele nicht durch Sinneswerkzeuge,
sondern durch sich selbst. Aristotelisierende Autoren würden an dieser Stelle den sensus
communis einsetzen. Wie aber erkennt nun die Seele sich selbst? Sich selbst erkennt sie, so
konkludiert Augustin, da sie unkörperlich ist, offenbar durch sich selbst: «Ergo et se ipsam
per se ipsam novit quoniam est incorporea» (De trinitate IX, 3,3). Aristoteles dagegen ist, wie
dann Averroes, der Meinung, dass sich die Seele nicht durch sich selbst erkennt (De anima
III.4 430a2-3): Die Seele erkennt sich selbst so, wie sie die anderen Dinge erkennt. Man
erkennt zudem ein Vermögen nur durch sein Objekt. Aristoteles wehrt sich damit auch gegen
jede Prästanz der Selbsterkenntnis vor der Objekterkenntnis. Als ein systematisches Problem
formuliert Putallaz ein Paradox der Selbsterkenntnis (II, 382): Das Subjekt kann sich selbst
nicht als Subjektivität erkennen. Denn das Ich, das unmittelbar vorphilosophisch in meinem
Bewusstsein von etwas als mein Bewusstsein, als Bewusstsein von mir, gegeben ist, verschwindet

in seiner Unmittelbarkeit, sobald ich es explizit thematisiere, weil dann das «etwas» weg
ist und damit der Akt selbst. Umgekehrt wird es zum Objekt, sobald ich es in seiner Essenz

explizit thematisieren will, verschwindet also als Subjekt.
Im letzten Viertel des 13. Jahrhunderts haben nach Putallaz dieses Paradox nur Thomas

von Aquin und Dietrich von Freiberg aufzulösen vermocht (II, 381) - neben Siger von
Brabant, wie der Autor in einem Aufsatz in den Archives d'histoire doctrinale et littéraire du

Moyen Age (Jg. 67, Paris 1992) zeigt. Bei Thomas unterscheidet Putallaz sechs Formen von
Selbsterkenntnis: reditio incompleta der Sinne, habituelle Erkenntnis, präreflexives
Bewusstsein, abstrakte Analyse, kritisches Urteil und Reflexion im strikten Sinne (reditio
compléta). Zwar ist jede Selbsterkenntnis durch die Erkenntnis von etwas anderem bedingt;
die Erkenntnis von etwas anderem ist aber ebenso durch die wahre Erkenntnis bedingt,
insofern die wahre Erkenntnis eine Selbsterkenntnis voraussetzt, die sich als wahre weiss.
Wer nämlich etwas wahr weiss, weiss um Angleichung an die Sache (proportionem intellectus
ad rem), also um einen Akt und damit um das Wesen des aktiven Prinzips, das der Intellekt

220



selbst ist, dessen Natur es nämlich ist, dass er sich den Dingen «anformt». Thomas kon-
kludiert an für die Untersuchung zentraler Stelle in den Quaestiones de veritate I, 9: «Unde
secundum hoc cognoscit intellectus quod supra se ipsum reflectitur.» Die reditio compléta ist
die privilegierte Realisierung der Selbsterkenntnis, die jeder spirituellen Substanz möglich
ist, also auch Engeln und Gott. Beim Intellekt ist die reditio komplett, insofern der Intellekt
beim Erkennen von etwas aus sich herausgeht und in der wahren Erkenntnis zu sich selbst,

genauer zu seiner Essenz zurückkehrt. Die reditio compléta ist ein neuplatonischer Begriff
aus dem Liber de causis. Satz 15 heisst hier: «Omnis sciens qui seit essentiam suam est rediens
ad essentiam suam reditione compléta.» Sie ist nicht bloss die ontologische Subsistenz des

Intellekts - also gewissermassen dass das <ich denke> alle meine Vorstellungen begleiten
können muss -, sondern eben die Reflexion auf sich selbst. Das, was auf sich selbst
zurückkommen kann, ist nicht nur Zugrundeliegendes, sondern unkörperliche und von jedem
Körper trennbare operatio. Die reditio der Sinneserkenntnis (z. B. videre se videre) im sensus
communis etwa ist dagegen inkomplett, insofern sie ihr eigenes Wesen nicht erkennen kann,
denn die Sinne erkennen nur durch Vermittlung eines Organs, und eine facultas sensitiva
erkennt sich selbst nie durch Vermittlung eines Organs. Immerhin zeigt die reditio incom-
pleta der Sinne eine Spiritualisierung des menschlichen Körpers und zudem die enge
Aufeinanderbezogenheit von Seele und Körper beim Menschen.

Thomas' Thesen zur Selbsterkenntnis, insbesondere zur reditio compléta, wurden bei
seinen Gegnern (Roger Marston und Dietrich von Freiberg) und selbst bei den frühen
«Thomisten» (z. B bei Thomas von Sutton, den Putallaz untersucht) zu wenig berücksichtigt.

Die Neo-Augustiner und Franziskaner Matthäus von Aquasparta, Johannes Petrus
Olivi und Roger Marston bemühten sich zwar, die direkte und unmittelbare Erkenntnis der
Seele durch sich selbst zu postulieren, blieben aber doch andererseits bei der Objektivation
des Ich stecken, indem sie den Aristotelismus repetierten: Die Seele erkennt sich selbst wie
das andere, so dass etwa auch die Kategorien auf das Ich angewendet werden können. Diese
Tendenz setzte sich im 14. Jahrhundert fort (II, 390). Die Philosophie verwandelt sich von der
Selbsterkenntnis zur Erkenntnis dessen, was ist. Gegen diese Tendenz macht Dietrich von
Freiberg, der Kölner Gegner von Thomas von Aquin, geltend, dass der Intellekt nicht auf
dem Niveau des Objektes ist und sich selbst durch sich selbst als er selbst erkennt.

Die zwei sehr gelungenen Bände machen Lust darauf, am Thema der Selbsterkenntnis
weiterzudenken. Sie eröffnen systematisch neue Perspektiven und wecken auch Freude am
thematischen philosophiegeschichtlichen Zeitraum. Peter Schulthess (Zürich)

Josef Estermann'. Individualität und Kontingenz. Studie zur Individualitätsproblematik bei
Gottfried Wilhelm Leibniz. Peter Lang, Bern/Frankfurt/M./New York/Paris 1990.

Obwohl Individualität und Kontingenz bei Leibniz schon vielfach behandelt worden sind,
übertrifft die Arbeit von Estermann quantitativ und qualitativ die bereits vorliegenden
Studien bei weitem. Abgesehen von einigen Lücken und von kleineren Fehlern-so wird z. B.

unrichtig behauptet, dass Erkenntnis nach Kant nur deshalb möglich ist, weil wir im Apriori
des transzendentalen Ego gleichsam Anteil an der noumenalen Wirklichkeit haben (S. 19) -,
die allerdings der Hauptargumentation keinen Abbruch tun, stellt das Buch eine präzise
Studie zur Individualitätsproblematik bei Leibniz dar.

Als Hintergrund seiner Untersuchungen gibt der Vf. eine systematische Darstellung der
Schwierigkeiten, die die abendländische - vor allem die antike - Philosophie mit dem
Individualitätsgedanken hat (Teil I). Individualität in der Erscheinungswelt bildet für unser
Denken zwar ein Faktum und ist für die sinnliche Anschauung der unmittelbarste und
konkreteste Gegenstand, doch Objekt rationaler Erkenntnis wird das Individuum wegen
seiner Unvergleichbarkeit und Inkommensurabilität nicht: individuum est ineffabile (S. 6f.).

221



In Teil II werden die Wurzeln des Individualitätsbegriffs bei Leibniz skizziert. 1) Zunächst
war die scholastische Tradition, hauptsächlich in der Fassung von Suärez, bestimmend. Dies
zeigt sich in der ersten Schulschrift von Leibniz, der Disputatio metaphysica de principio
individui von 1663, in der er die Auffassung vertritt, dass das Prinzip der Individuation nicht
Teil dessen sein kann, was es individuieren sollte (S. 42), also nicht Existenz, Essenz, Materie,
Form oder Haecceitas (S. 44). Das ganze Seiende individuiert sich physisch (im Sinne von
Suärez) mit der Gesamtheit seiner positiven Bestimmungen (S. 50). 2) Leibniz' Bekanntschaft
mit dem Atomismus führte zu seiner vorübergehenden Abkehr von der Schulphilosophie -
erst später sollten beide Ansätze miteinander kombiniert werden (S. 52). In der Dissertatio de

arte combinatoria von 1666 präsentiert Leibniz eine Universalkombinatorik, die von
Elementarbegriffen (logischen Atomen) ausgeht, ohne aber den physischen Atomismus zu
teilen. 3) Gleich mehrere mathematische Begriffe fanden Eingang in Leibniz' spätere
Philosophie der Individualität. Mathematische Punktualität hat ihre Entsprechung im Begriff
des unausgedehnten metaphysischen Punktes (S. 69f.), mathematische Funktionalität lässt
sich auch für das System der individuellen Substanzen gebrauchen, um sowohl die intra- wie
die intermonadischen Relationen zum Ausdruck zu bringen. Kontinuität war für Leibniz
zeitlebens ein sehr wichtiges Prinzip, anwendbar nicht nur in der Physik (natura non facit
saltus), sondern ebenso in der Mathematik, Psychologie und Metaphysik (S. 79). Auch der
Begriff der Unendlichkeit findet mehrfache Verwendung, z. B. zur Kennzeichnung Gottes,
der Monaden, der Perzeptionen, des individuellen Begriffs, der Teilung, möglicher Welten,
der Analyse und als Element der Infinitesimalrechnung (S. 89).

Eine wichtige Wurzel der Philosophie von Leibniz wird aber nicht besprochen: die
Auseinandersetzung mit dem Cartesianismus. Dies erscheint mir als der schwerwiegendste
Mangel des Buches, da so die erkenntnistheoretische Seite des Problems, die vom Vf. in der
Folge durchaus eingehend behandelt wird, ohne zureichende historische Fundierung bleibt.

Im zentralen Teil III werden verschiedene Aspekte der Leibnizschen Individualitätsphilosophie

diskutiert, so die Begriffe der Substanz und Simplizität. Interessant sind hier und im
Teil IV besonders die m. E. überzeugenden Stellungnahmen des Vf. zu einigen in der
Literatur umstrittenen Punkten. Hinsichtlich der Frage, ob die Prädikate vollständiger
individueller Begriffe nur monadische oder auch relationale Eigenschaften ausdrücken müssen,
plädiert er für die letztere Lösung. Komplexe Begriffe sind Konjunktionen von sog. <termini

primitivi simplices>, die alle miteinander kompatibel sind; doch können formallogisch
miteinander kompatible Prädikate «semantisch» (d. h. innerhalb einer bestimmten Welt)
inkompatibel sein, z. B. <fünfjährig-sein> und <Grossvater-sein>. Nähme man nur monadische
Eigenschaften an, so wären alle möglichen individuellen Begriffe miteinander kompatibel,
und alle Möglichkeiten müssten verwirklicht werden. Diesen spinozistischen Schluss hat
Leibniz aber stets bekämpft (S. 129-131).

Eine weitere in der Literatur umstrittene Frage, die ebenfalls den Status der Eigenschaften
von Individuen betrifft, wird mit den Ausdrücken <Transworld Identity) und <Worldbound
Individuais) markiert. Der erste Terminus deutet an, dass ein Individuum auch in einer
anderen möglichen Welt seine Identität behalten würde, der zweite impliziert, dass ein
Individuum seine Identität nur in einer Welt haben kann. Der Vf. zeigt, dass Leibniz die
transmundane Identität deshalb verworfen hätte, weil nach dem principium identitatis in-
discernibilium die kleinste Veränderung eines Individuums zu einem alternativen Individuum

führte, was seinerseits wegen der Spiegelung aller anderen Individuen ein alternatives
Universum zur Folge hätte.

Hinsichtlich der Begriffe der Kontingenz und Freiheit tendiert der Vf. zur Ansicht, dass

Aposteriorität, Synthetizität und Kontingenz schlussendlich blosser Schein sind, nur
Konsequenzen von Defekten unserer monadischen Natur, Folgen unseres jeweiligen <point de

222



vue> (S. 198). Vom logischen Standpunkt aus gesehen ist eine Aussage dann kontingent,
wenn sie in mindestens einer möglichen Welt, nicht aber in allen möglichen Welten wahr ist,
z. B. Judas verrät Jesus). Wegen der Essentialität aller Eigenschaften eines Individuums und

wegen des principium identitatis indiscernibilium ist die Aussage Judas verrät Jesus nicht)
unmöglich und die Aussage Judas verrät Jesus) hypothetisch-notwendig. Wenn also der
analytische Wahrheitsbegriff gilt, lässt sich aufgrund des Prinzips des Widerspruchs keine

Unterscheidung zwischen kontingenten und notwendigen Aussagen machen (S. 205). Nach
einem anderen Unterscheidungskriterium liessen sich notwendige Aussagen in endlichen
Schritten auf Identitätsaussagen zurückführen, kontingente nur in unendlichen Schritten.
Der Vf. vertritt hier aber die Meinung, dass ein solcher, bloss auf der Dauer fussender
Unterschied die Differenz notwendiger und kontingenter Aussagen nicht stichhaltig begründen

kann (S. 206f.).
ImTeil V wird die Konsistenz der Leibnizschen Philosophie untersucht. Der Vf. sieht in ihr

eine - allerdings spannungsreiche - Kombination aus griechischem und christlichem Denken

am Werk. Vom griechischen Erkenntnisideal übernimmt Leibniz vor allem das Axiom,
dass wahre Erkenntnis die Erkenntnis des Notwendigen ist, und den damit verbundenen
Gedanken, dass die aktuelle Welt notwendig und damit die einzig mögliche ist. Auf dieser
Basis entwickelt er das Modell der göttlichen «scientia possibilium» wie auch die Idee, dass

jede Geistmonade allwissend ist. Weiter übernimmt er das Prinzip des praedicatum-inesse-
subjecto. Christliches Gedankengut liefert ihm die Auffassung der Kontingenz der
bestehenden Welt, der Beschränktheit des menschlichen Wissens und den Perspektivismus.
Spannungen entstehen dann z. B. zwischen dem Prinzip praedicatum-inesse-subjecto und
der Theorie der möglichen Welten: Das erstere verhindert transmundane Individuen, was
aber heisst, dass nur Existenz und nicht Eigenschaften modalisiert werden können. Das
zweite verhindert, dass ein vollständiger Determinismus resultiert. Wie schwerwiegend diese

Spannungen für die Philosophie von Leibniz wirklich sind, wird allerdings nicht näher
erörtert. Möglicherweise wären sie hinsichtlich seiner Lehre von der menschlichen Freiheit
am gravierendsten, doch dieser Frage wird - ausser in einigen Bemerkungen - nicht näher
nachgegangen. Vilem Mudroch (Zürich)

Alfred Dufour. Droits de l'homme, droit naturel et histoire. Droit, individu et pouvoir de
l'Ecole du Droit naturel à l'Ecole du Droit historique. PUF, Paris 1991.

Die Gegenüberstellung von moderner Naturrechtsschule und Historischer Rechtsschule,
welche die Untersuchung des Rechtshistorikers Alfred Dufour formal und inhaltlich prägt,
kann sich nicht nur auf die historische Opposition zwischen den beiden Schulen, sondern
auch auf die gegenwärtige Aktualisierung eben dieser Opposition berufen. Seit dem
Zusammenbruch der kommunistischen Staaten manifestiert sich erneut der die Moderne prägende
Konflikt zwischen dem Universalismus der Menschenrechte und dem Partikularismus
nationaler Identität.

Dufours Analyse beansprucht allerdings nicht, jedenfalls nicht direkt, in gegenwärtige
Auseinandersetzungen einzugreifen. Ihm ist es vielmehr darum zu tun, die Opposition
zwischen den beiden Schulen dadurch zu entschärfen, dass er in der jeweiligen historischen
Ausformung nach gegenseitigen Bezugspunkten sucht. Orientiert auf der einen Seite an den

richtungsweisenden Juristen (Hugo Grotius und Samuel Pufendorf resp. F. K. v. Savigny
und Jacob Grimm), auf der anderen Seite an zentralen theoretischen Elementen (Anspruch
der Wissenschaftlichkeit und Methode), ruft er die Bedeutung der Geschichte für die als

abstrakt und unhistorisch etikettierte Naturrechtstheorie in Erinnerung und legt den Bezug
der gewöhnlich als konservativ und etatistisch beschriebenen historischen Rechtsschule auf
fundamentale Freiheiten der Individuen offen.

223



Dufours Untersuchung zielt von ihrer Fragestellung und von ihrer formalen Anlage her
aufein Equilibrium, indem sie in den zwei Rechtsschulen das je Fremde ausfindig macht. Die
Lektüre hinterlässt allerdings einige Zweifel, ob die Waage tatsächlich als austariert gelten
kann. Denn die Frage, wie die Geschichte in die Theorie des Naturrechts und wie die Idee
individueller Freiheit in die Historische Rechtsschule Eingang findet, muss er ganz
unterschiedlich beantworten.

Dass die Reflexion auf die Geschichte im modernen Naturrecht eine viel bedeutendere
Rolle gespielt hat, als manche modernen Kritiker des Naturrechts annehmen, lässt sich allein
schon dadurch belegen, dass Autoren wie Grotius und Pufendorf auch Verfasser von wichtigen

historischen Werken sind. Gerade diese Seite ihres Denkens findet in der Forschung
auch wieder vermehrt Beachtung1. Zudem geht die Unterscheidung zwischen universalen
und geschichtlich variablen Normen in die Konzeption des Naturrechts selbst ein: bei Grotius

als Differenz zwischen primärem und sekundärem Naturrecht, bei Pufendorf als

Differenz zwischen absoluten und hypothetischen natürlichen Gesetzen.

Dagegen scheint die Präsenz der Idee fundamentaler Freiheiten des Individuums («libertés
fondamentales des individus», S. 261) in der Historischen Rechtsschule weniger gesichert.
Denn erstens kann sie Dufour nicht beim Begründer Savigny, sondern erst in einer
bestimmten Richtung der Schule, vertreten etwa durch Jacob Grimm, ausmachen. Zweitens
tritt diese Idee nicht an systematisch bedeutsamer Stelle der Theorie auf, sondern kommt erst
in politischen Schriften zum Tragen, in welchen sieben Göttinger Professoren - unter ihnen
Jacob Grimm - öffentlich gegen die Aufhebung der Verfassung von 1833 durch den König
Ernst August von Hannover protestierten. Auch begrifflich scheint die individuelle Freiheit
nur indirekt angesprochen, wenn sich nämlich die protestierenden Professoren auf die
Verteidigung ihres Eides, den sie auf die Verfassung geleistet haben, berufen und ein Recht auf
Widerstand gegenüber dem Staatsstreich des Königs einfordern.

Wenn es Dufour auf der Ebene des Theorievergleichs nicht ganz gelingt, die Waage
auszutarieren, so überzeugt seine Ajustierung auf der Ebene der politischen Theorie. Denn es

geht ihm im Gegensatz zu Leo Strauss, mit dessen Versuch der Rehabilitierung des
Naturrechts2 er sich allerdings nicht auseinandersetzt, nicht um die metaphysisch-grundsätzlichen
Aspekte. Dufour orientiert sich weniger an der philosophischen Fundierung der jeweiligen
Position als an den politischen Implikationen der beiden Rechtstheorien. Gerade weil diese,
wie er einleitend betont, nicht auf ein politisches Konzept zielen, sondern sich durch ihre
Orientierung am Anspruch aufWissenschaftlichkeit und ihre methodologische Komplexität
definieren, sind sie in ihrer politischen Grundposition nicht fixiert. Im Naturrecht ist eine
absolutistische von einer liberalen Linie zu unterscheiden; in der Historischen Rechtsschule
hat sich eine autoritär konservative, aber auch eine liberale Richtung entwickelt.

Simone Zurbuchen (Zürich)

Vittorio Mathieu: Kants Opus postumum. Herausgegeben von Gerd Held. Vittorio Klostermann,

Frankfurt/M. 1989, 303 S.

Unter den in letzter Zeit wieder etwas zahlreicher gewordenen Publikationen zu Kants
Spätwerk ragt das vorliegende Buch Mathieus, das eine neue, zusammen mit dem Herausgeber

in die vorliegende Form gebrachte Fassung seiner 1958 erschienenen Arbeit La

1 Vgl. z. B. die einschlägigen Kapitel in Detlef Dörings Untersuchungen: Pufendorf-Studien.
Beiträge zur Biographie Samuel von Pufendorfs und zu seiner Entwicklung als Historiker
und theologischer Schriftsteller, Berlin: Duncker & Humblot, 1992.

2 Leo Strauss: Naturrecht und Geschichte, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1977 (1. deutsche

Auflage 1956).

224



filosofia trascendentale e l'Opus postumum di Kant darstellt, heraus. Mit Ausnahme von
Adickes' Werk (1920) zu Kants Opus postumum (O.p.) übertrifft es andere Literatur zu
diesem Thema nicht nur an Ausführlichkeit, sondern auch dank seiner Redlichkeit: Der
Autor ist bestrebt, die Texte Kants treu zu rekonstruieren, ohne in sie vereinfachende oder
spektakuläre Thesen hineinzulesen, wie das in den Arbeiten von Hoppe (1969) oder Tusch-
ling (1971) geschieht, auf die Mathieu nun in längeren Exkursen überzeugende Antworten
präsentiert. Doch auch seine Interpretation ist an mehreren Stellen anfechtbar, an anderen
scheint sie mir zu wenig präzis formuliert. Irritierend sind die vielen, langen Zitate aus dem
O.p., die nicht das beweisen, was sie beweisen sollen, gelegentlich sogar das Gegenteil von
dem zeigen, was der Vf. behauptet, oft aber einfach unschlüssig sind. Selbstverständlich
muss man den fragmentarischen und teilweise auch enigmatischen Charakter des unvollendet

gebliebenen O.p. berücksichtigen; es werden immer verschiedene Rekonstruktionen
und Deutungen möglich sein.

Die Gliederung des Buches entspricht im wesentlichen dem zeitlichen Ablauf der Abfassung

des O.p. Mathieu behandelt also zunächst Kants frühe Entwürfe zum Elementarsystem
der bewegenden Kräfte 1796-1798), geht dann auf die Ätherdeduktion 1799) mit der dieser
zugehörigen neuen Terminologie ein und endet mit Kants Ausführungen zum Organismus
und zu den Ideen von Gott, Mensch und Welt (1802-1803). Diese Abfolge entspricht für
Mathieu in etwa dem Aufbau des Werks, wenn es vollendet worden wäre; er liefert eine

entsprechend rekonstruierte detaillierte Inhaltsübersicht (79-83). Eine solche Zugangsweise
scheint mir aber grundsätzlich problematisch: Es gibt keine guten Gründe dafür, die
Chronologie der Abfassung als Basis der Disposition des Werks zu nehmen, zumal Kant mehrere
seiner Positionen - z. B. in bezug auf den Äther - stark revidierte, so dass ohne Zweifel viele
der frühen Entwürfe keinen Eingang in das vollendete Werk gefunden hätten.

Kants eigener Titel für das O.p. lautete Übergang von den metaphysischen Anfangsgründen
der Naturwissenschaft zur Physik; Mathieu orientiert sich am Gedanken des Übergangs
jedoch schon bei seiner Interpretation der K.d.r.V. In seinem Einleitungskapitel stellt er
zunächst kurz, aber in sehr plastischer und vorbildlicher Weise die Transzendentale Ästhetik
dar, bevor er das Grundproblem des Transzendentalismus in der Frage identifiziert, wie ein

spontan wirkendes Vermögen einen Gegenstand bestimmen kann, der rezeptiv gegeben ist.
Die Lösung, wie sie im Schematismuskapitel dargestellt wird, beschreibt Mathieu etwas
irreführend mit der Behauptung, dass der reine Verstandesbegriff die Form der sinnlichen
Anschauung direkt bestimmt und dadurch - indem alle Anschauung unter der Form der Zeit
steht - indirekt den empfundenen Gegenstand (29). Irreführend deshalb, weil Schemata
Produkte der Einbildungskraft, nicht des Verstandes, sind, und ferner eine direkte Bestimmung

der Form der Anschauung nur in der Mathematik statthat, von der hier nicht die Rede
ist. Auch Mathieus Optik ist kritisierbar: Es läge gemäss opinio communis der Kantforschung

näher, die Transzendentale Deduktion für das zentrale Stück der Analytik zu halten,
wird hier doch die Frage quid iuris behandelt; das überaus kurze Schematismuskapitel zeigt
nur, wie die Kategorien auf Anschauungen anzuwenden sind. Mathieus Interpretation der
K.d.r.V. betont den Gedanken des Schematismus wohl deshalb, weil er im O.p. in der Tat
zentral ist. Im übrigen ist die Rede von einer indirekten Bestimmung von Gegenständen, die

explizit erst im O.p. vorkommt, auch schon in der ersten Kritik passend. Einen Gegenstand
indirekt zu bestimmen, heisst bei Kant, dass die Form des Gegenstandes a priori in die

Erfahrung hineingelegt wird. Hätte sich Mathieu vergegenwärtigt, dass es sich beim
indirekten Bestimmen immer nur um die Form der gegenständlichen Erkenntnis handelt, wären
manche Stellen seines Werks wohl klarer ausgefallen.

Von den meisten Interpreten wird das O.p. als eine Anknüpfung an die Problematik der
Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft (M.A.) verstanden, vor allem an die

225



dort in der Allgemeinen Anmerkung zur Dynamik behandelten naturwissenschaftlichen
Themen. Mathieu, in Anlehnung an Lehmann, bildet hier eine Ausnahme, indem er Kants
Spätwerk als eine Antwort aufdie Problematik der Einleitungen zur K.d. U. versteht (Kap. II).
Das in der dritten Kritik mittels des Prinzips der Zweckmässigkeit der Natur gelöste Problem
der Gesetzmässigkeit der besonderen Naturgesetze suche im O.p. nach einer neuen Lösung, da
die alte nur in subjektiver Hinsicht galt, nur «als ob». Dementsprechend geht Mathieu nur
wenig auf die M.A. ein und hebt, statt nach Gemeinsamkeiten mit dem O.p. zu suchen, einen
Unterschied hervor. Dieser besteht im Status der Grundkräfte der Anziehung und Abstos-
sung. In den M.A. erklärt Kant zwar mit diesen Kräften die Materie, doch gelten sie nur
hypothetisch, weil eine atomistische Erklärung ebenfalls möglich erscheint. Im O.p. wird
hingegen die Erklärung der Materie mittels der Grundkräfte zur einzig möglichen erklärt, womit
die Kräfte Notwendigkeit erlangen. Für Mathieu fügt Kant in den M.A. die bewegenden
Kräfte nur im Sinne einer «äusseren Struktur» der Materie bei, erst im O.p. gelten sie als eine

«innere Eigenschaft» (45). Man kann die Sache allerdings auch anders sehen: Trotz des

hypothetischen Charakters der zwei Grundkräfte dürfen sie auch schon in den M.A. nicht als nur
äusserlich angesehen werden, denn im Rahmen der dynamischen Hypothese gelten sie als

notwendig. Und im O.p. erlangen sie ihren neuen Status dadurch, dass die atomistische
Hypothese für unzulänglich erklärt wird, wodurch die Kräfte - mangels Konkurrenz- notwendig
werden. Dieser Punkt wäre dann aber für Kant gar nicht so zentral gewesen, wie dies Mathieu
behauptet, und der Unterschied zwischen den M.A. und dem O.p. wesentlich geringer.

Bevor Kant eine Deduktion des Äthers vornahm, behandelte er ihn als eine naturwissenschaftliche

Hypothese, mit der er alle möglichen Phänomene, beispielsweise auch die
Gravitationskraft, erklärte. Mathieu weist in Kap. III darauf hin, dass Kant damit bald in
Schwierigkeiten geriet, weil er erstens mit der «Agitation» des Äthers zuviel Verschiedenartiges

erklären wollte und ihn zweitens als «verhältnismässig unwägbar, unsperrbar usw.»
beschrieb, ihm damit aber die Möglichkeit absprach, physisch auf Materie zu wirken. So

wandelte sich der Ätherbegriff nach und nach von einer physikalischen zu einer transzendentalen

Hypothese.
Aus der Sicht der kritischen Philosophie ist die Ätherdeduktion (Kap. IV) der

interessanteste Teil des O.p., denn hier wird bewiesen, dass der Äther eine notwendige Bedingung
der Möglichkeit der Einheit der Erfahrung ist. Neu gegenüber der K.d.r.V. ist, wie Mathieu
betont, die Auffassung, dass der Äther nicht mit den Formen der Erfahrung (Raum, Zeit und
Kategorien) zusammenfallt, sondern eine Materie einführt. Erfahrung machen besagt nun,
«Gegenstände zusammenzusetzen, die aus den Beziehungen zwischen den bewegenden Kräften

des Äthers untereinander bestehen» (114). Leider scheint Mathieu nicht zu bemerken,
obwohl dies mehrere der von ihm zitierten Stellen aus dem O.p. nahelegen, dass auch der
Äther nur eine Form ist, eine Form, die jetzt aber die Materie bestimmt. Dieser Mangel wirkt
sich auf das weitere Verständnis von Schlüsselbegriffen negativ aus, so schon auf den von
Mathieu nicht richtig erklärten Gedanken, dass die Einheit der Erfahrung asymptotisch ist.
Versteht man die vom Äther begründeten bewegenden Kräfte als «Formen», so wird klar,
warum die Einheit der Erfahrung nie endgültig erreicht werden kann: Es bleiben am Schluss

immer noch weitere Kräfte, die vom Äther nicht begründet werden, die nur empirisch
erforschbar sind und also nicht a priori festgelegt werden können. Zur Erklärung wäre hier
der Gedanke einer Hierarchie der Begriffe in Kants System nützlich, einer Hierarchie, die mit
den Kategorien ansetzt, über die Schemata, die Grundsätze des reinen Verstandes und die
metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft führt und bis zu den Übergangsbegriffen

des O.p. reicht. Die transzendentalen Leitbegriffe werden immer spezifischer, doch
nie so, dass sie die empirische Physik vollständig aufschliessen könnten; sie schaffen
letztendlich nur einen formalen Rahmen für die Physik.

226



Der Gedanke, dass im O.p. das Formale in das Materiale eindringt, hätte auch Mathieus
Ausführungen zum Begriff der «Erscheinung einer Erscheinung» (Kap. V) zu grösserer
Klarheit verholfen. Dieser Begriff soll zum Ausdruck bringen, dass nun ein - gegenüber der
K.d.r.V. - weiteres Formale die Wahrnehmung bestimmt. «Erscheinung» in der ersten
Ordnung bedeutet, dass wir vom Ding an sich affiziert werden, wobei die Anschauungsformen
von Raum und Zeit als eine Art Filter dienen. «Erscheinung einer Erscheinung» heisst, dass

wir von der Erscheinung der ersten Ordnung affiziert werden, hierbei aber die formalen
bewegenden Kräfte den Filter ausmachen. Ebenso nützlich hätte sich die Unterscheidung
von Form und Materie für die Erklärung der Begriffe von Selbstaffektion und Selbstsetzung
(Kap. VI) erwiesen. Mathieu notiert, dass sich das Subjekt selbst durch «Kräfte» affiziert, die
einerseits nicht mit denjenigen identisch sein können, die auf unsere Empfindung wirken,
andererseits mit ihnen jedoch verwandt sein müssen. Für diese Verwandtschaft macht er
ohne nähere Erklärung den Verstand verantwortlich. Tatsächlich verhält sich die Sache so,
dass wir die apriorischen bewegenden Kräfte in die Wahrnehmung hineinlegen, durch sie

aber dann so affiziert werden, dass sie das empirisch Gegebene formal bestimmen.
Schwierigkeiten anderer Art zeigen sich in Kap. VII, wo der Existenzbegriff besprochen

wird. Zunächst geht es um Stellen des O.p., an denen Kant wieder die Problematik des Dinges
an sich aufnimmt, von dem es jetzt beispielsweise heisst, dass es «das Princip der synthetischen

Erkenntnis a priori des Mannigfaltigen der Sinnenanschauung überhaupt» ist. Der
Leser muss sich hier fragen, ob diese Stelle wirklich mit Mathieus Verweis restlos erklärt
wird, dass das Ding an sich schon in der K.d.r. V. mit dem transzendentalen Gegenstand, d. h.
dem Bezugspunkt, um den der Erfahrungsgegenstand konstruiert wird, identifiziert wurde
(19 lf.), oder ob Kant nicht eher von seinem früheren Standpunkt abgewichen ist. Die
Textbasis gestattet keine eindeutige Antwort. Leider wird auch nicht klar, worauf Mathieu
hinaus will: ob es ihm um den ontologischen Status der bewegenden Kräfte geht, oder ob er
meint, dass das Ding an sich als Bezugspunkt der Einheit des Objekts mit den bewegenden
Kräften identisch oder zumindest vergleichbar sein soll. Am Ende steht die Feststellung, dass

der Existenzbegriff zwei miteinander scheinbar in Konflikt stehende Bedeutungen hat
(«gegeben» bzw. asymptotischer Prozess), die sich dann als kompatibel erweisen, wenn man
bedenkt, dass die erste Bedeutung aufder Ebene der direkten Erscheinung, die zweite aufder
Ebene der Erscheinung einer Erscheinung operiert (206). Zusätzlich hätte es interessiert,
welchen Status die Begriffe der bewegenden Kräfte haben, ob dieser beispielsweise mit dem
Status der Kategorien vergleichbar ist.

In keinem unmittelbaren Zusammenhang mit der Ätherdeduktion stehen Kants wenig
ausgearbeitete Äusserungen zum Organismus und Leib. Mathieu bemerkt zunächst, Kants
Beteuerungen, dass Organismen unabhängig von unserem Verstand existieren und als ein

Faktum durch die Erfahrung gegeben werden, würden wie ein Rückfall in dogmatisches
Denken aussehen (Kap. VIII). Dass es sich nicht so verhält, begründet er mit dem Argument,
der Organismus habe deswegen keinen transzendentalen Ort, «weil er sämtliche Schichten
der transzendentalen Topik durchzieht und für ihre Verbindung unentbehrlich ist» - weil der
Verstand immer verkörperlicht und das Subjekt ein Organismus ist, reicht die Einheit der
Erfahrung von der reinen Apperzeption bis zur empirischen Wahrnehmung. Das Subjekt
agiert notwendigerweise in Wechselwirkung mit den äusserlichen Kräften, so dass seine

Körperlichkeit eine transzendentale Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung darstellt
(222-224). Mathieu gibt selber zu, dass diese Deutung wegen des Mangels an klaren
Äusserungen Kants spekulativ ist. Offensichtlich war sich Kant selber über die Implikationen
unserer Leiblichkeit zu wenig im klaren, als dass er sie in seine kritische Philosophie hätte
einarbeiten können. Dass dieser Punkt bei den Kommentatoren (Hübner, Hoppe, Mathieu)
eine solche Beachtung findet, hängt vielleicht damit zusammen, dass spätestens seit Merleau-

227



Ponty der Gedanke der Leiblichkeit zum elementaren Bestand der modernen Subjekttheorien

gehört.
Das von Kant zuletzt geschriebene sog. I. Konvolut (Kap. IX) steht einerseits etwas

abseits der Problematik des Übergangs zur Physik und ist andererseits durch ein Schwinden
der geistigen Kräfte Kants gezeichnet; Mathieu behandelt es dennoch als festen und
wertvollen Bestandteil des Nachlasswerks. Der hier präsentierte «höchste Standpunkt der
Transzendentalphilosophie» sucht das Reich der Natur mittels der Ideen Gott, Welt und
Mensch mit dem Reich der Zwecke zu vereinigen. Wenn sich dabei Kants Äusserungen als

widersprüchlich erweisen, dann will dies Mathieu - gegen Adickes - nicht als Resultat von
Altersschwäche deuten, sondern als Konsequenz der sich notwendig widersprechenden
Prädikate Gottes; er macht dafür Rilkes Spruch geltend, dass Gott «der Wald der Widersprüche»

ist.
In seiner abschliessenden Erörterung macht Mathieu seine Auffassung von Kants

Naturwissenschaftstheorie, wie sie sich in mehr oder weniger impliziter Form bereits an
früheren Stellen des Buches findet, explizit. Den Schlüssel dafür bildet Mathieus Behauptung,

die Übergangsbegriffe seien das Produkt von dichterischer Einbildungskraft,
vergleichbar mit den Konstrukten der modernen Physik (z. B. Elektronen). Dies würde aber
m. E. implizieren, dass Kants Begriffe von der Forschung überholt werden könnten und
deshalb ersetzt werden müssten, was zwar mit heutiger Naturwissenschaftstheorie vereinbar
ist, weniger aber mit Kants Äusserungen selber. In meiner Lesart des O.p. haben die
Übergangsbegriffe einen ähnlichen Status wie die Kategorien, sind deshalb - wie Mathieu selber
betont - konstitutiv und gehören wesentlich zum menschlichen Erkenntnisvermögen.
Mathieus Interpretation, so attraktiv sie wegen ihrer Aktualisierung von Kants
Naturwissenschaftstheorie auch immer sein mag, lässt sich kaum belegen. Vilem Mudroch (Zürich)

Aldo Lanfranconi: Krisis. Eine Lektüre der Weltalter-Ttxte F. W. J. Schellings (Spekulation
und Erfahrung II, 26). Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1992, 365 S.

Heisst verstehen auslegen, so hat L. mit seiner Schelling-Arbeit den Verfasser der
Weltalter-Texte im Sinne Kants vielleicht besser verstanden, als dieser sich selbst verstand.
Zumindest aber hat er in der Rekonstruktion der Schellingschen Erarbeitung einer Theorie
der «Krisis» sowie der reflektierten Rückkoppelung dieser Theoriearbeit auf sich selbst

genau das getan, was nicht nur in Sachen Rhetorik am wirksamsten, sondern auch in Sachen
hermeneutischen Verstehens überzeugend ist: Er schlägt die Gegner, sprich bisherige
Ausleger der Schellingschen Weltalter-Texte mit ihren eigenen Mitteln durch die Aufnahme, aber
entscheidende Verschiebung und Neubesetzung ihrer Begriffe - im Fall der Weltalter
insbesondere der Begriffe «System» und «Krisis».

Ziel und Absicht der Arbeit L.'s ist es, die «Ökonomie» des Weltalter-Unterfangens zu
erschliessen (9). Das heisst, in der Orientierung «am Konzept der Scheidung von sich selbst»,
welches unter dem Titel «Krisis» in den Weltalter-Texten auf den Begriff gebracht wird, soll
gewissermassen der Mechanismus verstanden werden, der in den Weltalter-Texten zwar
explizit Gegenstand der Theorie wird, dem diese sodann aber selbst, und nicht nur sie,

unterworfen sind. So operiert L. in seiner Lektüre zugleich auf verschiedenen
Interpretationsebenen: Zum einen versucht er anhand der elaborierten Theorie der Krisis in
konzentrischen Kreisen vom Zentrum der Weltalter-Texte das Gesamtceuvre Schellings nun nicht
nur in seiner Entwicklung hin zur charakteristischen Zweiteilung in der Spätphilosophie,
sondern auch in deren Gesetzmässigkeit in den Griffzu bekommen; zum andern beabsichtigt
er im selben Zug Schellings späte, oft widersprüchliche Selbstdeutungen als folgerichtige
Konsequenz der eigenen «Krisis»-Theorie plausibel zu machen. L. spricht in diesem
Zusammenhang von einem «textkonstitutive(n) Potential der Krisis-Reflexion» (79). Zum

228



dritten sollen aus der Logik der «Krisis» als eines selbstdarstellenden Prinzips des
philosophischen Systems überdies die Interpretationen und Strukturierungen des Schellingschen
Werks in ihrer Verschiedenheit als zwar verständliche, aber aufgrund wesentlicher Verkürzungen

zustande gekommene ausgewiesen werden.
Schelling darin folgend, dass die Erschliessung eines philosophischen Werks sich am

Grundgedanken eines Philosophen zu orientieren habe, welcher sich im Fall Schellings nach
eigener Beurteilung um den Begriff des Systems dreht, das nicht nur als Darstellungsform,
sondern in der Sache selbst liegend zu begreifen sei (11), setzt L. auch bei diesem Begriff ein.
Die Schwierigkeit jedoch, Schellings unentwegt neue Anläufe nicht als Darstellungsbruchstücke

jeweils verschiedener systematischer Ganzheiten, sondern eines einheitlichen Systems
zu interpretieren, sind hinlänglich bekannt. Sie haben sich in der gängigen Phasierung des

Schellingschen Werks in Naturphilosophie, Identitätsphilosophie, Spätphilosophie etc.
niedergeschlagen. Dennoch kann L. in gewisser Weise zur Fraktion der <Unitarier> in der
Schellingforschung gezählt werden - als ein <Unitarier> allerdings, der Einheit gerade in der
Teilung erkennt.

Im Gegensatz zu dem beliebten Interpretationsmuster eines «genetischen Schemas» (16),
wonach die offenkundige Uneinheitlichkeit der Schriften Schellings - Ausdruck eines schon

zu Lebzeiten als philosophischer «Proteus» Stigmatisierten - in einer chronologisch einheitlichen

Entwicklung des Autors aufzufangen gesucht wird, fokussiert L. gerade die in
solchem hermeneutischen Ansatz verborgene «Verschränkungs- und Repetitionsgefahr»,
nämlich: kurzschlüssig den neuralgischen Begriff der «Entwickelung» als interpretatorische
Vorgabe «mehr oder weniger direkt in die eigene Interpretation einfliessen zu lassen» (26).
Folge solchen Vorgehens ist die unsachgemässe Verkürzung des Begriffs der «<Entwickelung>
als einer Krisis» (31) sowie eine Nivellierung der unterschiedlichen Auffassungen von
«System». Um solchen Gefahren zu begegnen, ist es für L's Lektüre der Weltalter von zentraler
Bedeutung, den Begriff der «Entwickelung» als Gegenstand der Analyse «von einem als

Interpretationsinstrument eingesetzten Entwicklungsbegriff» (29) deutlich abzusetzen.
Im Sinne einer einleitenden Exemplifikation des darzulegenden Zusammenhangs von

Theorieentwicklung und Schellings später Selbstinterpretation gemäss seiner Theorie skizziert

L. am Gegensatz von negativer und positiver Philosophie der «Berliner Einleitung» eine

Einheitsperspektive, die gerade in der Teilung oder Scheidung von sich selbst besteht.

Unvermögend gegenüber einer abschliessenden Erkenntnissicherung, die Vollständigkeit
und Realität verlangt, führt die unbedingte Vernunftwissenschaft in eine «Verdoppelung
oder Zweiteilung» der Philosophie: Diese «Krisis oder Scheidung der Philosophie» (39) ist
als Mittel zum Zweck der geforderten Erkenntnissicherung das Ziel der Philosophie. Damit
aber verschiebt sich die «Krisis», die in der negativen Philosophie als Ausscheidung dessen,

was nicht das Seiende ist und also gleichsam den Gegenstand der Vernunftwissenschaft
betrifft, auf die Philosophie selbst: Die negative Philosophie selbst wird ausgeschieden, was
zur Ent-wicklung der positiven als bleibender Gestalt führt (40).

Die sich komplementär zur «co-gnitio» (38) als Einheit von <quid> und <quod> ergänzende
Zweiheit der Philosophie wird demnach gerade dadurch in eine verborgene Einheit der
Philosophie aufgehoben, «dass die negative Philosophie die positive <ausser sich setzt>, eben

damit aber die <Zweiheit> beider schafft» (45f.). Die Wahrheit der Philosophie, ihre Einheit ist
Scheidung oder Zweiheit: Krisis.

Im Versuch, dem System in diesem Sinn, verstanden als systematische Einheit in der
Entwicklung qua Krisis, «auch eine historische Geltung zu geben» (47), verselbständigen
sich die beiden Aspekte der Einheit und des Gegensatzes in eine diachrone Einheit, wonach
sich historisch aus der negativen die positive Philosophie entwickelt, und einen synchronen
Gegensatz, wonach sich je schon die beiden Philosophien in den verschiedensten Systemen

229



der Philosophiegeschichte entgegenstanden und -stehen (Piaton versus Aristoteles,
Rationalismus versus Empirismus) (vgl. 47f.). Indem es L. gerade darum geht zu zeigen, wie sich
die in der Erarbeitung des Konzepts der Krisis begriffene Entwicklungseinheit in der
historisierenden Darstellung gewissermassen als Krisis selbst instantiiert, macht er deutlich, dass
eine unverkürzte und Widersprüche in Schellings späten Selbstdeutungen nicht glättende
Interpretation die Weltalter in ihrem Fragmentcharakter nicht als das Produkt einer Krise
verstehen darf: Vielmehr erweisen sich die Weltalter-Texte als Ort der Gewinnung einer
Theorie, welche in der Spätphilosophie als Krisis der Philosophie selbst sich auf sich selbst

zurückbeugt. L's Lektüre ist genau von dieser These eines Übergangs «von der Erarbeitung
des Entwicklungsbegriffs <Krisis> zur Selbstinterpretation anhand dieses Begriffs» (57)
geleitet, eines Übergangs, der zugleich «mit der Ersetzung derjenigen Arbeit [sprich: der
Weltalter-Texte, D.S. ] verbunden [ist], die sich selbst auf diesen Begriffhin reflektiert» (a.O.).
Die Ersetzung des Buchprojekts Die Weltalter ist also nicht als Scheitern, sondern weit mehr
als Selbsterfüllung der ursprünglichen Intention zu verstehen, von L. gar als «Schellings
Apotheose» (240ff.) interpretiert.

Nach einer hauptsächlich aus Briefstellen gut dokumentierten Darstellung der Geschichte der
Weltalter-Texte, ihrer immer erneuten Ankündigung, der Verzögerungen und schliesslich der

Tilgung des Titels Weltalter, kommt L. zur eigentlichen Analyse der Texte, die zwar von intimer
Textkenntnis zeugt, leider aber nicht immer in der wünschbaren Griffigkeit gelungen ist.

In vier Hauptabschnitten führt L. die Darstellungsökonomie der Weltalter, den Begriff
der Scheidung von sich selbst in formaler wie inhaltlicher Hinsicht, seine Dialektik sowie
seine Umwandlung zur Spätform einer Selbstdeutung Schellings aus.

Die Darstellungsökonomie ist geprägt von der zentralen «Konzeption einer Selbstdarstellung

des Absoluten» (115) als Wissenschaft, die zwar gegenwärtig (aufgrund des Abfalls
des Menschen von seiner Vermittlungsbestimmung zwischen Gott und Natur, vgl. 161ff.)
nicht einzulösen, aber auf indirektem Weg anzustreben ist: Die als mit der Entwicklung des

Absoluten gegenwärtig identisch erkannte Wissenschaft, die Identität von Denken und Sein,
besteht erst im Denken und bleibt in ihrer Wirklichkeit das Versprechen der Zukunft. Die
Philosophie kann nicht in der angestrebten Form der Erzählung auftreten, sondern bleibt
auf den dialektischen Diskurs angewiesen. Insofern es aber absolutes Wissen gerade als
Selbstbewusstsein und -darstellung des Absoluten zu begreifen gilt, muss auch ein vergangenes

oder gegenwärtig defizientes Wissensverständnis als Ausdruck des Absoluten verstanden

werden, so dass demnach zu jeder Zeit die identische Einheit von Absolutem und
absolutem Wissen gegeben ist. Was die Wissenschaft in der Gegenwart einzig trennt von der
nicht bloss gedachten, sondern realen Identität des Absoluten und des absoluten Wissens ist
ein Schleier des Wissens (S. 128). «. .einerseits in Gestalt der Seele andererseits in
Gestalt der theosophischen Systeme» (141) sind dem Menschen Einheitsgestalten der Wissenschaft

gegeben, die ihn je schon im Zentrum der geschichtlichen Selbstdarstellung des

Absoluten sein lassen, so dass gerade in der Scheidung des Philosophen von sich selbst, in der
Krisis, ein Weg zur Wiedererinnerung und damit Realisierung der Identität von Denken und
Sein möglich wird (130): Es ist eine Wiedervereinigung «durch Scheidung» (132).

Interessant für L.'s These ist nun, dass gerade dieser «<Kampf>. der Scheidung von sich
selbst» (171)-ein Kampf um das Wissen des Nichtwissens qua «<reale(s)> Getrenntsein vom
absoluten Wissen» (170) - nicht einfach als Bedingung und auch die Scheidung selbst nicht
einfach als Methode des Erlangens absoluter Wissensinhalte zu verstehen ist, sondern selbst

zum Inhalt wird. Denn in der Krisis des Philosophen selbst spielt sich in <innerlicher>
Nachbildung eine Wiederholung der Entwicklung des Absoluten ab, so dass die Erzählung in ihm
ihren Inhalt, zumindest «ein Kriterium ihres Inhalts» (171) hat.

So ist es denn auch verständlich, dass Schelling die Ausführungen zur «Zeugung Gottes»

230



und zur «Genealogie der Zeit» als nicht streng wissenschaftlich zurücknimmt (169; vgl. dazu
auch 177ff. u. 184ff.). Denn der darin situierte Abfall des Menschen, welcher ihn von der
Zukunft einer realen Einheit von absolutem Wissen und Absolutem in seiner Selbstdarstellung

trennt, kann selbst, weil Grund für die Unmöglichkeit absoluten Wissens, auch nicht als

Entwicklungsphase des Absoluten gewusst werden: Das Wissen um den Abfall, der nur als
Faktum erfahrbar ist, hat «einen bloss hypothetischen Status» (170).

M.a.W.: Die Erarbeitung des Buchprojekts Die Weltalter zeigt sich für Schelling mehr und
mehr als dieser <Kampf> einer Krisis, so dass aufgrund der gegenwärtigen Unmöglichkeit
einer (objektivem erzählerischen Darstellung der Wissenschaft das fertige Buchprodukt «als
ein prinzipiell verfrühter Beitrag» (172) zu einer solchen Darstellung gelten müsste.
«Eigentlicher Bedeutungsträger» ist deshalb vielmehr die Erarbeitung des Buches - was denn
auch den Zwang einer fortwährenden Verzögerung der Publikation theorieimmanent plausibel

macht.
Die Konkretisierung eines Programms, wonach die innerliche Wiederholung eines

Realisierungsprozesses der absoluten Identität von Denken und Sein nicht nur die Bedingung
absoluten Wissens, sondern in der unmittelbaren Erfahrung des innerlichen Scheidungsprozesses

zugleich Inhalt dieses Wissens ist, wird von L. unter dem Titel der «Dialektik der
Krisis» (190ff.) rekonstruiert, wobei er insbesondere die äussere Dialektik thematisiert. Zum
einen sind es Schellings prädikationslogische Reflexionen zum (wahren Sinn der Kopula),
die L. als «Klärung des Identitätssinns der (absoluten Identität») (196) versteht, einer Identität,

die als Viertes auszusondern ist neben der Potenzentrinität der Einheit der beiden
Grundprinzipien des Realen und Idealen, deren Gegensatz sowie Identität von Einheit und
Gegensatz (198ff.). Erzählt wird diese Dialektik als Vergangenheit einer «Auseinandersetzung

verschiedener Willen» (203). Zum andern erörtert L. die «Positivität des Widerspruchs»
(203) und seine Selbstaufhebung in der Zeit als «System der Weltalter» (208) - die
Potenzenfolge verhält sich als Zeitenfolge. Aus beidem ergibt sich die Deutung der (realen)

Scheidung der «Katabole», näherhin der «Uni-versio» (212f.): Sie ist sowohl Unterwerfung
der im Widerspruchsverhältnis stehenden Potenzen unter eine gemeinsame Einheit als auch
umgekehrt Unterwerfung des «(Eins-Sein(s)) als (Zugrundeliegendes») unter die im
zeitlichen Verhältnis sich ausschliessenden Potenzen. Die Entscheidung des Absoluten «zur
Offenbarung» (213) bedeutet also verkehrterweise seine Rücknahme in den Grund: Der
Übergang zur Existenz ist eine «Verstellung, eine göttliche Ironie oder Ökonomie» (214).

Die Ökonomie der Entwicklung des Urwesens qua Selbstdarstellung als Wissenschaft gilt
auch unter den Bedingungen der realen Scheidung als eine Ökonomie des Systems, d. h. sie

prägt «in einem das Prinzip, seine Entwicklung und das System selbst» (230): Auf einem
gegenwärtigen Standpunkt muss sich die «absolute Identität des (Realen) und (Idealen) die
Einheit ihrer Einheit und ihres Gegensatzes [gewissermassen (ironisch), D.S. ]. .als Gegensatz

darstellen» (231).
Bei aller sachlich ausgewiesenen Parallelität der frühesten Weltalter-Texte und der

Spätphilosophie räumt L. ersteren insofern eine Vorrangstellung ein, als sie ((zwar bereits
ebenfalls den Erfordernissen der Ökonomie der Entwicklung des (allein wahren Systems)
Rechnung tragen, dies aber zugleich in einer Weise tun, dass sie diese (Ökonomie) selbst, und
damit die Verkehrung, welche den (gegenwärtigen Standpunkt' kennzeichnen, als solche

offenlegen» (237). Während die Spätphilosophie in der Abstraktion vom gegenwärtigen
Standpunkt (nur so zu tun> scheint, als ob die Scheidung (von Gedanken- und Realprozess,
von (quid) und (quod>) das letzte Wort hätte, decken die Weltalter-Texte gerade «die Grenze
der Gültigkeit» dieses Dualismus auf. Das Schicksal eines fortgesetzten Ausarbeitungsprozesses

der Weltalter ist keines des Scheiterns, sondern liest sich jetzt selbst als eine indirekte
Repräsentation des gegenwärtig nicht repräsentierbaren absoluten Prozesses (238).

231



Auf dieser Basis belegt L. im einzelnen in einem Schlussteil die eingangs skizzierte These,
dass die späten Selbstdeutungen Schellings am Beispiel «Schelling» den absoluten Prozess

zur Darstellung bringen, und zwar in der Weise, dass zum einen sowohl die Konkretion der
Verzeitlichung des (wahren Systems> in eine Folge unterschiedlicher Systeme, die Zweiteilung
der Spätphilosophie, wie auch der Fragmentcharakter der Weltalter als Konsequenz der in
letzteren entwickelten Ökonomie, der ironischen Verkehrung des Systems einsichtig wird.
Zum andern aber inszeniert sich der Autor «Schelling» selbst als die gegenwärtig bloss

prophezeibare Wiederherstellung absoluter Einheit, indem der Philosoph gerade im Wollen
einer Krisis der Philosophie selbst sich als «einen Repräsentanten des Absoluten» (291;
s. auch 293) ausweist.

Den Abschluss des Buches bildet eine ausführlich kommentierte Gliederung aller bisher
bekannten und verfügbaren drei Fragmente mit dem Titel «Die Vergangenheit» (294-346).

Insgesamt kann die Arbeit als erhellender Versuch gelten, die vielen oft widersprüchlichen
Systemansätze Schellings und damit seine gesamten philosophischen Bemühungen mit einer

von Schelling in den Weltalter-Texten selbst entwickelten Krisis-Theorie in dem Sinn als

Einheit zu fassen, dass gerade das Konzept einer prinzipiellen Einheit in der Scheidung von
sich selbst sowie der dadurch bestimmten Ökonomie der Selbstdarstellung dieses Prinzips als

der philosophische Grundgedanke Schellings gelten kann. Bei der an aktuellen Problemlagen

und nicht ausschliesslich an Schelling und der Schellingforschung interessierten Frage,
inwieweit nun ein Beitrag etwa zum Problem geleistet wurde, ob und in welcher Form eine

Metaphysik im Sinne Schellings heute allenfalls noch fruchtbar zu machen sei, muss die
Leserschaft, leider nicht nur aus Gründen einer sehr technischen Sprache, wie bei manchen
andern auch bei der vorliegenden Arbeit etwas ratlos bleiben. Soll Schelling aber nicht allein
in Sachen Naturphilosophie vom Staub der Geschichte befreit werden, sondern auch in
rebus metaphysicis seiner schwer zugänglichen Weltalter-Spekulationen, so scheint es mir
wesentlich, dass auch in detaillierten Einzelarbeiten das Interesse an einer argumentativen
Rekonstruktion, und das heisst auch an einer problemorientierten Übersetzungsleistung
leitend wäre. Daniel Sollberger (Basel)

Matthias Meyer. Feuerbach und Zinzendorf. Lutherus redivivus und die Selbstauflösung der

Religionskritik (TheologischeTexte und Studien, I). Georg Olms Verlag, Hildesheim/Zürich/
New York 1992, 242 S.

Trotz seiner primär theologischen Intention (vgl. das beigegebene Geleitwort von J. Molt-
mann) kommt dem anzuzeigenden Buch nach seinem Duktus und seinem Ergebnis hohe
religionsphilosophische Relevanz zu. Das ist vor allem darin begründet, dass der Autor in
eingehender Analyse Feuerbachs Zinzendorfschrift von 1866 als dessen letztes Wort zur
Theorie und Praxis der Religionskritik behandelt. Er erfüllt damit auch ein Desiderat der

Forschung, da bislang dieser späten Schrift Feuerbachs nur geringe Aufmerksamkeit zuteil
wurde. M. Meyer beschäftigt sich u.a. mit Feuerbachs Bild vom Verhältnis Zinzendorfs zu
Luther (Lutherrenaissance), mit seiner Interpretation einer geschichtlichen Reduktion des

Christentums durch Luther und mit der Frage des Atheismus bei Zinzendorf. Mit Akribie
wird das Quellenmaterial Feuerbachs eruiert und dargelegt, dass Veränderungen wie
Entstellungen zu verzeichnen sind und dass hinter allem die Methode der Umkehr waltet, die das

eigentlich Religiöse verkennt und zerstört. Feuerbach habe, so Meyer, die christliche Religion

im Entscheidenden gründlich missverstanden und an ihre Stelle ein nicht tragfähiges
Menschenverständnis gesetzt, das des transzendenten Halts entbehrt. Die Auflösung der

Theologie in Anthropologie also steht in Frage. Sie sei - so war es seit 1841, dem
Erscheinungsjahr von Feuerbachs Das Wesen des Christentums, theologischerseits immer wieder zu
hören - einer höchst problematischen Definition des Menschen entsprungen.

232



Begrüssenswert an Meyers Buch ist der Aufweis der Bezüge von Zinzendorf und Luther
sowie die erneut erinnerte Stimulierung Feuerbachs durch letzteren, wo es um die religionskritische

Radikalisierung nach dem Abschied vom deutschen Idealismus ging. Worüber
diskutiert werden müsste, ist die aus der Position des Theologischen geleistete bzw. versuchte
Destruktion der nihilistischen Denkbahnen Feuerbachs. Wenn das Religiöse nur Thema
werden kann, sofern die Grundannahmen eines aussermenschlichen Göttlichen, eines
Heiligen, eines Gottes (der sich wie immer offenbaren mag) gemacht werden, bleibt der einer
evolutiven Methode verpflichtete Feuerbach ausserhalb. Zu vergegenwärtigen ist, dass er
mit seiner Religionskritik in einem denkgeschichtlichen Strom figuriert, zu dem einerseits
David Hume und andererseits Friedrich Nietzsche sowie Sigmund Freud gehören. Die
Zugänge zum Faktum des Religiösen mit seiner Phänomenfülle sind verschiedene, so dass auch
ein solcher zu beachten ist, der von einer menschlichen Areligiosität ausgeht, welche durch
Not, Missgeschick und Tod religiöse Konstitution (etwa im Sinne einer Kontingenzbewältigung)

auslöst. Feuerbach wollte nach Aufhebung der in der herkömmlichen Religion
implizierten Entfremdung dem Menschen die Welt nochmals öffnen für neue Interpretationen,

für die lebenssteigernden Implikationen des Religiösen. Ist die Gottheit das offenbare
Innere des Menschen, so liegt schon in dieser Aussage die Aufforderung zu einer göttlichen
Intensivierung des Lebens. Der Autor hat dies Zentrale in Feuerbach ausgeklammert.

Hans-Jürg Braun (Zürich)

Jean-Pierre Schobinger: Miszellen zu Nietzsche. Versuche von operationalen Auslegungen.
Schwabe, Basel 1992, 151 S.

Schobingers Miszellen gehören zu den neueren nicht vorwiegend thematisch orientierten
Nietzsche-Interpretationen, heben sich von diesen - zu einem grossen Teil aus dem
französischen Sprachraum stammenden - Auslegungen aber ab, indem sie beim Verallgemeinern
der Ergebnisse, die in der einzeltextimmanenten, mit grosser philologischer Akribie
durchgeführten Analyse gewonnen wurden, sehr vorsichtig sind.

Die Miszellen zu Nietzsche bestehen aus sechs Arbeiten insbesondere zur Fröhlichen
Wissenschaft und zu Texten aus deren Umfeld. Sie werden eingeleitet von einem allgemeinerenTeil,
in dem die in allen Arbeiten wirksame Perspektive einer operationalen Auslegung dargelegt
wird. Auch der ausführliche Material- und Anmerkungsteil ist dank seiner vielen Querverweise

so angelegt, dass die an sich eigenständigen Aufsätze zusammen ein Ganzes bilden.
Die operationale Auslegung, die der Autor in letzter Zeit in mehreren Aufsätzen vorgestellt

hat, besteht im Zusammenspiel einer intimen Vertrautheit mit der thematischen Schicht
eines Textes und einer spezifischen Aufmerksamkeit auf Unebenheiten und Brüche in eben
dieser Schicht. Insofern ist sie das Ergebnis einer auf die hermeneutische Praxis gerichteten
Reflexion, die sich zu einer Arbeitshypothese im Umgang mit Texten verdichtet hat. In der
Miszelle «Die Apophantik des aphoristischen Doppelgesichtes» zeigt Schobinger exemplarisch

an einigen Texten, wie ein genaues Lesen und das Ernstnehmen der sich einstellenden
Schwierigkeiten neue Verstehensschichten, gewissermassen das zweite Gesicht eines
Aphorismus, freilegen können. Operational heisst die Auslegung insofern, als sie sich beharrlichumsichtig

auf Textfaktoren richtet, die bei der Thematisierung «im Schatten der Verständnishelle»

(E. Fink) bleiben, aber unterschwellig wirksam sind. Diese Auslegung ist deshalb

nur in beschränktem Mass eine Methode, weil die operationale Aufmerksamkeit auf diese

Faktoren zwar eine methodische Lektürehinsicht darstellt, die Wirkweise der operativen
Faktoren auf die thematische Schicht aber gerade einzeltextspezifisch ist.

Dass die der operationalen Auslegung zugrundeliegende Erfahrung im Lesen von
Nietzsche-Texten allgemeiner Natur ist, wird unter dem Titel «Unausschöpfbarkeit des Sagens»

dargelegt: In dieser in systematischer Hinsicht zentralen Miszelle wird gezeigt, dass die einen

233



Text gestaltende innovative Kraft - für die der Name des Autors die gängigste Metapher ist -
nur in beschränktem Masse selber thematisierbar ist. Die Beliebigkeit der Aphorismenabfolge,

so die These Schobingers, kann als Ausdruck dieser Situation ausgelegt werden.
Werkgeschichtlich gesehen, stellt Die Fröhliche Wissenschaft einen «Gärungstext» dar, in

dem die Genese des Gedankens der Ewigen Wiederkehr, der dann in «Also sprach Zara-
thustra» zum Durchbruch kommt, verfolgt und damit ein Übergang von einer Schaffensphase

zu einer anderen nachvollzogen werden kann. In der Miszelle «Nietzsches Distanz-
nahme von der aphoristischen Schreibweise» versucht Schobinger dies deutlich zu machen
und aufzuzeigen, dass die mit dem Zarathustra-Buch und vollends mit der Genealogie der
Moral sich durchsetzende Abkehr von der aphoristischen Schreibweise als eine Einwirkung
des Gedankens der Ewigen Wiederkehr gelesen werden kann: Das beherrschende Thema
dieses Gedankens beendet deren thematische Beliebigkeit. Die zur gleichen Zeit entstandene
Sammlung von neuen Vorreden, die Nietzsche 1886 nachträglich zu all seinen Büchern
verfasste und die das Projekt einer nachträglichen Umdeutung darstellen, sieht Schobinger
im gleichen Zusammenhang. Die Miszelle «Von der Einverleibung der Wahrheit» vertieft
diese Überlegungen insofern, als sie einen - auch quantitativ fassbaren - Zusammenhang
zwischen dem Auftauchen der Einverleibungsmetapher und dem Gedanken der Ewigen
Wiederkehr aufzeigt.

Die erste Miszelle zum Motto der Fröhlichen Wissenschaft- in ihr wird die These vertreten,
dass die Ersetzung des Emerson-Mottos durch den Spruch «Über meiner Hausthür» in der

Zweit-Auflage von 1887 auch im Zusammenhang mit dem Auftauchen des Wiederkunftgedankens

gesehen werden kann - und die letzte Miszelle zur Figur des tollen Menschen
(Aph. 125) erproben je die Auslegungsvielfalt der Nietzschetexte. Der tolle Mensch mit
seiner Rede vom Tod Gottes wird in Schobingers Auslegung zur Figur des bodenlosen
aporetischen Menschen, der den Blick auf die Unausschöpfbarkeit des Sagens lenkt: «Seine

Tollheit besteht in der Ironie des Doch-vertreten-Müssens eines unausschöpfbaren, weil
grundsätzlich (noch) unfassbaren Wissens.»

Es ist zu wünschen, dass diesem Buch, das nicht nur einen Beitrag zur thematischen
Nietzsche-Forschung leistet, sondern auch mit feinem Gespür spezifische Erfahrungen im
Umgang mit Nietzsche-Texten artikuliert und eine begriffliche Sprache vorschlägt, um diese

im Werkzusammenhang zu verstehen, ein anderes Schicksal beschieden sein wird als dem
tollen Menschen, dem der Markt mit Unverständnis begegnet. Jürg Berthold (Zürich)

Peter-Ulrich Merz: Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskritischen Grundlagen
der verstehenden Soziologie. Königshausen & Neumann, Würzburg 1990, 466 S.

Der «Schlüssel für das Verständnis von Max Webers Konzeption der Sozialwissenschaft»
liege, so lautet der systematische Grundgedanke von Merz' umfangreicher, 1985 in Zürich
als Dissertation vorgelegter Untersuchung, in der «Umsetzung der Idee einer Wirklichkeitswissenschaft»

(15). Vom Problemzusammenhang der «Kluft zwischen Wissenschaft und
Wirklichkeit» (69) als dem systematischen Zentrum der Weberschen Wissenschaftsauffassung

ausgehend, versucht Merz den «ganzheitlichen Aufbau» (68) der Wissenschaftslehre
sichtbar zu machen.

Gegenstand der durch Weber begründeten modernen Sozialwissenschaft ist das konkrete
empirische Geschehen der sozialen Wirklichkeit, das menschliche sinnverstehende Handeln,
welches in seiner Eigenart durch eine möglichst adäquate, wissenschaftlich ausweisbare
Erkenntnis rational begreifbar gemacht werden soll. Weber gehe es um die systematische
Begründung dieser wirklichkeitswissenschaftlichen Erkenntnis (15). Wenn derart das
Verhältnis von Wirklichkeit und Wissenschaft bzw. Begriff ins Zentrum rückt, ist bereits aufden

wissenschaftsphilosophischen Kontext des Südwestdeutschen Neukantianismus, nament-

234



lieh auf Rickert verwiesen. Webers Wissenschaftslehre sei ausschliesslich auf dem Hintergrund

der Rickertschen Arbeiten zu begreifen (vgl. 228f., 361), welche auf der Basis einer

transzendentallogischen Wertlehre eine umfassende, die verschiedenen Erkenntnisleistungen
der Einzelwissenschaften vereinigende Wissenschaftslehre zu entwickeln suchen, wobei die

Wissenschaftssystematik nach formallogischen, gegenstandsunabhängigen Kriterien
ausgerichtet ist.

Merz scheint mit seiner Arbeit auf den ersten Blick offene Türen aufzustossen, wenn er
selbst konstatiert, dass hinsichtlich der Bezugnahme Webers auf Rickert - abgesehen von
«Einzelfällen» (35) - von einer «grundsätzlichen Akzeptanz» (35) in der Forschungsliteratur
ausgegangen werden könne. Mit Recht weist er aber darauf hin, dass der Rickertbezug
«primär als Problemtitel» (39) und nicht als eindeutig geklärter Sachverhalt gelten könne.

Merz intendiert neben der «Weiterarbeit» an «offenstehenden Punkten» (57) und der
«Einordnung der noch nicht erschöpfend behandelten Sachverhalte» (53) eine grundsätzliche

Klärung von Webers Verhältnis zu Rickert. Seine Untersuchungen überzeugen durch
ihre breit angelegte Sichtung der fraglichen Problembereiche. Sie enthalten auch eine
eingehende Aufarbeitung der Forschungsliteratur zum betreffenden Fragenkomplex (Stand
1984; vgl. § 3). Die entscheidende Leistung dieser Arbeit liegt in der ausserordentlich
sorgfältigen, methodisch durchdachten und präzisen (zuweilen allerdings fast zu akribischen)
Rekonstruktion des einheitlichen Gesamtaufbaus der Weberschen Wissenschaftsauffassung
aus den zugrundeliegenden, in der Rickert-Lektüre gewonnenen bzw. vertieften
erkenntnistheoretischen und wissenschaftslogischen Voraussetzungen, wobei in der Forschungsliteratur

oft isoliert behandelte Fragenkomplexe, wie das Sinnverstehen oder der Idealtypus, in
ihrer internen Verwurzelung mit der formalen erkenntnis- und wissenschaftslogischen Basis
der Weberschen Wissenschaftsauffassung sichtbar werden. «Entscheidend für Webers
Umgang mit den von Rickert übernommenen logischen Grundlagen ist», so lautet Merz'
Hauptthese, «einzig die Intention der Erprobung» (336), wobei damit nicht eine blosse

Anwendung, sondern das «Zu-Ende-Denken der neukantianischen Wissenschaftsauffassung

unter Berücksichtigung der besonderen Erkenntnis-Aufgabe der Sozialwissenschaften
sowie der Bedingungen der gegenwärtigen kulturhistorischen Situation» (336) gemeint ist.

Da Max Weber aufgrund seines vorwiegend fachwissenschaftlichen Interesses keine
einschlägigen Arbeiten über die erkenntnislogische Fundierung seines Wissenschaftsprogramms

verfasst hat, die Textlage also grundsätzlich problematisch ist, versucht Merz - im
Unterschied zu D. Henrich, welcher die Einheit der Weberschen Wissenschaftslehre immanent

rekonstruiert und im anthropologischen Begriff des vernünftigen, sinnverstehenden
Menschen festgemacht hat (vgl. Die Einheit der Wissenschaftslehre Max Webers, 1952) - eine
Rekonstruktion mit Hilfe «externer Koordinaten» (33). Die aus Rickerts wertphilosophischem

Gebäude rezipierten isolierten Elemente sollen auf ihren Herkunftsort zurückbezogen

und so ihre impliziten systematischen Kontexte innerhalb der Weberschen
Wissenschaftslehre freigelegt werden können (vgl. 258ff.). Entsprechend gliedert sich der Aufbau
der Untersuchungen in zwei Teile, welche Rickerts und Webers Konzeptionen in analoger
thematischer Abfolge zur Darstellung bringen.

Teil I (§ 5-10) erarbeitet die zentralen systematischen Bestandteile der Rickertschen
Wertphilosophie, wobei dem Ineinandergreifen von Wirklichkeitskonstitution und
Wirklichkeitserkenntnis (Erkenntnistheorie und Methodologie) besondere Bedeutung zukommt
(§ 5). Im Zentrum steht Rickerts Begriffder objektiven Wirklichkeit, welcher einerseits nach
seiner erkenntnistheoretisch-transzendentallogischen, die Ermöglichung der Wirklichkeitserkenntnis

betreffenden Seite und andererseits nach der empirisch-realistischen, die Auffassung

und Umbildung der gegebenen Wirklichkeit betreffenden Richtung untersucht wird.
Methodisches Scharnier dieser beiden Gesichtspunkte ist, so macht Merz deutlich, Rickerts

235



These des endlichen Verstandes, von der her sich die Notwendigkeit zweier klar zu
unterscheidender (kategorialer und methodologischer) Erkenntnisformen begründen lasse.

Berechtigterweise legt Merz Gewicht auf die Darstellung der heute zuweilen unterschätzten

Rickertschen Erkenntnistheorie, welche die Relevanz der theoretischen Wertbeziehung
für die Konstitution des Erkenntnisgegenstandes im Urteilsakt nachzuweisen sucht.
Interessant sind dabei auch die Hinweise auf das oft klischeehaft beurteilte Verhältnis Rickerts zu
Windelband (187ff.).

Vorbehalte wären lediglich bei der Diskussion von Kants und Rickerts Wirklichkeitsbegriff

anzubringen 145f.), in der Kant meiner Auffassung nach vorwiegend in der Perspektive
Rickerts gelesen wird. Vollkommen zutreffend ist allerdings der Vorwurf, Kant vermische
kategoriale und methodologische Formen bzw. objektive Wirklichkeit und Natur. In der
historischen Würdigung von Rickerts «Lehre vom Begriff» (85) unterschätzt Merz meiner
Ansicht nach die methodische Relevanz von Kants logischer Begriffslehre für seine

transzendentallogische Erkenntnistheorie.
Merz' Darstellung führt über den bekannten formalerkenntnislogischen Dualismus von

naturwissenschaftlichem und historischem Begriffsbildungsverfahren (§§ 6-9) zum materia-
len Begriffder Geschichtswissenschaft als Kulturwissenschaft (§ 10) und endet schliesslich in
universalgeschichtlicher Perspektive bei Rickerts werttheoretischer Weltanschauungslehre,
welche - als wissenschaftliches Idealbild - eine Systematik letzter absoluter Werte vorsieht.

Im II. Teil (§§ 11-15) steht zunächst wiederum das Verhältnis von Wirklichkeitskonstitution
und Wirklichkeitserkenntnis im Blick (§11), wobei hinsichtlich der letzteren weitgehende

Übereinstimmung zwischen Rickert und Weber herrsche (vgl. 258). Aufgrund der
Textlage schwieriger gestaltet sich der Nachweis für die Wirklichkeitskonstitution. Merz
macht allerdings überzeugend deutlich, dass sich die systematisch tragenden Elemente der
Rickertschen Erkenntnisbegründung (Wahrheitswert als logischer Grund der Erkenntnis,
Urteilslehre, Objektivität und Geltung, erkenntnistheoretisches Subjekt, Differenzierung
des Kausalitätsbegriffs) bei Weber nachweisen lassen, so dass es «kaum anzunehmen» (269)
sei, dass Weber mit denselben Voraussetzungen zu einer grundsätzlich anderen Lösung
gekommen wäre als Rickert, wenn er sich explizit mit der erkenntnistheoretischen Begründung

der objektiven Wirklichkeit befasst hätte.
Die thematisch streng analog geführte Darstellung erlaubt es Merz, die Lücken in den

erkenntnistheoretischen Grundlagen Webers auf der Folie der Rickertschen Systematik
schrittweise zu schliessen, sie führt allerdings im Hinblick auf das ganze Buch auch zu
teilweise störenden Redundanzen in der Argumentation (z. B. 279ff., 308ff., 364ff.).

In den §§ 12-15 tritt die Umsetzung der Idee der Wirklichkeitswissenschaft in den
Vordergrund. Zunächst verfolgt Merz allerdings wiederum eine streng formal-erkenntnislogische

Betrachtung (§§ 12,13). Zum von Rickert übernommenen Methodendualismus werden

nun Webers eigenständige Konzeptionen schrittweise eingebracht: z. B. die Integration
historischer und naturwissenschaftlicher Begriffsbildung hinsichtlich der begrifflichen
Darstellung der individuellen Kausalbeziehungen, Webers Differenz von ausserwirklichen
Wertideen und in der historischen Wirklichkeit verkörperten Wertinteressen oder sein
ideologiekritisches, über Rickerts Postulat der Wertfreiheit hinausweisendes Motiv. Generell
konstatiert Merz bei Weber eine im Zeichen des Weiterdenkens der wissenschaftslogischen
Auffassung unter den spezifischen fachwissenschaftlichen Bedingungen der Sozialwissenschaft

erfolgende Veränderung und Radikalisierung der «inneren Logik des Zusammenhangs

von Wissenschaft und Gegenstandsbereich» (31). Analog zum § 10 leitet § 14 zur
materialen Betrachtung der Wirklichkeitswissenschaft als Kulturwissenschaft über, welche
nicht mehr einfach das historisch Einmalige in seiner Individualität zum Gegenstand hat,
sondern das soziale, in sinnhaften Inhalten entäusserte Handeln der Menschen.

236



Merz' klare Trennung von erkenntnistheoretischen und methodologischen bzw.
erkenntnislogisch-formalen und sachlich-materialen Gesichtspunkten erlaubt eine präzise Veror-
tung der systematischen Ansatzstellen von Webers eigenständigen Weiterentwicklungen. So

führt Merz z. B. aus, dass Webers Kulturkritik (vornehmlich dessen Wertkonfliktthese, welche

die Möglichkeit abweichender letzter Wertungen zulässt) nicht die Wissenschaftslogik
selbst betreffe, da diese nicht die Wertewahl, sondern die Begriffsbildung aufgrund der
theoretischen Wertbeziehung vorschreibe, so dass der Verzicht auf eine abschliessende
Wertesystematik die wissenschaftslogische Fundierung der Kulturwerte nicht gefährde (vgl.
319ff.). Ob Webers Einbezug der spezifischen kulturhistorischen Situation den Rahmen der
blossen Erprobungsintention letzlich nicht doch sprengt und seine Weiterentwicklung in
diesem Sinne wirklich immer noch als «Spezifikation» (330) des Rickertschen Konzeptes
gelten kann, wäre allerdings weiterzuverfolgen.

Als letzter entscheidender Schritt in der Darstellung der Idee der Wirklichkeitswissenschaft

erfolgt im § 15 die Auslegung der Sozialwissenschaft als «sinnverstehende Soziologie»
(361). Merz diskutiert das Sinnverstehen in wirklichkeitswissenschaftlicher Optik.
«Sinnverleihung» ist, da für Weber «sinnhaftes Handeln der Struktur nach immer ein Bewerten»
(339) ist, «eine Erweiterung des Stellungnehmens, nicht dessen Ersetzung» (338f.). Auch die

spezifisch kulturwissenschaftliche Begriffsvariante des Idealtypus, welche nach Weber «den
Wissenschaften von der menschlichen Kultur eigentümlich und in gewissem Umfang
unentbehrlich ist» (411), wird von Merz zurückbezogen auf die «Grundkonstanten der von
Rickert begründeten und von Max Weber übernommenen Einstellung der Sozialwissenschaft

zur Wirklichkeit» (412). Im Idealtypus konzentriere sich gleichsam die Problematik
der Darstellung und Erfahrung der sozialen Wirklichkeit.

Merz weist selbst daraufhin, dass das idealtypische Begriffsbildungsverfahren die Frage
aufwirft, ob Webers Erprobungsabsicht in der Frage der Bildung der Idealtypen nicht in die
«Subversion gegenüber Rickerts Denken» (48) umschlägt. Zum einen besteht die Gefahr,
dass der Idealtypus insofern den streng formalen Rickertschen Begründungsgedanken
auflöst, als bei seiner Bildung «die Implikation von im Material selbst liegenden Vorgaben» (48)
ins Spiel kommt. Andererseits scheint der Idealtypus einer «emanatistischen Denkfigur»
(413), wie sie E. Lask in seiner Dissertation (Fichtes Idealismus und die Geschichte 1902)
erstmals diskutiert hat, zu entsprechen, insofern im Idealtypus als dem realisierbaren
Deutungsschema die möglichen Realisierungen der historischen Wirklichkeit als dessen

Verwirklichungsmomente bereits vorweggenommen sind. Damit gerät die idealtypische Begriffsbildung

in Widerspruch zu ihren eigenen wissenschaftslogischen Voraussetzungen, welche der
analytischen Logik verpflichtet sind. Weber selbst hat ja, wie Merz ausführt (242ff.), in seiner
Auseinandersetzung mit W. Roscher die analytische gegenüber der emanatistischen Logik
verteidigt. Wenn Webers radikales Zu-Ende-Denken der Rickertschen Wissenschaftsauffassung

unter den Bedingungen der Sozialwissenschaft scheinbar auch zu deren zumindest
teilweiser Auflösung führt, so besagt dies noch nicht, dass der Südwestdeutsche Neukantianismus

insgesamt seine Relevanz für Webers Wissenschaftsverständnis einbüsst, ist es doch
gerade Rickerts Schüler E. Lask, welcher dessen werttheoretische Philosophie in wesentlichen

Punkten umgebaut hat. Merz' These der Erprobungsintention müsste in diesem
erweiterten Verständnis weiterverfolgt werden, zumal das Verhältnis Webers zu Lask bislang
noch kaum erforscht ist.

Als eigentliche Kernproblematik der werttheoretischen Wissenschaftsauffassung bei Rik-
kert und Weber stellt Merz die Wertinterpretation heraus. Mag die Wissenschaftsbegründung

durch die Begriffslogik noch gelingen, so stellen sich in der praktischen Forschungsarbeit

«immense Schwierigkeiten» (223) ein, vorab das hermeneutische Problem der
Zugänglichkeit der verwirklichten Wertinteressen für den Sozialwissenschaftler.

237



Mehr als bloss historisches Interesse verdient Weber, wenn er den Gedanken der «im
Handeln der Menschen konstituierten Wirklichkeit» (225) erstmals im modernen Sinn
formuliert, insofern, als die Frage, wie die «Wertverwirklichung als Sinnverleihung» zu denken
und «mit Mitteln der Logik fassbar zu machen» (455) ist, noch heute Aktualität besitzt.
Merz' Buch leistet hierzu einen bedeutenden wissenschafts- und theoriengeschichtlichen
Beitrag. Roger Hofer (Zürich)

Christoph Dejung: Ketzerei. Salz der Erde und Keim des Verderbens. Dreizehn Essays zu
Geschichte und Theorie der Häresie und eine Anwendung der noch nicht veröffentlichten
Philosophie der Geschichte des Verfassers. Samisdat, Zürich 1992.

Wenn von Häresie oder Ketzerei die Rede ist, denken wir unwillkürlich an den
mittelalterlichen Inquisitionsprozess, den besonders grausamen Umgang mit Aussenseitern, wie er
weder für die abendländische Antike noch für die aufgeklärte westliche Welt typisch ist. Die
Verbindung von religiöser Wahrheit und weltlicher Macht in der Orthodoxie, die sich - wie
Dostojewski den Grossinquisitor in seiner Anklagerede gegen Christus ausführen lässt -
zum selbsternannten Richter sogar über den Erlöser ermächtigt, lag dieser Praxis der
Vernichtung zugrunde.

Durch Christoph Dejungs «historische Meditationen», die sich dem Begriff der Ketzerei
induktiv nähern wollen, werden wir zu einer Übertragung des Begriffs der «Ketzerei» und
seines Komplements - der «Orthodoxie» - auf andere Zusammenhänge eingeladen. Neben
Luther und Jesus werden Philosophen wie Sokrates und Spinoza, aber auch Bucharin, das

Opfer eines von Stalins Prozessen, als Ketzer vorgeführt. Das Studium paradigmatischer
Figuren vermag vor allem in der Analyse der Logik der Verketzerung sowie in der ihr
komplementären Verteidigungsstrategie des Ketzers im Prozess zu überzeugen, in dem das
Wesen der Ketzerei gewissermassen in Erscheinung tritt: «Wie die Verketzerung den Ketzer
schafft, so vervollkommnet der Ketzerprozess den ketzerischen Typus» (S. 110). Bekräftigt
durch zwei sorgfältig ausgewählte Quellentexte (eine Passage aus dem Schauprozess gegen
Bucharin und einen Ausschnitt aus Umberto Ecos Der Name der Rose) stellt Dejung die
finstere Logik der Inquisition dar: «Auch der faire, wahrheitssuchende Inquisitor wird jede
Wahrheitsmöglichkeit zerstören. In einem Gespräch, wo immer nur der eine der Lüge
verdächtig ist, kann Wahrheit nicht herauskommen» (S. 108). Die Analogie zwischen christlicher

und marxistischer Orthodoxie wird von zwei weiteren Gesichtspunkten unterstützt: Sie

sind beide durch eine eschatologische Struktur geprägt, und sie sind beide mit dem
Ausbleiben der Verheissung konfrontiert. «Weil die Neuerer (des revolutionären Sozialismus,
S.Z.) genau wie die frühen Christen mit der Fortdauer der sündigen Welt (des Kapitalismus)
konfrontiert waren, und weil sich bald zeigen musste, dass der <neue Mensch) alle
Eigenschaften des alten mit sich fortschleppte, weil also die Heilsbotschaft wieder im doppelten
Sinn versagte, musste sich eine Lehre einfinden» (S. 85).

Eine zwischen die 13 Essays eingeschobene Meditation, in der Grundgedanken «der noch
nicht veröffentlichten Philosophie der Geschichte des Verfassers» - wie der Untertitel des

Buches heisst - expliziert werden, leitet über zu einem so weiten Begriff der Ketzerei, dass

darunter auch Strömungen der Moderne wie «Linke Politik», «Tiefenpsychologie» oder
«Wirtschaftlicher Liberalismus» begriffen werden können. Diese Extension des Begriffs
verdankt sich offensichtlich der Reflexion auf die Verpflichtung zur Wahrheit: «Der
Normalzustand ist Unklarheit, Nichtwissen. Aber gegenüber klaren Unwahrheiten gibt es für
das Bewusstsein auch Verantwortung, nein zu sagen. Es gibt eine Verbindlichkeit der
Erkenntnis, welche dazu zwingt, Wahrheit festzuhalten. Im Extremfall heisst das, zum Ketzer
zu werden» (S. 154).

Dieser Perspektivenwechsel leitet nicht nur zu einem zeitlosen Begriff der Ketzerei über,

238



sondern ermöglicht es auch, dass gegen Schluss des Buches der dialektische Wahrheitsbegriff
Hegels und Adornos sowie die Dialogik von Hermann Levin Goldschmidt als je
unterschiedliche «Theorien der Ketzerei» diskutiert werden können.

Abgesehen davon, dass die modernen Ketzereien (zu denen Dejung zum Beispiel auch die
Gründung des Migros-Genossenschaftsbundes durch Gottlieb Duttweiler zählt) nicht mehr
mit der gleichen Sorgfalt auf ihre Struktur und Logik der Ausschliessung hin befragt werden,
geht mit dem Übergang zur geschichtsphilosophischen Perspektive auch das analytische
Instrumentarium verloren. Während im ersten Teil des Buches betont wird, dass Ketzerei
nicht ohne Orthodoxie in einem klar umschriebenen Sinn gedacht werden kann («In jeder
Reflexion über die Ketzerei muss man mit denken, was ihr Boden und ihre Folie ist: nämlich
die <Orthodoxie>», S. 11), bleibt die Macht, welche in der modernen Welt die Wahrheit
verwalten soll, diffus. Den Nachweis, dass das «moralische Wissen», das viel «gesellschaftlicher

Vermittlung, der Sprache und der Tradition» (S. 266) verdanke, als «Lehrreligion»
bezeichnet werden könnte wie das Christentum, habe ich nicht gefunden. Das mag daran
liegen, dass ich im Gegensatz zum Autor der Ketzerei ein Prinzip der liberalen Moderne nicht
in Vergessenheit geraten lassen möchte: das Prinzip der Toleranz. Mit dessen Anerkennung
ist die für den Ketzerprozess konstitutive Einheit von Wahrheit und politischer Macht
zerbrochen. Der Ausschluss aus der kirchlichen Orthodoxie bedeutet seitdem nicht mehr eo
ipso Beraubung der fundamentalen bürgerlichen Rechte. Damit soll keineswegs behauptet
werden, dass sich nicht auch die liberal verfasste moderne Welt dem Problem der Macht und
deren Ausschliessungspraktiken zu stellen hätte. Nur bleiben die neuen, komplexen Allianzen

zwischen Wissen und Macht, wie zum Beispiel Michel Foucault immer wieder betont und
selbst erprobt hat, erst noch zu untersuchen.

Solche Kritik an einem Autor, der sich selbst als Ketzer versteht - Dejung hat dieses wie
andere seiner Bücher im «Samisdat» publiziert -, gerät natürlich ihrerseits in den Verdacht
der Orthodoxie - vorausgesetzt, es gebe sie. Simone Zurbuchen (Zürich)

Helmut Linneweber-Lammerskitten: Untersuchungen zur Theorie des hypothetischen Urteils.
Nodus-Publikationen, Münster 1988, XX + 430 S.

Die hypothetischen Urteile (oder Konditionale), die sprachlich durch «wenn dann»
ausgedrückt werden, sperren sich gegen logische Interpretationen und sind deshalb logisch,
semantisch und wissenschaftstheoretisch besonders interessant. Ich erinnere nur an die seit

Goodman ausgedehnte wissenschaftstheoretische Diskussion um irreale Konditionalsätze.
In der vorliegenden geringfügig geänderten Fassung seiner Bonner Dissertation thematisiert
Linneweber-Lammerskitten denn auch die Geltungsbedingungen des hypothetischen
Urteils und versucht, die wichtigsten Ansätze zu analysieren und zu ordnen.

Dazu beschreitet er zwei Wege. Der erste urteilslogische Weg (1. Teil) bespricht eine Fülle
von Ansätzen zur Behauptungsstruktur der hypothetischen Urteile: etwa die Interpretation
des hypothetischen Urteils als komplexes Urteil, aber auch nachsatz-, schluss- oder
relationstheoretische Interpretationen. Der zweite schlusslogische Weg (2. Teil) ergänzt die

Analyse der Geltungsbedingungen dadurch, dass formale Eigenschaften des hypothetischen
Urteils betrachtet werden, die sich ergeben, wenn man die hypothetischen Urteile als
Prämissen oder Konklusionen in Schlüssen (vor allem aussagenlogischer Kalküle) untersucht.
Ausgangspunkt sind dabei die Paradoxien der Implikation, die sich im System der materialen
Implikation der Principia mathematica ableiten lassen (S. 179). Sie waren u.a. Stein des
Anstosses für die alternativen Kalküle der Implikation, die diese Paradoxien zu vermeiden
versuchen, um den Preis aber, dass wichtige andere Implikationsformeln auch nicht ableitbar

sind. Solche alternativen Kalküle sind das System der strikten Implikation von Lewis
und Langford oder das System der strengen Implikation von Ackermann, das Anderson und

239



Belnap weiterentwickelten. Im Anschluss an diese letzteren Systeme der strengen Implikation

konstruiert der Autor ein neues modallogisches System, das ohne Simplifikationsfor-
meln auskommt und deshalb im System der strengen Implikation noch enthaltene paradoxe
Formeln eliminiert.

Die Monographie gehört wegen ihrer sammelnden, klaren, ziel- und lösungsorientierten
Darstellung in die Bibliothek des Logikers. Peter Schulthess (Zürich)

240


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

