Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 52 (1993)

Buchbesprechung: Carl Schmitt und die Philosophie
Autor: Bruhlheimer, Daniel

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung / Etude critique

Studia Philosophica 52/93
DANIEL BRUHLMEIER
Carl Schmitt und die Philosophie

Carl Schmitt hat immer prominente philosophische Reaktionen provoziert,

insbesondere mit BP!, worauf u.a. Leo Strauss, Helmut Kuhn, Helmuth

Plessner oder Karl Lowith reagierten. Derzeit ist eine Renaissance des phi-

losophischen Interesses an Carl Schmitt zu konstatieren; man fiihlt sich aber

auch herausgefordert, umgekehrt die Frage zu stellen: «Von welchen Autoren
und Ereignissenist . . . C. S. selbst angeregt worden?»? Ihr soll hier beziiglich
der Philosophie nachgegangen werden — eingedenk allerdings der gleichen-
orts angedeuteten Schwierigkeit, ja gar Gefdhrlichkeit der Antwort: «Das

Studium dieser Kardinalfrage hat die Kinderschuhe noch nicht ausgetreten,

zumal die Rekonstruktion der authentischen Vorginge ein heisses Eisen dar-

stellen diirfte»?.

Matthias Kaufmann kommt einem mit seinem Versuch, «die philosophisch
relevanten Kerngedanken in Schmitts Werk zu erfassen», gehorig zu Hilfe,
insbesondere auch mit seiner Interpretationshypothese einer «antiuniversa-
listischen Grundthese Carl Schmitts» dahingehend, dass es «weder wiin-
1 Fir die Schriften Carl Schmitts werden hier die folgenden Abkiirzungen verwendet:

BP = Der Begriff des Politischen (1927), hier nach der Ausgabe Berlin 1963; DA = Uber die

drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens, Hamburg 1934; ECS = Ex captivitate

salus, Ko6ln 1950; GLP= Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus

(1923), Miinchen 1926; GU = Gesetz und Urteil (1912), Miinchen 1969; L = Der Leviathan

in der Staatslehre des Thomas Hobbes, K6In-Lovenich 1982; LM = Land und Meer, KoIn-

Lovenich 1981; PR = Politische Romantik (1919), Berlin 1968; PT= Politische Theologie

(1922), Miinchen u. Leipzig 1934; RK = Romischer Katholizismus und politische Form

(1923), Miinchen 1925; TW= Die Tyrannei der Werte, Stuttgart 1960; VA = Verfassungs-

rechtliche Aufsdtze 1924-54 (1958), Berlin 1985; VL = Verfassungsiehre (1928), Berlin

1970; WS = Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen, Tlibingen 1914.

2 So Piet Tommissen in: Complexio Oppositorum. Uber Carl Schmitt, hg. von H. Quaritsch,
Berlin: Duncker & Humblot, 1988 (hier in der Folge: CO), S. 91; vgl. ebd. Wilhelm
Nyssen, S. 181: «aus welchen Impulsen und Quellen hat er [sc. ein Mensch in solcher
dezisionistischer Geistesschirfe] seine Kraft bezogen”».

3 CO, S.91. Zudem konstatiert Mohler (ebd., S. 133) implizit eine «Askese von allem
«Weltanschaulichen»» vor 1933, Spinner eine «inhaltliche Indifferenz» (ebd., S. 253).

201



schenswert noch moglich [ist], ein menschliches Gemeinwesen anhand von
Regeln zu ordnen, die sich gegeniiber universell giiltigen Kriterien rational
rechtfertigen lassen»*. Zu einer Kaufmann dhnlichen Schlussfolgerung, nam-
lich dass «Recht kein Satz von Regeln [ist], die sich aus der Notwendigkeit,
die menschliche Tatigkeit zu ordnen, ergeben haben», gelangt auch Michele
Nicoletti (CO, S. 126). Gleichwohl kann die Betrachtung hier natiirlich nicht
umfassend sein; es soll eine erste Bilanz fremder und eigener Eindriicke aus
philosophischen Carl Schmitt-Lektiiren gezogen werden.

Werk, Person und die biographisch-zeitgeschichtlichen Umstinde sowie
die Wirkungsgeschichte Schmitts bringen es mit sich, dass sich an ihm die
Geister scheiden®, und zwar auch beziiglich der Empfehlungen, die an eine
Carl Schmitt-Lektiire bzw. den Leser zu stellen sind®, ja gar der Etablierung
«professioneller Regeln» im Umgang mit Schmitt, womdglich noch definiert
durch eine «Carl-Schmitt-Gesellschaft»’. Ich denke, dass man dies moglichst

4 Matthias Kaufmann, Recht ohne Regel? Die philosophischen Prinzipien in Carl Schmitts
Staats- und Rechtslehre, Freiburg/Miinchen, 1988; die Zitate finden sich auf S. 22 und 14
(hier im folgenden: Kaufmann). Vgl. auch meine Besprechung in AOR, 118 (1993). Wenn
das Buch auf dem Klappentext als «die erste analytisch-philosophische Untersuchung»
bezeichnet wird, so stimmt das, wenn man «analytisch» betont und es gleich auch noch in
der Tradition von Hobbes, Bentham, John und J. L. Austin, Berlin, Hart, Rawls, Dwor-
kin, MacCormick u.a. versteht: alle werden bei Kaufmann mehrfach zitiert und meist zum
ersten Mal mit Carl Schmitt liberhaupt in Verbindung gebracht. Léige die Betonung auf
«philosophisch», wire diese Originalitidtsbehauptung allen voran gegeniiber der Arbeit
von Hasso Hofmann (Legitimitdt gegen Legalitdt, 1964; zit. nach der um eine luzide
«Vorbemerkung» erginzten Ausgabe Berlin: Duncker & Humblot, 1992) nicht ganz ge-
recht, deren Untertitel lautet: «Der Weg der politischen Philosophie Carl Schmitts»;
Hofmann betont den Einfluss seines Lehrers Karl Léwith ( S. IX).

5 Man denke nur an die relativ unproblematische, werkinterne Frage, welches Werk nun

«Kernschrift», «Schliissel zum Gesamtwerk» etc. sein soll!

S. etwa Mohler in CO, S. 141 u. 148.

7 So sinngemdss und ohne viel Ironie B. Willms in CO, S. 596. Der Zusammenhang dieser
Forderungen macht die Strategie offenkundig: Es geht um «ein Durchstossen zum We-
sentlichen» (CO, S. 595) in dem Sinne, dass nicht mehr die biographische Periode 1933-36
oder gar ein kurzer Aufsatz daraus (so CO, S. 603) zum Gegenstand Schmittschen Um-
strittenseins gemacht wird, sondern eben das Klassische an ihm. Vorgingig wéire Carl
Schmitt als Klassiker zu etablieren, was Willms zumindest noch einige weitausholende
Gedankenanstrengungen abverlangt, um im Bekenntnis zu miinden, das «natiirlich jeder
langst weiss: Er [Willms] hélt Carl Schmitt fiir einen Klassiker» (CO, S. 595). (Noch weiter
geht Manfred Lauermann in: Politisches Denken. Jahrbuch 1991, S. 142; beide zerbrechen
wohl an der umsichtigen Gegenthese von Hermann Liibbe, CO, S. 430.) Das «Vorspiel»
dazu, das Emporhieven Schmitts an Thomas Hobbes und die Diffamierung von allen und
allem, was sich dem in den Weg stellt, ist allerdings — mit Verlaub sei’s auch fiir einen toten
Hobbes-Kenner gesagt — nicht professionell. Soweit sachlich darauf einzugehen ist, vgl.
weiter unten. ‘

[«

202



unbefangen tun soll und sich weder von Gegnern noch von Schiilern resp.
Adepten einen Lektiire- oder Umgangskanon vorschreiben lassen muss. Leit-
gedanke soll hier vielmehr ein von Bernd Riithers artikuliertes Desiderat
sein: «niichterne Werkanalysen mit vorbehaltslosen Bestandesaufnahmen
der realen politischen Konsequenzen Schmitt’scher Theorien»®. Bei den dies-
beziiglich gelungenen Beispielen stellt man schnell fest, dass Herkunft und
Affinitdt des Lesers zweitrangig sind, was ich hier nicht zuletzt auch mit
entsprechenden Hinweisen belegen mochte.

Philosophische Grundlagen und Reminiszenzen bei Carl Schmitt

Carl Schmitt, das ist unbestritten, war ein vielféltig belesener und sich viel-
faltig, also auch in Kunst und Philosophie, artikulierender Autor; man darf
ihm also ein dauerndes Interesse an philosophischen Fragestellungen atte-
stieren. Ja, es ist ein ganzer Kranz von Philosophen auszumachen, der selbst
fiir den Juristen Carl Schmitt und unter Juristen als priagend fiir Schmitt
genannt wird: fiir das «konkrete Ordnungsdenken» etwa eine Reihe von
Philosophen — nebst den Romantikern Nietzsche, Dilthey, Max Weber und
Husserl — und allgemeiner «historische und philosophische Gegebenheiten»
(J. Kaiser, CO, S. 319f.). Man darf das ruhig ausweiten, und in Anlehnung an
Ernst R. Huber nach den philosophischen Positionen der rechtstheoretischen
Entwicklung Carl Schmitts fragen®. In chronologischer Reihenfolge sind als
Ergebnis meiner Sichtung philosophischer Hinweise, Themen und Fragestel-
lungen die folgenden Schulen und Figuren bedeutsam:

— Vorsokratiker, v. a. Thales, in LM fiir die Lehre von den vier Elementen
(LM, S. 9 und 12).

— Plato ist u.a. schon Bezugspunkt in WS von 1914 (Kaufmann, S. 60), und
Ahnherr der Staatssittlichkeit (ebd., S. 82).

8 B. Riithers, Carl Schmitt im Dritten Reich, 2. Aufl., Miinchen 1990, S. 135. Riithers und
seinen Schriften — vor allem: Die unbegrenzte Auslegung, Frankfurt a.M. 1973, dann: Wir
denken die Rechtsbegriffe um . . ., Ziirich 1987, und: Das entartete Recht, 2. Aufl., Miin-
chen 1989 — verdanke ich Anregung zur und Ausdauer in der Beschiftigung mit Carl
Schmitt.

9 So in CO, S. 330; Huber nennt auch gleich die Scholastik, die katholische Naturrechts-
lehre und deren Begriff des «Ordo» als Antwort. Im folgenden vernachlissige ich
unbekanntere Autoren, z. B. Eberhard Grisebach (vgl. den Hinweis von K.-M. Kodalle,
CO, S. 260f.).

203



— Machiavelli wurde fiir Carl Schmitt als Person selbst zum Mythos; zu-
ndchst Zielscheibe des «angelsdchsischen Protestantismus», wurde er erst
vom italienischen Faschismus wieder «in aller Form zum Gegenmythos
heroischer Sachlichkeit erhoben» (L S. 129). Giinter Maschke nennt BP
auch «den deutschen 11 principe» (CO, S. 262).

— Bodin tritt in ECS (S. 63ff.) in briiderliche Ndhe zu Carl Schmitt.

— Thomas Hobbes erfiillt diesen Part vielleicht noch intensiver: In seine Tra-
dition will sich Carl Schmitt selbst (ebd.) und will ihn gerne auch sein
Schiilerkreis stellen. Zum Leviathan, der ja auch Gegenstand einer eigenen
Schrift Carl Schmitts wird, s. u.

— Descartes, Malebranche und Shaftesbury werden genannt in PR (s. CO,
S. 468).

— Rousseau: Zu prifen wire, inwiefern Schmitts Kritik am geheimen Wahl-
recht, das den einzelnen angeblich nicht als Mitglied und Teil des politi-
schen Volkes (citoyen), sondern als Privatmann (Wolfgang Bockenforde
spricht vom «homme», gemeint ist wohl eher der «bourgeois») an die Urne
ruft und — so die Weiterfithrung Bockenfordes in CO, S. 294 — der Gefahr
der Dekomposition der politischen Einheit Vorschub leistet (VL, S. 244f.,
s. auch GLP, S. 22f.), nicht doch in diametralem Gegensatz zu Rousseaus
Voraussetzungen im Contrat social steht (s. schon die Diskussion ebd.,
S. 18ff.).

— Kant: Nach Volker Neumann (CO, S. 261, s. auch S. 571) soll Carl Schmitt
die Kritik der Urteilskraft «intensiv studiert» haben; zumindest wird das
Werk u. a. in L, S. 61, erwdhnt. Fir Kaiser ist Schmitt Kantianer in GU,
danach steht er «unzweideutig» auf anderer Grundlage als Kant und der
Neukantianismus (CO, S. 326).

— Johann Georg Hamann ist gegen Moses Mendelssohn Protagonist in der
«ersten grossen und wahrhaft tiefen Auseinandersetzung deutscher Weis-
heit mit jiidischer Distinktionstaktik» (L, S. 93), ja sogar «der von Wort
und Sprache her wissende, grosste Philosoph des deutschen Ostens» (ebd.,
S. 123).

— Sieyeés: P. Pasquino attestiert Schmitt ein «ausserordentliches Verstindnis
fiir die Theorien des Abbé» (CO, S. 379), ja erinnert sich bei der Lektiire
der bekannten Definition der «Demokratie [als] Identitdt von Herrscher
und Beherrschten, Regierenden und Regierten, Befehlenden und Gehor-
chenden» via die «substantielle Gleichheit» aus der VL «an das Pathos der
Sieyésschen Schriften» (CO, S. 381 Anm.). Condorcet als weiterer Autor
der Franzosischen Revolution wird als «grosser Mathematiker», aber
letztlich doch als «Illusionist humanitidren Fortschritts» (L, S. 55 u. 61)

204



bezeichnet'’.

Hegel: Schmitt nennt LM einen Kommentar zu § 247f. der Grundlinien der
Philosophie des Rechts, und auch schon im Frithwerk GU (8. 49f.) von
1912 setzt er sich bei der Erklarung der richterlichen Entscheidung mit
§ 214 auseinander, und ebenso greifbar ist der Einfluss der Rechtsphilo-
sophie Hegels auf WS von 1914". Zutreffend ist auch der Hinweis auf die
Grundlinien — vornehmlich § 257 — bei Kaufmann, wenn er dort u.a. die
Quellen der von Schmitt als Moraltypus praferierten Staatssittlichkeit und
die Ansatzpunkte zur Kritik etwa an aristotelischen Bemithungen um ein
gegliicktes Leben (S. 82f. sowie passim), vor allem aber auch an — kanti-
anischer wie utilitaristischer — Moralitat lokalisiert, letzteres vor allem
anhand von § 124, 135, 138-140, 147 (Kaufmann, S. 120, 125, 127). Auch
besteht eine Nihe des jeweiligen «Volks»-Begriffs (Kaufmann, S. 59).
Etwas allgemeiner sieht Ellen Kennedy (CO, S. 234) bei Schmitt den Ver-
such, mit Hegel und Heidegger, «die Problematik des modernen Staates als
konkretes Problem . . . und die Wirklichkeit als die geistige Ordnung der
Zeit» zu erfassen. Auch die «radikale Begrifflichkeit» (PT, S. 58ff.) erkennt
sie als Bemiihung, Hegels Projekt zu realisieren, «die <Architektonik> der
Verniinftigkeit des Staates wiahrend eines Augenblicks seiner Geschichte zu
erfassen» (CO, S. 249).

Kaiser beschreibt zudem (CO, S. 328f.) ein interessantes Hin-und-Her mit
Hegel im Jahr 1934: In DA (8. 45) erreicht er plotzlich im Hinblick auf das
konkrete Ordnungsdenken wieder prominente Lebendigkeit, um im glei-
chen Jahr im miindlichen Gesprach mehrmals wieder fiir tot erklart zu
werden (CO, S. 329). Solches mag vielleicht im Zusammenhang des kon-
kreten Ordnungsdenkens wenig iberraschen, gehort es doch zu den
«interpretativen Wunderwaffen der neuhegelianischen Begriffslehren»'2.
Schopenhauer: Angesichts des antipodischen Verhéltnisses von Hegel und
Schopenhauer ist es zumindest erwdhnenswert, dass sich Schmitt schon

10 Was mich an das Bonmot Richard Popkins erinnert, dass Condorcet als philosophisch

11

wohl bedeutendster Revolutionér es auch nach tiber 200 Jahren Franzosischer Republik
immer noch nicht zu einer kritischen Gesamtausgabe gebracht habe: weil er weder als
Katholik noch als Kommunist habe vereinnahmt werden kénnen.

Vgl. Hofmann, op. cit., S. 54f., sowie Nicoletti (CO, S. 117): «offenkundig stark unter
dem Einfluss von Hegels Dialektik». Die Nachbemerkung zu LM erfolgt am 10. 4. 1981;
es handelt sich also offensichtlich um eine Entdeckung im Nachhinein, was ein Zitat von
Martin Meyer, Ende der Geschichte?, Miinchen/Wien 1993, S. 173, bestitigt.

12 So Riithers, Carl Schmitt, S. 9. Carl Schmitts Hegelverstindnis, ibs. seine Betonung der

Staatssittlichkeit und seine antiuniversalistische These, findet durchaus auch Echos im
heute so viel diskutierten Kommunitarismus, resp. in der Postmoderne.

205



13

14

15

sehr frith, ndmlich 1914, mit Schopenhauers Rechtsphilosophie auseinan-
dersetzt". Nicht unerwartet ist diese m.W. weitgehend unerforschte, ja
sogar allermeist unerwahnte Publikation gegeniiber Schopenhauer kri-
tisch: Letzterer verfalle mit seinem Ansatz, das Wesen des Rechts negativ
als Verneinung des Unrechts zu bestimmen, in eine inhaltliche Unbe-
stimmtheit, in Zweideutigkeiten und in eine «handgreifliche Inkonse-
quenz» im Konflikt zwischen (der Niitzlichkeit) o6ffentlicher Sicherheit
und der Sozialvertragskonstruktion. Implizit hat ihn offensichtlich auch
Schopenhauers Individualismus und (kantianischer) Universalismus ge-
stort.

Kierkegaard: Bekanntlich bedient sich Schmitt am Ende des 1. Kap. der PT
eines halbanonymen Verweises auf den ddnischen Theologen'4, ebenso of-
fensichtlich aber auch zu Beginn von L, Kap. 6 («Krankheit zum Tode»).
Nicoletti sicht schon in der Uberbriickung der mehrfachen Gegensitze von
«Konkretem» und «Abstraktem», von Faktizitit und Idee etc. in WS
durch die Entscheidung einen «beinahe Kiekegaardschen «(Sprung» (CO,
S. 120).

Donoso Cortés: vgl. Maschke in CO, S. 193ff.; offensichtlich — und an-
scheinend auch werkbiographisch plausibel —ist er auch stellvertretend fiir
den romischen Katholizismus bei Carl Schmitt bedeutend’®.

Nietzsche: Zwar wird Schmitt von einigen Kritikern in dessen Gefolge
gesehen (Beleg bei Kaufmann, S. 44 Anm. 2), doch muss gerade auch
beziiglich der Staatssittlichkeit und der beidseitigen Bewunderung fiir (den
spaten) Machiavelli ein «unmittelbares Abhangigkeitsverhéltnis» in Frage
gezogen werden; fiir Mohler (CO, S. 131) besteht bei Schmitt sogar ein
eigentlicher «Anti-Nietzsche-Affekt».

Zumindest ebenso belastet diirfte das wissenschaftliche (und personliche?)
Verhiltnis zu den Vertretern der materialen Wertethik, insbesondere Max
Scheler und Nicolai Hartmann, gewesen sein; nach Kaufmann ist die TW

Schopenauers Rechtsphilosophie ausserhalb seines philosophischen Systems, in:
Monatsschrift fiir Kriminalpsychologie und Strafrechtsreform, 10 (1914), S. 271f.

S. CO, S. 244, aber auch schon Fiala (Lowith) sowie K.-M. Kodalle, Politik als Macht
und Mythos, Stuttgart u. a. 1973, S. 84f.

Das gleichnamige Buch RK hilt Klaus Kroger fiir die «Kernschrift» (CO, S. 179): be-
stimmte begriffliche Formprigungen bei Schmitt seien ohne den romischen Katholizis-
mus nicht denkbar, ndmlich: hohe Formalitit, spezifische Rationalitdt und eigentiimli-
che Ausrichtung an der Idee des Reprisentativen (CO, S. 161ff.); im iibrigen sei das ihm
eigentiimliche «Bekenntnis Grundlage seiner Begriffsbildung» (171). Nach Maschke iibt
Schmitt allerdings in PR auch Kritik am katholischen Konservativismus in der Person
Adam Miillers (CO, S. 214).

206



von 1960 als eigentliche Kritik der materialen Wertethik zu lesen
(S. 114ff.). Was Max Weber betrifft, so war Carl Schmitt zwar 1919/20 im
Dozentenseminar und soll ihn dort als den radikalsten Revanchisten gegen
Versailles erlebt haben (CO, S. 78), doch wendet sich Karl Loewenstein
gegen die These einer Kontinuitit Weber-Schmitt (zit. CO, S. 99), und fiir
Kroger stehen ihre «Begriffsbildung und Weltsicht in fast kontrapunkti-
schem Verhiltnis» (CO, S. 163). In einem inhaltsreichen Beitrag kommt
G. L. Ulmen zum gleichen Schluss (vor allem S. 350: grundlegend gegen-
sdtzliches Verhaltnis), und seine These, RK sei gewissermassen als Gegen-
schrift zu Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
konzipiert, hat vieles fiir sich (evtl. auch, aber das wire eingehender zu
belegen, als Gegenschrift zu Politik als Beruf).

— Neukantianismus: Erhellend dazu ist der bereits erwahnte Beitrag von Mi-
chele Nicoletti, der den Sein/Sollen-Dualismus in den Friihschriften
Schmitts vorbildlich herausarbeitet. Der Neukantianismus ging Ende 19.
und anfangs 20. Jahrhundert bekanntlich von der Unterscheidung zwi-
schen Sein und Sollen aus; er erhob «Einspruch [. . .] gegen die Versuche
[. . .], aus der idealen Wirklichkeit, der subjektiven Welt ein blosses Abbild
der dusseren Tatsdchlichkeit zu machen, die den eisernen Regeln der Not-
wendigkeit gehorcht» (CO, S. 110). Nachdem er 1908 in Strassburg mit der
«Stidwest Schule» in Kontakt gekommen sein soll'¢, versucht Schmitt
schon in der Dissertation Uber Schuld und Schuldarten von 1910, «einen
vermittelnden Begriff zwischen den entgegengesetzt erscheinenden Welten
zu finden» (Nicoletti, ebd. S. 110), wofiir sich die Schuld paradigmatisch
anbietet, ist doch zwar dusserlich sichtbar werdendes Verhalten priméarer
Gegenstand des Rechts, aber gerade im Schuldbegriff mit einer inneren
Beteiligung des Téters verbunden. Gegen den materialistischen resp. po-
sitivistischen Monismus habe Schmitt eine dualistische Anschauung der
Wirklichkeit geltend gemacht (S. 111), gleichzeitig aber dusseres Handeln
nicht vollstdndig vom inneren Vorgang geschieden (S. 112). In GU kommt
dann nochmals — fiir den kulturellen Hintergrund weiter erhellend — ganz
massiv die Unterscheidung zwischen Sein und Sollen zum Tragen. Einer-
seits gilt (gegen den naturalistischen Fehlschluss): «Aus dem, was ge-
schieht, ldsst sich gewiss nicht ableiten, was geschehen soll», und ebenso
kann man das Kriterium der Praxis nicht «aus irgendeiner Atherregion

16 So Kennedy in CO, S. 239. Gebrauchlicher ist der Terminus «Siidwestdeutsche Schule»;
vgl. nun die vorziigliche Darstellung von H. Holzhey, in: A. Hiigli/P. Liibcke (Hrsg.),
Philosophie im 20. Jahrhundert, Bd. 1, Reinbek 1992, S. 19ff., insb. 38ff.

207



von Begriffen» ableiten (GU, S. 3); andrerseits verwirft Schmitt den
Rechtspositivismus Kelsens, der das Kriterium der Richtigkeit der Ent-
scheidung in der korrekten Anwendung der positiven Gesetzesnorm sieht.
Die Entscheidung driickt fiir Schmitt das Bewusstsein des Bruches in der
Realitit zwischen allgemeiner Norm und besonderer Wirklichkeit aus und
versucht gleichzeitig, diesen zu iiberbriicken.
Staatstheoretisch gipfelt dies in Schmitts «Hauptwerk seiner Jugendzeit,
Der Wert des Staates und seine Bedeutung fiir den Einzelnen»'’, wo er die
(Begriffs-)Reihe Recht, Staat, Individuum mit dem Staat als zentralem
(Vermittlungs-)Element analysiert: «Das Recht, als reine, wertende, aus
Tatsachen nicht zu rechtfertigende Norm stellt logisch das erste Glied die-
ser Reihe dar; der Staat vollstreckt die Verbindung dieser Gedankenwelt
mit der Welt realer empirischer Erscheinungen und reprisentiert das ein-
zige Subjekt des Rechtsethos; das Individuum aber, als empirisches Ein-
zelwesen, verschwindet, um vom Recht und dem Staat, als der Aufgabe,
Recht zu verwirklichen, erfasst zu werden und selbst seinen Sinn in einer
Aufgabe und seinen Wert in dieser abgeschlossenen Welt nach ihren eige-
nen Normen zu empfangen.» (WS, S. 2) Recht ist dabei nicht nur positives
Recht und nicht auf Tatsachen reduzierbar (CO, S. 116); und die Haupt-
aufgabe, Recht zu verwirklichen, ldsst sich nicht aus dem Recht selbst
ableiten, sondern braucht den Staat als Vermittler zwischen Recht und
Wirklichkeit (er hat absolute, d. h, auch einzige Rechtssubjektivitit: der
Begriff des Staates steht in einer genau analogen Position wie der Gottes-
begriff in der Ethik, so WS S. 55). Hier finden sich nach Nicoletti Wurzeln
der «politischen Theologie», eben als Vermittlung der beiden Welten (CO,
S. 117; ausgreifend definiert ebd. S. 127); Staatsrecht ist in diesem Sinne
vermittelndes Recht. Das Programm wire dann: «Naturrecht ohne Natu-
ralismus» (CO, S. 118f.), und als solches Ausdruck der «Krise des Denkens
am Anfang des Jahrhunderts: die Ablehnung des Positivismus, das Be-
wusstsein von der Unzuginglichkeit metaphysischer Auswege, die Suche
nach einer neuen <Formy». Der Staat gerdt damit aber auch zur entschei-
denden Instanz, allerdings noch mit inhaltlicher Indifferenz (vgl. WS 79);
wir befinden uns mithin an der Nahtstelle Schmittschen Denkens, wo
Entscheidung —im weiter oben ausgefiihrten, hier anzuschliessenden Sinne
Kirkegaards zur einzig moglichen Briicke wird.

— Vaihinger: Nach Nicoletti (CO, S. 111) soll Vaihinger vor allem Einfluss auf

17 So Nicoletti in CO, S. 114; fir Mohler ebd. S. 132 ist WS allerdings nur «Inkubations-
zeit».

208



das spatere Werk von Schmitt gehabt haben —obwohl er dessen Philosophie
des Als-Ob bereits in einer Rezension von 1913 lobend erwdhnt' und ein
Jahr frither in einem Zeitungsartikel sogar zum Ausgangspunkt einer In-
terpretation von Wagners «Meistersinger» macht (so CO, S. 234, 241).

— Heidegger: Mohler und Kennedy geben ein paar eher allgemein gehaltene
Hinweise (CO, S. 148 und 263); fiir Kaiser ist zumindest fiir DA «die Nahe
zum Existenzialismus Martin Heideggers aufschlussreich» (CO, S. 330,
mit Verweis auf Heideggers Brief iiber den Humanismus). Einige biogra-
phische Zusammenhédnge werden von Riithers eingehend und eindriicklich
offengelegt®.

— Alexandre Kojéve soll hier den Abschluss bilden: Eine Ausserung von 1967
gegeniiber Jacob Taubes — «Mit wem [sc. als Carl Schmitt] sonst ist in
Deutschland zu reden?» — gibt eine passende Anekdote (s. CO, S. 18,
erginzende Hinweise Tommissen ebd. 91). Dank dem Einblick in die
Korrespondenz zwischen Schmitt und Kojéve, wie ihn neuerdings Martin
Meyer vermittelt®, sind die verschiedenen Einfliisse und Gemeinsamkeiten
der beiden, aber auch ihre Unterschiede und Divergenzen, offensichtlicher.

Probleme von Schmitts Umgang mit der Philosophie

Sicher kann die Frage nach dem philosophischen Standort von Carl Schmitt
nicht mit einer spontanen Hypothese beantwortet werden (so Kaiser, CO,
S. 329). Mehr noch: wir wissen eigentlich — auch biographisch!* — wenig
dariiber, wie gut wirklich Schmitt mit philosophischen Texten und Theorien
vertraut gewesen ist; sogar Bernd Willms spricht bez. Hobbes und Cortés von
«selektiv gelesenen Autoren», und die vielen Vermutungen, Schmitt moge da
oder dort dies oder das gelesen haben (z. B. CO, S. 228f.), wirken wenig
vertrauenserweckend. Und wenn es letztlich das «Medium des Zeitgeistes»

18 Juristische Fiktionen, in: Deutsche Juristen-Zeitung, 18 (1913), S. 804. NB: Die Spitze
gegen den Gebrauch der Fiktionen in England (8. 806, Sp. 1) zeigt, dass Anglophobie
sich frith auch in so sachlichen Texten bei Schmitt findet, nicht nur nach Versailles oder
nach 1945 (iiber die Peinlichkeiten der «triiben Quelle» [Hofmann, op. cit., S. XV] Glos-
sarium auch in dieser Sache schweigt des Sdngers Hoflichkeit).

19 Carl Schmitt, S. 21ff.

20 Op. cit., vor allem III. Vgl. meine Besprechung in: Schweizer Monatshefte 73 (1993).

21 In ECS finden wir als Erklirung: «Die unsichtbare Hand, die unsern Griff nach Biichern
lenkt, hat mir seit dreissig Jahren immer wieder ihre [sc. Bodins, Hobbes’] Biicher und
immer wieder an der priagnanten Stelle aufgeschlagen» (S. 64).

209



(CO, S. 321) gewesen ist, dann soll das Ganze zu diesem (philosophisch dann
doch eher billigeren) Nennwert genommen werden — bei aller Bewunderung
fiir Leute, die diesbezliglich ein feines Sensorium haben. Auch ist es natirlich
interessant zu erfahren (CO, S. 553), dass sich Schmitt einen Homervers auf
die Serviettentaschen sticken liess, doch ist damit noch nichts tiber die Art
und den Grad philosophischer Vertrautheit ausgesagt.

Aber auch die Rolle der Philosophie als solche bleibt diffus: Wéahrend
Kaiser fiir das konkrete Ordnungsdenken von 1934 noch sagt, es miisse «aus
den historischen und philosophischen Gegebenheiten seiner Zeit verstanden
werden» (CO, S. 319), glauben wir fiir 1943 zumindest den Versuch einer
Ablosung oder Distanzierung des Rechtswissenschaftlers von Philosophie
tout court festzustellen. Im Referat «Die Lage der europdischen Rechtswis-
senschaft» soll Schmitt gesagt haben??: «Der wissenschaftliche Jurist ist kein
Theologe und kein Philosoph, er ist aber auch keine blosse Funktion eines
irgendwie «gesetzten» Sollens und seiner Setzung von Setzungen [. . .] Nach
beiden Seiten hin bleiben wir Wissenschaft und Jurisprudenz. Das ist die
Wirklichkeit unserer geistigen Existenz, die wir uns nicht von aussen durch
methodologische, psychologische oder allgemein philosophische Kategorien
zerreden lassen [. . .] wir wahren in der wechselnden Situation die Grundlage
eines rationalen Mensch-Seins, das der Prinzipien des Rechts nicht entbehren
kann[. . .]». Spéter soll er auch im Gesprich gesagt haben, dass «alle grossen
Philosophen im Grunde genommen Juristen gewesen seien» (CO, S. 586).
Das dndert aber nichts daran, dass schon frith wesentliche Inhalte Schmitt-
schen Denkens von der Theologie und der Philosophie geprigt sind, wobei
vielleicht das ebenfalls spite Bekenntnis: «Mein <Lernen» vollzieht sich auf
dem Wege der Entdeckung von Mythen» (CO, S. 554) viel von seinem Ver-
stdndnis von Theologie und Philosophie erhellt. Dass dies alles aber auch fiir
das Recht nicht unproblematisch ist, zeigt die Charakterisierung von
Schmitts Werk durch M. Stolleis als ein «Paradigma fiir Chancen und Ge-

22 Erstmals (deutsch) veréffentlicht 1950, wieder abgedruckt in VA, S. 422. Wir formulieren
hier mit Riithers, Carl Schmitt, S. 116ff., so vorsichtig, weil nicht gesichert ist, was
Schmitt anlédsslich der diversen Referate (VA, S. 426) wirklich gesagt hat. Die Schluss-
anmerkung von 1973 enthélt im {brigen noch einige interessante Hinweise auf die
(Rechts-)Philosophie, ibs.: «Rechtsphilosophie ist fiir mich nicht ein aus einem vorhan-
denen philosophischen System auf juristische Fragen appliziertes Vokabularium, son-
dern die Entwicklung konkreter Begriffe aus der Immanenz einer konkreten Rechts- und
Gesellschaftsordnung», das rendez-vous manqué des deutschen Juristen in seiner Situa-
tion zwischen Theologie und Technik mit Hegel (S. 427f.), letzterer mit Savigny ein
«echter Aufhalter» (gegen Nietzsche) und seine Philosophie «ein System von Vermitt-
lungen» (8. 429, letzteres mit zustimmendem Verweis auf einen Vortrag von J. Ritter).

210



fahren einer zwischen Geschichte, Philosophie, Soziologie und Politik ange-
siedelten Jurisprudenz»®.

Wir wollen das allerdings eingehender erldutern an Hobbes’ Leviathan, auf
den in Primér- und Sekundarliteratur eine betriachtliche Menge von Verwei-
sen fallen; der Leviathan ist auch eines der wenigen philosophischen Werke
oder Themen, dem Schmitt eine eigene Schrift widmet: Der Leviathan in der
Staatslehre des Thomas Hobbes. Der Untertitel lautet: «Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols», und es ist in der Tat dieses «mythische Symbol
von hintergriindiger Sinnfiille» (S. 9), vor allem aber auch das «Kampfbild»,
das fiir Schmitt im Zentrum der Betrachtung steht, weil es bei Hobbes als
«eine echte Wiederherstellung der urspriinglichen Lebenseinheit [. . .], als
politisch-mythisches Bild im Kampf gegen die judenchristliche Zerstorung
der natiirlichen Einheit» von Religion und Politik (S. 23) intendiert sei. Seine
Frage, so Schmitt explizit, ist «auf den politischen Mythos als eine eigen-
maéchtige, geschichtliche Kraft gerichtet» (S. 45).

Der textmaéssige Befund wirkt dann allerdings auf Schmitt enttduschend
(S. 29), weil das Bild nur dreimal erwédhnt und kaum offensichtlich mit die-
sem mythischen Gehalt prasentiert wird: «Nach dem Buch- und Textbefund
besteht demnach die Bedeutung des Leviathan in dem nach ihm benannten
Buch des Hobbes nur darin, dass er, als ein wirksames Bibelzitat, die starkste
irdische Macht durch ein Tier veranschaulicht, dessen tiberragende Stirke
alle weniger Starken im Zaume hélt» (S. 35). Die These, dass sich das Bild des
Leviathan zu jener Zeit in «einem ganz bestimmten geschichtlichen Entwick-
lungsstadium befand» (ebd.)*— Verlust an mythischer, ja dimonischer, Kraft
— ist an sich interessant, aber nicht zentral zu Hobbes.

Hobbes resp. seine Theorie hat halt eben doch auch die Eigenschaften, die
thm oder ihr die «oberflichlichen Kennzeichnungen» zuschreiben: rationa-
listisch, mechanistisch, sensualistisch, individualistisch (S. 22)*. Zumindest
ist diese Seite objektiv starker als sein offensichtlich Schmitt so faszinierender

23 In Martin Sattler (Hg.), Staat und Recht, Die deutsche Staatslehre im 19. und 20. Jahr-
hundert, 1972, S. 146.

24 Vgl. auch das Bild der «in der Luftlinie verlaufenden ideengeschichtlichen Logik» (S. 79).

25 Die pauschale Zuriickweisung all dieser durchaus berechtigten und auch vielfach explo-
rierten Forschungslinien bei Hobbes, ganz zu schweigen von der volligen Insensibilitét
fiir wegweisende spieltheoretische Intuitionen Hobbes” — vgl. dazu nun Russell Hardin,
Hobbesian Political Order, in: Political Theory 19 (1991), S. 156ff. — relativieren Schmitts
Ausfiihrungen zu Hobbes zu einer letztlich interessanten ikonographisch-esoterischen
(dazu Kaufmann, S.244) Fussnote ohne Anspruch auf eine einigermassen plausible
Gesamtdarstellung. Zur anthropologischen Diirftigkeit Schmitts im Vergleich mit Hob-
bes s. schon ebd., III. Kap.

211



«Sinn fiir esoterische Verhiillungen» (S. 43f.); mit Wundern (S. 48, s. auch
PT) kann der Philosoph von Malmesbury wohl kaum etwas anfangen. Be-
zeichnenderweise finden sich die Griinde des Fehlschlags fiir Schmitt im
Pluralismus und Rationalismus (S. 51f.), sowie natiirlich im Individualis-
mus: «Denn dass die rebellische Gefdahrlichkeit und der Eigensinn des
Individuums mit Hilfe des Verstandes oder des Gehirns {iberwunden werden
miussen» (S. 57), ist Hobbes” Vorurteil. Sein «unausrottbar individualisti-
scher Vorbehalt» (S. 84) kulminiert fiir Schmitt aber vor allem — und das ist
gewissermassen seine zweite Enttduschung bei Hobbes — in dem aus seiner
Diskussion des Wunderglaubens ersichtlichen Agnostizismus, seiner sich aus
der konfessionellen Setzungskompetenz des Staates ergebenden «fundamen-
talen Trennung von Innen und Aussen» (S. 91), von innerlich-individuell zu
verantwortendem Glauben und dusserem Bekenntnis, also der Geburtsstun-
de moderner Gedanken- und Gewissensfreiheit. Und nun die immer wieder
repetierte Hauptthese des Schmittschen Leviathan und seines Fehlschlags:
Dies «wurde zum Todeskeim, der den méchtigen Leviathan von innen her
zerstort und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat» (S. 86).
Warum dem so ist, zeigt ein Seitenblick auf den auch in diesem Werke nicht
abwesenden, aber elegant verpackten? Antisemitismus. Dazu so viel: «Ge-
gendeutungy ist bei Schmitt immer auch Kampf gegen «jiidische Kampfmy-
then grossten Stils» (S. 18). Leo Strauss ist ein «jiidischer Gelehrter», dem
Helmut Schelsky «von deutscher Seite» antwortet — Pendant zur Debatte
zwischen Moses Mendelssohn und Johann Georg Hamann, der «ersten gros-
sen und wahrhaft tiefen Auseinandersetzung deutscher Weisheit mit jiidi-
scher Distinktionstaktik» (S. 93). Es sind die «vielen <Stillen im Landes»,
Geheimbindler, Freimauerer etc., unterstiitzt vom «rastlosen Geist der Ju-
den» und ihrem «unbeirrbaren Instinkt» fiir die «Unterminierung und
Aushoéhlung der staatlichen Macht zur Lihmung des fremden und zur Eman-
zipation des eigenen jiidischen Volkes» (S. 92f.), in denen Schmitt den Gegner
ausmacht. Vor allem aber ist da fiir Schmitt der «Blick des ersten liberalen
Juden», ndmlich Spinozas?” Blick auf Hobbes’ kaum sichtbare Bruchstelle,
der im zweiten «Blick ecines jlidischen Philosophen, Friedrich Julius Stahl-
Jolsony, fiir die Erkldrung der Destruktion des liberalen Rechtsstaatsbegriffs
im 19. Jahrhundert wieder aufgenommen wird. Hier (S. 106-110) werden

26 Eleganter zumindest als in LM, auch wenn eine dafiir zentrale Passage praktisch text-
identisch ist.

27 Dessen Art zu philosophieren, Hamann zustimmend, als «inkompetent und unbefugt»
bezeichnet wird (S. 107).

212



dann alle Hemmungen abgelegt, liber die Jahrhunderte hinweg insinuiert, um
nicht nur die Juden zu den schmarotzenden Verspeisern des Leviathan zu
machen, sondern — gewissermassen mit dem Finger — hinzuweisen auf Stahl
als Vertreter der «Gesamtlinie seines Volkes, in dem Doppelwesen einer Mas-
kenexistenz, die um so grauenhafter wird, je mehr er verzweifelt ein anderer
sein will als er ist» (S. 109)%.

Der «liberale Jude» Spinoza ist aber die willkommene Doppelung zweier
Feindbilder Schmitts, und es fehlt natiirlich auch gegen die «westliche Libe-
raldemokratie» (S. 63) die Spitze nicht im Leviathan: Der Staat erscheint in
dieser als Apparat, als technisch-neutrales Instrument, mit dem Ergebnis,
dass «diese Maschine, wie die gesamte Technik, von jedem Inhalt politischer
Ziele und Uberzeugungen unabhingig wird und die Wert- und Wahrheits-
neutralitidt eines technischen Instruments erhdlt» (S. 63f.; mit expliziter
Anspielung auf «Zeitalter» in BP). Er bedeutet «Ausschaltung substanzhaf-
ter Wahrheits- und Gerechtigkeitsinhalte und positivistische Verdusserli-
chung der Norm» (S. 110). Seine Gesetze sind unabhingig von «jeder
inhaltlich substanzhaften, religiosen oder rechtlichen Wahrheit und Richtig-
keit» (deshalb: auctoritas, non veritas facit legem), was in den Positivismus
(S. 70) und ein Konzept des Volkerrechts miindet, das einerseits zwischen
Kombattanten und Zivilpersonen nicht mehr differenziert und andererseits
zwischenstaatlich den durch die Freund/Feind-Unterscheidung gekennzeich-
neten Naturzustand wiederherstellt (S. 73ff.). Schon bei Hobbes moniert
Schmitt, dass der einzige Sinn des Staates in der Verhinderung des Biirger-
kriegs liegt — um den Preis aber des «sozialen Pluralismus», in dem der Staat
zur Beute der «indirekten Gewalten», vor allem der Gewerkschaften, wird
(S. 117f; auch 131f.). Aussenpolitisch triumphiert iiber die Jahrhunderte die
angelsichsische protestantische Weltpropaganda, zuletzt mit dem «Kreuz-
zug» Woodrow Wilsons fiir die Demokratie (S. 129)®. Hier und anderswo ist
Hobbes gescheitert, «fehlgeschlagen», weil er sich nicht ungestraft eines sol-
chen Symbols bedienen kann: «Keine noch so klare Gedankenfiihrung
kommt gegen die Kraft echter, mythischer Bilder auf» (S. 123). Ja, er hat sich
eigentlich «vergriffen», und es ist prézis seine «systematische Gedanklich-

28 Dies getreu der unsiglichen und unlauteren «self-fulfilling prophecy», dass X (hier der
Jude) nie so sehr seine wahre X-Natur zeigt, als wenn er sie zu leugnen oder abzustreifen
versucht.

29 Schon in BP wird der moralisierende, vor allem menschenrechtsorientierte Feind zum
Betriiger (S. 49f.), und nach 1945 wird einiges an gedanklicher Trapeztechnik verwendet,
um Deutschland und Carl Schmitt in der Rolle des Opfers von betriigenden Siegern
erscheinen zu lassen.

213



keit», die — und mit diesem Satz verabschiedet sich Schmitt selbst von einer
ernstgemeinten Philosophie! — zuwenig als «sicheres Kampfmittel» dient und
nicht «Waffe einer einfachen, konkreten Entscheidung» werden kann
(8. 130).

Schmitts Leviathan kann im Guten wie im Schlechten stellvertretend fiir
Schmitts Werk stehen: einerseits ein paar spielerisch verpackte, wirkungs-
maéchtig formulierte Intuitionen, die vor allem Zeitdiagnostik und -kritik
verfolgen — vgl. etwa das in einen Satz verpackte Forschungsprogramm der
Schweigespirale: «Dann wichst die Gegenkraft des Schweigens und der
Stille» (S. 94) —, andererseits penible Einseitigkeit, politisch wie wissenschaft-
lich, mit einer fiir einen Juristen schier unverstandlichen Unfihigkeit, sich in
die andere Seite hinein zu versetzen und ihr minimalste Gerechtigkeit wider-
fahren zu lassen.

Gerade der Liberalismus ist, frith und immer wieder, Schmitts beliebtestes
Kritik- und Hassobjekt*, im RK wie im BP, weil der Liberalismus eben eine
geeignete Zielscheibe fiir jenen Anti-Universalismus abgibt, dem Schmitt —
wie Kaufmann schon zeigt — sein Leben lang nachlebt. In der Liberalismus-
kritik als Zeitdiagnose und -kritik — zuweilen noch mit stark feuilletonisti-
schem Einschlag (Kaufmann, S. 170) — spielen eine schon immer vorhande-
ne, aber vor allem in den spiten dreissiger Jahren immer virulenter
hervortretende Anglophobie sowie der Antiamerikanismus eine zentrale
Rolle; sie finden sich schon in PT (S. 82). Die Anwiirfe sind hier so zahlreich
und so undifferenziert, so viszeral und nur notdiirftig verbal und zerebral
domestiziert, dass man sich wundern muss, dass sie — zumindest m.W. —noch
nie Gegenstand einer einldsslicheren Analyse Schmitts geworden sind. Das
ware umso angebrachter, als sich hier Schmitts Antisemitismus offensichtlich
auf die sich abzeichnenden und dann auch wirklichen westlichen Siegerméch-
te des zweiten Weltkrieges libertragt. Zudem trifft sich Schmitt nicht nur mit
Georg Lukacs, sondern auch mit Spielarten des Antiamerikanismus der Bun-
desrepublik. Zu ersterem: Bei allen Invektiven gegen Schmitt — letzterer trifft

30 Vgl. Kaufmann, S. 55ff. In ihrer kultur- und zivilisationskritischen Form findet sich dies
allerdings schon 1916 in den Studien zu Theodor Déublers Nordlicht, wo Schmitt gegen
den Himmel auf Erden «als Ergebnis von Handel und Industrie», gegen die Sdkulari-
sierung der «wichtigsten und letzten Dinge» und gegen die «Sekuritéit» loszieht (zit. CO,
S. 211f.). Kennedy nennt dieses Buch «die philosophische Voraussetzung seiner Libera-
lismus-Kritik» (CO, S. 234; vgl. 247f.). (Psycho-)biographisch wohl wichtig der Hinweis
Maschkes (ebd. S. 215), die Rheinlandbesetzung sei «der grosse Schock» von Schmitts
Leben gewesen. Zur universalistischen Komponente des Liberalismus vgl. statt vieler
John Gray, Liberalism, Minneapolis 1986.

214



nach Lukacs mit der Formel cujus economia, ejus regio den «absoluten Welt-
herrschaftsanspruch der Vereinigten Staaten» auf den Kopf?*'. Zum zweitem
hat man selbst in einer sich so wissenschaftlich gebenden Publikation wie CO
den Eindruck tiefer Nachwirkung des Meisters auf einige seiner Schiiler — so
etwa, wenn allen Ernstes behauptet wird, die «entscheidenden Hebel, die
Bundesrepublik betreffend, liegen eben nicht in Bonn, sondern in Washing-
ton»*2.

Das 1942 erstmals erschienene Werk Land und Meer, «[s]einer Tochter
Anima erzédhlt», ist hochst repréasentativ fiir die Ressentiments des sog. «spé-
ten Schmitt», die sich nach der Niederlage im 2. Weltkrieg und der Gefan-
genschaft 194547 natiirlich noch verstarken: England ist darin die paradig-
matische Seemacht, in der Tradition Kretas, Athens, Venedigs; eine neue
Stufe in der imperialistischen Kriegsfithrung, ibs. im Verbund mit den Kor-
saren, die von den englischen Konigen an die «grosse weltgeschichtliche
Front, [an die] Front des damaligen Weltprotestantismus gegen den dama-
ligen Weltkatholizismus» geschickt werden (S. 44). Und England wird, in
einer impliziten Anspielung auf das tendenzids der Kabbalistik entwendete,
bereits in L (S. 16ff., LM S. 16) benutzte Bild der Juden als «Erben», zum
weltgeschichtlichen Schmarotzer (S. 51f.). Vollendet wird dies, gewissermas-
sen polemologisch, durch die britische Seenahme und den britischen —
selbstverstdndlich iiberbrutalen, weil auch Nicht-Kombattanten treffenden —
Seekrieg, auf der 6konomisch-ideologischen Ebene durch den Freihandel
und dessen Wirtschaftswissenschaft sowie durch das moderne Volkerrecht.
Gekront wird die gewaltige Insinuation, die diesen Band iiberzieht, durch die
These, diese entwurzelte und entlandete maritime Existenz werde durch die
Fiktion des Juden Disraeli zu einem maritimen Weltreich, das seine Metro-
pole aussereuropdisch deplazieren kénne. Doch angesichts der Verinderung
der Schiffahrtstechnik durch die dampfgetriebene Technisierung, die aus
«Seekindern» «Maschinenbauer und Maschinenbediener» macht, kann
Schmitt frohlocken: «Wir stellen hier in aller Sachlichkeit fest, dass die rein
maritime Existenz, das Geheimnis der britischen Weltmacht, in ihrem We-
senskern getroffen war» (S. 99). Und: «Es entfillt die Grundlage der briti-

31 Vgl. Die Zerstorung der Vernunft, Bd. 111, Darmstadt und Neuwied 1974, S. 227f. und 260
(«beste epigrammatische Zusammenfassung fiir die Aussenpolitik der Vereinigten Staa-
teny).

32 Schmitts Verachtung fiir die Bundesrepublik und seine Sympathie fiir den antikonstitu-
tionellen Terror wird allerdings ohne Beschonigung dokumentiert durch das Votum von
Meier CO, S. 396.

215



schen Seenahme und damit der bisherige Nomos der Erde. Statt dessen
wichst unaufhaltsam der neue Nomos unseres Planeten» (S. 106f).*

Bilanz und Bewertung

Die Beziehung zwischen Carl Schmitt und der Philosophie ist, soviel kann
hier einigermassen gesichert gesagt werden, komplex. Bei aller gegenseitigen
Befruchtung darf der Hinweis auf die dunkle beiderseitige Verstrickung in der
NS-Zeit, aber auch auf den Anti-Liberalismus, die Anglophobie und den
Anti-Amerikanismus (zeitlich nach hinten wie vorne) nicht fehlen. Beziiglich
der NS-Verstrickung gilt, dass Carl Schmitt keineswegs ein Einzelfall war:
Mit ganz wenigen Ausnahmen haben die Philosophen sich nicht gegen die
braune Gefahr gewehrt, und fiir die Rechtsphilosophie musste Arthur Kauf-
mann fiir 1933 konstatieren, dass «der Grossteil der deutschen Rechtsphi-
losophen dem siegreichen Nationalsozialismus sofort und ganz ohne Not die
passenden rechts- und staatsphilosophischen Theorien» lieferte.

Zu diesem Phinomen hat m. E. ein Aspekt ganz wesentlich beigetragen,
und ich meine, dass er es ist, der gerade aus der Perspektive einer analytischen
Philosophie zu Carl Schmitt kritisch angemerkt werden sollte. Von seinen
Verehrern wird der Meister wegen der Klarheit, Brillanz und Radikalitét etc.
seiner Sprache und des Geistes gerithmt®, Dieser Mythos hélt keiner fun-
dierten Analyse stand: das im Gegenteil «ratselhafte Schillern, die Inkonsi-
stenz und das Unfertige vieler Topoi und Begriffe Carl Schmitts» (so
Maschke, CO, S. 191) wird jedem aufmerksamen Leser schnell klar. Schmitt
selbst spricht von «voller Esoterik» (CO, S. 142); auch war schon die Rede
vom «Bekenntnis als Grundlage der Begriffsbildungy.

33 Es ist gewissermassen nur die Kronung der Schmittschen Phantasmagorie, wenn er
wihrend und nach dem Krieg die unbegrenzte Humanitédt der Aufklarung zum Grunde
aller grossen Verbrechen des 20. Jahrhunderts erklérte (zu dieser These und ihren Belegen
vgl. Hofmann, S. XXI, Anm. 80); zur Anglophobie vgl. hier Anm. 18.

34 ARSP, Beih. 18,1983, S. 1 und 5ff. Kaufmann erwédhnt auch die Ausnahme von Gustav
Radbruch. Um es klar festzuhalten: Es geht Kaufmann dort und mir hier nicht um eine
Schuldzuweisung an einzelne oder an eine Disziplin, sondern um den Versuch, individuell
wie disziplindr aus Fehlern anderer zu lernen.

35 Riithers spricht vom «literarischen Rang dieses Autors und seine[r] glinzende[n] For-
mulierungsgabe» (Carl Schmirtt, S. 19; vgl. auch 47: «Hexerei mit Worten», und 74:
«Kiinstler der Begriffsschopfung bis hin zur Wortzauberei»). Vgl. zur These wie zu ihrer
Kritik: Mohler in CO, S. 141ff.; er versucht, Schmitt mit dem Begriff der «kKern-Exakt-
heit» zu retten.

216



Sehr erhellend ist diesbeziiglich der Beitrag von Christian Meier, der zu-
néchst der Begriffsbildung des «Politischen» bei Carl Schmitt nachgeht und
dabei auf den «Verbliiffungseffekt» zu sprechen kommt, der daraus resultiert,
das sich bis anhin niemand um den «Begriff des Politischen» gekiimmert zu
haben schien, nun aber von Schmitt mit grosser Bestimmtheit «eine Begriffs-
bestimmung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschopfende Definition oder
Inhaltsangabe» in Form der «Unterscheidung von Freund und Feind»* gege-
ben wurde. «Es schien [. . .] eine Erkenntnis zu sein, die vorgetragen wurde.
Und sie ergab sich nicht aus einem Abwagen der Moglichkeiten zur Bestim-
mung des Politischen», meint Meier und fahrt etwas weiter unten fort: «Das ist
offenkundig die willkiirliche Zuspitzung, ja Usurpation eines so ehr- wie frag-
wiirdigen, vieldeutigen Wortes. Sie gewinnt ihre Klarheit aus der polemischen
Entgegensetzung einerseits gegen pluralistische, andererseits gegen universali-
stische (und neutralistische) Theorien»*’. Am Beispiel des Nomos-Begriffs
zeigt der Autor dann auch, wie Schmitt willkiirlich und gezielt eine etymolo-
gische Bedeutung des Begriffs isoliert und verabsolutiert, oder ihm eben «eine
mythische Qualitdt» verleiht®. Damit einher geht ein nun auch in Schmitt-
Kreisen aussprechbarer Mangel an common sense sowie an Verstindnis fiir
das praktische Funktionieren, etwa des Parlamentarismus®.

Dem Essayisten mag man dies alles irgendwie noch zubilligen®; fiir den
Rechtsphilosophen oder Rechtstheoretiker ist es verheerend — dies insbeson-
dere auch dann, wenn die Vieldeutigkeit der Sprache sich mit Meisterschaft
des «Jeweiligen»* oder mit bewusster oder unbewusster Manipulation, v. a.
aber auch eindeutigen und viszeralen Ressentiments paart. Es ist m. E. eine
falsche Fahrte, Schmitt in seinen (auch begrifflichen) Hauptpositionen des-
kriptiv zu lesen oder lesen zu wollen*. Mit einer gewissen Distanz betrachtet

36 BP (1963), S. 26. Die Ausgabe 1933 bei der Hanseatischen Verlagsanstalt ist einschligig
«gestrafft» und beginnt ohne Umschweif mit dem beriichtigten Satz: «Die eigentlich
politische Unterscheidung ist die Unterscheidung von Freund und Feind» (S. 7).

37 CO, S. 542, 543. In einem Diskussionsbeitrag sagt er auch heideggerianisch-treffend,
dass Schmitt seine Begriffe wahr-nahm (ebd., S. 605).

38 Ebd., S. 553 u. 554. Meier steht auch zu den Gefahren solcher Begriffsbildung (S. 555).
Seiner Schlussfolgerung, dass das Hereinfallen auf den Nationalsozialismus als Provo-
kation fiir ein erneutes, tieferes Nachdenken und ein Lernen fiir die Zukunft zu nehmen
ist, stimme ich bei, wenn ich dies auch eben durchaus mit einer Kritik an Schmitts Denk-
und Sprachweise verbunden haben mdchte.

39 Dazu ebd., S. 552; ersteres nun auch bei Hasso Hofmann, op. cit., S. XXI.

40 So Maschke, CO, S. 194.

41 Rithers, Carl Schmitt, S. 132.

42 So mit Nachdruck Bockenforde (CO, S. 284); Widerspruch bei Hofmann (CO, S. 304)
und implizit auch bei Chr. Meier (CO, S. 542). Die deskriptive Wende gelingt eben nur,

217



sind es nicht nur zahlreiche Banalitidten oder Trivialititen, ja zuweilen viel-
leicht sogar «gedankliche Schwiche»®, die sich bei Schmitt finden, sondern
es steckt schon fast permanent eine verbale, gedankliche und polemische
Aufriistung dahinter, wo sich doch eine echte philosophische Anstrengung
auch angesichts von Konflikten und Kriegen um Befriedung und moglichst
vernlinftige und unparteiische Diskussion bemiihen sollte. Man denke hier
nur an den von Schmitt so gerne zitierten Thomas Hobbes, aber auch an die
signifikanterweise grosstenteils abwesenden Sokrates, Marsilius von Padua,
John Locke, David Hume, Immanuel Kant, J. S. Mill, Max Weber* oder
Karl Popper. Niemand behauptet, dass diese Philosophen sich nicht auch
geirrt hitten, aber sie waren stets um semantische wie sachliche Klarung und
Explizierung bemiiht. Tduschten sie sich, so besassen sie dennoch die «ober-
ste Tugend der Rechtsphilosophie: sich klar zu tauschen»®. Sprechen, vor
allem wissenschaftliches Sprechen, ist dann immer auch ein Stiick weit
Ideologiekritik, eine Warnung vor Manipulation der und «Verédchtlichma-
chung» durch Sprache*. Zusammenfassend darf man mit Blick auf den
Standard der gerade erwdihnten Namen den Schluss des frithen Schopenhau-
er-Artikels Schmitts paraphrasierend gegen ihn wenden: Die Frage, ob
Schmitt Grundlage fiir eine seridse und dauernde politische oder Rechtsphi-
losophie bilden konne, ist zu verneinen.

wenn man Schmitt subtil weiterdenkt wie Béckenforde oder eben liberal rezipiert wie
Liibbe (dazu CO, S. 427ff.).

43 So Kaufmann, S. 230.

44 Gelesen als Philosoph, vor allem aber als politischer Denker, der den «Politiker darauf
verpflichten [will], Totalitdtsanspriiche zu begrenzen, um Lebenschancen zu erméglichen
und offenzuhalten», so Reinhard Mehring in einer lesenswerten Gegeniiberstellung:
Politische Ethik in Max Webers «Politik als Beruf» und Carl Schmitts Begriff des Poli-
tischen, in: Politische Vierteljahresschrift 31 (1990) S. 608ff.

45 So H.L.A. Hart, Positivism and the Separation of Law and Morals, in: Harvard Law
Review 71 (1958), S. 593. 7

46 Hierzu A. Kaufmann, a.a.O. S. 9, 15f., 18. In letzterer hat sich bekanntlich wie alle
totalitdren Systeme auch der Nationalsozialismus ausgelebt, ebenso wie im irrationalen
Missbrauch und der Pervertierung der Sprache; Carl Schmitt hier als Unbeteiligten
anzusehen, grenzt wiederum an Legendenbildung — man denke nur an das scheinbar
wissenschaftliche Anheben des «konkreten Ordnungsdenkens» in DA, und die ebenso
scheinbar wissenschaftliche Proliferation in der NS-Rechtsliteratur (vgl. CO, S. 319ff.,
v. a. 324ff., sowie der Diskussionsbeitrag von Bockenférde, ebd. S. 336f., vor allem aber
von Stolleis S. 339). Zum Beleg der Formulierung und Auswirkung im NS-Privatrechts-
denken immer noch instruktiv: B. Riithers, Die unbegrenzte Auslegung, Frankfurt a. M.
1973, vor allem § 18 und 19.

218



	Carl Schmitt und die Philosophie

