
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Buchbesprechung: Carl Schmitt und die Philosophie

Autor: Brühlheimer, Daniel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung / Etude critique

Studia Philosophica 52/93

DANIEL BRÜHLMEIER

Carl Schmitt und die Philosophie

Carl Schmitt hat immer prominente philosophische Reaktionen provoziert,
insbesondere mit BP1, worauf u.a. Leo Strauss, Helmut Kuhn, Helmuth
Plessner oder Karl Löwith reagierten. Derzeit ist eine Renaissance des

philosophischen Interesses an Carl Schmitt zu konstatieren; man fühlt sich aber
auch herausgefordert, umgekehrt die Frage zu stellen: «Von welchen Autoren
und Ereignissen ist... C. S. selbst angeregt worden?»2 Ihr soll hier bezüglich
der Philosophie nachgegangen werden - eingedenk allerdings der gleichen-
orts angedeuteten Schwierigkeit, ja gar Gefährlichkeit der Antwort: «Das
Studium dieser Kardinalfrage hat die Kinderschuhe noch nicht ausgetreten,
zumal die Rekonstruktion der authentischen Vorgänge ein heisses Eisen
darstellen dürfte»3.

Matthias Kaufmann kommt einem mit seinem Versuch, «die philosophisch
relevanten Kerngedanken in Schmitts Werk zu erfassen», gehörig zu Hilfe,
insbesondere auch mit seiner Interpretationshypothese einer «antiuniversalistischen

Grundthese Carl Schmitts» dahingehend, dass es «weder wün-

1 Für die Schriften Carl Schmitts werden hier die folgenden Abkürzungen verwendet:
BP=Der Begriffdes Politischen (1927), hiernach der Ausgabe Berlin 1963; DA= Uber die

drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens, Hamburg 1934; ECS Ex captivitate
salus, Köln 1950; GW Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus
(1923), München 1926; GU Gesetz und Urteil (1912), München 1969; L Der Leviathan
in der Staatslehre des Thomas Hobbes, Köln-Lövenich 1982; LM Land und Meer, Köln-
Lövenich 1981; PR Politische Romantik (1919), Berlin 1968; PT Politische Theologie
(1922), München u. Leipzig 1934; RK Römischer Katholizismus und politische Form
(1923), München 1925; TW Die Tyrannei der Werte, Stuttgart 1960; VA= Verfassungsrechtliche

Aufsätze 1924-54 (1958), Berlin 1985; VL Verfassungslehre (1928), Berlin
1970; WS Der Wert des Staates und die Bedeutung des Einzelnen, Tübingen 1914.

2 So Piet Tommissen in: Complexio Oppositorum. Über Carl Schmitt, hg. von H. Quaritsch,
Berlin: Duncker & Humblot, 1988 (hier in der Folge: CO), S. 91; vgl. ebd. Wilhelm
Nyssen, S. 181: «aus welchen Impulsen und Quellen hat er [sc. ein Mensch in solcher
dezisionistischer Geistesschärfe] seine Kraft bezogen?».

3 CO, S. 91. Zudem konstatiert Möhler (ebd., S. 133) implizit eine «Askese von allem
(Weltanschaulichen)» vor 1933, Spinner eine «inhaltliche Indifferenz» (ebd., S. 253).

201



sehenswert noch möglich [ist], ein menschliches Gemeinwesen anhand von
Regeln zu ordnen, die sich gegenüber universell gültigen Kriterien rational
rechtfertigen lassen»4. Zu einer Kaufmann ähnlichen Schlussfolgerung, nämlich

dass «Recht kein Satz von Regeln [ist], die sich aus der Notwendigkeit,
die menschliche Tätigkeit zu ordnen, ergeben haben», gelangt auch Michele
Nicoletti (CO, S. 126). Gleichwohl kann die Betrachtung hier natürlich nicht
umfassend sein; es soll eine erste Bilanz fremder und eigener Eindrücke aus

philosophischen Carl Schmitt-Lektüren gezogen werden.

Werk, Person und die biographisch-zeitgeschichtlichen Umstände sowie
die Wirkungsgeschichte Schmitts bringen es mit sich, dass sich an ihm die
Geister scheiden5, und zwar auch bezüglich der Empfehlungen, die an eine

Carl Schmitt-Lektüre bzw. den Leser zu stellen sind6, ja gar der Etablierung
«professioneller Regeln» im Umgang mit Schmitt, womöglich noch definiert
durch eine «Carl-Schmitt-Gesellschaft»7. Ich denke, dass man dies möglichst

4 Matthias Kaufmann, Recht ohne Regel? Die philosophischen Prinzipien in Carl Schmitts
Staats- und Rechtslehre, Freiburg/München, 1988; die Zitate finden sich auf S. 22 und 14

(hier im folgenden: Kaufmann). Vgl. auch meine Besprechung in AÖR, 118 (1993). Wenn
das Buch auf dem Klappentext als «die erste analytisch-philosophische Untersuchung»
bezeichnet wird, so stimmt das, wenn man «analytisch» betont und es gleich auch noch in
der Tradition von Hobbes, Bentham, John und J. L. Austin, Berlin, Hart, Rawls, Dwor-
kin, MacCormick u.a. versteht: alle werden bei Kaufmann mehrfach zitiert und meist zum
ersten Mal mit Carl Schmitt überhaupt in Verbindung gebracht. Läge die Betonung auf
«philosophisch», wäre diese Originalitätsbehauptung allen voran gegenüber der Arbeit
von Hasso Hofmann (Legitimität gegen Legalität, 1964; zit. nach der um eine luzide
«Vorbemerkung» ergänzten Ausgabe Berlin: Duncker & Humblot, 1992) nicht ganz
gerecht, deren Untertitel lautet: «Der Weg der politischen Philosophie Carl Schmitts»;
Hofmann betont den Einfluss seines Lehrers Karl Löwith S. IX).

5 Man denke nur an die relativ unproblematische, werkinterne Frage, welches Werk nun
«Kernschrift», «Schlüssel zum Gesamtwerk» etc. sein soll!

6 S. etwa Möhler in CO, S. 141 u. 148.

7 So sinngemäss und ohne viel Ironie B. Willms in CO, S. 596. Der Zusammenhang dieser

Forderungen macht die Strategie offenkundig: Es geht um «ein Durchstossen zum
Wesentlichen» (CO, S. 595) in dem Sinne, dass nicht mehr die biographische Periode 1933-36
oder gar ein kurzer Aufsatz daraus (so CO, S. 603) zum Gegenstand Schmittschen
Umstrittenseins gemacht wird, sondern eben das Klassische an ihm. Vorgängig wäre Carl
Schmitt als Klassiker zu etablieren, was Willms zumindest noch einige weitausholende
Gedankenanstrengungen abverlangt, um im Bekenntnis zu münden, das «natürlich jeder
längst weiss: Er [Willms] hält Carl Schmitt für einen Klassiker» (CO, S. 595). (Noch weiter
geht Manfred Lauermann in: Politisches Denken. Jahrbuch 1991, S. 142; beide zerbrechen
wohl an der umsichtigen Gegenthese von Hermann Lübbe, CO, S. 430.) Das «Vorspiel»
dazu, das Emporhieven Schmitts an Thomas Hobbes und die Diffamierung von allen und
allem, was sich dem in den Weg stellt, ist allerdings - mit Verlaub sei's auch für einen toten
Hobbes-Kenner gesagt - nicht professionell. Soweit sachlich darauf einzugehen ist, vgl.
weiter unten.

202



unbefangen tun soll und sich weder von Gegnern noch von Schülern resp.
Adepten einen Lektüre- oder Umgangskanon vorschreiben lassen muss.
Leitgedanke soll hier vielmehr ein von Bernd Rüthers artikuliertes Desiderat
sein: «nüchterne Werkanalysen mit vorbehaltslosen Bestandesaufnahmen
der realen politischen Konsequenzen Schmitt'scher Theorien»8. Bei den
diesbezüglich gelungenen Beispielen stellt man schnell fest, dass Herkunft und
Affinität des Lesers zweitrangig sind, was ich hier nicht zuletzt auch mit
entsprechenden Hinweisen belegen möchte.

Philosophische Grundlagen und Reminiszenzen bei Carl Schmitt

Carl Schmitt, das ist unbestritten, war ein vielfaltig belesener und sich
vielfaltig, also auch in Kunst und Philosophie, artikulierender Autor; man darf
ihm also ein dauerndes Interesse an philosophischen Fragestellungen
attestieren. Ja, es ist ein ganzer Kranz von Philosophen auszumachen, der selbst

für den Juristen Carl Schmitt und unter Juristen als prägend für Schmitt
genannt wird: für das «konkrete Ordnungsdenken» etwa eine Reihe von
Philosophen - nebst den Romantikern Nietzsche, Dilthey, Max Weber und
Husserl - und allgemeiner «historische und philosophische Gegebenheiten»
(J. Kaiser, CO, S. 319f.). Man darfdas ruhig ausweiten, und in Anlehnung an
Ernst R. Huber nach den philosophischen Positionen der rechtstheoretischen

Entwicklung Carl Schmitts fragen9. In chronologischer Reihenfolge sind als

Ergebnis meiner Sichtung philosophischer Hinweise, Themen und Fragestellungen

die folgenden Schulen und Figuren bedeutsam:

- Vorsokratiker, v. a. Thaies, in LM für die Lehre von den vier Elementen

(LM, S. 9 und 12).

- Plato ist u.a. schon Bezugspunkt in WS von 1914 (Kaufmann, S. 60), und
Ahnherr der Staatssittlichkeit (ebd., S. 82).

8 B. Rüthers, Carl Schmitt im Dritten Reich, 2. Aufl., München 1990, S. 135. Rüthers und
seinen Schriften - vor allem: Die unbegrenzte Auslegung, Frankfurt a.M. 1973, dann: Wir
denken die Rechtsbegriffe um Zürich 1987, und: Das entartete Recht, 2. Aufl., München

1989 - verdanke ich Anregung zur und Ausdauer in der Beschäftigung mit Carl
Schmitt.

9 So in CO, S. 330; Huber nennt auch gleich die Scholastik, die katholische Naturrechtslehre

und deren Begriff des «Ordo» als Antwort. Im folgenden vernachlässige ich
unbekanntere Autoren, z. B. Eberhard Grisebach (vgl. den Hinweis von K.-M. Kodalle,
CO, S. 260f.).

203



- Machiavelli wurde für Carl Schmitt als Person selbst zum Mythos;
zunächst Zielscheibe des «angelsächsischen Protestantismus», wurde er erst

vom italienischen Faschismus wieder «in aller Form zum Gegenmythos
heroischer Sachlichkeit erhoben» (L S. 129). Günter Maschke nennt BP
auch «den deutschen II principe» (CO, S. 262).

- Bodin tritt in ECS (S. 63ff.) in brüderliche Nähe zu Carl Schmitt.

- Thomas Hobbes erfüllt diesen Part vielleicht noch intensiver: In seine
Tradition will sich Carl Schmitt selbst (ebd.) und will ihn gerne auch sein

Schülerkreis stellen. Zum Leviathan, der ja auch Gegenstand einer eigenen
Schrift Carl Schmitts wird, s. u.

- Descartes, Malebranche und Shaftesbury werden genannt in PR (s. CO,
S. 468).

- Rousseau: Zu prüfen wäre, inwiefern Schmitts Kritik am geheimen Wahlrecht,

das den einzelnen angeblich nicht als Mitglied und Teil des politischen

Volkes (citoyen), sondern als Privatmann (Wolfgang Böckenförde
spricht vom «homme», gemeint ist wohl eher der «bourgeois») an die Urne
ruft und - so die Weiterführung Böckenfördes in CO, S. 294 - der Gefahr
der Dekomposition der politischen Einheit Vorschub leistet (VL, S. 244f.,
s. auch GLP, S. 22f.), nicht doch in diametralem Gegensatz zu Rousseaus

Voraussetzungen im Contrat social steht (s. schon die Diskussion ebd.,
S. 18ff.).

- Kant: Nach Volker Neumann (CO, S. 261,s.auchS. 571) soll Carl Schmitt
die Kritik der Urteilskraft «intensiv studiert» haben; zumindest wird das

Werk u. a. in L, S. 61, erwähnt. Für Kaiser ist Schmitt Kantianer in GU,
danach steht er «unzweideutig» auf anderer Grundlage als Kant und der
Neukantianismus (CO, S. 326).

- Johann Georg Hamann ist gegen Moses Mendelssohn Protagonist in der

«ersten grossen und wahrhaft tiefen Auseinandersetzung deutscher Weisheit

mit jüdischer Distinktionstaktik» (L, S. 93), ja sogar «der von Wort
und Sprache her wissende, grösste Philosoph des deutschen Ostens» (ebd.,
S. 123).

- Sieyès: P. Pasquino attestiert Schmitt ein «ausserordentliches Verständnis
für die Theorien des Abbé» (CO, S. 379), ja erinnert sich bei der Lektüre
der bekannten Definition der «Demokratie [als] Identität von Herrscher
und Beherrschten, Regierenden und Regierten, Befehlenden und
Gehorchenden» via die «substantielle Gleichheit» aus der VL «an das Pathos der

Sieyèsschen Schriften» (CO, S. 381 Anm.). Condorcet als weiterer Autor
der Französischen Revolution wird als «grosser Mathematiker», aber

letztlich doch als «Illusionist humanitären Fortschritts» (L, S. 55 u. 61)

204



bezeichnet10.

- Hegel. Schmitt nennt LM einen Kommentar zu § 247f. der Grundlinien der

Philosophie des Rechts, und auch schon im Frühwerk GU (S. 49f.) von
1912 setzt er sich bei der Erklärung der richterlichen Entscheidung mit
§ 214 auseinander, und ebenso greifbar ist der Einfluss der Rechtsphilosophie

Hegels auf WS von 1914". Zutreffend ist auch der Hinweis auf die
Grundlinien - vornehmlich § 257 - bei Kaufmann, wenn er dort u.a. die

Quellen der von Schmitt als Moraltypus präferierten Staatssittlichkeit und
die Ansatzpunkte zur Kritik etwa an aristotelischen Bemühungen um ein

geglücktes Leben (S. 82f. sowie passim), vor allem aber auch an - kanti-
anischer wie utilitaristischer - Moralität lokalisiert, letzteres vor allem
anhand von § 124, 135, 138-140, 147 (Kaufmann, S. 120, 125, 127). Auch
besteht eine Nähe des jeweiligen «Volks»-Begriffs (Kaufmann, S. 59).
Etwas allgemeiner sieht Ellen Kennedy (CO, S. 234) bei Schmitt den
Versuch, mit Hegel und Heidegger, «die Problematik des modernen Staates als

konkretes Problem und die Wirklichkeit als die geistige Ordnung der
Zeit» zu erfassen. Auch die «radikale Begrifflichkeit» (PT, S. 58ff.) erkennt
sie als Bemühung, Hegels Projekt zu realisieren, «die <Architektonik> der

Vernünftigkeit des Staates während eines Augenblicks seiner Geschichte zu
erfassen» (CO, S. 249).
Kaiser beschreibt zudem (CO, S. 328f.) ein interessantes Hin-und-Her mit
Hegel im Jahr 1934: In DA (S. 45) erreicht er plötzlich im Hinblick auf das

konkrete Ordnungsdenken wieder prominente Lebendigkeit, um im
gleichen Jahr im mündlichen Gespräch mehrmals wieder für tot erklärt zu
werden (CO, S. 329). Solches mag vielleicht im Zusammenhang des

konkreten Ordnungsdenkens wenig überraschen, gehört es doch zu den

«interpretativen Wunderwaffen der neuhegelianischen Begriffslehren»'2.

- Schopenhauer. Angesichts des antipodischen Verhältnisses von Hegel und

Schopenhauer ist es zumindest erwähnenswert, dass sich Schmitt schon

10 Was mich an das Bonmot Richard Popkins erinnert, dass Condorcet als philosophisch
wohl bedeutendster Revolutionär es auch nach über 200 Jahren Französischer Republik
immer noch nicht zu einer kritischen Gesamtausgabe gebracht habe: weil er weder als

Katholik noch als Kommunist habe vereinnahmt werden können.
11 Vgl. Hofmann, op. cit., S. 54f., sowie Nicoletti (CO, S. 117): «offenkundig stark unter

dem Einfluss von Hegels Dialektik». Die Nachbemerkung zu LM erfolgt am 10.4. 1981;
es handelt sich also offensichtlich um eine Entdeckung im Nachhinein, was ein Zitat von
Martin Meyer, Ende der Geschichte?, München/Wien 1993, S. 173, bestätigt.

12 So Rüthers, Carl Schmitt, S. 9. Carl Schmitts Hegelverständnis, ibs. seine Betonung der
Staatssittlichkeit und seine antiuniversalistische These, findet durchaus auch Echos im
heute so viel diskutierten Kommunitarismus, resp. in der Postmoderne.

205



sehr früh, nämlich 1914, mit Schopenhauers Rechtsphilosophie
auseinandersetzt13. Nicht unerwartet ist diese m.W. weitgehend unerforschte, ja
sogar allermeist unerwähnte Publikation gegenüber Schopenhauer
kritisch: Letzterer verfalle mit seinem Ansatz, das Wesen des Rechts negativ
als Verneinung des Unrechts zu bestimmen, in eine inhaltliche
Unbestimmtheit, in Zweideutigkeiten und in eine «handgreifliche Inkonsequenz»

im Konflikt zwischen (der Nützlichkeit) öffentlicher Sicherheit
und der Sozialvertragskonstruktion. Implizit hat ihn offensichtlich auch

Schopenhauers Individualismus und (kantianischer) Universalismus
gestört.

- Kierkegaard: Bekanntlich bedient sich Schmitt am Ende des 1. Kap. der PT
eines halbanonymen Verweises auf den dänischen Theologen14, ebenso

offensichtlich aber auch zu Beginn von L, Kap. 6 («Krankheit zum Tode»).
Nicoletti sieht schon in der Überbrückung der mehrfachen Gegensätze von
«Konkretem» und «Abstraktem», von Faktizität und Idee etc. in WS
durch die Entscheidung einen «beinahe Kiekegaardschen <Sprung>» (CO,
S. 120).

- Donoso Cortés: vgl. Maschke in CO, S. 193ff.; offensichtlich - und
anscheinend auch werkbiographisch plausibel- ist er auch stellvertretend für
den römischen Katholizismus bei Carl Schmitt bedeutend15.

- Nietzsche: Zwar wird Schmitt von einigen Kritikern in dessen Gefolge
gesehen (Beleg bei Kaufmann, S. 44 Anm. 2), doch muss gerade auch

bezüglich der Staatssittlichkeit und der beidseitigen Bewunderung für (den
späten) Machiavelli ein «unmittelbares Abhängigkeitsverhältnis» in Frage

gezogen werden; für Möhler (CO, S. 131) besteht bei Schmitt sogar ein

eigentlicher «Anti-Nietzsche-Affekt».

- Zumindest ebenso belastet dürfte das wissenschaftliche (und persönliche?)
Verhältnis zu den Vertretern der materialen Wertethik, insbesondere Max
Scheler und Nicolai Hartmann, gewesen sein; nach Kaufmann ist die TW

13 Schopenauers Rechtsphilosophie ausserhalb seines philosophischen Systems, in:

Monatsschrift für Kriminalpsychologie und Strafrechtsreform, 10 (1914), S. 27ff.
14 S. CO, S. 244, aber auch schon Fiala (Löwith) sowie K.-M. Kodalle, Politik als Macht

und Mythos, Stuttgart u. a. 1973, S. 84f.
15 Das gleichnamige Buch RK hält Klaus Kröger für die «Kernschrift» (CO, S. 179): be¬

stimmte begriffliche Formprägungen bei Schmitt seien ohne den römischen Katholizismus

nicht denkbar, nämlich: hohe Formalität, spezifische Rationalität und eigentümliche

Ausrichtung an der Idee des Repräsentativen (CO, S. 161 ff.); im übrigen sei das ihm
eigentümliche «Bekenntnis Grundlage seiner Begriffsbildung» (171). Nach Maschke übt
Schmitt allerdings in PR auch Kritik am katholischen Konservativismus in der Person
Adam Müllers (CO, S. 214).

206



von 1960 als eigentliche Kritik der materialen Wertethik zu lesen

(S. 114ff.). Was Max Weber betrifft, so war Carl Schmitt zwar 1919/20 im
Dozentenseminar und soll ihn dort als den radikalsten Revanchisten gegen
Versailles erlebt haben (CO, S. 78), doch wendet sich Karl Loewenstein

gegen die These einer Kontinuität Weber-Schmitt (zit. CO, S. 99), und für
Kröger stehen ihre «Begriffsbildung und Weltsicht in fast kontrapunktischem

Verhältnis» (CO, S. 163). In einem inhaltsreichen Beitrag kommt
G. L. Ulmen zum gleichen Schluss (vor allem S. 350: grundlegend
gegensätzliches Verhältnis), und seine These, RK sei gewissermassen als Gegenschrift

zu Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus
konzipiert, hat vieles für sich (evtl. auch, aber das wäre eingehender zu
belegen, als Gegenschrift zu Politik als Beruf).

- Neukantianismus: Erhellend dazu ist der bereits erwähnte Beitrag von
Michèle Nicoletti, der den Sein/Sollen-Dualismus in den Frühschriften
Schmitts vorbildlich herausarbeitet. Der Neukantianismus ging Ende 19.

und anfangs 20. Jahrhundert bekanntlich von der Unterscheidung
zwischen Sein und Sollen aus; er erhob «Einspruch [...] gegen die Versuche

[. ..], aus der idealen Wirklichkeit, der subjektiven Welt ein blosses Abbild
der äusseren Tatsächlichkeit zu machen, die den eisernen Regeln der
Notwendigkeit gehorcht» (CO, S. 110). Nachdem er 1908 in Strassburg mit der
«Südwest Schule» in Kontakt gekommen sein soll16, versucht Schmitt
schon in der Dissertation Über Schuld und Schuldarten von 1910, «einen

vermittelnden Begriff zwischen den entgegengesetzt erscheinenden Welten

zu finden» (Nicoletti, ebd. S. 110), wofür sich die Schuld paradigmatisch
anbietet, ist doch zwar äusserlich sichtbar werdendes Verhalten primärer
Gegenstand des Rechts, aber gerade im Schuldbegriff mit einer inneren

Beteiligung des Täters verbunden. Gegen den materialistischen resp.
positivistischen Monismus habe Schmitt eine dualistische Anschauung der
Wirklichkeit geltend gemacht (S. 111), gleichzeitig aber äusseres Handeln
nicht vollständig vom inneren Vorgang geschieden (S. 112). In GU kommt
dann nochmals - für den kulturellen Hintergrund weiter erhellend - ganz
massiv die Unterscheidung zwischen Sein und Sollen zum Tragen. Einerseits

gilt (gegen den naturalistischen Fehlschluss): «Aus dem, was
geschieht, lässt sich gewiss nicht ableiten, was geschehen soll», und ebenso

kann man das Kriterium der Praxis nicht «aus irgendeiner Ätherregion

16 So Kennedy in CO, S. 239. Gebräuchlicher ist der Terminus «Südwestdeutsche Schule»;
vgl. nun die vorzügliche Darstellung von H. Holzhey, in: A. Hügli/P. Lübcke (Hrsg.),
Philosophie im 20. Jahrhundert, Bd. 1, Reinbek 1992, S. 19ff., insb. 38ff.

207



von Begriffen» ableiten (GU, S. 3); andrerseits verwirft Schmitt den

Rechtspositivismus Kelsens, der das Kriterium der Richtigkeit der
Entscheidung in der korrekten Anwendung der positiven Gesetzesnorm sieht.
Die Entscheidung drückt für Schmitt das Bewusstsein des Bruches in der
Realität zwischen allgemeiner Norm und besonderer Wirklichkeit aus und
versucht gleichzeitig, diesen zu überbrücken.
Staatstheoretisch gipfelt dies in Schmitts «Hauptwerk seiner Jugendzeit,
Der Wert des Staates und seine Bedeutung für den Einzelnen»", wo er die

(Begriffs-)Reihe Recht, Staat, Individuum mit dem Staat als zentralem

(Vermittlungs-)Element analysiert: «Das Recht, als reine, wertende, aus
Tatsachen nicht zu rechtfertigende Norm stellt logisch das erste Glied dieser

Reihe dar; der Staat vollstreckt die Verbindung dieser Gedankenwelt
mit der Welt realer empirischer Erscheinungen und repräsentiert das

einzige Subjekt des Rechtsethos; das Individuum aber, als empirisches
Einzelwesen, verschwindet, um vom Recht und dem Staat, als der Aufgabe,
Recht zu verwirklichen, erfasst zu werden und selbst seinen Sinn in einer

Aufgabe und seinen Wert in dieser abgeschlossenen Welt nach ihren eigenen

Normen zu empfangen.» (WS, S. 2) Recht ist dabei nicht nur positives
Recht und nicht auf Tatsachen reduzierbar (CO, S. 116); und die
Hauptaufgabe, Recht zu verwirklichen, lässt sich nicht aus dem Recht selbst

ableiten, sondern braucht den Staat als Vermittler zwischen Recht und
Wirklichkeit (er hat absolute, d. h. auch einzige Rechtssubjektivität: der

Begriff des Staates steht in einer genau analogen Position wie der Gottesbegriff

in der Ethik, so WS S. 55). Hier finden sich nach Nicoletti Wurzeln
der «politischen Theologie», eben als Vermittlung der beiden Welten (CO,
S. 117; ausgreifend definiert ebd. S. 127); Staatsrecht ist in diesem Sinne
vermittelndes Recht. Das Programm wäre dann: «Naturrecht ohne
Naturalismus» (CO, S. 118f.), und als solches Ausdruck der «Krise des Denkens

am Anfang des Jahrhunderts: die Ablehnung des Positivismus, das
Bewusstsein von der Unzugänglichkeit metaphysischer Auswege, die Suche
nach einer neuen <Form>». Der Staat gerät damit aber auch zur entscheidenden

Instanz, allerdings noch mit inhaltlicher Indifferenz (vgl. WS 79);
wir befinden uns mithin an der Nahtstelle Schmittschen Denkens, wo
Entscheidung - im weiter oben ausgeführten, hier anzuschliessenden Sinne

Kirkegaards zur einzig möglichen Brücke wird.

- Vaihinger. Nach Nicoletti (CO, S. 111) soll Vaihinger vor allem Einfluss auf

17 So Nicoletti in CO, S. 114; für Möhler ebd. S. 132 ist WS allerdings nur «Inkubationszeit».

208



das spätere Werk von Schmitt gehabt haben - obwohl er dessen Philosophie
des Als-Ob bereits in einer Rezension von 1913 lobend erwähnt18 und ein
Jahr früher in einem Zeitungsartikel sogar zum Ausgangspunkt einer

Interpretation von Wagners «Meistersinger» macht (so CO, S. 234, 241).

- Heidegger. Möhler und Kennedy geben ein paar eher allgemein gehaltene
Hinweise (CO, S. 148 und 263); für Kaiser ist zumindest für DA «die Nähe

zum Existenzialismus Martin Heideggers aufschlussreich» (CO, S. 330,

mit Verweis auf Heideggers Brief über den Humanismus). Einige
biographische Zusammenhänge werden von Rüthers eingehend und eindrücklich
offengelegt19.

- Alexandre Kojève soll hier den Abschluss bilden: Eine Äusserung von 1967

gegenüber Jacob Taubes - «Mit wem [sc. als Carl Schmitt] sonst ist in
Deutschland zu reden?» - gibt eine passende Anekdote (s. CO, S. 18,

ergänzende Hinweise Tommissen ebd. 91). Dank dem Einblick in die

Korrespondenz zwischen Schmitt und Kojève, wie ihn neuerdings Martin
Meyer vermittelt20, sind die verschiedenen Einflüsse und Gemeinsamkeiten
der beiden, aber auch ihre Unterschiede und Divergenzen, offensichtlicher.

Probleme von Schmitts Umgang mit der Philosophie

Sicher kann die Frage nach dem philosophischen Standort von Carl Schmitt
nicht mit einer spontanen Hypothese beantwortet werden (so Kaiser, CO,
S. 329). Mehr noch: wir wissen eigentlich - auch biographisch!21 - wenig
darüber, wie gut wirklich Schmitt mit philosophischen Texten und Theorien
vertraut gewesen ist; sogar Bernd Willms spricht bez. Hobbes und Cortés von
«selektiv gelesenen Autoren», und die vielen Vermutungen, Schmitt möge da

oder dort dies oder das gelesen haben (z. B. CO, S. 228f.), wirken wenig
vertrauenserweckend. Und wenn es letztlich das «Medium des Zeitgeistes»

18 Juristische Fiktionen, in: Deutsche Juristen-Zeitung, 18 (1913), S. 804. NB: Die Spitze
gegen den Gebrauch der Fiktionen in England (S. 806, Sp. 1) zeigt, dass Anglophobie
sich früh auch in so sachlichen Texten bei Schmitt findet, nicht nur nach Versailles oder
nach 1945 (über die Peinlichkeiten der «trüben Quelle» [Hofmann, op. cit., S. XV]
Glossarium auch in dieser Sache schweigt des Sängers Höflichkeit).

19 Carl Schmitt, S. 21ff.
20 Op. cit., vor allem III. Vgl. meine Besprechung in: Schweizer Monatshefte 73 (1993).
21 In ECS finden wir als Erklärung: «Die unsichtbare Hand, die unsern Griffnach Büchern

lenkt, hat mir seit dreissig Jahren immer wieder ihre [sc. Bodins, Hobbes'] Bücher und
immer wieder an der prägnanten Stelle aufgeschlagen» (S. 64).

209



(CO, S. 321) gewesen ist, dann soll das Ganze zu diesem (philosophisch dann
doch eher billigeren) Nennwert genommen werden - bei aller Bewunderung
für Leute, die diesbezüglich ein feines Sensorium haben. Auch ist es natürlich
interessant zu erfahren (CO, S. 553), dass sich Schmitt einen Homervers auf
die Serviettentaschen sticken liess, doch ist damit noch nichts über die Art
und den Grad philosophischer Vertrautheit ausgesagt.

Aber auch die Rolle der Philosophie als solche bleibt diffus: Während
Kaiser für das konkrete Ordnungsdenken von 1934 noch sagt, es müsse «aus
den historischen und philosophischen Gegebenheiten seiner Zeit verstanden
werden» (CO, S. 319), glauben wir für 1943 zumindest den Versuch einer

Ablösung oder Distanzierung des Rechtswissenschaftlers von Philosophie
tout court festzustellen. Im Referat «Die Lage der europäischen Rechtswissenschaft»

soll Schmitt gesagt haben22: «Der wissenschaftliche Jurist ist kein
Theologe und kein Philosoph, er ist aber auch keine blosse Funktion eines

irgendwie <gesetzten> Sollens und seiner Setzung von Setzungen [. ..] Nach
beiden Seiten hin bleiben wir Wissenschaft und Jurisprudenz. Das ist die

Wirklichkeit unserer geistigen Existenz, die wir uns nicht von aussen durch
methodologische, psychologische oder allgemein philosophische Kategorien
zerreden lassen [. .] wir wahren in der wechselnden Situation die Grundlage
eines rationalen Mensch-Seins, das der Prinzipien des Rechts nicht entbehren
kann [...]». Später soll er auch im Gespräch gesagt haben, dass «alle grossen
Philosophen im Grunde genommen Juristen gewesen seien» (CO, S. 586).
Das ändert aber nichts daran, dass schon früh wesentliche Inhalte Schmitt-
schen Denkens von der Theologie und der Philosophie geprägt sind, wobei
vielleicht das ebenfalls späte Bekenntnis: «Mein <Lernen> vollzieht sich auf
dem Wege der Entdeckung von Mythen» (CO, S. 554) viel von seinem
Verständnis von Theologie und Philosophie erhellt. Dass dies alles aber auch für
das Recht nicht unproblematisch ist, zeigt die Charakterisierung von
Schmitts Werk durch M. Stolleis als ein «Paradigma für Chancen und Ge-

22 Erstmals (deutsch) veröffentlicht 1950, wieder abgedruckt in VA, S. 422. Wir formulieren
hier mit Rüthers, Carl Schmitt, S. 116ff., so vorsichtig, weil nicht gesichert ist, was
Schmitt anlässlich der diversen Referate (VA, S. 426) wirklich gesagt hat. Die
Schlussanmerkung von 1973 enthält im übrigen noch einige interessante Hinweise auf die

(Rechts-)Philosophie, ibs.: «Rechtsphilosophie ist für mich nicht ein aus einem vorhandenen

philosophischen System auf juristische Fragen appliziertes Vokabularium,
sondern die Entwicklung konkreter Begriffe aus der Immanenz einer konkreten Rechts- und
Gesellschaftsordnung», das rendez-vous manqué des deutschen Juristen in seiner Situation

zwischen Theologie und Technik mit Hegel (S. 427f.), letzterer mit Savigny ein
«echter Aufhalter» (gegen Nietzsche) und seine Philosophie «ein System von Vermittlungen»

(S. 429, letzteres mit zustimmendem Verweis auf einen Vortrag von J. Ritter).

210



fahren einer zwischen Geschichte, Philosophie, Soziologie und Politik
angesiedelten Jurisprudenz»23.

Wir wollen das allerdings eingehender erläutern an Hobbes' Leviathan, auf
den in Primär- und Sekundärliteratur eine beträchtliche Menge von Verweisen

fallen; der Leviathan ist auch eines der wenigen philosophischen Werke
oder Themen, dem Schmitt eine eigene Schrift widmet: Der Leviathan in der
Staatslehre des Thomas Hobbes. Der Untertitel lautet: «Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols», und es ist in der Tat dieses «mythische Symbol
von hintergründiger Sinnfülle» (S. 9), vor allem aber auch das «Kampfbild»,
das für Schmitt im Zentrum der Betrachtung steht, weil es bei Hobbes als

«eine echte Wiederherstellung der ursprünglichen Lebenseinheit [. .], als

politisch-mythisches Bild im Kampf gegen die judenchristliche Zerstörung
der natürlichen Einheit» von Religion und Politik (S. 23) intendiert sei. Seine

Frage, so Schmitt explizit, ist «auf den politischen Mythos als eine
eigenmächtige, geschichtliche Kraft gerichtet» (S. 45).

Der textmässige Befund wirkt dann allerdings auf Schmitt enttäuschend
(S. 29), weil das Bild nur dreimal erwähnt und kaum offensichtlich mit
diesem mythischen Gehalt präsentiert wird: «Nach dem Buch- und Textbefund
besteht demnach die Bedeutung des Leviathan in dem nach ihm benannten
Buch des Hobbes nur darin, dass er, als ein wirksames Bibelzitat, die stärkste
irdische Macht durch ein Tier veranschaulicht, dessen überragende Stärke
alle weniger Starken im Zaume hält» (S. 35). DieThese, dass sich das Bild des

Leviathan zu jener Zeit in «einem ganz bestimmten geschichtlichen
Entwicklungsstadium befand» (ebd.)24- Verlust an mythischer, ja dämonischer, Kraft
- ist an sich interessant, aber nicht zentral zu Hobbes.

Hobbes resp. seine Theorie hat halt eben doch auch die Eigenschaften, die
ihm oder ihr die «oberflächlichen Kennzeichnungen» zuschreiben: rationalistisch,

mechanistisch, sensualistisch, individualistisch (S. 22)25. Zumindest
ist diese Seite objektiv stärker als sein offensichtlich Schmitt so faszinierender

23 In Martin Sattler (Hg.), Staat und Recht, Die deutsche Staatslehre im 19. und 20. Jahr¬

hundert, 1972, S. 146.

24 Vgl. auch das Bild der «in der Luftlinie verlaufenden ideengeschichtlichen Logik» (S. 79).
25 Die pauschale Zurückweisung all dieser durchaus berechtigten und auch vielfach explo-

rierten Forschungslinien bei Hobbes, ganz zu schweigen von der völligen Insensibilität
für wegweisende spieltheoretische Intuitionen Hobbes' - vgl. dazu nun Russell Hardin,
Hobbesian Political Order, in: Political Theory 19 (1991), S. 156ff. - relativieren Schmitts
Ausführungen zu Hobbes zu einer letztlich interessanten ikonographisch-esoterischen
(dazu Kaufmann, S. 244) Fussnote ohne Anspruch auf eine einigermassen plausible
Gesamtdarstellung. Zur anthropologischen Dürftigkeit Schmitts im Vergleich mit Hobbes

s. schon ebd., III. Kap.

211



«Sinn für esoterische Verhüllungen» (S. 43f.); mit Wundern (S. 48, s. auch

PT) kann der Philosoph von Malmesbury wohl kaum etwas anfangen.
Bezeichnenderweise finden sich die Gründe des Fehlschlags für Schmitt im
Pluralismus und Rationalismus (S. 51f.), sowie natürlich im Individualismus:

«Denn dass die rebellische Gefährlichkeit und der Eigensinn des

Individuums mit Hilfe des Verstandes oder des Gehirns überwunden werden
müssen» (S. 57), ist Hobbes' Vorurteil. Sein «unausrottbar individualistischer

Vorbehalt» (S. 84) kulminiert für Schmitt aber vor allem - und das ist

gewissermassen seine zweite Enttäuschung bei Hobbes - in dem aus seiner

Diskussion des Wunderglaubens ersichtlichen Agnostizismus, seiner sich aus
der konfessionellen Setzungskompetenz des Staates ergebenden «fundamentalen

Trennung von Innen und Aussen» (S. 91), von innerlich-individuell zu
verantwortendem Glauben und äusserem Bekenntnis, also der Geburtsstunde

moderner Gedanken- und Gewissensfreiheit. Und nun die immer wieder

repetierte Hauptthese des Schmittschen Leviathan und seines Fehlschlags:
Dies «wurde zum Todeskeim, der den mächtigen Leviathan von innen her
zerstört und den sterblichen Gott zur Strecke gebracht hat» (S. 86).

Warum dem so ist, zeigt ein Seitenblick auf den auch in diesem Werke nicht
abwesenden, aber elegant verpackten26 Antisemitismus. Dazu so viel:
«Gegendeutung» ist bei Schmitt immer auch Kampf gegen «jüdische Kampfmythen

grössten Stils» (S. 18). Leo Strauss ist ein «jüdischer Gelehrter», dem

Helmut Schelsky «von deutscher Seite» antwortet - Pendant zur Debatte
zwischen Moses Mendelssohn und Johann Georg Hamann, der «ersten grossen

und wahrhaft tiefen Auseinandersetzung deutscher Weisheit mit
jüdischer Distinktionstaktik» (S. 93). Es sind die «vielen (Stillen im Lande>»,

Geheimbündler, Freimauerer etc., unterstützt vom «rastlosen Geist der
Juden» und ihrem «unbeirrbaren Instinkt» für die «Unterminierung und

Aushöhlung der staatlichen Macht zur Lähmung des fremden und zur
Emanzipation des eigenen jüdischen Volkes» (S. 92f.), in denen Schmitt den Gegner
ausmacht. Vor allem aber ist da für Schmitt der «Blick des ersten liberalen
Juden», nämlich Spinozas27 Blick auf Hobbes' kaum sichtbare Bruchstelle,
der im zweiten «Blick eines jüdischen Philosophen, Friedrich Julius Stahl-

Jolson», für die Erklärung der Destruktion des liberalen Rechtsstaatsbegriffs
im 19. Jahrhundert wieder aufgenommen wird. Hier (S. 106-110) werden

26 Eleganter zumindest als in LM, auch wenn eine dafür zentrale Passage praktisch text¬
identisch ist.

27 Dessen Art zu philosophieren, Hamann zustimmend, als «inkompetent und unbefugt»
bezeichnet wird (S. 107).

212



dann alle Hemmungen abgelegt, über die Jahrhunderte hinweg insinuiert, um
nicht nur die Juden zu den schmarotzenden Verspeisern des Leviathan zu
machen, sondern - gewissermassen mit dem Finger - hinzuweisen auf Stahl
als Vertreter der «Gesamtlinie seines Volkes, in dem Doppelwesen einer
Maskenexistenz, die um so grauenhafter wird, je mehr er verzweifelt ein anderer
sein will als er ist» (S. 109)28.

Der «liberale Jude» Spinoza ist aber die willkommene Doppelung zweier
Feindbilder Schmitts, und es fehlt natürlich auch gegen die «westliche
Liberaldemokratie» (S. 63) die Spitze nicht im Leviathan: Der Staat erscheint in
dieser als Apparat, als technisch-neutrales Instrument, mit dem Ergebnis,
dass «diese Maschine, wie die gesamte Technik, von jedem Inhalt politischer
Ziele und Überzeugungen unabhängig wird und die Wert- und Wahrheitsneutralität

eines technischen Instruments erhält» (S. 63f.; mit expliziter
Anspielung auf «Zeitalter» in BP). Er bedeutet «Ausschaltung substanzhafter

Wahrheits- und Gerechtigkeitsinhalte und positivistische Veräusserli-

chung der Norm» (S. 110). Seine Gesetze sind unabhängig von «jeder
inhaltlich substanzhaften, religiösen oder rechtlichen Wahrheit und Richtigkeit»

(deshalb: auctoritas, non Veritas facit legem), was in den Positivismus
(S. 70) und ein Konzept des Völkerrechts mündet, das einerseits zwischen
Kombattanten und Zivilpersonen nicht mehr differenziert und andererseits
zwischenstaatlich den durch die Freund/Feind-Unterscheidung gekennzeichneten

Naturzustand wiederherstellt (S. 73ff.). Schon bei Hobbes moniert
Schmitt, dass der einzige Sinn des Staates in der Verhinderung des Bürgerkriegs

liegt - um den Preis aber des «sozialen Pluralismus», in dem der Staat

zur Beute der «indirekten Gewalten», vor allem der Gewerkschaften, wird
(S. 117f.; auch 131 f.). Aussenpolitisch triumphiert über die Jahrhunderte die

angelsächsische protestantische Weltpropaganda, zuletzt mit dem «Kreuzzug»

Woodrow Wilsons für die Demokratie (S. 129)29. Hier und anderswo ist
Hobbes gescheitert, «fehlgeschlagen», weil er sich nicht ungestraft eines
solchen Symbols bedienen kann: «Keine noch so klare Gedankenführung
kommt gegen die Kraft echter, mythischer Bilder auf» (S. 123). Ja, er hat sich

eigentlich «vergriffen», und es ist präzis seine «systematische Gedanklich-

28 Dies getreu der unsäglichen und unlauteren «self-fulfilling prophecy», dass X (hier der
Jude) nie so sehr seine wahre X-Natur zeigt, als wenn er sie zu leugnen oder abzustreifen
versucht.

29 Schon in BP wird der moralisierende, vor allem menschenrechtsorientierte Feind zum
Betrüger (S. 49f.), und nach 1945 wird einiges an gedanklicher Trapeztechnik verwendet,
um Deutschland und Carl Schmitt in der Rolle des Opfers von betrügenden Siegern
erscheinen zu lassen.

213



keit», die - und mit diesem Satz verabschiedet sich Schmitt selbst von einer

ernstgemeinten Philosophie! - zuwenig als «sicheres Kampfmittel» dient und
nicht «Waffe einer einfachen, konkreten Entscheidung» werden kann
(S. 130).

Schmitts Leviathan kann im Guten wie im Schlechten stellvertretend für
Schmitts Werk stehen: einerseits ein paar spielerisch verpackte, wirkungsmächtig

formulierte Intuitionen, die vor allem Zeitdiagnostik und -kritik
verfolgen - vgl. etwa das in einen Satz verpackte Forschungsprogramm der

Schweigespirale: «Dann wächst die Gegenkraft des Schweigens und der
Stille» (S. 94) -, andererseits penible Einseitigkeit, politisch wie wissenschaftlich,

mit einer für einen Juristen schier unverständlichen Unfähigkeit, sich in
die andere Seite hinein zu versetzen und ihr minimalste Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen.

Gerade der Liberalismus ist, früh und immer wieder, Schmitts beliebtestes

Kritik- und Hassobjekt30, im RK wie im BP, weil der Liberalismus eben eine

geeignete Zielscheibe für jenen Anti-Universalismus abgibt, dem Schmitt -
wie Kaufmann schön zeigt - sein Leben lang nachlebt. In der Liberalismuskritik

als Zeitdiagnose und -kritik - zuweilen noch mit stark feuilletonisti-
schem Einschlag (Kaufmann, S. 170) - spielen eine schon immer vorhandene,

aber vor allem in den späten dreissiger Jahren immer virulenter
hervortretende Anglophobie sowie der Antiamerikanismus eine zentrale
Rolle; sie finden sich schon in PT (S. 82). Die Anwürfe sind hier so zahlreich
und so undifferenziert, so viszeral und nur notdürftig verbal und zerebral

domestiziert, dass man sich wundern muss, dass sie - zumindest m.W. - noch
nie Gegenstand einer einlässlicheren Analyse Schmitts geworden sind. Das
wäre umso angebrachter, als sich hier Schmitts Antisemitismus offensichtlich
auf die sich abzeichnenden und dann auch wirklichen westlichen Siegermächte

des zweiten Weltkrieges überträgt. Zudem trifft sich Schmitt nicht nur mit
Georg Lukâcs, sondern auch mit Spielarten des Antiamerikanismus der
Bundesrepublik. Zu ersterem: Bei allen Invektiven gegen Schmitt - letzterer trifft

30 Vgl. Kaufmann, S. 55ff. In ihrer kultur- und zivilisationskritischen Form findet sich dies

allerdings schon 1916 in den Studien zu Theodor Däublers Nordlicht, wo Schmitt gegen
den Himmel auf Erden «als Ergebnis von Handel und Industrie», gegen die Säkularisierung

der «wichtigsten und letzten Dinge» und gegen die «Sekurität» loszieht (zit. CO,
S. 211 f.). Kennedy nennt dieses Buch «die philosophische Voraussetzung seiner
Liberalismus-Kritik» (CO, S. 234; vgl. 247f.). (Psycho-)biographisch wohl wichtig der Hinweis
Maschkes (ebd. S. 215), die Rheinlandbesetzung sei «der grosse Schock» von Schmitts
Leben gewesen. Zur universalistischen Komponente des Liberalismus vgl. statt vieler
John Gray, Liberalism, Minneapolis 1986.

214



nach Lukâcs mit der Formel cujus economia, ejus regio den «absoluten Welt-
herrschaftsanspruch der Vereinigten Staaten» auf den KopP1. Zum zweitem
hat man selbst in einer sich so wissenschaftlich gebenden Publikation wie CO
den Eindruck tiefer Nachwirkung des Meisters auf einige seiner Schüler - so

etwa, wenn allen Ernstes behauptet wird, die «entscheidenden Hebel, die

Bundesrepublik betreffend, liegen eben nicht in Bonn, sondern in Washington»32.

Das 1942 erstmals erschienene Werk Land und Meer, «[s]einer Tochter
Anima erzählt», ist höchst repräsentativ für die Ressentiments des sog. «späten

Schmitt», die sich nach der Niederlage im 2. Weltkrieg und der
Gefangenschaft 1945-47 natürlich noch verstärken: England ist darin die
paradigmatische Seemacht, in der Tradition Kretas, Athens, Venedigs; eine neue
Stufe in der imperialistischen Kriegsführung, ibs. im Verbund mit den

Korsaren, die von den englischen Königen an die «grosse weltgeschichtliche
Front, [an die] Front des damaligen Weltprotestantismus gegen den damaligen

Weltkatholizismus» geschickt werden (S. 44). Und England wird, in
einer impliziten Anspielung auf das tendenziös der Kabbalistik entwendete,
bereits in L (S. 16ff., LM S. 16) benutzte Bild der Juden als «Erben», zum
weltgeschichtlichen Schmarotzer (S. 51f.). Vollendet wird dies, gewissermas-
sen polemologisch, durch die britische Seenahme und den britischen -
selbstverständlich überbrutalen, weil auch Nicht-Kombattanten treffenden -
Seekrieg, auf der ökonomisch-ideologischen Ebene durch den Freihandel
und dessen Wirtschaftswissenschaft sowie durch das moderne Völkerrecht.
Gekrönt wird die gewaltige Insinuation, die diesen Band überzieht, durch die
These, diese entwurzelte und entlandete maritime Existenz werde durch die
Fiktion des Juden Disraeli zu einem maritimen Weltreich, das seine Metropole

aussereuropäisch deplazieren könne. Doch angesichts der Veränderung
der Schiffahrtstechnik durch die dampfgetriebene Technisierung, die aus
«Seekindern» «Maschinenbauer und Maschinenbediener» macht, kann
Schmitt frohlocken: «Wir stellen hier in aller Sachlichkeit fest, dass die rein
maritime Existenz, das Geheimnis der britischen Weltmacht, in ihrem
Wesenskern getroffen war» (S. 99). Und: «Es entfällt die Grundlage der briti-

31 Vgl. Die Zerstörung der Vernunft, Bd. III, Darmstadt und Neuwied 1974, S. 227f. und 260

(«beste epigrammatische Zusammenfassung für die Aussenpolitik der Vereinigten
Staaten»).

32 Schmitts Verachtung für die Bundesrepublik und seine Sympathie für den antikonstitu¬
tionellen Terror wird allerdings ohne Beschönigung dokumentiert durch das Votum von
Meier CO, S. 396.

215



sehen Seenahme und damit der bisherige Nomos der Erde. Statt dessen

wächst unaufhaltsam der neue Nomos unseres Planeten» (S. 106f).33

Bilanz und Bewertung

Die Beziehung zwischen Carl Schmitt und der Philosophie ist, soviel kann
hier einigermassen gesichert gesagt werden, komplex. Bei aller gegenseitigen

Befruchtung darfder Hinweis aufdie dunkle beiderseitige Verstrickung in der

NS-Zeit, aber auch auf den Anti-Liberalismus, die Anglophobie und den

Anti-Amerikanismus (zeitlich nach hinten wie vorne) nicht fehlen. Bezüglich
der NS-Verstrickung gilt, dass Carl Schmitt keineswegs ein Einzelfall war:
Mit ganz wenigen Ausnahmen haben die Philosophen sich nicht gegen die

braune Gefahr gewehrt, und für die Rechtsphilosophie musste Arthur Kaufmann

für 1933 konstatieren, dass «der Grossteil der deutschen Rechtsphilosophen

dem siegreichen Nationalsozialismus sofort und ganz ohne Not die

passenden rechts- und staatsphilosophischen Theorien» lieferte34.

Zu diesem Phänomen hat m. E. ein Aspekt ganz wesentlich beigetragen,
und ich meine, dass er es ist, der gerade aus der Perspektive einer analytischen
Philosophie zu Carl Schmitt kritisch angemerkt werden sollte. Von seinen

Verehrern wird der Meister wegen der Klarheit, Brillanz und Radikalität etc.
seiner Sprache und des Geistes gerühmt35. Dieser Mythos hält keiner
fundierten Analyse stand: das im Gegenteil «rätselhafte Schillern, die Inkonsi-
stenz und das Unfertige vieler Topoi und Begriffe Carl Schmitts» (so

Maschke, CO, S. 191) wird jedem aufmerksamen Leser schnell klar. Schmitt
selbst spricht von «voller Esoterik» (CO, S. 142); auch war schon die Rede

vom «Bekenntnis als Grundlage der Begriffsbildung».

33 Es ist gewissermassen nur die Krönung der Schmittschen Phantasmagorie, wenn er
während und nach dem Krieg die unbegrenzte Humanität der Aufklärung zum Grunde
aller grossen Verbrechen des 20. Jahrhunderts erklärte (zu dieser These und ihren Belegen
vgl. Hofmann, S. XXI, Anm. 80); zur Anglophobie vgl. hier Anm. 18.

34 ARSP, Beih. 18, 1983, S. 1 und 5ff. Kaufmann erwähnt auch die Ausnahme von Gustav
Radbruch. Um es klar festzuhalten: Es geht Kaufmann dort und mir hier nicht um eine

Schuldzuweisung an einzelne oder an eine Disziplin, sondern um den Versuch, individuell
wie disziplinär aus Fehlern anderer zu lernen.

35 Rüthers spricht vom «literarischen Rang dieses Autors und seine[r] glänzende[n] For¬

mulierungsgabe» (Carl Schmitt, S. 19; vgl. auch 47: «Hexerei mit Worten», und 74:

«Künstler der Begriffsschöpfung bis hin zur Wortzauberei»). Vgl. zur These wie zu ihrer
Kritik: Möhler in CO, S. 141ff.; er versucht, Schmitt mit dem Begriff der «Kern-Exaktheit»

zu retten.

216



Sehr erhellend ist diesbezüglich der Beitrag von Christian Meier, der
zunächst der Begriffsbildung des «Politischen» bei Carl Schmitt nachgeht und
dabei auf den «Verblüffungseffekt» zu sprechen kommt, der daraus resultiert,
das sich bis anhin niemand um den «Begriff des Politischen» gekümmert zu
haben schien, nun aber von Schmitt mit grosser Bestimmtheit «eine

Begriffsbestimmung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschöpfende Definition oder

Inhaltsangabe» in Form der «Unterscheidung von Freund und Feind»36 gegeben

wurde. «Es schien [.. .] eine Erkenntnis zu sein, die vorgetragen wurde.
Und sie ergab sich nicht aus einem Abwägen der Möglichkeiten zur Bestimmung

des Politischen», meint Meier und fahrt etwas weiter unten fort: «Das ist

offenkundig die willkürliche Zuspitzung, ja Usurpation eines so ehr- wie

fragwürdigen, vieldeutigen Wortes. Sie gewinnt ihre Klarheit aus der polemischen
Entgegensetzung einerseits gegen pluralistische, andererseits gegen universalistische

(und neutralistische) Theorien»37. Am Beispiel des Nomos-Begriffs
zeigt der Autor dann auch, wie Schmitt willkürlich und gezielt eine etymologische

Bedeutung des Begriffs isoliert und verabsolutiert, oder ihm eben «eine

mythische Qualität» verleiht38. Damit einher geht ein nun auch in Schmitt-
Kreisen aussprechbarer Mangel an common sense sowie an Verständnis für
das praktische Funktionieren, etwa des Parlamentarismus39.

Dem Essayisten mag man dies alles irgendwie noch zubilligen40; für den

Rechtsphilosophen oder Rechtstheoretiker ist es verheerend - dies insbesondere

auch dann, wenn die Vieldeutigkeit der Sprache sich mit Meisterschaft
des «Jeweiligen»41 oder mit bewusster oder unbewusster Manipulation, v. a.

aber auch eindeutigen und viszeralen Ressentiments paart. Es ist m. E. eine

falsche Fährte, Schmitt in seinen (auch begrifflichen) Hauptpositionen
deskriptiv zu lesen oder lesen zu wollen42. Mit einer gewissen Distanz betrachtet

36 BP (1963), S. 26. Die Ausgabe 1933 bei der Hanseatischen Verlagsanstalt ist einschlägig
«gestrafft» und beginnt ohne Umschweif mit dem berüchtigten Satz: «Die eigentlich
politische Unterscheidung ist die Unterscheidung von Freund und Feind» (S. 7).

37 CO, S. 542, 543. In einem Diskussionsbeitrag sagt er auch heideggerianisch-treffend,
dass Schmitt seine Begriffe wahr-nahm (ebd., S. 605).

38 Ebd., S. 553 u. 554. Meier steht auch zu den Gefahren solcher Begriffsbildung (S. 555).
Seiner Schlussfolgerung, dass das Hereinfallen auf den Nationalsozialismus als Provokation

für ein erneutes, tieferes Nachdenken und ein Lernen für die Zukunft zu nehmen

ist, stimme ich bei, wenn ich dies auch eben durchaus mit einer Kritik an Schmitts Denk-
und Sprachweise verbunden haben möchte.

39 Dazu ebd., S. 552; ersteres nun auch bei Hasso Hofmann, op. cit., S. XXI.
40 So Maschke, CO, S. 194.

41 Rüthers, Carl Schmitt, S. 132.

42 So mit Nachdruck Böckenförde (CO, S. 284); Widerspruch bei Hofmann (CO, S. 304)
und implizit auch bei Chr. Meier (CO, S. 542). Die deskriptive Wende gelingt eben nur,

217



sind es nicht nur zahlreiche Banalitäten oder Trivialitäten, ja zuweilen
vielleicht sogar «gedankliche Schwäche»43, die sich bei Schmitt finden, sondern
es steckt schon fast permanent eine verbale, gedankliche und polemische
Aufrüstung dahinter, wo sich doch eine echte philosophische Anstrengung
auch angesichts von Konflikten und Kriegen um Befriedung und möglichst
vernünftige und unparteiische Diskussion bemühen sollte. Man denke hier
nur an den von Schmitt so gerne zitierten Thomas Hobbes, aber auch an die

signifikanterweise grösstenteils abwesenden Sokrates, Marsilius von Padua,
John Locke, David Hume, Immanuel Kant, J. S. Mill, Max Weber44 oder
Karl Popper. Niemand behauptet, dass diese Philosophen sich nicht auch

geirrt hätten, aber sie waren stets um semantische wie sachliche Klärung und
Explizierung bemüht. Täuschten sie sich, so besassen sie dennoch die «oberste

Tugend der Rechtsphilosophie: sich klar zu täuschen»45. Sprechen, vor
allem wissenschaftliches Sprechen, ist dann immer auch ein Stück weit
Ideologiekritik, eine Warnung vor Manipulation der und «Verächtlichmachung»

durch Sprache46. Zusammenfassend darf man mit Blick auf den
Standard der gerade erwähnten Namen den Schluss des frühen Schopenhauer-Artikels

Schmitts paraphrasierend gegen ihn wenden: Die Frage, ob
Schmitt Grundlage für eine seriöse und dauernde politische oder Rechtsphilosophie

bilden könne, ist zu verneinen.

wenn man Schmitt subtil weiterdenkt wie Böckenförde oder eben liberal rezipiert wie
Lübbe (dazu CO, S. 427ff.).

43 So Kaufmann, S. 230.
44 Gelesen als Philosoph, vor allem aber als politischer Denker, der den «Politiker darauf

verpflichten [will], Totalitätsansprüche zu begrenzen, um Lebenschancen zu ermöglichen
und offenzuhalten», so Reinhard Mehring in einer lesenswerten Gegenüberstellung:
Politische Ethik in Max Webers «Politik als Beruf» und Carl Schmitts Begriff des

Politischen, in: Politische Vierteljahresschrift 31 (1990) S. 608ff.
45 So H.L.A. Hart, Positivism and the Separation of Law and Morals, in: Harvard Law

Review 71 (1958), S. 593.
46 Hierzu A. Kaufmann, a.a.O. S. 9, 15f., 18. In letzterer hat sich bekanntlich wie alle

totalitären Systeme auch der Nationalsozialismus ausgelebt, ebenso wie im irrationalen
Missbrauch und der Pervertierung der Sprache; Carl Schmitt hier als Unbeteiligten
anzusehen, grenzt wiederum an Legendenbildung - man denke nur an das scheinbar
wissenschaftliche Anheben des «konkreten Ordnungsdenkens» in DA, und die ebenso
scheinbar wissenschaftliche Proliferation in der NS-Rechtsliteratur (vgl. CO, S. 319ff.,
v. a. 324ff., sowie der Diskussionsbeitrag von Böckenförde, ebd. S. 336f., vor allem aber

von Stolleis S. 339). Zum Beleg der Formulierung und Auswirkung im NS-Privatrechts-
denken immer noch instruktiv: B. Rüthers, Die unbegrenzte Auslegung, Frankfurt a. M.
1973, vor allem § 18 und 19.

218


	Carl Schmitt und die Philosophie

