Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Reflexivitat als Motor von Philosophie
Autor: Schallibaum, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eingereichter Artikel / Article regu

Studia Philosophica 52/93

URS SCHALLIBAUM

Reflexivitat als Motor von Philosophie

Am Beispiel von Dialogstrukturen (Platon, Leone Ebreo, Spinoza)

Philosophisches Reden ist unter anderem ausgezeichnet durch eine Beziig-
lichkeit zwischen seinem Thema und dem, worin sich die Thematisierung
bewegt. Philosophisches Reden ist reflexiv, aber nicht im Sinne einer Refle-
xion, denn auch eine solche wird sich in einem (oder mehreren) <Worim
vollziehen. «Reflexivitdt, als weitester Begriff fiir diese Beziehung, dussert
sich vielmehr in der Notwendigkeit, das Verhiltnis von Thematisierung und
Thema tiiberhaupt wahrzunehmen; sie selbst bleibt indifferent gegeniiber
moglichen Bestimmungen des Verhéltnisses. Ausdruck davon ist die philoso-
phische Tendenz zur reflexiven Ubereinstimmung: Wie eine Reflexion iiber
Vernunft selbst verniinftig sein will, kann eine kritische Reflexion iiber My-
thos verniinftig, eine andere darin verniinftig sein wollen, dass sie sich als
selbst mythisch begreift. Reflexivitit ist dabei mindestens so konstitutiv wie
die Thematik, denn diese erscheint trotz gleichem Namen (Vernunft, verniinf-
tig) jeweilen anders und auf anderer Ebene. Innerhalb dieser Tendenz sind
verschiedenste und komplexe Verhiltnisse moglich. Die Reflexivitit, in wel-
cher iiberhaupt eine solche Tendenz stattfinden kann, aber auch stattfinden
muss, ist weder Ubereinstimmung noch Nicht-Ubereinstimmung; ihre Indif-
ferenz ist die Differenz (aber Beziiglichkeit) zwischen Thematisierung und
Thema. Die Seite des Themas wird hier als <thematisch> bezeichnet, die Seite
der Thematisierung als <operativ; dieser Begriff kann vielfédltige Aspekte auf-
weisen: methodische, terminologische, logische, grammatische, rhetorische
Aspekte, Darstellungsform, Medium, Hexis, Stil. Als operativ kann alles
gelten, was an einer Thematisierung nicht selbst unmittelbar thematisch ist.
Hinter dieser Pseudo-Definition liegt die eigentliche Problematik. Denn Re-
flexivitat selbst ist niemals gegeben, sondern ihre Wahrnahme gestaltet erst
das Verhaltnis zwischen Operativem und Thematischem. Diese Wahrnahme
ist nicht identisch mit einer thematisierenden Reflexion, so dass anzunehmen

183



ist, dass in philosophischen Texten in irgend einer Weise nicht nur die opera-
tive Seite, sondern auch die Reflexivitdt selbst bereits mit-thematisiert oder
exponiert ist. Diesist der Fallin der spezifischen Tendenz, den eigenen Antrieb
oder Anlass, die eigene Genese, Geschichte, Moglichkeit oder Unmoglichkeit
usw. mitzureflektieren. Damit gibt es neben den Ebenen der Thematisierung
und des Themas eine dritte, die am ehesten als <Sache» oder Problem> zu
bezeichnen wire. In einem Wortiber, im Worin verschrinkt, ist ein <Wohen
mitgetragen. Zudem zeigt philosophisches Reden meistens sein eigenes «dm
Namen von» an, bestimmt mit, was «philosophisch» sei. Philosophische Posi-
tionen sind vielleicht weniger inkommensurabel beziiglich gewisser Themen
als vielmehr in solchen Reflexivititsgefiigen. So kann der Eindruck einer re-
flexiven philosophischen Selbstbestimmung oder Selbstbewegung entstehen.
«Reflexiw» ist diese insofern, als sie immanent eine Thematisierung begleitet.
Die explizite Reflexion von Worin oder Woher ist dabei selbst noch getrieben
von dem, was sich darin allenfalls mit-exponiert zeigt. Dann aber kann um-
gekehrt Reflexivitat selbst ein moglicher Antrieb unter anderen sein. — Unter-
suchungen zu «Reflexivitdt> anzustellen, heisst nun nicht, nur die irgendwie
exponierten Vorstellungen von Worin und Woher herauszudeuten, sondern
auch die <Logik> oder Strukturiertheit dieser bereits reflexiven und immanen-
ten Vorstellungen in ihrem Verhéltnis zu reflektieren. Darin muss eine Auf-
merksamkeit auf Reflexivitit als Differenz leitend bleiben.

Nun ist die Wahrnahme der Reflexivitét selten so dringend, dass sie selbst
reflektiert wiirde, da sie leicht Gefahr liefe, eine <Position> als solche unmog-
lich zu machen. Die bekannten Paradoxien und Antinomien sind davon der
thematische Niederschlag. Als Beispiel werden hier zwei Texte iiber Liebe
vorgestellt, die eine Riickbeziiglichkeit auf die <Liebe zur Weisheit> erlauben
und damit eine Hinsicht auf das, was Philo-Sophie antreibe, mitexponieren.
Diese beziiglich der hier vorgestellten Problematik ihrerseits reflexiven Bei-
spiele konnen als Paradigmen gelten, insofern sie auch noch eine bestimmte
Darstellungsform (Dialogstruktur) mit dieser Riickbezliglichkeit selbst in
Beziehung setzen. Zudem zeigen diese Beispiele, wie Philosophiegeschichte
nicht nur in thematischen («<Liebey) oder in methodischen Linien (<Dialog)
verlaufen kann, und wie die operative Seite trotz gleicher Darstellungsform
in zwei grundsétzlich verschiedenen Weisen einer Exposition prisent sein
kann. Dazu ist einleitend zu bemerken, dass nicht wirkungs- oder quellen-
geschichtliche, aber auch nicht literarische Untersuchungen vorgestellt wer-
den. Desgleichen werden die zwei Beispiele nicht gegeneinander ausgespielt,
sondern gelten als zwei grundsitzliche Seiten von Reflexivitit, die sie in einer
gewissen Priagnanz und Strukturiertheit selbst prasentieren.

184



Zur Dialogstruktur von Platons Symposion

Unter den platonischen Texten ist das Symposion u. a. ausgezeichnet durch
eine zweistufige, formal dialogisch durchgehaltene Rahmenerzihlung. Die
Zutreffendheit der zweiten Erzihlung wird zudem als gesichert ausgegeben
durch eine Zustimmung (homologia, 173b) des eigentlichen <Referenteny (So-
krates). Dieser referiert nicht nur selbst iiber éros, sondern ist die Referenz
der ersten und zweiten Erzahlung: Am Anfang des formalen Dialogs, als sein
Antrieb, steht das Begehren, zu erfahren, welches die 16goi (im allgemeinen
Sinne von <(Redemw) iiber éros im Zusammensein (synousia, dem Symposion)
und insbesondere der 16gos des Sokrates waren (172a—b). Das Objekt der
mehrfach reflexiven Erzdhlung ist somit nicht eine Sache (éros), sondern
l6gos. Die Erzihlung bewegt sich in einer Differenz zu dem, wovon sie han-
delt, wobei dieses selbst 10gos ist. Diese formale Verschachtelung wird zudem
iberlagert durch eine permanente Verschiebung ins Innere der synousia
selbst (synousia hat dabei nicht nur selbst eine erotische Bedeutung, wie in
206c, sondern den Aspekt der vollen Prasenz des 16gos ohne Distanz)'. Die
Verschiebung ist dort nicht zu Ende, sondern Sokrates entspricht nicht, ver-
weigert sich der synousia (174e-175e, 198a—199b): denn er musste hier auf
sein methodisches Prinzip des Dialogs verzichten und selbst etwas thematisch
vortragen. Die Rede des Sokrates setzt schliesslich als Dialog an (199b-201c¢)
und gereicht anstelle einer Lobrede tiber éros zu einer Kritik der bisherigen
Reden. Wo er schliesslich spricht, <selbst und von sich selbst her (201d), wird
er Figur einer weiteren Erziahlung eines Dialogs. Der Aufschub hat ein Ende
erst in einer weiteren Ersetzung und Umkehrung der iiblichen Dialog-Posi-
tionen (Sokrates als Schiiler, Diotima als Lehrerin). Damit sind grundsatz-
lich verschiedene Typen von <o6gos> prasent: formaler Dialog, zugleich
lediglich Rahmenerzidhlung in Distanz zu ihrem Wortiber; die erzdhlten Lob-
reden iiber éros, ohne eigentliches Wortiber; der erzihlte, aber eigentliche,
philosophische Dialog, ausgezeichnet durch eine innere Beziechung zwischen
Thematisierung und Thema.

Diese operative Umkehrung resultiert in einer thematischen Umkehrung

1 Die Verschiebung der Differenz des 10gos bis zur synousia im 16gos liesse sich durch den
ganzen Text hindurch verfolgen, etwa mit dem Motiv von leer-voll, oder eben mit der
omnipridsenten homologia. Ein Detail ist das Homer-Zitat (174b), dass die Guten aus
eigenem Antrieb (autéomatoi) (nicht einer Einladung entsprechend) zum Gastmahl der
Guten gingen.

185



des Verhiltnisses Liebend-Geliebt (204b—)>. Die bis dahin geleisteten the-
matischen Bestimmungen von éros sind: Relationsbegriff, «€ros tinos), (Be-
gehren von etwas>, mit den zusdtzlichen Bestimmungen von Mangel,
Erwerben- und Erhalten-Wollen (199b-200e); <Zwischen» (202a-b), Funk-
tion der Verbindung zwischen. . . (202e); Herkunft von éros im Mythos von
Poros und Penia (203b-203e). Somit wird éros in einer relationalen und
funktionalen Struktur verortet (200e—201a, 204a). Am Anfang und am Ende
dieser Bestimmungen stehen zwei Dialogpassagen, die eine innere Beziiglich-
keit des so thematisierten éros mit der Thematisierung erlauben. Beide
konnen als Prisentation einer Ubereinstimmung, Homologie, verstanden
werden, die sich im Zuge der Ersetzung der Erzdhlung und Lobrede durch
den Dialog primar mittels Frage-Antwort vollziecht. Beide Passagen prasen-
tieren zwei Aspekte einer Dialogstruktur, neben welchen es weitere, diesen
aber nicht widersprechende, geben mag (wie der Ausschluss der Streitrede im
Gorgias). Die Ubereinstimmung ist dabei primér stipuliert durch eine auf-
fallend prisente lautliche (aber etymologisch nicht gesicherte) Nihe des
Themas «ros» und der Thematisierung durch Fragen (erotesis).

Die erste Homologie (199b—-200b) gestaltet sich als einzuholendes Zuge-
stindnis (homologia) iiber die Sache in der grundsitzlichen Bestimmung des
éros tinos. Das Woriiber (peri érotos, 199c) wird angegangen im Fragen
(erotan, 199c—d), auf welches zustimmende Antworten (homologeisthai) fol-
gen. Die Zugestiandnisse, so ironisch sie hier und anderswo auch inszeniert
sind, haben dabei die Funktion, eine Konsistenz der Rede beziiglich ihrem
Woriiber zu garantieren (Unmoglichkeit des Widerspruchs, 200b) durch die
Ubereinstimmung zwischen Redenden. Diese Ubereinkunft betrifft noch vor
dem Thema allererst die operative Darstellungsform (Dialog). Die Uberein-
kunft in beiden Ebenen kann zweifellos als selbstreferentiell bezeichnet
werden; sie ist blosse Gleichheit (homo-). Die «(Gegeniibertragung seitens des
Lehrers ist dabei allemal urspriinglicher und bedingt «reflexiw, d. h. erstdann
reziprok die Ubertragung des Schiilers. Aber sie funktioniert, indem sie selbst
ihr Wortiber herstellt, d. h. eine Differenz der Redenden zur Identitdt des
Woriibers der Rede konstituiert. Das «Zwischen», die folgende thematische
Bestimmung des éros, kann dabei verortet werden zwischen den Redenden.
Damit ergibt sich die Moglichkeit, eine Identifizierung dieses (Zwischen» der
16goi und des éros tinos auszufithren, was in der zweiten Passage geschieht.

Die zweite Homologie (204c—-205a) bestimmt den Dialog zwischen Fragen

2 Gegeniiber den bisherigen Lobreden, die éros als geliebtes Objekt (auch der Rede iiber
éros) und als in sich selbst vollendet, schon und gut setzen.

186



und Antworten in Termen des thematischen éros, so dass die Bewegung des
16gos tiber éros und diejenige des éros selbst isomorph sind. So <begehrt> eine
Antwort nach einem weiteren Fragen (erotesis), bis dieses sein Ziel und Ende
(télos) erreicht. In dieser Bewegung steigert (euporoteron, 204e) der Antwor-
tende sein Vermogen, ein Zeichen dafiir, dass die Selbstbewegungskraft des
éros (namlich die Seite des Weg-entwerfenden Poros im Mythos) im Antwor-
ten wirkt. Sokrates <gebiert» Antworten, so wie unmittelbar nachher éros mit
Poiesis und Gebiren (205b—c, 206b—e) verglichen wird. Das Fragen scheint
dort ein Ende und sein Ziel erreicht zu haben (télos dokei échein he apOkrisis,
205a), wo das eigentliche télos des éros (ndmlich Gliick) angegeben werden
kann. Die iibliche Interpretation dieser Stelle besteht darin, dass «Gliick» ein
letztes Ziel und Gut in sich sei, so dass die Frage nach dem Weshalb nicht
mehr wiederholt werden konne. Was sich aber hier vollendet, ist das Begehren
des Antwortens nach einer weiteren Frage. Der Prozess des 16gos vollendet
sich, eigentliche «entelécheia>, im Vollzug seines Woriibers. In der Passage liegt
eine iiberaus priagnante Artikulation eines Vollzugs der philosophischen
Rede vor, die nicht ihr Woriiber bespricht, sondern dieses sich selbst zu
vollziehen gibt oder «ist>. Es wird nicht nur spiter, wie auch im Phaidros,
explizit gesagt, der Philosoph sei von éros ergriffen. Hier wird nicht nur das
«Zwischen> des éros im «Zwischen» der 16goi verortet, sondern in einer aus-
gezeichneten Reflexivitit l0gos selbst als bestimmt durch éros und als éros
exponiert. Die erste Homologie, reflexiv-reziprok, wird durch die zweite Ho-
mologie ausgefiihrt und spezifisch reflexiv zwischen Operativem und The-
matischem bestimmt. Diese Ubertragung allerdings wird nicht so auf die
erste Homologie zuriickgewendet, dass sie als selbstreferentiell in Frage ge-
stellt wiirde. Das primére Zugestdndnis bleibt Voraussetzung der zweiten
Homologie des reflexiven Vollzugs; die zweite umfasst dagegen vom Thema-
tischen her die erste in einer auf das Operative ibertragenen Bestimmung.

Die Homologie des «ros tinos» und des d6gos tinos> (wenn es erlaubt ist,
diesen etwas spiter gepriagten Ausdruck hier zu verwenden), eben der refle-
xive Vollzug des éros im /als 16gos, ist keine unmittelbare, unstrukturierte,
sondern hat selbst logische Voraussetzungen. Die Vorstellung, dass der 10gos
des Sokrates und alle 16goi des Symposions und selbst die Erzihlung des
Symposion von €ros bestimmt seien, ist nicht gerechtfertigt. Die Vorstellung
des philo-sophischen éros bejaht, was lediglich Effekt der Inszenierung des
Symposion ist. Das Mit-Thematisierte, Mit-Exponierte ist nicht einfach auf
die Thematisierung zu tbertragen. <Logischy ausgedriickt, bedeutet die
Homo-logie von éros und 16gos eine Ubereinstimmung im 16gos, ndmlich im
Text Platons. Thre Voraussetzung ist eine Differenzierung von Ebenen von

187



Thematischem und Operativem (ausgedriickt in der Differenz des «peri ti-
nos»), die Identifizierung einer Struktur («tinos» selbst) und eine Riickiibertra-
gung des Woriibers auf 16gos. Diese Ubertragung ist Nebenprodukt der
Thematisierung des (durch) 16gos. Anders gesagt, die Exposition des Vollzugs
heisst gerade nicht, dass im Innersten, in der synousia des 10gos die Sache
«éros» selbst spreche, sondern umgekehrt, dass l6gos unter dem Deckmantel
von oder als éros spreche. Gegen die gingige Vorstellung ist zu beriicksich-
tigen, dass éros auch als Gaukler und Sophist bezeichnet wird; auf die
angegebenen Passagen folgt die Bestimmung der poiesis (205b, tibrigens kon-
form mit der Bestimmung im Sophistes 219b, 265b), im Zuge der Auslegung
des produktiven Bewegungscharakters von éros, d. h. der <génesis»’. Auch
Diotima wird als potentielle Sophistin (208c) bezeichnet. Die List des éros
besteht gleichsam in der Verstellung dessen, nicht éros zu sein, sondern 16gos.
Sie besteht darin, die Reflexivitidt zu nutzen gegen die Differenz, obgleich
diese urspriinglicher ist als die Identifizierung. Sie zeitigt als Verfiihrung die
Wirkung, dass das Woriiber des 10gos diesem selbst innerlich sei, dass also der
Sokratische, der <igentlich philosophische» 16gos keine dussere Reflexion
iiber . . . sei, die anderen Diskurse dagegen wohl, wenn diese sich auch — bloss
rhetorisch — als durch éros bestimmt bezeichnen. Im Kontext dieser listigen
Inszenierung muss auch die Figur der Diotima gesehen werden, so selten sie
in der Philosophiegeschichte auch sein mag*. Gerade die Verschiebung er-
moglicht es der Figur des <Philosophen, verstellt aus der Distanz umso mehr
selbst zu sprechen, ohne das eigene dialogische Prinzip zu verraten. Der
<philosophische éros» wirkt als Vollzug gerade darin, dass die Homologie die
Differenz (des «tinos») als Medium der Reflexivitit verwendet und zur Uber-
einstimmung bringt und dabei zugleich die spezifische Differenz der Rede
iiber . . . garantieren kann. Die Distanz des 10gos wird iiberwunden, indem
sie integriert wird.

3 Hier wire auch Timaios 29¢ beizuziehen, der die Vollendung der «Schépfung als «gut
- bezeichnet, {ibereinstimmend mit der Mosaischen «Genesis). Diese wird spéter der Pro-
totyp des philosophischen <Vollzugs, Identitdt des Schopfens und Sprechens (Denkens).
Im Symposion wird éros jedoch nicht produktiv gedacht beziiglich seines Objekts, das
schliesslich als die Idee gilt (wie klassisch bestimmt in 211b, «selbst gemdss ihm selbst mit
sich selbst eingestaltig ewig seiend»), sondern als Relation.

4 In Diotima spricht eben rnicht die spezifische Sicht einer Frau, sondern unter anderem ein
logos, der gerade als patriarchal, leibfeindlich usw. bezeichnet werden konnte. Auch das
Motiv des Gebidrens muss als philosophische Mimesis und Aneignung von <Weiblichem»
verstanden werden. Diotima, insbesondere in ihrer eigenen Rede (207a—212a), spricht in
der Reprisentation des Symposion lediglich als der verbesserte und géttlich liberhohte
Sokrates, frei vom Prinzip des Dialogs und eventuellen Begleiterscheinungen (wie Ironie).

188



Die selbe Reflexivitit kann sich aber auch ganz anders auswirken, sie ldsst
sowohl ausgefiihrte Ubereinstimmung als auch ausgefiihrte Nicht-Uberein-
stimmung erscheinen, wie sehr auch thematische Bestimmungen auf Einheit
(oder Differenz) ausgerichtet sein mogen. Eine andere Auswirkung von Re-
flexivitdt soll nun an einem zweiten Beispiel gezeigt werden.

Zur Dialogstruktur von Leone Ebreos Dialoghi d’amore

Philosophiegeschichtlich nehmen die Dialoghi d’amore® einen Ort in der Linie
ein, die mit dem Motiv der Vereinigung iiber Bruno zu Spinoza fiihrt und sich
dort in der Kurzen Abhandlung, im Tractatus de intellectus emendatione und
im <amor intellectualis> der Ethica niedergeschlagen hat. Die Dialoghi sind
quellengeschichtlich eingebettet in verschiedene Traditionen (Moses, Salo-
mon, Platon, Aristoteles, Philon, neuplatonische, jiidische und arabische
Richtungen, Ibn Gabirols Dialog Fons vitae, Maimonides, Avicenna, Aver-
roes, Thomas), und zahlreiche ithrer Gedankenstringe sind schon lange
vorbereitet worden, was auch fiir die Friihrenaissance allgemein gilt®. Aber
auch gegeniiber dieser (Pico, Ficino) besteht die Originalitdt der Dialoghi in
einem eigentlichen und durchgingigen System-Entwurf. Innerhalb der Lie-
besphilosophie der Renaissance behaupten die Dialoghi ihre Originalitit
auch in der operativen Gestaltung. Wihrend Ficinus eher als Imitation des
Symposion gelten muss, verbindet sich bei Ebreo die «platonische> Form mit
der juidischen Textauslegung zu einer anderen, hier noch zu beschreibenden
Gestaltung. Eine gewisse Enttheologisierung und Universalisierung der Lie-
be zeigt sich in der Lebendigkeit der Dialogstruktur. Spatere Liebes-Dialoge
der italienischen Renaissance’ sind geprdgt von den Dialoghi, gestalten diese

5 Leone Ebreo (Giuda Abarbanel), Dialoghi d’amore. A cura di S. Caramella, Bari 1929.
Seitenangaben beziehen sich auf diese an der editio princeps (Roma 1535) orientierten
Referenz-Ausgabe. Reproduktion von 1535 mit Einleitung, Corrigenda, Zeugnissen: Bi-
blioteca Spinozianat. II1, hg. C. Gebhardt, Heidelberg 1924. Zahlreiche weitere Ausgaben
und Ubersetzungen im 16. Jhdt. Entstehungszeit zwischen 1495 (Genova) und 1502 (Na-
poli).

6 Eine kurze Einfithrung gibt H. Pflaum, Die Idee der Liebe bei Leone Ebreo, Tiibingen 1926,
sowie die Einleitungen zu den Ausgaben (cit.). Eine eindriickliche Beschreibung der Tra-
dition gibt J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums, Miinchen 1933. Dass die
eigentliche Reflexivitidt der Dialoge nicht beachtet wird oder bloss als <iterarischer Rah-
mem, gilt auch noch fiir spdtere Untersuchungen im quellengeschichtlichen Kontext.

7 Trattati d’amore del Cinquecento, a cura di M. Pozzi, Bari/Roma 1980. Darin auch Tullia
d’Aragona, Dell’infinita d’amore.

189



Seite aber eher nur literarisch. Bei Bruno diirfte es sich um eine andere,
spezifische Dialogstruktur handeln, die mit Vorsicht teilweise als Parodie
verstanden werden kann. Soll hier die Originalitit der operativen Seite der
Dialoghi angegangen werden, so nicht im Vergleich von vielféltigen philoso-
phischen Dialogstrukturen, wie sie sich nur schon innerhalb der platonischen
Texte ergeben, sondern lediglich in einem Vergleich mit der hier skizzierten
Reflexivitit des Symposion.

In den Dialoghi ist die Reflexivitit von Thematisierung und Thema von
Anfang darin prasentiert, dass das Gesprach offensichtlich iiber Liebe geht
und eine Gesprichsfigur (Filone) die andere (Sofia) zu lieben vorgibt. So
handelt es sich zweifellos um «un doble dialogo, de amor y sobre el amor»®.
Diese einfache reflexive Struktur muss expliziert werden hinsichtlich des
Problems, was «de amon spezifisch bedeutet. Dabei ist die Frage ausser acht
zu lassen, ob Filones Liebe und Sofias Weigerung wahrhaftig seien oder nur
ein Motiv der petrarkistischen Rhetorik®. Die Reflexivitit bildet hier gerade
nicht einen literarischen Rahmen, sondern ihr Sinn stellt sich erst in kom-
plexen Verschiebungen und Umkehrungen dar. Filones Liebe zu Sofia
scheint nicht, ausser allegorisch, in einen philosophischen Kontext integrier-
bar zu sein; vielmehr nimmt Sofia die philo-sophische Rolle ein, ist also
offensichtlich nicht «sophia>. Die begehrte Sofia ist in der Position des Man-
gels, insofern sie von Filone belehrt zu werden begehrt. Fast zu offensichtlich
wird die Umkehrung in Filones Wiederholung der aristotelischen Tradition,
dass Materie nach der Form begehre, wie die Frau nach dem Mann. Sofia
scheint so gegeniiber Diotima ganz abzufallen. Eindeutig ist Sofia Schiilerin
und Filone Lehrer im Besitz des Wissens, aber nicht der Weisheit. Aber die
Form, in welcher Sofia zu wissen begehrt, gleicht umgekehrt der sokratischen
Position: unabléssiges Fragen, Zweifel, Aufweisen von Widerspriichen'. So-
fia fungiert offensichtlich als Antrieb und Fortschritt des Dialogs. IThr

8 A.S. Olmedo, Los «Dialoghi d’amores de Leén Hebreo, Granada 1984, 69.

9 Wie bei Olmedo (op. cit.) aufgezeigt. Zu beachten bleibt, dass der Liebesdienst gegeniiber
der Dame Sofia (formuliert in 7, 171, 391) aus Sofias philosophischer, beziiglich Filone
reflexiver Argumentation folgt.

10 «Una vera e propria paradossografia, una sorte di ossessione della duplicita» (M. Ariani,
Imago fabulosa. Mito e allegoria nei «Dialoghi d’amore» di Leone Ebreo, Roma 1984, 11).
«Esempio vivente della contraddizione» (F. Tateo, La disputa dell’amore, in: II dialogo
filosofico nel 500 europeo, a cura di D. Bigalli e G. Canziani, Milano 1990, 221). Tateo
fihrt das Procedere des Widerspruchs auf das Paradigma des Lysis und auf Cicero-
Rhetorik zuriick. Fiir Caramella (Nota, op. cit. 427) gilt noch: «Filone ¢é I’autore stesso»,
eine unzulédssige Aussage: Der Autor ist hier abwesend, ganz wie <Platon in Platons
Texten.

190



Vorgehen wurde schon verglichen mit dem Talmud oder der mittelalterlichen
obiectio-responsio; sie repréisentiert auch den «gesunden Menschenverstand>
oder gar <ratio; sie konnte hier, spezifisch in der Aufmerksamkeit auf den
Bezug zwischen Sagen und Gesagtem, ebensogut als Sophistin bezeichnet
werden. Uber weite Strecken jedoch reduziert sich ihre Funktion auf gleich-
sam Kapiteliiberschriften. An ausgezeichneten Stellen betreffen Sofias Ein-
wiirfe nicht nur logische Widerspriiche, sondern das Verhéltnis zwischen dem
von Filone iiber Liebe Gesagten und seinem Reden als Liebender. Anders
gesagt, es ist Sofia, die die Reflexivitat der Thematisierung und des Themas
herstellt, und dies explizit. Sie inkorporiert sie darin, dass sie sich gegeniiber
Filone indifferent oder doppeldeutig verhilt, empfanglich sowohl fiir Ver-
nunft wie fiir Liebesbegehren (7). So liesse sich die Reflexivitat der Dialoghi
aufschliisseln an der scheinbar unphilosophischen Frage, ob Sofia Liebe
erwidere oder nicht.

Kurz, in den Dialoghi ist die beim Symposion analysierte erste Homologie
priasent, aber bestindig durchbrochen; dieses operative Aufbrechen treibt
den Dialog thematisch voran. Dadurch ist die zweite Homologie (ein mog-
liches Wirken des Themas in der Thematisierung) ebenso présent; sie wird
niemals identifiziert, bleibt aber als Beziiglichkeit konstitutiv auch in der
ersten Homologie. Damit ist Reflexivitidt zu beschreiben in einem komplexen
Gefiige von Identitdt und Differenz.

Dies ldsst sich auch im vielschichtigen Umgang mit Traditionen aufzeigen.
Fiir Sokrates-Diotima bilden die vorangegangenen Reden die Vorgabe, fiir
Sofia gibt es vermittels Filones Lehre eine Vielzahl von Traditionen. Neu
innerhalb der jiidischen Literatur ist die Aufnahme heidnischer Mythen, die
sogar iiber Pico hinausgeht. Die allegorische Auslegung, in der Affirmation
der Pluralitit, verfolgt wie bei Pico keinen «esoterischen» Zweck, sondern
steht eindeutig im Dienst der Rationalitit. Wie dies fiir die Renaissance
allgemein bezeichnend ist, sind die Dialoghi dabei nicht nur auf eine kom-
parative Vermittlung von Mythos und Ratio bedacht, sondern, tiefer, die
Arbeit des Mythos ist eine Voraussetzung fiir die Realisierung der Ratio''.

Ein Paradigma dafiir ist die Behandlung der Differenz Moses-Platon. Be-

11 Fiir Pico sind immerhin z. B. Moses und die Kabbalisten mit dem Christentum (Oratio),
Platon, Pythagoras und weitere mehr mit Moses (Hepzapius), und ansonsten Platoniker
mit Aristotelikern (De ente et uno) konkordierbar. — M. Ariani (op. cit.) liefert eine
Beschreibung der wichtigsten Mythen (ausgehend v. a. von Boccaccio). Geméss Ariani
ist Mythos ein «sistema di ambivalenze, il luogo del senso doppio» (9); die «sapienza
allegorica» (Dialoghi 304) hat die Funktion, das die Welt verbindende Gesetz durch die
Heterogeneitit der universalen Mythen zu vermitteln.

191



zeichnenderweise rezipieren und kritisieren die Dialoghi Platon ausschliess-
lich thematisch (<Platon» wird identifiziert mit dem Mythos des Androgynen
im Symposion). Ubrigens wird die Genesis-Problematik rationalistisch geldst
mit dem griechischen Schema der Form-Materie («Chaos» wird als nihil> mit
<proté hyle> identifiziert). Die Entstehung der Menschen bewegt sich explizit
im Schema von Identitdt-Differenz. Verschiedene Stufen lassen sich unter-
scheiden: Moses (Gen.1,27; 2,7; 2,21-23) und Platon sind vergleichbar im
Wortlaut und im tieferen allegorischen Sinn; Moses und Platon sagen das-
selbe; Moses ist urspriinglicher, denn Platon hat die «Genesis» von Moses
genommen (291, wiederholt); Moses widerspricht sich in verschiedenen Stel-
len, der manifeste Widerspruch hat einen verborgenen, geheimen Sinn (293);
Moses widerspricht Platon; der Widerspruch lisst sich integrieren (295-7).
Der Widerspruch ist, dass bei Moses die Differenz der Geschlechter dem
Siindenfall vorangeht, wiahrend bei Platon die Trennung die Folge der Ur-
stinde ist (295). Demzufolge wird die Liebe zwischen den Geschlechtern in
der jiidischen Tradition nicht das Ziel haben, die Differenz selbst aufzuheben.
Dadurch gewinnt «Differenz einen prinzipiell anderen Status als Identitit
oder Einheit. Insgesamt stehen so verschiedene Schemata unvermittelt ne-
beneinander: Aus Identitdt (im nachhinein bloss Vereintheit) wird Differenz;
aus Differenz wird durch Teilung manifeste Differenz; Identitdt enthilt be-
reits Differenz (aus Adam; wird Adam, und Eva, oder aus Adam-Mensch
wird Adam-Mann und Eva); zu Identitit gesellt sich Differenz (zuerst Adam-
Mann, dann Eva). Das Abbildverhdltnis zu Gott als maskulin und als feminin
(299) wird dabei grundsitzlich bejaht'?, — Diese Anlage moglicher Verhilt-
nisse von Identitdt und Differenz und ihrer Riickbeziiglichkeit kann als
thematisch offenes Schema auf die Dialogstruktur iibertragen werden.
Dieses Beziechungsgeflecht présentiert sich am Anfang der Dialoghi (5) als
Textentstehungsmodell. Im ersten Satz spricht Filone Sofia als Ursache (cau-
sa) seiner Liebe und seines Begehrens an. Im zweiten nennt Sofia diese
Wirkungen (effetti) nicht-entsprechend (discordanti). Die tibliche Lektiire
12 Dies ist bei der jiidischen Auslegungs-Tradition (wie im Sepher ha-Zohar, Auslegungen
z. B. auch des Hohelieds) nicht verwunderlich. Die Negation der Geschlechtlichkeit ist
weitgehend absent. Sofia nimmt an, Frau und Mann seien schon immer getrennt gewesen
(299), und weist darauf hin, dass, wenn Adam; mit Adam; identisch sei (das iiblich
angenommene patriarchale Schema), damit die Frau allein maskulin und feminin sei
(299); diese Umkehrung wird von Filone mit dem Verweis auf maskuline und feminine
Seiten in beiden geglittet (299), was auch heute noch nichts klért. Fiir ein feministisches
Interesse konnten die Moses-Versionen in ihrer Widerspriichlichkeit mehr hergeben als

die griechische Tradition. Allerdings ziehen sich in den Dialoghi auch eindeutig Ideologie-
erhaltende Striange durch.

192



besteht darin, dass damit die terminologischen Widerspriiche zwischen Lie-
be-Begehren” auszudifferenzieren seien, was in der Tat im ersten Dialog
erfolgt. Vorher aber lisst sich «discordanzia> auf die Situation beziehen. «Dis-
kordant ist so die Beziehung von Filone zu Sofia im Schema von Ursache-
Wirkung: Sofia bestreitet durchwegs, Ursache dieser Liebe zu sein. Dies ist
auch Filones Interpretation im dritten Satz, der discordanzia zwischen die
Wirkung der Liebe bei Filone und die Wirkung bei Sofia setzt, in welcher jede
Entsprechung oder Erwiderung (corrispondenzia) fehle. Nicht-Entspre-
chung kann auch die operative Beziehung benennen, die sich in der Folge
zwischen Frage und Antwort (rispondere) vollzieht. In der Anlage der drei
Sdtze und ihrer Verdrehung stellt sich ein Widerspruch her, der auch bereits
als Widerspruch zwischen zwei Ebenen erkannt wird (ambiguita, 7); daraus
erst ergeben sich die weiteren thematischen Widerspriiche: Aus einer (offe-
nen) Differenz entsteht die Differenz von Thematischem und Operativem,
und daraus die weiteren operativen und thematischen Differenzierungen.
Verschiebung und Aufschub wirken auch hier: Nach einer Antwort Filones
iiberschlagen sich weitere Fragen, die die angekiindigte Beantwortung ver-
zogern. Dies ist die Selbstbewegungsstruktur der Dialoghi. Die urspriingliche
Differenz (discordanzia) geht ein in die Bewegung des Texts als ihr treibendes
Moment, verschwindet darin aber nicht ganz. Ohne weiteres kann die Be-
stimmung von Liebe als unione (50) erfolgen, aber diese Vereinigung (die ein
philosophisches und ein literarisches Motiv spétestens seit Petrarca sein mag)
wird niemals mehr einfach zu erreichen sein, insofern die Thematisierung ihr
auslosendes Motiv in «discordanzia> mittrdgt. Dies wiederum wirkt sich fiir
die Dialoghi thematisch so aus, dass sie nicht zur Vereinigung im Sinne einer
unio mystica leiten, sondern, hierin Maimonides und Averroes folgend, zur
rationalen Erkenntnis Gottes.

Zu beachten ist unbedingt, dass die Differenz oder Nicht-Entsprechung
gerade nicht eine Unbeziiglichkeit zwischen Thematisierung und Thema ist,
sondern deren Beziiglichkeit erst herstellt. Sie ist die Reflexivitit der, als oder
in Nicht-Entsprechung. Anders gesagt, die erste (zwischen Redenden) und
die zweite Homologie (zwischen Rede und Beredetem) werden iibernommen
je negativ als Nicht-Homologie. Die Nicht-Entsprechung ist deswegen Re-
flexivitat, weil die zweite Homologie in die erste eingreift, aber asymmetrisch
beziiglich Figuren und Ebenen. Filone muss die zweite Homologie, die seinen
Antrieb ausmacht, ersetzen durch die erste, muss also, um Liebe zu verwirk-
lichen, Liebe durch blosses Reden ersetzen und dadurch umgekehrt sich

13 Besonders wenn man (wie Pflaum) caffetti> statt «effetti> liest.

193



selbst als mogliche Ursache fiir eine Wirkung (die scheinbar ausbleibende
Gegenliebe) nehmen. Er vollzieht Filo-Sofia, aber ohne Sofia oder an ihr
vorbei. Sofia hingegen bricht immer wieder die erste Homologie auf und
verneint die zweite, gerade indem sie auf den widerspriichlichen Bezug zwi-
schen den beiden Ebenen hinweist und selbst nichts von der Wirksamkeit der
Liebe erkennen lésst.

In dieser reflexiven und asymmetrischen Nicht-Ubereinstimmung ist der
Antrieb dieses Textes nicht in (Liebe» oder in einer unverriickbaren Trennung
der Thematisierung und des Thematischen anzusetzen, sondern gerade in der
Reflexivitit des Redens in oder aus und iiber Liebe. Damit wird es auch
notwendig, als <operativy fortan nicht mehr bloss die Ebene der Thematisie-
rung zu verstehen, sondern die reflexive Beziehung zwischen Thematisierung
und Thema. Dass dieser Antrieb der Reflexivitit in den Dialoghi sehr wohl
wahrgenommen wird, zeigt sich darin, dass die Figuren wiederholt versu-
chen, die Differenz selbst, wenn nicht als Widerspruch zu 16sen, so wenigstens
zu verorten. Zu Verfiigung stehende Begriffe wie teorica-pratica (200, wie
schon 7) jedoch nennen zu sehr einen Gegensatz und nicht die untergriindige
Wirksamkeit in der scheinbaren Unbeziiglichkeit. Die <ambiguita> impliziert
hier eine unlGsbare, sophistische Streitsituation, die aus den platonischen
Dialogen explizit ausgeschlossen, aber auch, wie im Sophistes, auf der Ebene
der Reprisentation nachgeahmt wird.

Als Illustration dieser Verhéltnisse sind diejenigen Passagen anzufiihren, in
welchen Sofia Widerspriiche nicht nur im Gesagten, sondern in der Reflexi-
vitdt des Sagens aufweist. Diese Passagen zeigen auch, wie die Dialoghi,
analog zur Homologie des Symposion, im Motiv der dis-cordanzia durch-
komponiert sind.

Auf Sofias Frage nach der Verortung von Filones Liebe unter den thema-
tisch genannten Sorten von Liebe weiss Filone keine Antwort (47), wozu
hingegen beide am Schluss des Textes fahig geworden sind. Andere Passagen
legen das Verhéltnis von causa-effetto (5) aus zu Schuldigkeit, insbesondere
von Antworten oder Entsprechen (rispondere) aufgrund eines Versprechens
(61)“. Die Verpflichtung, ohne oder aus Versprechen (199-201), wirft allge-
mein die Frage auf, wer als erste(r) gesprochen hat und damit (irgendetwas)

14 In diesen Passagen wird <Ursache) im urspriinglichen Sinn von <Schuld> ausgelegt. Die
Verschrinkung von Thema und Ursache des Redens ist im Symposion besonders prig-
nant in einer (philologisch umstrittenen) Stelle (195a): «im 16gos durchgehen, wie und
wovon Ursache (aitios) sein kann, woriiber der 16gos sei.» Der in Frage stehende éros
wird hinsichtlich seiner Wirksamkeit befragt, von welcher die Rede selbst als mogliche
Wirkung betroffen gilt.

194



versprochen hat, das Problem einer urspriinglichen Ver-antwortung. Die re-
flexiven Komplikationen dieses Problems verweisen darauf, dass die Figuren
im Verlauf des Redens nicht mehr wissen (ricordare, scordare, 61-62), von
woher sie sprechen, woraufhin, oder was in thnen spricht. Die Weigerung von
Sofia, sich als Ursache zu verstehen, bleibt (171-173). Wie die Ursache on-
tologisch hoher gilt als die Wirkung, so auch die Geliebte wiirdiger als der
Liebende, wobei die Liebe (in der «divinazione») das Geliebte als solches erst
produziert. Diese Relation bleibt wie auch immer gezeichnet durch eine Di-
stanz. Filone ist nicht mehr fihig, eine Ursache ausser sich zu kennen
(Ekstase, Meditation, «cogitazione» wird von Sofia lidcherlich gemacht,
171-3), da er, um dem eigenen Liebesversprechen zu entsprechen, im Reden
zugleich Liebe verrit. Er geht gleichsam eine negative <Wette» ein, in welcher
er sprechen muss, ohne Hoffnung auf Gegenliebe aufgrund des Sprechens
(201).

Beziiglich der platonischen Homologie ist eine Passage (165-167) beson-
ders bezeichnend, in welcher die von Ficino thematisch iibernommene
Vorstellung einer gegenseitigen Ubereinstimmung der Liebenden von innen
her zersetzt wird. Wie Filone lehrt, ist die Liebe ein Band, das alles durchzieht
und vereint, Gemeinschaft (comunita, d. h. hier wird die platonische Verbin-
dung mit Ficino weitergedacht) stiftet, reziprok zwischen den Teilen gilt und
so die corrispondenzia oder concordanzia des ganzen Universums garantiert.
Gegen diese zentrale Theorie zieht Sofia aus dem offensichtlichen Fehlen
ihrer Gegenliebe folgende Konsequenzen: Entweder ist die Liebe von Filone
nicht wahrhaftig oder zu wenig stark, oder Sofia muss Liebe vortduschen und
angleichen (simulare), um die These der Gleichheit-Gegenseitigkeit zu stiit-
zen. Damit ist die Gegeniibertragung zur Ubertragung, inklusive Uberein-
stimmung zwischen erster und zweiter Homologie, herstellbar, aber als
Simulation, als Mimesis. Das «simile-reciproco» betrifft auch die Mimesis der
Figuren, trifft genau das Verhéltnis der inszenierten Homologie. Die gegliick-
te Ubereinstimmung ist nichts mehr als Fiktion der Selbstreferentialitit. Die
Reflexivitat wird hier bedrohlich und amphibolisch: Sie kann sich als Re-
versibilitit von Ebenen so gut in Wahrheit wie in Antinomie oder Falschheit
ausgestalten.

Der dritte Dialog wendet die Ursache (der Liebe, des Redens) zur Frage
nach dem Entstehen von Liebe. Diese Frage muss gewertet werden als Ver-
such, die Ursache zu verlegen in die Sache Liebe), d. h. im Reden (insbe-
sondere liber das Entstehen von Liebe) Liebe entstehen zu lassen, diese dann
als urspriinglich gewirkt habende Sache zu tibertragen und damit die zweite
Homologie genetisch zu denken. Eben diese Bewegung wird am Schluss des

195



ganzen Textes reflexiv durchbrochen. Nicht erschiittert werden dabei die
grossen zentralen Motive: Liebe Gottes als amor produttivo (und Erhaltung,
370-5), fruizione unitiva (375-386), Liebe Gottes zum Universum als Selbst-
liebe Gottes (384), was Sofia folgendermassen zusammenfasst: «Ich erkenne,
wie die Liebe Gottes zum Universum und diejenige des Universums zu Gott
entstanden, als das Universum entstand, und so die gegenseitige Liebe dessen
Teile untereinander . . . wie ihr Ziel die Erfreuung des Liebenden im vereini-
genden Geniessen (fruizione) der geliebten Schonheit ist, und dasjenige des
Universums in der hochsten Schonheit.» (386—7) Auf dieses Schlusswort folgt
(387-391) Sofias Bemerkung, Filone sei die einzige Ausnahme dieser Regel,
die er selbst aufgestellt habe; was Filone jedoch Sofia als Mangel zuweist, in
welcher Liebe niemals entstehe. Dies fasst Sofia in den Widerspruch, dass er
so etwas Unwiirdiges, Mangelhaftes liebe; so dass umgekehrt eher sie ihn
lieben miisste. Damit waren Reziprozitat und Reversibilitit herstellbar, aber
auch so fir beide je verschieden und ohne Gleichheit. Sofia gibt hier eine
eigentliche Liebeserklarung ab (391, nach dem «weder-noch> in 167): Liebe
gemadss dem, was Filone gelehrt hat, aber nicht diejenige, mit welcher Filone
liebt. Sofia hat offensichtlich alles gelernt, was thematisch gelehrt wurde, und
so als Motor zugleich ihre Erkenntniskraft gesteigert. Nur bleibt offen, ob
Sofias Liebe als Wirkung von Filones Reden liberhaupt entstanden ist oder
eben schon bestanden hat, gewissermassen vor der «discordanzia> im Anfang
des Texts. Aber erst im Durchgang durch die Reflexivitit wird es moglich,
Sofias Liebe zu entdecken.

Der Sinn dieser Reflexivitdt in der Nicht-Entsprechung lasst sich so arti-
kulieren: Thematisierung und Thema sind nicht identifizierbar, denn eine
Vereinigung zwischen der Rede iiber . . . und ihrem Wortiber ist nicht reali-
sierbar. Sie sind nicht identisch, aber reflexiv aufeinander bezogen und
verschrankt. Filones Fehler ist nicht, zu lieben oder zu reden, sondern die
Vorstellung, die Verfiihrung der Liebe durch die Verfithrung durch Reden
ersetzen und darin Liebe spekulativ in einer Riick-Ubertragung erreichen zu
konnen. Filones Klage iiber die Ohnmacht der Worte gegeniiber der Macht
des liebenden Blicks (167) ist ernst zu nehmen. Im eigenen Gesagten wird
Filone selbst verfiihrt; erst da, wo er in der performativen Widerspriichlich-
keit und im <«ad hominem> vom Gesagten selbst eingeholt wird, scheint sein
Reden insgesamt bei Sofia Wirkungen zu zeitigen. Sein <Fehler besteht darin,
als redendes Subjekt seinen eigenen Antrieb im Reden aufheben zu miissen.
Dieser Antrieb ist aussen, transzendent und bleibt es bis zuletzt. Was er lernen
muiisste, ist, Liebe als seinen Antrieb zu bewahren wiahrend des Redens und
durch es hindurch, ohne ihn mit dem Reden zu identifizieren.

196



Dass der Anlass des eigenen Redens in diesem nicht aufgeholt, wenn auch
vielleicht benannt werden kann, ldsst sich auf philosophische Texte allgemein
iibertragen. Diese versuchen, oft implizit, ihren Anlass, ihre Genese, ihre
Moglichkeit usw. zu thematisieren. Da diese Bestimmungen, obgleich Aus-
druck einer eigentlichen philosophischen Arbeit, selbst wiederum von ande-
rem getrieben sein werden, ist es vielleicht anstelle der Tendenz zu einer
unmittelbaren reflexiven Ubereinstimmung adiquater — wenn eine Adiqua-
tion an Reflexivitit selbst iiberhaupt moglich ist —, wenigstens die Differenz
des Anlasses zu Thematisierung und Thema zu markieren, d. h. eine prinzi-
pielle reflexive Nicht-Ubereinstimmung durchzuziehen. Diese eben, und nicht
blosse Trennung oder Nicht-Ubereinstimmung im scheinbaren Gegensatz zur
Ubereinstimmung im Symposion, ist in den Dialoghi bereits exponiert. Aber
auch hier ist die Riickbezliglichkeit nicht unstrukturiert; Reflexivitdt er-
scheint nicht ausserhalb von Strategien oder Inszenierungen.

Der dussere Anlass der Dialoghi ist nicht Liebe oder Reden, sondern deren
Reflexivitit, wie sie Sofia exponiert. <Reflexivitit), weder Ubereinstimmung
noch Nicht-Ubereinstimmung, sondern als Differenz deren notwendige Be-
dingung, ist unabhingig von ihrer Ausgestaltung. Sie ist wie Sofias Liebe, die
die Dialoghi von Anfang bis zum Schluss begleitet und weder im operativen
noch thematischen Geschehen ganz aufgeht. Dies ist, libertragen, «das ver-
borgene Rétsel unter der manifesten Widerspriichlichkeit» (293) — von Sofia.
Wird Sofia allegorisch als Weisheit gelesen, so kann dies heissen, dass «Sofia
den Philo-Sophen liebend treibt, aber weder zu Einheit noch Trennung fiihrt.
Sofia wirkt, ohne selbst <Etwas» zu sagen: sie ist die Gegenfigur zu Diotima,
die Gegenfigur zur Parmenideischen Go6ttin und aller ihrer Nachfahren, die
dem Denken etwas (und schon zuviel) als Aufgabe liberantworten. Sofia ist
die radikale Ubernahme und Umdeutung der Sokrates-Figur. Sie kann aber
auch so, durch alle Nichtiibereinstimmung hindurch, spekulativ zu derjeni-
gen Figur werden, die als «Sache» den Text inszeniert. Eher als Filone, ist Sofia
dem <Auton anzundhern. Dann ist die Umkehrung vollziehbar, dass die
Geliebte aktiv ist und der Liebhaber passiv's: Filone ist Schiiler, Sofia ist
Lehrerin, darin, dass sie nichts thematisch lehrt. So unternehmen die Dia-
loghi eigentlich nichts anderes, als die Ausgangssituation der discordanzia-

15 Diese Umkehrung wird treffend formuliert in einer der wenigen Studien, die die reflexive
Situation iiberhaupt beachten: «In contrasto con I’apparente significato grammaticale
che fa dell’amante I’agente e dell’amato il paziente (che potrebbe nascondersi nell’ap-
parente funzione didattica di Filone e discente di Sofia), [lei €] la causa agente formale,
come finale dell’amore.» (Tateo, op. cit., 223.) Auch im Dialog von Tullia d’Aragona
finden gewisse ironische Umkehrungen statt.

197



(non)corrispondenzia auszulegen und durchzufithren. Philosophie antwortet
zwar je einem Fragen, das selbst bereits thematisch ist; Philo-sophie selbst
jedoch gehorcht dem, das vielleicht (Problem» oder «Sache» zu nennen ist,
nicht aber im Gesagten auftritt, sondern allenfalls in einer verschriankten
Reflexivitdt durchdringt. Eine Reflexion, die der Sache selbst, dem Woher
und dem Grund des Sagens entsprechen und sich verpflichten will, wird diese
dennoch niemals vor dem Gesagten ansprechen und wiederholen konnen.
Das heisst gerade nicht, dass ein Unsagbares oder je Nicht-Gesagtes zu be-
wahren — oder zu sagen — sei, sondern umgekehrt, dass die Reflexivitit des
Gesagten wahrzunehmen ist, diejenige, die die Inanspruchnahme eines un-
mittelbaren <Fundaments> verhindert. In diesem rationalen Sachverhalt wire
allererst eine Verantwortlichkeit von Philosophierenden zu situieren und viel-
leicht zu begriinden.

Ausblick zu Spinoza

Wie Sofia die Differenz je in der ersten und zweiten Homologie, als Affir-
mation und nicht als Negation von Reflexivitdt, markiert, so prisentiert
Sofia auch einen anderen Begriff von Liebe als Filones thematische Bestim-
mungen. Jenseits von unmittelbaren quellengeschichtlichen Beziehungen
konnte Sofia das inkorporieren, was sich in Spinozas Definition der Liebe als
reflexive Erkenntnis dessen, was Freude ausmacht, niederschléigt: «Amor est
laetitia, concomitante idea causae externae.» (Ethica 111, Def. aff., 3) Zu
unterstreichen wire hier die Ausserlichkeit zugleich mit der Reflexivitit.
Diese Definition beschreibt gleichsam Sofias Position gegeniiber Filones Er-
kenntnisvermittlung und gegeniiber den Dialoghi selbst, die sie in einer
eigenartigen Priasenz begleitet. In der «explicatio> zu dieser Definition weist
Spinoza explizit die Definition von Liebe als <voluntas jungendi se rei amatae»
ab, d. h. eben die (Vereinigung), die Spinoza zunichst in der, liberdies mit
zwei kurzen Dialogen illustrierten, Kurzen Abhandlung (passim, insbes. I1, 5)
und am Anfang des Tractatus de intellectus emendatione (TrE) selbst liber-
nommen hatte'®. Damit l4sst sich ein spezifischer Sachverhalt beispielhaft

16 Spinoza wird hier angefiihrt nach Kapiteln (Kurze Abh.), nach Paragraphen (7rE), nach
Nummer der Prop. (Eth.). — Wie heute allgemein angenommen, diirfte der 7rE auf die
Kurze Abh. folgen, wobei die Distanz weniger zeitlich als sachlich zu deuten ist (thema-
tische Exposition in der Kurzen Abh., Methodenreflexion im 77E). — Der erste der beiden
<Dialoge» in der Kurzen Abh. 1, 2, wenn sie iiberhaupt diesen Titel verdienen, tragt
sicherlich die Spuren der Dialoghi, aber in rein didaktischer Art: Die Liebe wird durch die

198



aufzeigen: Eine reflexive Struktur, die sich als unreduzierbare Differenz vor-
nehmlich in einer Dialogstruktur ausdriickt, verschiebt sich zu einer anderen
Struktur, die insgesamt die Reflexivitat der Ethica betrifft; so wird eine <Dia-
logstruktun unmerklich iibertragen in ein systematisches Werk, das durch
den Ausschluss jeglicher Dialogform gezeichnet scheint. Diese Verschiebung
iibernimmt eine operative Reflexivitit, welche bei Spinoza zugleich als Me-
thode thematisiert wird. Diese ist grundsétzlich eine «cognitio reflexiva> (7rE,
38), allgemein <idea ideae>. Sie ist jedoch nicht reflexiv im Sinne einer nach-
triaglichen Reflexion nach einem <Erwerby (TrE 36), sondern sie fithrt die
Méglichkeit aus, sich in sich und gemdss sich selbst zu bewegen, wie sie im
<automa spirituale> (TrE 85) gegeben ist. Die Differenz und reflexive Ver-
kniipfung, die Sofia markiert, kann bei Spinoza wiederentdeckt werden in
der Differenz der idea selbst (T+E 33 idea-ideatum, Ethica 11,19-21 idea af-
fectionum Corporis analog zu idea ideae). Der urspriingliche unio-Gedanke,
der wohl als einer der Antriebe Spinozas gelten kann, ist in der Ethica um-
gesetzt worden zum Gedanken der Relationalitit, in eine systematische
Ordnung, die in der Kurzen Abhandlung bekanntlich noch gefehlt hat. Diese
Relationalitit, die philosophiegeschichtlich schon vorher entstanden ist, hat
in den Dialoghi zumindest eine liberaus markante thematische und <operati-
ve» Darstellung gefunden. Beizuziehen wire Ethica V, 32 mit der Bestimmung
der dritten Erkenntnis durch die Freude unter Begleitung der Idee Gottes als
dussere Ursache, und insgesamt die in Ethica I11-V wirkende Selbststeigerung
im ¢je mehr-desto»'’. Auch diese konnte als «dialogisches Prinzip» aufgewiesen
werden, spezifisch als Einbezug des jeweiligen subjektiven Gesichtspunkts in
einer Bewegung zugleich in, mittels und iiber (Liebe, Erkenntnis, Freude). Zu
verweisen wire auch auf die Verschiebung der Definition des amor intellec-
tualis im dritten Dialog Leone Ebreos zu Spinoza (Ethica V, 36): «Die
intellektuelle Liebe des Geistes zu Gott ist Gottes Liebe selbst, wodurch Gott
sich selbst liebt, nicht insofern er unendlich ist, sondern insofern (quatenus)
er durch die Wesenheit des menschlichen Geistes, unter der Form der Ewig-
keit betrachtet, erklirt werden kann...» Die Verschiebung des unio-
Gedankens zur Relationalitit driickt sich hier wie anderswo im «quatenus»

Vernunft verteidigt gegen die Begehrlichkeit, die zwei Widerspriiche vortrégt, die gelost
werden.

17 Diese relationale Selbststeigerung des Vermogens durchzieht die Ethica seit I1, 14 bis zur
letzten Proposition (je mehr Erkenntnis, desto mehr Liebe usw.). In diesem Zusammen-
hang hat auch eine wichtige Funktion, dass Liebe und Begehren — ganz wie bei Leone
Ebreo — thematisch nur relativ, nicht absolut unterschieden werden. Bekanntlich ist
cupiditas bei Spinoza (Erh. 111, def. aff. 1) das Wesen der Menschen.

199



aus. «Quatenus ist der Gesichtspunkt der Betrachtung hinsichtlich . . ., eine
idea ideae, Ausdruck der Relationalitit, die die Ethica selbst leistet oder ist.
Ebenso konnte Spinozas Umkehrung des Verhéltnisses von Gliick und Tu-
gend in der letzten propositio (V, 42) darauf hinweisen, dass in die Ethica
nicht nur eine thematische Ubernahme der Dialoghi in Filones Lehre, son-
dern vielmehr auch die Position von «Sofia> eingegangen ist.

200



	Reflexivität als Motor von Philosophie

