
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Reflexivität als Motor von Philosophie

Autor: Schällibaum, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eingereichter Artikel / Article reçu

Studia Philosophica 52/93

URS SCHÄLLIBAUM

Reflexivität als Motor von Philosophie

Am Beispiel von Dialogstrukturen (Piaton, Leone Ebreo, Spinoza)

Philosophisches Reden ist unter anderem ausgezeichnet durch eine
Bezüglichkeit zwischen seinem Thema und dem, worin sich die Thematisierung
bewegt. Philosophisches Reden ist reflexiv, aber nicht im Sinne einer Reflexion,

denn auch eine solche wird sich in einem (oder mehreren) <Worin>

vollziehen. <Reflexivität>, als weitester Begriff für diese Beziehung, äussert
sich vielmehr in der Notwendigkeit, das Verhältnis von Thematisierung und
Thema überhaupt wahrzunehmen; sie selbst bleibt indifferent gegenüber
möglichen Bestimmungen des Verhältnisses. Ausdruck davon ist die philosophische

Tendenz zur reflexiven Übereinstimmung-, Wie eine Reflexion über
Vernunft selbst vernünftig sein will, kann eine kritische Reflexion über
Mythos vernünftig, eine andere darin vernünftig sein wollen, dass sie sich als

selbst mythisch begreift. Reflexivität ist dabei mindestens so konstitutiv wie
die Thematik, denn diese erscheint trotz gleichem Namen (Vernunft, vernünftig)

jeweilen anders und auf anderer Ebene. Innerhalb dieser Tendenz sind
verschiedenste und komplexe Verhältnisse möglich. Die Reflexivität, in
welcher überhaupt eine solche Tendenz stattfinden kann, aber auch stattfinden

muss, ist weder Übereinstimmung noch Nicht-Übereinstimmung; ihre
Indifferenz ist die Differenz (aber Bezüglichkeit) zwischen Thematisierung und
Thema. Die Seite des Themas wird hier als <thematisch> bezeichnet, die Seite

der Thematisierung als <operativ>; dieser Begriffkann vielfältige Aspekte
aufweisen: methodische, terminologische, logische, grammatische, rhetorische

Aspekte, Darstellungsform, Medium, Hexis, Stil. Als <operativ> kann alles

gelten, was an einer Thematisierung nicht selbst unmittelbar thematisch ist.
Hinter dieser Pseudo-Definition liegt die eigentliche Problematik. Denn
Reflexivität selbst ist niemals gegeben, sondern ihre Wahrnähme gestaltet erst
das Verhältnis zwischen Operativem und Thematischem. Diese Wahrnähme
ist nicht identisch mit einer thematisierenden Reflexion, so dass anzunehmen

183



ist, dass in philosophischen Texten in irgend einer Weise nicht nur die operative

Seite, sondern auch die Reflexivität selbst bereits mit-thematisiert oder

exponiert ist. Dies ist der Fall in der spezifischenTendenz, den eigenen Antrieb
oder Anlass, die eigene Genese, Geschichte, Möglichkeit oder Unmöglichkeit
usw. mitzureflektieren. Damit gibt es neben den Ebenen der Thematisierung
und des Themas eine dritte, die am ehesten als <Sache> oder <Problem> zu
bezeichnen wäre. In einem Worüber, im Worin verschränkt, ist ein <Woher>

mitgetragen. Zudem zeigt philosophisches Reden meistens sein eigenes <im

Namen von> an, bestimmt mit, was <philosophisch> sei. Philosophische
Positionen sind vielleicht weniger inkommensurabel bezüglich gewisser Themen
als vielmehr in solchen Reflexivitätsgefügen. So kann der Eindruck einer
reflexiven philosophischen Selbstbestimmung oder Selbstbewegung entstehen.
<Reflexiv> ist diese insofern, als sie immanent eine Thematisierung begleitet.
Die explizite Reflexion von Worin oder Woher ist dabei selbst noch getrieben
von dem, was sich darin allenfalls mit-exponiert zeigt. Dann aber kann
umgekehrt Reflexivität selbst ein möglicher Antrieb unter anderen sein. -
Untersuchungen zu <Reflexivität> anzustellen, heisst nun nicht, nur die irgendwie
exponierten Vorstellungen von Worin und Woher herauszudeuten, sondern
auch die <Logik> oder Strukturiertheit dieser bereits reflexiven und immanenten

Vorstellungen in ihrem Verhältnis zu reflektieren. Darin muss eine
Aufmerksamkeit auf Reflexivität als Differenz leitend bleiben.

Nun ist die Wahrnähme der Reflexivität selten so drängend, dass sie selbst

reflektiert würde, da sie leicht Gefahr liefe, eine (Position) als solche unmöglich

zu machen. Die bekannten Paradoxien und Antinomien sind davon der
thematische Niederschlag. Als Beispiel werden hier zwei Texte über Liebe
vorgestellt, die eine Rückbezüglichkeit auf die (Liebe zur Weisheit) erlauben
und damit eine Hinsicht auf das, was Philo-Sophie antreibe, mitexponieren.
Diese bezüglich der hier vorgestellten Problematik ihrerseits reflexiven
Beispiele können als Paradigmen gelten, insofern sie auch noch eine bestimmte

Darstellungsform (Dialogstruktur) mit dieser Rückbezüglichkeit selbst in
Beziehung setzen. Zudem zeigen diese Beispiele, wie Philosophiegeschichte
nicht nur in thematischen ((Liebe)) oder in methodischen Linien ((Dialog))
verlaufen kann, und wie die operative Seite trotz gleicher Darstellungsform
in zwei grundsätzlich verschiedenen Weisen einer Exposition präsent sein

kann. Dazu ist einleitend zu bemerken, dass nicht wirkungs- oder
quellengeschichtliche, aber auch nicht literarische Untersuchungen vorgestellt werden.

Desgleichen werden die zwei Beispiele nicht gegeneinander ausgespielt,
sondern gelten als zwei grundsätzliche Seiten von Reflexivität, die sie in einer

gewissen Prägnanz und Strukturiertheit selbst präsentieren.

184



Zur Dialogstruktur von Piatons Symposion

Unter den platonischen Texten ist das Symposion u. a. ausgezeichnet durch
eine zweistufige, formal dialogisch durchgehaltene Rahmenerzählung. Die
Zutreffendheit der zweiten Erzählung wird zudem als gesichert ausgegeben
durch eine Zustimmung (homologia, 173b) des eigentlichen (Referenten) (So-
krates). Dieser referiert nicht nur selbst über éros, sondern ist die Referenz
der ersten und zweiten Erzählung: Am Anfang des formalen Dialogs, als sein

Antrieb, steht das Begehren, zu erfahren, welches die lôgoi (im allgemeinen
Sinne von <Reden>) über éros im Zusammensein (synousia, dem Symposion)
und insbesondere der lôgos des Sokrates waren (172a-b). Das Objekt der
mehrfach reflexiven Erzählung ist somit nicht eine Sache (éros), sondern
logos. Die Erzählung bewegt sich in einer Differenz zu dem, wovon sie handelt,

wobei dieses selbst logos ist. Diese formale Verschachtelung wird zudem

überlagert durch eine permanente Verschiebung ins Innere der synousia
selbst (synousia hat dabei nicht nur selbst eine erotische Bedeutung, wie in
206c, sondern den Aspekt der vollen Präsenz des logos ohne Distanz)1. Die
Verschiebung ist dort nicht zu Ende, sondern Sokrates entspricht nicht,
verweigert sich der synousia (174e-175e, 198a-199b): denn er müsste hier auf
sein methodisches Prinzip des Dialogs verzichten und selbst etwas thematisch

vortragen. Die Rede des Sokrates setzt schliesslich als Dialog an (199b-201c)
und gereicht anstelle einer Lobrede über éros zu einer Kritik der bisherigen
Reden. Wo er schliesslich spricht, (selbst und von sich selbst her) (20ld), wird
er Figur einer weiteren Erzählung eines Dialogs. Der Aufschub hat ein Ende
erst in einer weiteren Ersetzung und Umkehrung der üblichen Dialog-Positionen

(Sokrates als Schüler, Diotima als Lehrerin). Damit sind grundsätzlich

verschiedene Typen von (logos) präsent: formaler Dialog, zugleich
lediglich Rahmenerzählung in Distanz zu ihrem Worüber; die erzählten
Lobreden über éros, ohne eigentliches Worüber; der erzählte, aber eigentliche,
philosophische Dialog, ausgezeichnet durch eine innere Beziehung zwischen

Thematisierung und Thema.
Diese operative Umkehrung resultiert in einer thematischen Umkehrung

1 Die Verschiebung der Differenz des lôgos bis zur synousia im lôgos liesse sich durch den

ganzen Text hindurch verfolgen, etwa mit dem Motiv von leer-voll, oder eben mit der
omnipräsenten homologia. Ein Detail ist das Homer-Zitat (174b), dass die Guten aus
eigenem Antrieb (automatoi) (nicht einer Einladung entsprechend) zum Gastmahl der
Guten gingen.

185



des Verhältnisses Liebend-Geliebt (204b-c)2. Die bis dahin geleisteten
thematischen Bestimmungen von éros sind: Relationsbegriff, <éros tinos>, <Be-

gehren von etwas>, mit den zusätzlichen Bestimmungen von Mangel,
Erwerben- und Erhalten-Wollen (199b-200e); <Zwischen> (202a-b), Funktion

der Verbindung zwischen. (202e); Herkunft von éros im Mythos von
Pôros und Penia (203b-203e). Somit wird éros in einer relationalen und
funktionalen Struktur verortet (200e-201a, 204a). Am Anfang und am Ende
dieser Bestimmungen stehen zwei Dialogpassagen, die eine innere Bezüglichkeit

des so thematisierten éros mit der Thematisierung erlauben. Beide
können als Präsentation einer Übereinstimmung, Homologie, verstanden

werden, die sich im Zuge der Ersetzung der Erzählung und Lobrede durch
den Dialog primär mittels Frage-Antwort vollzieht. Beide Passagen präsentieren

zwei Aspekte einer Dialogstruktur, neben welchen es weitere, diesen

aber nicht widersprechende, geben mag (wie der Ausschluss der Streitrede im
Gorgias). Die Übereinstimmung ist dabei primär stipuliert durch eine
auffallend präsente lautliche (aber etymologisch nicht gesicherte) Nähe des

Themas <éros> und der Thematisierung durch Fragen (erôtesis).
Die erste Homologie (199b-200b) gestaltet sich als einzuholendes

Zugeständnis (homologia) über die Sache in der grundsätzlichen Bestimmung des

éros tinos. Das Worüber (péri érotos, 199c) wird angegangen im Fragen
(erotàn, 199c-d), auf welches zustimmende Antworten (homologeisthai)
folgen. Die Zugeständnisse, so ironisch sie hier und anderswo auch inszeniert
sind, haben dabei die Funktion, eine Konsistenz der Rede bezüglich ihrem
Worüber zu garantieren (Unmöglichkeit des Widerspruchs, 200b) durch die
Übereinstimmung zwischen Redenden. Diese Übereinkunft betrifft noch vor
dem Thema allererst die operative Darstellungsform (Dialog). Die Übereinkunft

in beiden Ebenen kann zweifellos als selbstreferentiell bezeichnet

werden; sie ist blosse Gleichheit (homo-). Die <Gegenübertragung> seitens des

Lehrers ist dabei allemal ursprünglicher und bedingt <reflexiv>, d. h. erst dann

reziprok die Übertragung des Schülers. Aber sie funktioniert, indem sie selbst

ihr Worüber herstellt, d. h. eine Differenz der Redenden zur Identität des

Worübers der Rede konstituiert. Das (Zwischen), die folgende thematische

Bestimmung des éros, kann dabei verortet werden zwischen den Redenden.

Damit ergibt sich die Möglichkeit, eine Identifizierung dieses (Zwischen) der

lôgoi und des éros tinos auszuführen, was in der zweiten Passage geschieht.
Die zweite Homologie (204c-205a) bestimmt den Dialog zwischen Fragen

2 Gegenüber den bisherigen Lobreden, die éros als geliebtes Objekt (auch der Rede über
éros) und als in sich selbst vollendet, schön und gut setzen.

186



und Antworten in Termen des thematischen éros, so dass die Bewegung des

logos über éros und diejenige des éros selbst isomorph sind. So <begehrt> eine

Antwort nach einem weiteren Fragen (erôtesis), bis dieses sein Ziel und Ende
(télos) erreicht. In dieser Bewegung steigert (euporôteron, 204e) der Antwortende

sein Vermögen, ein Zeichen dafür, dass die Selbstbewegungskraft des

éros (nämlich die Seite des Weg-entwerfenden Pôros im Mythos) im Antworten

wirkt. Sokrates <gebiert> Antworten, so wie unmittelbar nachher éros mit
Poiesis und Gebären (205b-c, 206b-e) verglichen wird. Das Fragen scheint
dort ein Ende und sein Ziel erreicht zu haben (télos dokei échein he apôkrisis,
205a), wo das eigentliche télos des éros (nämlich Glück) angegeben werden
kann. Die übliche Interpretation dieser Stelle besteht darin, dass <Glück> ein
letztes Ziel und Gut in sich sei, so dass die Frage nach dem Weshalb nicht
mehr wiederholt werden könne. Was sich aber hier vollendet, ist das Begehren
des Antwortens nach einer weiteren Frage. Der Prozess des logos vollendet
sich, eigentliche <entelécheia>, im Vollzug seines Worübers. In der Passage liegt
eine überaus prägnante Artikulation eines Vollzugs der philosophischen
Rede vor, die nicht ihr Worüber bespricht, sondern dieses sich selbst zu
vollziehen gibt oder <ist>. Es wird nicht nur später, wie auch im Phaidros,

explizit gesagt, der Philosoph sei von éros ergriffen. Hier wird nicht nur das

<Zwischen> des éros im <Zwischen> der lögoi verortet, sondern in einer
ausgezeichneten Reflexivität logos selbst als bestimmt durch éros und als éros

exponiert. Die erste Homologie, reflexiv-reziprok, wird durch die zweite
Homologie ausgeführt und spezifisch reflexiv zwischen Operativem und
Thematischem bestimmt. Diese Übertragung allerdings wird nicht so auf die

erste Homologie zurückgewendet, dass sie als selbstreferentiell in Frage
gestellt würde. Das primäre Zugeständnis bleibt Voraussetzung der zweiten

Homologie des reflexiven Vollzugs; die zweite umfasst dagegen vom Thematischen

her die erste in einer auf das Operative übertragenen Bestimmung.
Die Homologie des <éros tinos> und des dögos tinos> (wenn es erlaubt ist,

diesen etwas später geprägten Ausdruck hier zu verwenden), eben der reflexive

Vollzug des éros im/als logos, ist keine unmittelbare, unstrukturierte,
sondern hat selbst logische Voraussetzungen. Die Vorstellung, dass der logos
des Sokrates und alle lögoi des Symposions und selbst die Erzählung des

Symposion von éros bestimmt seien, ist nicht gerechtfertigt. Die Vorstellung
des philo-sophischen éros bejaht, was lediglich Effekt der Inszenierung des

Symposion ist. Das Mit-Thematisierte, Mit-Exponierte ist nicht einfach auf
die Thematisierung zu übertragen. <Logisch> ausgedrückt, bedeutet die

Homo-logie von éros und logos eine Übereinstimmung im logos, nämlich im
Text Piatons. Ihre Voraussetzung ist eine Differenzierung von Ebenen von

187



Thematischem und Operativem (ausgedrückt in der Differenz des <peri ti-
nos>), die Identifizierung einer Struktur (<tinos> selbst) und eine RückÜbertragung

des Worübers auf logos. Diese Übertragung ist Nebenprodukt der

Thematisierung des (durch) logos. Anders gesagt, die Exposition des Vollzugs
heisst gerade nicht, dass im Innersten, in der synousia des logos die Sache
<éros> selbst spreche, sondern umgekehrt, dass logos unter dem Deckmantel
von oder als éros spreche. Gegen die gängige Vorstellung ist zu berücksichtigen,

dass éros auch als Gaukler und Sophist bezeichnet wird; auf die

angegebenen Passagen folgt die Bestimmung der poiesis (205b, übrigens
konform mit der Bestimmung im Sophistes 219b, 265b), im Zuge der Auslegung
des produktiven Bewegungscharakters von éros, d. h. der <génesis>3. Auch
Diotima wird als potentielle Sophistin (208c) bezeichnet. Die List des éros

besteht gleichsam in der Verstellung dessen, nicht éros zu sein, sondern logos.
Sie besteht darin, die Reflexivität zu nutzen gegen die Differenz, obgleich
diese ursprünglicher ist als die Identifizierung. Sie zeitigt als Verführung die

Wirkung, dass das Worüber des logos diesem selbst innerlich sei, dass also der
Sokratische, der eigentlich philosophische) logos keine äussere Reflexion
über sei, die anderen Diskurse dagegen wohl, wenn diese sich auch - bloss
rhetorisch - als durch éros bestimmt bezeichnen. Im Kontext dieser listigen
Inszenierung muss auch die Figur der Diotima gesehen werden, so selten sie

in der Philosophiegeschichte auch sein mag4. Gerade die Verschiebung
ermöglicht es der Figur des <Philosophen>, verstellt aus der Distanz umso mehr
selbst zu sprechen, ohne das eigene dialogische Prinzip zu verraten. Der
(philosophische éros> wirkt als Vollzug gerade darin, dass die Homologie die

Differenz (des <tinos>) als Medium der Reflexivität verwendet und zur
Übereinstimmung bringt und dabei zugleich die spezifische Differenz der Rede

über garantieren kann. Die Distanz des logos wird überwunden, indem
sie integriert wird.

3 Hier wäre auch Timaios 29e beizuziehen, der die Vollendung der (Schöpfung) als (gut)
bezeichnet, übereinstimmend mit der Mosaischen (Genesis). Diese wird später der
Prototyp des philosophischen (Vollzugs), Identität des Schöpfens und Sprechens (Denkens).
Im Symposion wird éros jedoch nicht produktiv gedacht bezüglich seines Objekts, das
schliesslich als die Idee gilt (wie klassisch bestimmt in 21 lb, «selbst gemäss ihm selbst mit
sich selbst eingestaltig ewig seiend»), sondern als Relation.

4 In Diotima spricht eben nicht die spezifische Sicht einer Frau, sondern unter anderem ein
lögos, der gerade als patriarchal, leibfeindlich usw. bezeichnet werden könnte. Auch das

Motiv des Gebärens muss als philosophische Mimesis und Aneignung von (Weiblichem)
verstanden werden. Diotima, insbesondere in ihrer eigenen Rede (207a-212a), spricht in
der Repräsentation des Symposion lediglich als der verbesserte und göttlich überhöhte
Sokrates, frei vom Prinzip des Dialogs und eventuellen Begleiterscheinungen (wie Ironie).

188



Die selbe Reflexivität kann sich aber auch ganz anders auswirken, sie lässt

sowohl ausgeführte Übereinstimmung als auch ausgeführte Nicht-Übereinstimmung

erscheinen, wie sehr auch thematische Bestimmungen auf Einheit
{oder Differenz) ausgerichtet sein mögen. Eine andere Auswirkung von
Reflexivität soll nun an einem zweiten Beispiel gezeigt werden.

Zur Dialogstruktur von Leone Ebreos Dialoghi d'amore

Philosophiegeschichtlich nehmen die Dialoghi d'amore5 einen Ort in der Linie
ein, die mit dem Motiv der Vereinigung über Bruno zu Spinoza führt und sich
dort in der Kurzen Abhandlung, im Tractatus de intellectus emendatione und
im <amor intellectualis> der Ethica niedergeschlagen hat. Die Dialoghi sind

quellengeschichtlich eingebettet in verschiedene Traditionen (Moses,
Salomon, Platon, Aristoteles, Philon, neuplatonische, jüdische und arabische

Richtungen, Ibn Gabirols Dialog Fons vitae, Maimonides, Avicenna, Averroes,

Thomas), und zahlreiche ihrer Gedankenstränge sind schon lange
vorbereitet worden, was auch für die Frührenaissance allgemein gilt6. Aber
auch gegenüber dieser (Pico, Ficino) besteht die Originalität der Dialoghi in
einem eigentlichen und durchgängigen System-Entwurf. Innerhalb der
Liebesphilosophie der Renaissance behaupten die Dialoghi ihre Originalität
auch in der operativen Gestaltung. Während Ficinus eher als Imitation des

Symposion gelten muss, verbindet sich bei Ebreo die <platonische> Form mit
der jüdischen Textauslegung zu einer anderen, hier noch zu beschreibenden

Gestaltung. Eine gewisse Enttheologisierung und Universalisierung der Liebe

zeigt sich in der Lebendigkeit der Dialogstruktur. Spätere Liebes-Dialoge
der italienischen Renaissance7 sind geprägt von den Dialoghi, gestalten diese

5 Leone Ebreo (Giuda Abarbanel), Dialoghi d'amore. A cura di S. Caramella, Bari 1929.

Seitenangaben beziehen sich auf diese an der editio princeps (Roma 1535) orientierten
Referenz-Ausgabe. Reproduktion von 1535 mit Einleitung, Corrigenda, Zeugnissen: Bi-
blioteca Spinoziana t. III, hg. C. Gebhardt, Heidelberg 1924. Zahlreiche weitere Ausgaben
und Übersetzungen im 16. Jhdt. Entstehungszeit zwischen 1495 (Genova) und 1502 (Na-
poli).

6 Eine kurze Einführung gibt H. Pflaum, Die Idee der Liebe bei Leone Ebreo, Tübingen 1926,
sowie die Einleitungen zu den Ausgaben (cit.). Eine eindrückliche Beschreibung der
Tradition gibt J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums, München 1933. Dass die
eigentliche Reflexivität der Dialoge nicht beachtet wird oder bloss als (literarischer
Rahmen», gilt auch noch für spätere Untersuchungen im quellengeschichtlichen Kontext.

7 Trattati d'amore del Cinquecento, a cura di M. Pozzi, Bari/Roma 1980. Darin auch Tullia
d'Aragona, Dell'infinità d'amore.

189



Seite aber eher nur literarisch. Bei Bruno dürfte es sich um eine andere,
spezifische Dialogstruktur handeln, die mit Vorsicht teilweise als Parodie
verstanden werden kann. Soll hier die Originalität der operativen Seite der

Dialoghi angegangen werden, so nicht im Vergleich von vielfältigen
philosophischen Dialogstrukturen, wie sie sich nur schon innerhalb der platonischen
Texte ergeben, sondern lediglich in einem Vergleich mit der hier skizzierten
Reflexivität des Symposion.

In den Dialoghi ist die Reflexivität von Thematisierung und Thema von
Anfang darin präsentiert, dass das Gespräch offensichtlich über Liebe geht
und eine Gesprächsfigur (Filone) die andere (Sofia) zu lieben vorgibt. So

handelt es sich zweifellos um «un doble diälogo, de amor y sobre el amor»8.

Diese einfache reflexive Struktur muss expliziert werden hinsichtlich des

Problems, was <de amor> spezifisch bedeutet. Dabei ist die Frage ausser acht

zu lassen, ob Filones Liebe und Sofias Weigerung wahrhaftig seien oder nur
ein Motiv der petrarkistischen Rhetorik9. Die Reflexivität bildet hier gerade
nicht einen literarischen Rahmen, sondern ihr Sinn stellt sich erst in
komplexen Verschiebungen und Umkehrungen dar. Filones Liebe zu Sofia
scheint nicht, ausser allegorisch, in einen philosophischen Kontext integrierbar

zu sein; vielmehr nimmt Sofia die philo-sophische Rolle ein, ist also
offensichtlich nicht <sophia>. Die begehrte Sofia ist in der Position des Mangels,

insofern sie von Filone belehrt zu werden begehrt. Fast zu offensichtlich
wird die Umkehrung in Filones Wiederholung der aristotelischen Tradition,
dass Materie nach der Form begehre, wie die Frau nach dem Mann. Sofia
scheint so gegenüber Diotima ganz abzufallen. Eindeutig ist Sofia Schülerin
und Filone Lehrer im Besitz des Wissens, aber nicht der Weisheit. Aber die

Form, in welcher Sofia zu wissen begehrt, gleicht umgekehrt der sokratischen
Position: unablässiges Fragen, Zweifel, Aufweisen von Widersprüchen10. Sofia

fungiert offensichtlich als Antrieb und Fortschritt des Dialogs. Ihr

8 A.S. Olmedo, Los <Dialoghi d'amore> de Leon Hebreo, Granada 1984, 69.
9 Wie bei Olmedo (op. cit.) aufgezeigt. Zu beachten bleibt, dass der Liebesdienst gegenüber

der Dame Sofia (formuliert in 7, 171, 391) aus Sofias philosophischer, bezüglich Filone
reflexiver Argumentation folgt.

10 «Una vera e propria paradossografia, una sorte di ossessione délia duplicità» (M. Ariani,
Imago fabulosa. Mito e allegoria nei (Dialoghi d'amore> di Leone Ebreo, Roma 1984, 11).

«Esempio vivente della contraddizione» (F. Tateo, La disputa dell'amore, in: II dialogo
ßlosoßco nel 500 europeo, a cura di D. Bigalli e G. Canziani, Milano 1990, 221). Tateo
führt das Procedere des Widerspruchs auf das Paradigma des Lysis und auf Cicero-
Rhetorik zurück. Für Caramella (Nota, op. cit. 427) gilt noch: «Filone è l'autore stesso»,
eine unzulässige Aussage: Der Autor ist hier abwesend, ganz wie <Platon> in Piatons
Texten.

190



Vorgehen wurde schon verglichen mit dem Talmud oder der mittelalterlichen
obiectio-responsio; sie repräsentiert auch den <gesunden Menschenverstand>
oder gar <ratio>; sie könnte hier, spezifisch in der Aufmerksamkeit auf den

Bezug zwischen Sagen und Gesagtem, ebensogut als Sophistin bezeichnet
werden. Über weite Strecken jedoch reduziert sich ihre Funktion auf gleichsam

Kapitelüberschriften. An ausgezeichneten Stellen betreffen Sofias
Einwürfe nicht nur logische Widersprüche, sondern das Verhältnis zwischen dem

von Filone über Liebe Gesagten und seinem Reden als Liebender. Anders

gesagt, es ist Sofia, die die Reflexivität der Thematisierung und des Themas

herstellt, und dies explizit. Sie inkorporiert sie darin, dass sie sich gegenüber
Filone indifferent oder doppeldeutig verhält, empfänglich sowohl für
Vernunft wie für Liebesbegehren (7). So liesse sich die Reflexivität der Dialoghi
aufschlüsseln an der scheinbar unphilosophischen Frage, ob Sofia Liebe
erwidere oder nicht.

Kurz, in den Dialoghi ist die beim Symposion analysierte erste Homologie
präsent, aber beständig durchbrochen; dieses operative Aufbrechen treibt
den Dialog thematisch voran. Dadurch ist die zweite Homologie (ein
mögliches Wirken des Themas in der Thematisierung) ebenso präsent; sie wird
niemals identifiziert, bleibt aber als Bezüglichkeit konstitutiv auch in der
ersten Homologie. Damit ist Reflexivität zu beschreiben in einem komplexen
Gefüge von Identität und Differenz.

Dies lässt sich auch im vielschichtigen Umgang mit Traditionen aufzeigen.
Für Sokrates-Diotima bilden die vorangegangenen Reden die Vorgabe, für
Sofia gibt es vermittels Filones Lehre eine Vielzahl von Traditionen. Neu
innerhalb der jüdischen Literatur ist die Aufnahme heidnischer Mythen, die

sogar über Pico hinausgeht. Die allegorische Auslegung, in der Affirmation
der Pluralität, verfolgt wie bei Pico keinen <esoterischen> Zweck, sondern
steht eindeutig im Dienst der Rationalität. Wie dies für die Renaissance

allgemein bezeichnend ist, sind die Dialoghi dabei nicht nur auf eine

komparative Vermittlung von Mythos und Ratio bedacht, sondern, tiefer, die

Arbeit des Mythos ist eine Voraussetzung für die Realisierung der Ratio".
Ein Paradigma dafür ist die Behandlung der Differenz Moses-Platon. Be-

11 Für Pico sind immerhin z. B. Moses und die Kabbalisten mit dem Christentum (Oratio),
Piaton, Pythagoras und weitere mehr mit Moses (Heptaplus), und ansonsten Platoniker
mit Aristotelikern (De ente et uno) konkordierbar. - M. Ariani (op. cit.) liefert eine

Beschreibung der wichtigsten Mythen (ausgehend v. a. von Boccaccio). Gemäss Ariani
ist Mythos ein «sistema di ambivalenze, il luogo del senso doppio» (9); die «sapienza
allegorica» (Dialoghi 304) hat die Funktion, das die Welt verbindende Gesetz durch die
Heterogeneität der universalen Mythen zu vermitteln.

191



zeichnenderweise rezipieren und kritisieren die Dialoghi Piaton ausschliesslich

thematisch (<Platon> wird identifiziert mit dem Mythos des Androgynen
im Symposion). Übrigens wird die Genesis-Problematik rationalistisch gelöst
mit dem griechischen Schema der Form-Materie (<Chaos> wird als <nihil> mit
<protè hylè> identifiziert). Die Entstehung der Menschen bewegt sich explizit
im Schema von Identität-Differenz. Verschiedene Stufen lassen sich
unterscheiden: Moses (Gen. 1,27; 2,7; 2,21-23) und Piaton sind vergleichbar im
Wortlaut und im tieferen allegorischen Sinn; Moses und Piaton sagen
dasselbe; Moses ist ursprünglicher, denn Piaton hat die <Genesis> von Moses

genommen (291, wiederholt); Moses widerspricht sich in verschiedenen Stellen,

der manifeste Widerspruch hat einen verborgenen, geheimen Sinn (293);
Moses widerspricht Piaton; der Widerspruch lässt sich integrieren (295-7).
Der Widerspruch ist, dass bei Moses die Differenz der Geschlechter dem
Sündenfall vorangeht, während bei Piaton die Trennung die Folge der Ur-
sünde ist (295). Demzufolge wird die Liebe zwischen den Geschlechtern in
der jüdischen Tradition nicht das Ziel haben, die Differenz selbst aufzuheben.
Dadurch gewinnt <Differenz> einen prinzipiell anderen Status als Identität
oder Einheit. Insgesamt stehen so verschiedene Schemata unvermittelt
nebeneinander: Aus Identität (im nachhinein bloss Vereintheit) wird Differenz;
aus Differenz wird durch Teilung manifeste Differenz; Identität enthält
bereits Differenz (aus Adam! wird Adam2 und Eva, oder aus Adam-Mensch
wird Adam-Mann und Eva); zu Identität gesellt sich Differenz (zuerst Adam-
Mann, dann Eva). Das Abbildverhältnis zu Gott als maskulin undals feminin
(299) wird dabei grundsätzlich bejaht12. - Diese Anlage möglicher Verhältnisse

von Identität und Differenz und ihrer Rückbezüglichkeit kann als

thematisch offenes Schema auf die Dialogstruktur übertragen werden.
Dieses Beziehungsgeflecht präsentiert sich am Anfang der Dialoghi (5) als

Textentstehungsmodell. Im ersten Satz spricht Filone Sofia als Ursache (causa)

seiner Liebe und seines Begehrens an. Im zweiten nennt Sofia diese

Wirkungen (effetti) nicht-entsprechend (discordanti). Die übliche Lektüre

12 Dies ist bei der jüdischen Auslegungs-Tradition (wie im Sepher ha-Zohar, Auslegungen
z. B. auch des Hohelieds) nicht verwunderlich. Die Negation der Geschlechtlichkeit ist
weitgehend absent. Sofia nimmt an, Frau und Mann seien schon immer getrennt gewesen
(299), und weist darauf hin, dass, wenn Adami mit Adam2 identisch sei (das üblich
angenommene patriarchale Schema), damit die Frau allein maskulin und feminin sei

(299); diese Umkehrung wird von Filone mit dem Verweis auf maskuline und feminine
Seiten in beiden geglättet (299), was auch heute noch nichts klärt. Für ein feministisches
Interesse könnten die Moses-Versionen in ihrer Widersprüchlichkeit mehr hergeben als

die griechische Tradition. Allerdings ziehen sich in den Dialoghi auch eindeutig
Ideologieerhaltende Stränge durch.

192



besteht darin, dass damit die terminologischen Widersprüche zwischen
Liebe-Begehren13 auszudifferenzieren seien, was in der Tat im ersten Dialog
erfolgt. Vorher aber lässt sich <discordanzia> auf die Situation beziehen. <Dis-

kordant> ist so die Beziehung von Filone zu Sofia im Schema von Ursache-

Wirkung: Sofia bestreitet durchwegs, Ursache dieser Liebe zu sein. Dies ist
auch Filones Interpretation im dritten Satz, der discordanzia zwischen die

Wirkung der Liebe bei Filone und die Wirkung bei Sofia setzt, in welcher jede
Entsprechung oder Erwiderung (corrispondenzia) fehle. Nicht-Entsprechung

kann auch die operative Beziehung benennen, die sich in der Folge
zwischen Frage und Antwort (rispondere) vollzieht. In der Anlage der drei
Sätze und ihrer Verdrehung stellt sich ein Widerspruch her, der auch bereits
als Widerspruch zwischen zwei Ebenen erkannt wird (ambiguità, 7); daraus
erst ergeben sich die weiteren thematischen Widersprüche: Aus einer (offenen)

Differenz entsteht die Differenz von Thematischem und Operativem,
und daraus die weiteren operativen und thematischen Differenzierungen.
Verschiebung und Aufschub wirken auch hier: Nach einer Antwort Filones
überschlagen sich weitere Fragen, die die angekündigte Beantwortung
verzögern. Dies ist die Selbstbewegungsstruktur der Dialoghi. Die ursprüngliche
Differenz (discordanzia) geht ein in die Bewegung des Texts als ihr treibendes

Moment, verschwindet darin aber nicht ganz. Ohne weiteres kann die

Bestimmung von Liebe als unione (50) erfolgen, aber diese Vereinigung (die ein

philosophisches und ein literarisches Motiv spätestens seit Petrarca sein mag)
wird niemals mehr einfach zu erreichen sein, insofern die Thematisierung ihr
auslösendes Motiv in <discordanzia> mitträgt. Dies wiederum wirkt sich für
die Dialoghi thematisch so aus, dass sie nicht zur Vereinigung im Sinne einer

unio mystica leiten, sondern, hierin Maimonides und Averroes folgend, zur
rationalen Erkenntnis Gottes.

Zu beachten ist unbedingt, dass die Differenz oder Nicht-Entsprechung
gerade nicht eine Unbezüglichkeit zwischen Thematisierung und Thema ist,
sondern deren Bezüglichkeit erst herstellt. Sie ist die Reflexivität der, als oder
in Nicht-Entsprechung. Anders gesagt, die erste (zwischen Redenden) und
die zweite Homologie (zwischen Rede und Beredetem) werden übernommen

je negativ als Nicht-Homologie. Die Nicht-Entsprechung ist deswegen
Reflexivität, weil die zweite Homologie in die erste eingreift, aber asymmetrisch
bezüglich Figuren und Ebenen. Filone muss die zweite Homologie, die seinen

Antrieb ausmacht, ersetzen durch die erste, muss also, um Liebe zu verwirklichen,

Liebe durch blosses Reden ersetzen und dadurch umgekehrt sich

13 Besonders wenn man (wie Pflaum) <affetti> statt <effetti> liest.

193



selbst als mögliche Ursache für eine Wirkung (die scheinbar ausbleibende

Gegenliebe) nehmen. Er vollzieht Filo-Sofia, aber ohne Sofia oder an ihr
vorbei. Sofia hingegen bricht immer wieder die erste Homologie auf und
verneint die zweite, gerade indem sie auf den widersprüchlichen Bezug
zwischen den beiden Ebenen hinweist und selbst nichts von der Wirksamkeit der
Liebe erkennen lässt.

In dieser reflexiven und asymmetrischen Nicht-Übereinstimmung ist der
Antrieb dieses Textes nicht in <Liebe> oder in einer unverrückbaren Trennung
der Thematisierung und des Thematischen anzusetzen, sondern gerade in der
Reflexivität des Redens in oder aus und über Liebe. Damit wird es auch

notwendig, als <operativ> fortan nicht mehr bloss die Ebene der Thematisierung

zu verstehen, sondern die reflexive Beziehung zwischen Thematisierung
und Thema. Dass dieser Antrieb der Reflexivität in den Dialoghi sehr wohl
wahrgenommen wird, zeigt sich darin, dass die Figuren wiederholt versuchen,

die Differenz selbst, wenn nicht als Widerspruch zu lösen, so wenigstens

zu verorten. Zu Verfügung stehende Begriffe wie teorica-pratica (200, wie
schon 7) jedoch nennen zu sehr einen Gegensatz und nicht die untergründige
Wirksamkeit in der scheinbaren Unbezüglichkeit. Die <ambiguità> impliziert
hier eine unlösbare, sophistische Streitsituation, die aus den platonischen
Dialogen explizit ausgeschlossen, aber auch, wie im Sophistes, auf der Ebene

der Repräsentation nachgeahmt wird.
Als Illustration dieser Verhältnisse sind diejenigen Passagen anzuführen, in

welchen Sofia Widersprüche nicht nur im Gesagten, sondern in der Reflexivität

des Sagens aufweist. Diese Passagen zeigen auch, wie die Dialoghi,
analog zur Homologie des Symposion, im Motiv der dis-cordanzia
durchkomponiert sind.

Auf Sofias Frage nach der Verortung von Filones Liebe unter den thematisch

genannten Sorten von Liebe weiss Filone keine Antwort (47), wozu
hingegen beide am Schluss des Textes fähig geworden sind. Andere Passagen

legen das Verhältnis von causa-effetto (5) aus zu Schuldigkeit, insbesondere

von Antworten oder Entsprechen (rispondere) aufgrund eines Versprechens
(61)14. Die Verpflichtung, ohne oder aus Versprechen (199-201), wirft allgemein

die Frage auf, wer als erste(r) gesprochen hat und damit (irgendetwas)

14 In diesen Passagen wird <Ursache> im ursprünglichen Sinn von <Schuld> ausgelegt. Die
Verschränkung von Thema und Ursache des Redens ist im Symposion besonders prägnant

in einer (philologisch umstrittenen) Stelle (195a): «im logos durchgehen, wie und
wovon Ursache (aitios) sein kann, worüber der logos sei.» Der in Frage stehende éros
wird hinsichtlich seiner Wirksamkeit befragt, von welcher die Rede selbst als mögliche
Wirkung betroffen gilt.

194



versprochen hat, das Problem einer ursprünglichen Ver-antwortung. Die
reflexiven Komplikationen dieses Problems verweisen darauf, dass die Figuren
im Verlauf des Redens nicht mehr wissen (ricordare, scordare, 61-62), von
woher sie sprechen, woraufhin, oder was in ihnen spricht. Die Weigerung von
Sofia, sich als Ursache zu verstehen, bleibt (171-173). Wie die Ursache on-
tologisch höher gilt als die Wirkung, so auch die Geliebte würdiger als der
Liebende, wobei die Liebe (in der <divinazione>) das Geliebte als solches erst

produziert. Diese Relation bleibt wie auch immer gezeichnet durch eine
Distanz. Filone ist nicht mehr fähig, eine Ursache ausser sich zu kennen

(Ekstase, Meditation, <cogitazione> wird von Sofia lächerlich gemacht,
171-3), da er, um dem eigenen Liebesversprechen zu entsprechen, im Reden

zugleich Liebe verrät. Er geht gleichsam eine negative <Wette> ein, in welcher

er sprechen muss, ohne Hoffnung auf Gegenliebe aufgrund des Sprechens
(201).

Bezüglich der platonischen Homologie ist eine Passage (165-167) besonders

bezeichnend, in welcher die von Ficino thematisch übernommene

Vorstellung einer gegenseitigen Übereinstimmung der Liebenden von innen
her zersetzt wird. Wie Filone lehrt, ist die Liebe ein Band, das alles durchzieht
und vereint, Gemeinschaft (comunità, d. h. hier wird die platonische Verbindung

mit Ficino weitergedacht) stiftet, reziprok zwischen den Teilen gilt und
so die corrispondenzia oder concordanzia des ganzen Universums garantiert.
Gegen diese zentrale Theorie zieht Sofia aus dem offensichtlichen Fehlen
ihrer Gegenliebe folgende Konsequenzen: Entweder ist die Liebe von Filone
nicht wahrhaftig oder zu wenig stark, oder Sofia muss Liebe vortäuschen und
angleichen (simulare), um die These der Gleichheit-Gegenseitigkeit zu stützen.

Damit ist die Gegenübertragung zur Übertragung, inklusive
Übereinstimmung zwischen erster und zweiter Homologie, herstellbar, aber als

Simulation, als Mimesis. Das <simile-reciproco> betrifft auch die Mimesis der

Figuren, trifft genau das Verhältnis der inszenierten Homologie. Die geglückte

Übereinstimmung ist nichts mehr als Fiktion der Selbstreferentialität. Die
Reflexivität wird hier bedrohlich und amphibolisch: Sie kann sich als

Reversibilität von Ebenen so gut in Wahrheit wie in Antinomie oder Falschheit

ausgestalten.
Der dritte Dialog wendet die Ursache (der Liebe, des Redens) zur Frage

nach dem Entstehen von Liebe. Diese Frage muss gewertet werden als

Versuch, die Ursache zu verlegen in die Sache <Liebe>, d. h. im Reden
(insbesondere über das Entstehen von Liebe) Liebe entstehen zu lassen, diese dann
als ursprünglich gewirkt habende Sache zu übertragen und damit die zweite

Homologie genetisch zu denken. Eben diese Bewegung wird am Schluss des

195



ganzen Textes reflexiv durchbrochen. Nicht erschüttert werden dabei die

grossen zentralen Motive: Liebe Gottes als amor produttivo (und Erhaltung,
370-5), fruizione unitiva (375-386), Liebe Gottes zum Universum als Selbstliebe

Gottes (384), was Sofia folgendermassen zusammenfasst: «Ich erkenne,
wie die Liebe Gottes zum Universum und diejenige des Universums zu Gott
entstanden, als das Universum entstand, und so die gegenseitige Liebe dessen

Teile untereinander wie ihr Ziel die Erfreuung des Liebenden im vereinigenden

Geniessen (fruizione) der geliebten Schönheit ist, und dasjenige des

Universums in der höchsten Schönheit.» (386-7) Aufdieses Schlusswort folgt
(387-391) Sofias Bemerkung, Filone sei die einzige Ausnahme dieser Regel,
die er selbst aufgestellt habe; was Filone jedoch Sofia als Mangel zuweist, in
welcher Liebe niemals entstehe. Dies fasst Sofia in den Widerspruch, dass er
so etwas Unwürdiges, Mangelhaftes liebe; so dass umgekehrt eher sie ihn
lieben müsste. Damit wären Reziprozität und Reversibilität herstellbar, aber
auch so für beide je verschieden und ohne Gleichheit. Sofia gibt hier eine

eigentliche Liebeserklärung ab (391, nach dem <weder-noch> in 167): Liebe

gemäss dem, was Filone gelehrt hat, aber nicht diejenige, mit welcher Filone
liebt. Sofia hat offensichtlich alles gelernt, was thematisch gelehrt wurde, und
so als Motor zugleich ihre Erkenntniskraft gesteigert. Nur bleibt offen, ob
Sofias Liebe als Wirkung von Filones Reden überhaupt entstanden ist oder
eben schon bestanden hat, gewissermassen vor der <discordanzia> im Anfang
des Texts. Aber erst im Durchgang durch die Reflexivität wird es möglich,
Sofias Liebe zu entdecken.

Der Sinn dieser Reflexivität in der Nicht-Entsprechung lässt sich so
artikulieren: Thematisierung und Thema sind nicht identifizierbar, denn eine

Vereinigung zwischen der Rede über und ihrem Worüber ist nicht
realisierbar. Sie sind nicht identisch, aber reflexiv aufeinander bezogen und
verschränkt. Filones Fehler ist nicht, zu lieben oder zu reden, sondern die

Vorstellung, die Verführung der Liebe durch die Verführung durch Reden

ersetzen und darin Liebe spekulativ in einer Rück-Übertragung erreichen zu
können. Filones Klage über die Ohnmacht der Worte gegenüber der Macht
des liebenden Blicks (167) ist ernst zu nehmen. Im eigenen Gesagten wird
Filone selbst verführt; erst da, wo er in der performativen Widersprüchlichkeit

und im <ad hominem> vom Gesagten selbst eingeholt wird, scheint sein

Reden insgesamt bei Sofia Wirkungen zu zeitigen. Sein <Fehler> besteht darin,
als redendes Subjekt seinen eigenen Antrieb im Reden aufheben zu müssen.
Dieser Antrieb ist aussen, transzendent und bleibt es bis zuletzt. Was er lernen

müsste, ist, Liebe als seinen Antrieb zu bewahren während des Redens und
durch es hindurch, ohne ihn mit dem Reden zu identifizieren.

196



Dass der Anlass des eigenen Redens in diesem nicht aufgeholt, wenn auch

vielleicht benannt werden kann, lässt sich auf philosophischeTexte allgemein
übertragen. Diese versuchen, oft implizit, ihren Anlass, ihre Genese, ihre

Möglichkeit usw. zu thematisieren. Da diese Bestimmungen, obgleich
Ausdruck einer eigentlichen philosophischen Arbeit, selbst wiederum von anderem

getrieben sein werden, ist es vielleicht anstelle der Tendenz zu einer
unmittelbaren reflexiven Übereinstimmung adäquater - wenn eine Adäquation

an Reflexivität selbst überhaupt möglich ist -, wenigstens die Differenz
des Anlasses zu Thematisierung und Thema zu markieren, d. h. eine prinzipielle

reflexive Nicht-Übereinstimmung durchzuziehen. Diese eben, und nicht
blosseTrennung oder Nicht-Übereinstimmung im scheinbaren Gegensatz zur
Übereinstimmung im Symposion, ist in den Dialoghi bereits exponiert. Aber
auch hier ist die Rückbezüglichkeit nicht unstrukturiert; Reflexivität
erscheint nicht ausserhalb von Strategien oder Inszenierungen.

Der äussere Anlass der Dialoghi ist nicht Liebe oder Reden, sondern deren

Reflexivität, wie sie Sofia exponiert. <Reflexivität>, weder Übereinstimmung
noch Nicht-Übereinstimmung, sondern als Differenz deren notwendige
Bedingung, ist unabhängig von ihrer Ausgestaltung. Sie ist wie Sofias Liebe, die
die Dialoghi von Anfang bis zum Schluss begleitet und weder im operativen
noch thematischen Geschehen ganz aufgeht. Dies ist, übertragen, «das

verborgene Rätsel unter der manifesten Widersprüchlichkeit» (293) - von Sofia.
Wird Sofia allegorisch als Weisheit gelesen, so kann dies heissen, dass <Sofia>

den Philo-Sophen liebend treibt, aber weder zu Einheit noch Trennung führt.
Sofia wirkt, ohne selbst <Etwas> zu sagen: sie ist die Gegenfigur zu Diotima,
die Gegenfigur zur Parmenideischen Göttin und aller ihrer Nachfahren, die
dem Denken etwas (und schon zuviel) als Aufgabe überantworten. Sofia ist
die radikale Übernahme und Umdeutung der Sokrates-Figur. Sie kann aber
auch so, durch alle Nichtübereinstimmung hindurch, spekulativ zu derjenigen

Figur werden, die als <Sache> den Text inszeniert. Eher als Filone, ist Sofia
dem <Autor> anzunähern. Dann ist die Umkehrung vollziehbar, dass die
Geliebte aktiv ist und der Liebhaber passiv15: Filone ist Schüler, Sofia ist
Lehrerin, darin, dass sie nichts thematisch lehrt. So unternehmen die
Dialoghi eigentlich nichts anderes, als die Ausgangssituation der discordanzia-

15 Diese Umkehrung wird treffend formuliert in einer der wenigen Studien, die die reflexive
Situation überhaupt beachten: «In contrasto con l'apparente significato grammaticale
che fa dell'amante l'agente e dell'amato il paziente (che potrebbe nascondersi nell'ap-
parente funzione didattica di Filone e discente di Sofia), [lei è] la causa agente formale,
come finale dell'amore.» (Tateo, op. cit., 223.) Auch im Dialog von Tullia d'Aragona
finden gewisse ironische Umkehrungen statt.

197



(non)corrispondenzia auszulegen und durchzuführen. Philosophie antwortet
zwar je einem Fragen, das selbst bereits thematisch ist; Philo-sophie selbst

jedoch gehorcht dem, das vielleicht <Problem> oder <Sache> zu nennen ist,
nicht aber im Gesagten auftritt, sondern allenfalls in einer verschränkten
Reflexivität durchdringt. Eine Reflexion, die der Sache selbst, dem Woher
und dem Grund des Sagens entsprechen und sich verpflichten will, wird diese

dennoch niemals vor dem Gesagten ansprechen und wiederholen können.
Das heisst gerade nicht, dass ein Unsagbares oder je Nicht-Gesagtes zu
bewahren - oder zu sagen - sei, sondern umgekehrt, dass die Reflexivität des

Gesagten wahrzunehmen ist, diejenige, die die Inanspruchnahme eines

unmittelbaren <Fundaments> verhindert. In diesem rationalen Sachverhalt wäre
allererst eine Verantwortlichkeit von Philosophierenden zu situieren und
vielleicht zu begründen.

Ausblick zu Spinoza

Wie Sofia die Differenz je in der ersten und zweiten Homologie, als
Affirmation und nicht als Negation von Reflexivität, markiert, so präsentiert
Sofia auch einen anderen Begriff von Liebe als Filones thematische

Bestimmungen. Jenseits von unmittelbaren quellengeschichtlichen Beziehungen
könnte Sofia das inkorporieren, was sich in Spinozas Definition der Liebe als

reflexive Erkenntnis dessen, was Freude ausmacht, niederschlägt: «Amor est

laetitia, concomitante idea causae externae.» (Ethica III, Def. äff., 3) Zu
unterstreichen wäre hier die Äusserlichkeit zugleich mit der Reflexivität.
Diese Definition beschreibt gleichsam Sofias Position gegenüber Filones
Erkenntnisvermittlung und gegenüber den Dialoghi selbst, die sie in einer

eigenartigen Präsenz begleitet. In der <explicatio> zu dieser Definition weist

Spinoza explizit die Definition von Liebe als <voluntas jungendi se rei amatae>

ab, d. h. eben die <Vereinigung>, die Spinoza zunächst in der, überdies mit
zwei kurzen Dialogen illustrierten, Kurzen Abhandlung (passim, insbes. II, 5)

und am Anfang des Tractatus de intellectus emendatione (TrE) selbst

übernommen hatte16. Damit lässt sich ein spezifischer Sachverhalt beispielhaft

16 Spinoza wird hier angeführt nach Kapiteln (Kurze Abh.), nach Paragraphen (TrE), nach
Nummer der Prop. (Eth.). - Wie heute allgemein angenommen, dürfte der TrE auf die
Kurze Abh. folgen, wobei die Distanz weniger zeitlich als sachlich zu deuten ist (thematische

Exposition in der Kurzen Abh., Methodenreflexion im TrE). - Der erste der beiden
<Dialoge> in der Kurzen Abh. I, 2, wenn sie überhaupt diesen Titel verdienen, trägt
sicherlich die Spuren der Dialoghi, aber in rein didaktischer Art: Die Liebe wird durch die

198



aufzeigen: Eine reflexive Struktur, die sich als unreduzierbare Differenz
vornehmlich in einer Dialogstruktur ausdrückt, verschiebt sich zu einer anderen

Struktur, die insgesamt die Reflexivität der Ethica betrifft; so wird eine <Dia-

logstruktur) unmerklich übertragen in ein systematisches Werk, das durch
den Ausschluss jeglicher Dialogform gezeichnet scheint. Diese Verschiebung
übernimmt eine operative Reflexivität, welche bei Spinoza zugleich als
Methode thematisiert wird. Diese ist grundsätzlich eine <cognitio reflexiva> (TrE,
38), allgemein <idea ideae>. Sie ist jedoch nicht reflexiv im Sinne einer
nachträglichen Reflexion nach einem <Erwerb> (TrE 36), sondern sie führt die

Möglichkeit aus, sich in sich und gemäss sich selbst zu bewegen, wie sie im
<automa spiritual» (TrE 85) gegeben ist. Die Differenz und reflexive
Verknüpfung, die Sofia markiert, kann bei Spinoza wiederentdeckt werden in
der Differenz der idea selbst (TrE 33 idea-ideatum, Ethica 11,19-21 idea af-
fectionum Corporis analog zu idea ideae). Der ursprüngliche unio-Gedanke,
der wohl als einer der Antriebe Spinozas gelten kann, ist in der Ethica
umgesetzt worden zum Gedanken der Relationalität, in eine systematische

Ordnung, die in der Kurzen Abhandlung bekanntlich noch gefehlt hat. Diese

Relationalität, die philosophiegeschichtlich schon vorher entstanden ist, hat
in den Dialoghi zumindest eine überaus markante thematische und operative)

Darstellung gefunden. Beizuziehen wäre Ethica V, 32 mit der Bestimmung
der dritten Erkenntnis durch die Freude unter Begleitung der Idee Gottes als

äussere Ursache, und insgesamt die in Ethica III-Vwirkende Selbststeigerung
im <je mehr-desto>17. Auch diese könnte als dialogisches Prinzip) aufgewiesen
werden, spezifisch als Einbezug des jeweiligen subjektiven Gesichtspunkts in
einer Bewegung zugleich in, mittels und über (Liebe, Erkenntnis, Freude). Zu
verweisen wäre auch auf die Verschiebung der Definition des amor intellec-
tualis im dritten Dialog Leone Ebreos zu Spinoza (Ethica V, 36): «Die
intellektuelle Liebe des Geistes zu Gott ist Gottes Liebe selbst, wodurch Gott
sich selbst liebt, nicht insofern er unendlich ist, sondern insofern (quatenus)
er durch die Wesenheit des menschlichen Geistes, unter der Form der Ewigkeit

betrachtet, erklärt werden kann...» Die Verschiebung des unio-
Gedankens zur Relationalität drückt sich hier wie anderswo im <quatenus>

Vernunft verteidigt gegen die Begehrlichkeit, die zwei Widersprüche vorträgt, die gelöst
werden.

17 Diese relationale Selbststeigerung des Vermögens durchzieht die Ethica seit II, 14 bis zur
letzten Proposition (je mehr Erkenntnis, desto mehr Liebe usw.). In diesem Zusammenhang

hat auch eine wichtige Funktion, dass Liebe und Begehren - ganz wie bei Leone
Ebreo - thematisch nur relativ, nicht absolut unterschieden werden. Bekanntlich ist
cupiditas bei Spinoza (Eth. III, def. äff. I) das Wesen der Menschen.

199



aus. <Quatenus> ist der Gesichtspunkt der Betrachtung hinsichtlich ..eine
idea ideae, Ausdruck der Relationalität, die die Ethica selbst leistet oder ist.
Ebenso könnte Spinozas Umkehrung des Verhältnisses von Glück und
Tugend in der letzten propositio (V, 42) darauf hinweisen, dass in die Ethica
nicht nur eine thematische Übernahme der Dialoghi in Filones Lehre,
sondern vielmehr auch die Position von <Sofia> eingegangen ist.

200


	Reflexivität als Motor von Philosophie

