
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 52/93

ANTON HÜGLI

Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?

Warum ist das moralische Beurteilen und Verurteilen überhaupt ein Problem?

Der bekannte amerikanische Ethnologe Malinowski erzählt in seinen
Studien über abweichendes Verhalten die folgende Geschichte, die sich während
seines Aufenthaltes auf den Trobriand-Inseln zugetragen hatte:

«Eines Tages sagte mir ein Ausbruch von lautem Wehgeschrei und allgemeiner Erschütterung

im Dorfe, dass sich irgendwo in der Nachbarschaft ein Todesfall ereignet haben
müsste. Ich erfuhr, dass Kima'i, ein junger Bursche von ungefähr 16 Jahren, den ich selber

kannte, von einer Kokospalme gefallen sei und dabei den Tod erlitten habe Ich erfuhr,
dass durch ein mysteriöses Zusammentreffen ein anderer junger Bursche schwer verwundet

worden war. Und bei den Begräbnisfeierlichkeiten herrschte eine offensichtliche
Erregung, eine Stimmung der Feindschaft zwischen dem Dorf, in welchem der Bursche
gestorben war, und demjenigen, in dem er zu Grabe getragen wurde.
Erst viel später kam ich in die Lage, die wahre Bedeutung dieser Ereignisse aufzuklären.
Der Bursche hatte Selbstmord begangen. Die Wahrheit war die, dass er die Gesetze der
Exogamie übertreten hatte. Die Partnerin in diesem Verbrechen war seine Base
mütterlicherseits, die Tochter der Schwester seiner Mutter. Dies war allgemein bekannt und
wurde missbilligt, aber man unternahm nichts, bis der verlassene Liebhaber des
Mädchens, der sie hatte heiraten wollen und der sich persönlich schwer verletzt fühlte, die
Initiative ergriff. Erst drohte er, die schwarze Magie gegen den schuldigen Burschen
anzuwenden, aber das hatte keine Wirkung. Eines Abends beschimpfte er den Verbrecher

vor allem Volk, indem er ihn in Gegenwart des ganzen Dorfes des Inzests beschuldigte
und ihm einige Ausdrücke zuschrie, die für einen Eingeborenen untragbar sind.
Daher gab es nur noch ein Mittel für den unglücklichen Jungen, nur einen einzigen
Ausweg: Am nächsten Morgen zog er sein Festkleid an, schmückte sich, erkletterte eine

Kokospalme, versammelte die Gemeinde, hielt inmitten der Palmblätter eine Ansprache
an die Versammelten und nahm von ihnen Abschied. Er erklärte die Gründe für seine

verzweifelteTat und erhob eine verschleierte Anklage gegen den Mann, der ihn in den Tod
getrieben und an dem ihn zu rächen die Pflicht seiner Klan-Leute war. Dann wehklagte er
laut, wie es der Brauch erforderte, sprang von der Palme etwa 60 Fuss tief hinunter und
war augenblicklich tot. Darauf folgte ein Kampf im Dorf, in welchem der Rivale
verwundet wurde, und der Streit wiederholte sich während der Begräbnisfeier .»'

1 B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society, New York 1926, S. 77-80; dt.: Sitte
und Verbrechen bei den Naturvölkern, Bern 1949, S. 72-75; vgl. auch H. S. Becker, Outsiders.

Studies in the Sociology ofDeviance, New York 1963; dt.: Aussenseiter. Zur Soziologie
des abweichenden Verhaltens, Frankfurt/M. 1973, 1. Kapitel: «Aussenseiter», S. 1-16; F.

Tannenbaum, Crime and Community, New York 1951; E. M. Lemert, Social Pathology,
New York 1951, S. 71-76; ders., Human Deviance, Social Problems and Social Control,

153



Anhand dieser Geschichte lassen sich einige grundlegende Züge des moralischen

Verurteilens aufzeigen, die ins Zentrum der Thematik führen:

1. Die öffentliche Verurteilung einer Normverletzung ist selbst eine Handlung,

die gravierende Folgen haben und ihrerseits wieder Gegenstand
einer moralischen Beurteilung sein kann.

2. Die Normverletzung bekommt durch die öffentliche Verurteilung eine

neue Qualität: Gerade durch sie entsteht möglicherweise erst der Skandal

-dem sie ein Ende setzen möchte. Öffentliche Verurteilung weist jedenfalls
eine starke Analogie zu ihrem rechtlichen Pendant, dem Richterspruch,
auf: Sie legitimiert und mobilisiert erst die reaktiven Gefühle der andern

- Indignation, Abscheu, Verachtung usw. - und fordert als Konsequenz
eine moralische Reaktion des Verurteilten in Form von Busse, Sühne oder
Kompensation.

3. Der öffentlich Verurteilte kann durch das Urteil zu einem Ausgestossenen,
Aussenseiter, Geächteten werden. Mit der Achtung der andern verliert er
auch seine Selbstachtung und - im Extremfall - die Grundlagen seiner

gesellschaftlichen Existenz.
4. Die Person, die das öffentliche Urteil ausspricht, macht sich dadurch

selber zum Gegenstand der reaktiven Gefühle der anderen Mitglieder der
Gesellschaft, die sie nun ihrerseits öffentlich beurteilen oder verurteilen.

Diese Eigenheiten des Phänomens der moralischen Verurteilung werfen auch
ein neues Licht auf die Moral als gesellschaftliche Institution. Als moralisch,
so müsste man sagen, ist ein Verhalten zu bezeichnen, das

a) als Erfüllung oder Verletzung von Normen, d. h. von generalisierten ge¬

sellschaftlichen Verhaltenserwartungen, verstanden werden kann;
b) dessen Normgemässheit oder Normwidrigkeit Gegenstand einer (negati¬

ven oder positiven) Beurteilung ist und in uns reaktive Gefühle wie
Übelnehmen, Empörung und Entrüstung oder Dankbarkeit und
Wertschätzung hervorzurufen pflegt;

c) dessen öffentliche Beurteilung sowohl dem Urteilenden als auch dem
Beurteilten Achtung oder Missachtung einbringen kann, wobei Achtung als

allgemeinster Ausdruck dafür stehen mag, dass die eine Person in der
andern sich selbst wiederfinden, wiedererkennen und akzeptieren kann2.

New Jersey 1967; J. Kitsuset, Societal Reaction to Deviance: Problems of Theory and
Method, in: Social Problems 9 (1962), S. 247-256.

2 Der Begriff der Achtung, um den es hier geht, lässt sich noch schärfer fassen im Lichte
einer ursprünglich aus der Rechtswissenschaft stammenden Unterscheidung. Zum einen

154



Jede dieser Bedingungen ist eine notwendige Voraussetzung dafür, dass ein

Verhalten oder die Beurteilung eines Verhaltens moralisch genannt werden
kann. (Ob die Bedingungen insgesamt auch hinreichend sind, sei hier
offengelassen.)

Wenn man dieser Analyse folgt, wird man auch nach einem neuen Grundbegriff

der Moral suchen müssen. Im Zentrum der Aufmerksamkeit standen

bislang die Begriffe des (moralisch) Guten respektive Schlechten oder,
gesinnungsethisch ausgedrückt, des moralisch Bösen. Aus der Perspektive des

moralischen Beurteilens allerdings ist es zweifelhaft, ob sich diese Begriffe
überhaupt bestimmen lassen ohne Rückgriff auf jenen Begriff, um den sich

alles Moralische zu drehen scheint: den Begriffder Achtung. Ist Achtung oder
der Mangel an Achtung eine Folge davon, dass ich gut respektive schlecht oder
böse gehandelt habe; oder gilt vielmehr das Umgekehrte, dass meine Handlung
gut oder schlecht ist, weil sie gegenseitige Achtung oder Missachtung
ausdrückt und erzeugt? Steht das moralische Reden und Argumentieren über das

Gute und Böse oder Schlechte nicht im Dienste der weit fundamentaleren

Aufgabe: die Bedingungen zu formulieren, unter denen sich Interaktionspartner

gegenseitig und über alle Situationen hinweg achten können?

bedeutet Achtung die Anerkennung einer Person als Person in ihrer Fähigkeit, autonom
aus vernünftiger Einsicht zu handeln. Dies ist der Begriff von Achtung im Sinne der
moralischen Zurechnungsfähigkeit, wie ihn Kant erstmals formuliert und wie er durch die
Aufnahme der jedem Individuum als Individuum zukommenden Grundrechte in die
moderne Rechtsprechung seinen Ausdruck gefunden hat. Davon zu unterscheiden ist die
soziale Achtung, die einem Individuum nur insofern und nur in dem Grade zukommt, als
es über besondere, intersubjektiv geschätzte Eigenschaften verfügt. Die rechtliche Achtung

lässt daher keine Abstufungen zu, die soziale Wertschätzung dagegen kennt ein von
dem jeweiligen gesellschaftlichen Massstab abhängendes Mehr oder Weniger (vgl. dazu
die von R. von Ihering getroffene Unterscheidung: Der Zweck im Recht, Bd. 2, Leipzig
1905, S. 389ff., 405ff.). Die neuere Diskussion innerhalb der analytischen Philosophie
nimmt diese Unterscheidung in anderer Form wieder auf (vgl. St. L. Darwall, Two Kinds
of Respects, in: Ethics 88 (1977/78), S. 36ff.). A. Honneth kommt aufgrund seiner an
Hegel und Mead anschliessenden Analyse zu einer noch weiteren Differenzierung, indem
er drei Muster der «intersubjektiven Anerkennung» unterscheidet: die «emotionale
Zuwendung» in der Liebe, die «kognitive Achtung» in den Rechtsverhältnissen und die
«soziale Wertschätzung» innerhalb einer solidarischen Wertgemeinschaft (Kampf um
Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a. M. 1992,
S. 148-211). Gemäss Honneths Terminologie gehört die moralisch relevante Form der
Anerkennung offensichtlich unter die Kategorie der «sozialen Wertschätzung». Die
besonderen Missachtungsformen sind dann: «Entmündigung und Beleidigung», weil sie die
«Ehre» und Würde einer Person tangieren. Der Selbstbezug, der dabei auf dem Spiel steht,
ist das, was Honneth als «Selbstschätzung» bezeichnet, im Unterschied zu dem auf Liebe
basierenden «Selbstvertrauen» und der auf der rechtlichen Anerkennung beruhenden
«Selbstachtung» (vgl. S. 179ff., 209ff.).

155



Wenn wir für einmal annehmen, dass der Mensch nicht für die Moral,
sondern die Moral für den Menschen da sei, müssten wir den Begriff der

Achtung ins Zentrum stellen. Es gibt dafür auch eine Reihe von guten
philosophischen Gründen: transzendentalphilosophische, transzendentalpragmatische,

interaktionstheoretische, systemtheoretische.
Denn: Ob man mit Kant transzendentalphilosophisch das Prinzip der

Ethik auf den Punkt bringt, den andern nicht nur als Mittel, sondern immer
auch als Zweck anzusehen; ob man das Prinzip des Ethischen
transzendentalpragmatisch bestimmt als «das gemeinschaftlich befolgte Verfahren der
diskursiven Einlösung von normativen Geltungsansprüchen», das die Interessen

aller Betroffenen zu berücksichtigen versucht3; ob man mit Mead
interaktionstheoretisch sagt, dass die «Anerkennung einer Verpflichtung
gleichbedeutend damit sei, dass sich ein Individuum mit denen identifiziert,
die ihm gegenüber Ansprüche geltend machen»4, oder ob man mit Luhmann
behauptet, die Funktion der Moral bestehe darin, das Problem der doppelten
Kontingenz zu lösen, d. h., schlicht ausgedrückt, das Problem, dass Ego nicht
weiss, was Alter, und Alter nicht, was Ego tun wird, und dass sie dennoch so

handeln müssen, dass die Handlung von Ego im Hinblick aufdas erfolgt, was
Alter tun wird und umgekehrt5 - die Pointe ist in dieser wie auch in allen

übrigen Formulierungen dieselbe: Wenn immer das glückt, was als die

eigentliche moralische Aufgabe zu leisten ist, dann wird sich auch Ego in Alter
als dessen Alter Ego wiedererkennen und wiederfinden können; Ego wird
sich darum geachtet fühlen und Alter mit Achtungserweis honorieren. Moral
kann daher in der Tat, wie Luhmann in seinem besten Soziologenchinesisch
sagt, als «ein Codierprozess» angesehen werden, «mit der spezifischen Funktion,

über Achtungsbedingungen Achtungskommunikation und damit ein
laufendes Abgleichen von Ego/Alter-Synthesen zu steuern.»6

Anthropologisch gesehen ist eine auf Achtung gebaute Moral eine

Kompensationsfolgen-Kompensation: Die kulturellen, auf Gemeinschaft hin
angelegten Systeme, die sich der Mensch zur Kompensation seiner biologischen
Schwächen und der Mängelhaftigkeit seiner organischen Ausstattung
geschaffen hat, erzeugen eine neue Art von Verletzlichkeit - die Verletzlichkeit

3 J. Habermas, Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus, Frankfurt/M. 1976,
S. 84f.

4 G. H. Mead, Gesammelte Aufsätze, Bd. 1, hg. von H. Joas, Frankfurt/M. 1980, S. 402.
5 N. Luhmann, Soziologie der Moral, in: ders./Stephan H. Pfürtner (Hg.): Theorietechnik

und Moral, Frankfurt/M. 1978, S. 45.
6 a.a.O., S. 51.

156



der vergesellschafteten Individuen in ihrer persönlichen Integrität. Je

individueller die Menschen im Zuge der zunehmenden Ausdifferenzierungen der
Lebenswelt werden und je dichter ihr Netz der wechselseitigen Abhängigkeiten,

desto gefährdeter sind sie auch in ihrer personalen Existenz. Die Moral
ist die kompensatorische Antwort auf die dadurch entstehende, über die

physische Gefährdung weit hinausgehende Schutz- und Schonbedürftigkeit.
«Moralen» müssen deshalb, wie Habermas in seiner Würdigung der
Mitleidsethiken hervorhebt, «stets zwei Aufgaben in einem lösen: Sie bringen
die Unantastbarkeit der Individuen zur Geltung, indem sie gleichmässig Achtung

vor der Würde eines Jeden fordern», und sie «fordern Empathie und

Fürsorge für das Wohlergehen des Nächsten»7. Diesen beiden komplementären

Aspekten entsprechen die Prinzipien der Gerechtigkeit und der
Solidarität: «Gerechtigkeit im modernen Sinne bezieht sich auf die subjektive
Freiheit unvertretbarer Individuen; hingegen bezieht sich Solidarität auf das

Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten
Genossen»8.

Eine Bestätigung dieser Habermasschen These findet sich auch bei Kohlberg.

In jeder moralischen Entscheidung müssen wir, wie Kohlberg in seiner

Analyse des «guten, <alten> Kantischen Postulats» der Achtung vor der Person

hervorhebt, das Problem lösen, «die Gesichtspunkte der Gerechtigkeit
und des Wohlwollens in einer einzigen Entscheidung über das moralisch
Richtige miteinander (zu) koordinieren»9.

7 J. Habermas, Moralität und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwände gegen Kant auch auf
die Diskursethik zu?, in: Moralität und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik,

hg. von W. Kuhlmann, Frankfurt/M. 1986, S. 21. - Ein interessanter Versuch, eine

auf dem Begriff der Achtung beruhende Ethik zu entwickeln, wurde in jüngster Zeit von
Axel Honneth unternommen. Dieser Ansatz bietet sich an als Vermittlungsposition
zwischen der auf Kant zurückgehenden universalistischen Tradition der Moral und der von
Hegel erneuerten Tradition der Sittlichkeit als dem jeweils eingelebten Ethos einer
partikularen Lebenswelt, sofern es nun nicht mehr nur um die moralische Autonomie des

Menschen geht, sondern um die - allerdings im Unterschied zu Hegel nicht substantiellen,
sondern strukturellen - rechtlichen und sozialen Bedingungen für seine Selbstverwirkli-
chung (A. Honneth, a.a.O. (Anm. 2), S. 275ff.).

8 Ebd.
9 L. Kohlberg/D.R. Boyd/C. Levine, Die Wiederkehr der sechsten Stufe: Gerechtigkeit,

Wohlwollen und der Stand der Moral, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (Hg.), Zur
Bestimmung der Moral. Philosophische und sozialwissenschaftliche Beiträge zur Moralforschung,

Frankfurt/M. 1986, S. 219.

157



Welches sind die Bedingungen der Möglichkeit dafür,
dass moralisches Beurteilen zum Problem werden kann?

Angenommen also, Achtung sei in der Tat der Grundbegriff von Moral, was

folgt dann daraus umgekehrt wiederum in bezug auf das Phänomen des

moralischen Ver- und Beurteilens? Das moralische Beurteilen bekommt
dadurch einen neuen Stellenwert: Es ist kein Randphänomen mehr, sondern ein

notwendiges Moment im gegenseitigen Austausch der Achtungs- oder
Missachtungsbezeugungen. Die Verurteilung trifft uns am empfindlichsten Punkt:
in unserer Selbstachtung, unserer Überzeugung, dass das, was wir tun oder zu
tun beabsichtigen, wertvoll und gut ist, und dass wir in der Lage sind, das,

was wir für richtig und gut halten, tatsächlich auch zu tun. Selbstachtung
jedoch hängt wesentlich davon ab, in welchem Ausmass die andern mit uns
verbundenen Personen, derenTun und Sein wir selbst zu schätzen wissen, uns
ihrerseits Wertschätzung entgegenbringen. Nichts kann uns daher so sehr

verletzen wie dies: die Achtung dieser andern zu verlieren, ihrer Wertschätzung

nicht mehr würdig zu sein. Die Reaktion auf einen solchen Achtungsverlust

ist Scham: das Gefühl, so erbärmlich zu sein, wie der andere uns
sieht10.

Warum aber ist gerade die offene Verurteilung eine doppelte Bedrohung der

Selbstachtung? Die besondere Pointe der Achtung liegt darin, dass sie nur
freiwillig erbracht werden kann: Sie ist freiwillige (weder durch Drohungen
erzwungene noch durch Belohnungsangebote hervorgelockte) Zustimmung
von Alter zu dem, was Ego seinerseits freiwillig, aus eigenem Antrieb und
eigener Einsicht, bewusst und mit Absicht tut.

Ohne reaktive Äusserungen der Billigung oder Missbilligung von Seiten

Alters gäbe es jedoch für Ego kein Wissen darüber, ob er von Alter anerkannt
wird oder nicht. Auf der anderen Seite aber ist allein schon die Möglichkeit
einer Missbilligungsäusserung eine permanente Gefährdung der Selbstachtung

und eine heimliche Quelle des moralischen Drucks. Und sobald Ego von
Alter öffentlich beurteilt und verurteilt wird, gerät das Gefüge der gegenseitigen

Achtung aus dem Gleichgewicht. Ohne autorisiert zu sein, erhebt sich

Alter zur Autorität über Ego und erlässt als selbsternannter Richter und
gleichsam als Verkörperung des moralischen Gesetzes sein Urteil über die
Taten und Untaten von Ego. Für Ego heisst dies - und darin liegt die eigentliche

Kränkung -, dass Alter das Urteil darüber, was moralisch richtig und

10 Zur Analyse des Zusammenhangs zwischen Scham und Selbstachtung vgl. etwa J. Rawls,
A Theory of Justice, London/Oxford/New York 1972, S. 44—46.

158



falsch sei, nicht mehr Ego selbst überlassen zu können glaubt, sondern ihn
gleichsam unter moralische Vormundschaft stellt. Die Tatsache, dass Alter
sein Urteil öffentlich ausspricht, beraubt Ego auch der Möglichkeit, das

Gegenteil zu beweisen; denn richtet er sich in seinem Verhalten nach dem
Urteil von Alter, bleibt der Verdacht, dass er dies nicht freiwillig, sondern nur
auf den Druck Alters hin getan hat; rebelliert er gegen Alters Verdikt, kann
Alter darin einen Beweis mehr sehen, dass Ego weiterhin der Fremdsteuerung
bedarf. Das dünne Band, das Achtung und Selbstachtung miteinander
verknüpft, ist damit endgültig zerrissen.

Der moralische Be- und Verurteiler masst sich aber nicht nur eine

Autorität an, die ihm nicht gehört, er nimmt auch ein Wissen in Anspruch,
das er im Grunde - gar nicht haben kann. Denn in noch grösserem Masse als

ein Richterspruch ist die Berechtigung der moralischen Verurteilung davon
abhängig, dass das verurteilte Verhalten dem Verurteilten tatsächlich als seine

Handlung zugeschrieben werden kann. Was beurteilt wird, ist daher, genau
genommen, nicht die Handlung, sondern die handelnde Person selbst. Das
Urteil ist ein Urteil über die Person. Die Berechtigung dieses Urteils aber ist in
Frage gestellt, sobald wir entdecken, dass die Person für etwas verurteilt wird,
was sie nicht unter ihrer Kontrolle hatte.

Verantwortlichkeiten und Absichten nachzuweisen gehört jedoch zu den

wohl problematischsten Unterfangen im zwischenmenschlichen Bereich. Das
Ausmass dieser Schwierigkeit wird deutlich, wenn wir, wie dies etwa Thomas

Nagel in seinem Aufsatz «Glück gehabt! Zufall als moralisches Problem» auf
eindrückliche Weise darlegt", darüber zu reflektieren beginnen, ob und
inwiefern wir für unser Tun überhaupt verantwortlich genannt werden können.
Wenn wir das Verhalten einer Person aus der Aussenperspektive eines
Beobachters zu betrachten versuchen, schrumpft der Bereich der Verantwortung
zunehmend und unaufhaltsam auf einen ausdehnungslosen Punkt zusammen.

Es ist ein der Kontrolle des Handelnden entzogener Zufall, welche Art von
Mensch er ist, mit welchen Neigungen, Fertigkeiten und Charaktereigenschaften

versehen. Es ist Zufall und eine Frage des Glücks oder Pechs, in
welche Situation man gerät und mit welchen Problemen man konfrontiert

11 Th. Nagel, Moral Luck, in: Proceedings of the Aristotelian Society, suppl. 50 (1976), S.

137-151; dt.: Glück gehabt! Zufall als moralisches Problem, in: ders., Über das Leben, die
Seele und den Tod, Königstein 1984, S. 39-54. - Vgl. auch A. Kenny, Aristotle on the

Perfect Life, Oxford 1992, S. 76ff.; ders., Aristotle on Moral Luck, in: J. Dancy/J. M. E.

Moravcsik/C. C. W. Taylor (eds.): Human Agency, Stanford 1988; B. A. O. Williams,
Moral Luck, in: Proceedings of the Aristotelian Society, suppl. 50 (1976), S. 115-135.

159



wird, ob man beispielsweise in Nazideutschland geboren wurde oder in der
Schweiz der Nachkriegszeit. Es ist unverschuldetes Glück oder Pech, welche
früheren Umstände unser gegenwärtiges Handeln beeinflussen und welche

Folgen unser Handeln haben wird - ob eine kleine Fahrlässigkeit zum
Beispiel zum Tod eines Kindes führt oder eine harmlose Unterlassung bleibt.

In der Aussenperspektive enden wir daher mit dem Paradox, dass die

grundlegende Annahme, ein Mensch könne nur für das, was er tue,
verantwortlich gemacht werden, uns zu dem Schluss führen muss, dass keiner für
etwas verantwortlich gemacht werden kann, weil das, was er tut, sich auf
Dinge zurückführen lässt, die er nicht getan hat, und er deshalb auch nicht
moralisch verantwortlich sein kann für das, wofür er sowohl verantwortlich
als auch nicht verantwortlich ist12. Die Person wird damit immer ungreifbarer,

sie löst sich auf in eine pure Abfolge von Ereignissen.
Aus der Innenperspektive dagegen können wir uns nicht einfach alsTeil der

Welt und Episode in einer Ereigniskette betrachten, wir haben eine zumindest

grobe Vorstellung davon, was von uns selbst und was nicht von uns selbst

abhängt, was wir selber tun und was uns bloss widerfährt. Zumindest uns
selbst gegenüber werden wir daher notwendigerweise den Aussenstandpunkt
aufgeben und uns und unser Handeln unter die Kategorien von Schuld und
Verantwortung stellen. Wenn wir dazu übergehen, andere moralisch zu
verurteilen, übertragen wir gleichsam - unzulässigerweise - die Innenperspektive

aufandere, gestehen ihnen ein Selbst zu, das dem unseren ähnlich ist. Wir
nehmen eine moralische Beurteilung vor, die wir, gerade in dieser Perspektive,

gar nicht vornehmen dürften.
Ich fasse zusammen: Ohne reaktive moralische Äusserungen der Billigung

oder Missbilligung, d. h. ohne Achtungs- und Missachtungsbezeugung, würde

die Moral ihre Funktion der Achtungsbewahrung nicht erfüllen; jedes
offene Beurteilen oder Verurteilen jedoch zerstört nicht nur das, was es

eigentlich erhalten sollte, es verletzt auch das fundamentale Prinzip, das jedem
Beurteilen zugrundeliegt: dass man Menschen nur verantwortlich machen
kann für Dinge, für die sie tatsächlich auch verantwortlich sind. Moralisches
Beurteilen aber ist nicht nur fragwürdig und in sich paradox, es ist immer
auch, wie das Beispiel aus dem Trobrianderdorf zeigt, in höchstem Masse

riskant; denn es steht selbst wieder unter Achtungs- und Missachtungsbedingungen.

12 Nagel, a.a.O., S. 48.

160



Das moralische Verurteilen und seine verschiedenen Eskalationsstufen

Falls sich Ego durch die offene Verurteilung von Alter in seiner Selbstachtung
tangiert fühlt, kann dies den Keim legen für eine immer weiter eskalierende

Spirale gegenseitiger Missachtungserweise.
Alle gewöhnlichen Verhaltenserwartungen sind dann ausser Kraft gesetzt;

denn es geht nun um ganz andere Dinge als um die Frage des richtigen oder
falschen Verhaltens, z. B. um «Wahrung des Gesichts», «Rechthabenwollen»,
«Bestrafung des andern» usw.

Riskant ist die moralische Beurteilung aber auch darum, weil sie immer
auch auf den Beurteilenden zurückfällt. Der moralisch Verurteilende z. B.

kann sich - wie der junge Mann in Malinowskis Geschichte - sehr bald dem

Vorwurf ausgesetzt sehen, dass seine Verurteilung weniger dem Interesse an
der Aufrechterhaltung der öffentlichen Moral entspringt als vielmehr höchst

eigennützigen und niederträchtigen Motiven. Und wo sich kein derartiges
Motiv unmittelbar nachweisen lässt, dürfte es - dank Freud und der
Psychoanalyse - ein leichtes sein, mit Begriffen wie Verdrängung und Projektion
die dem Verurteilten zugeschriebenen bösen Motive als die ins Unbewusste

verdrängten Motive des Urteilenden selbst zu entlarven - als Versuch, sich

von eigenen Schuldgefühlen zu befreien13.

Diese Eskalationsmöglichkeit enthüllt einen weiteren Grundzug des

moralischen Beurteilens: Moralisches Beurteilen ist reflexiv, d. h. beliebig auf
sich selbst anwendbar.

Ich kann das moralische Beurteilen seinerseits wieder moralisch beurteilen
und das Beurteilen zweiter Ordnung wiederum von einer höheren Ordnung
her beurteilen usw. Moral teilt diesen reflexiven Charakter mit einer Reihe

anderer Disziplinen: Geschichtswissenschaft z. B. kann sich beliebig oft selber

zu ihrem Gegenstand machen; Literaturkritik kann immer auch ihre

eigenen Texte kritisieren; Erziehung verlangt eine Erziehung der Erzieher

usw.
Die Reflexivität des moralischen Redens erzeugt das Folgeproblem, ob

und wie die Iteration zum Stehen gebracht werden kann. Dieses Folgeproblem

hat vor allem unter Soziologen ein besonderes Interesse gefunden.

Der einfachste, problemloseste Fall ist der, dass sowohl Alter wie Ego - wenn
wir uns diese Reduktion auf zwei Personen gestatten wollen - dasselbe Ver-

13 L. A. Coser, Einige Funktionen abweichenden Verhaltens und normativer Flexibilität,
in: F. Sack/R. König (Hg.), Kriminalsoziologie. Frankfurt/M. 1968, S. 24.

161



halten gut oder schlecht finden und dass sowohl Alter wie Ego das öffentliche
Beurteilen des guten Verhaltens als gut und des schlechten als schlecht - gut
finden. Dank ihrer Einstimmigkeit über das, was achtungserweisend ist, sind
sie in der Lage, die Perspektive des jeweils andern voll und ganz in die eigene

Perspektive zu integrieren und sich dies gegenseitig mit Achtung honorieren
zu lassen. Zu weiterer Reflexion und Kommunikation ist kein Anlass.

Die Situation wird aber sofort anders, wenn zwischen Alter und Ego
Differenzen auf der Ebene des Verhaltens oder auf der Ebene des Urteilens oder
auf beiden Ebenen eintreten, d. h., wenn keine Garantie mehr besteht, dass

sowohl Alter wie Ego das gleiche Verhalten und das gleiche Beurteilen oder
Verurteilen für gut ansehen. Rein logisch gesehen öffnen sich insgesamt acht

Möglichkeiten, die Luhmann in die Form der folgenden Tabelle gebracht
hat14:

Moralität des moralischen Urteilens

+ -
Beurteilung als Beurteilung als

+ - + -
Moralität + 1 3 5 7

des Verhaltens 2 4 6 8

In der tabellarisch dargestellten Konstellation kann nicht mehr davon
ausgegangen werden, dass beide Interaktionspartner dasselbe Verhalten gut und
lobenswert und dasselbe Verhalten schlecht und mithin tadelnswert finden.
Die Frage, wie man auf der Verhaltensebene handeln soll, wird darum auch
abtrennbar von der Frage, ob man das Verhalten anderer moralisch
beurteilen soll oder nicht. Sind diese beiden Fragen aber einmal voneinander
abgekoppelt, wird es auch möglich, dass die moralische Verhaltensbeurteilung

für sich allein schon zu einer moralischen Leistung wird, der man mit
Achtung oder Achtungsentzug begegnet. Es kann nun - je nach Situation -
selber schon verdienstvoll sein, dass man gutes Verhalten lobt und schlechtes

verurteilt oder - und dies bedeutete dann einen revolutionären oder zumindest

innovatorischen Bruch mit bisherigen Verhaltenserwartungen - dass

man das von Alter als gut angesehene Verhalten tadelt und das als schlecht

14 Luhmann, a.a.O. (Anm. 5), S. 85.

162



angesehene Verhalten lobt. Das Feld jedenfalls ist nunmehr offen für moralische

Unternehmer jeglicher Art: für Propheten, Moralisten, Zeitkritiker,
Agitatoren usw. Es wird nun auch jene Erscheinung möglich, deren Dialektik
Hegel unter dem Begriff der «schönen Seele» beschrieben hat: Statt selber zu
handeln und sich durch die Berührung mit der Realität die Hände schmutzig
zu machen, ergeht man sich im Urteilen und Reden, sei es durch die permanente

Versicherung der eigenen Gewissenhaftigkeit oder durch die
entlarvungsbegierige, nach eigennützigen und schlechten Absichten spähende

Beurteilung der Taten anderer. Und mit Hegel kann man dann dieses Urteilen
und Beurteilen selbst wieder moralisch verurteilen: Es ist «selbst niederträchtig,

weil es die Handlung teilt, und ihre Ungleichheit mit ihr selbst hervorbringt

und festhält. Es ist ferner Heuchelei, weil es solches Beurteilen nicht
für eine andere Manier, böse zu sein, sondern für das rechte Bewusstsein der

Handlung ausgibt, in dieser seiner Unwirklichkeit und Eitelkeit des Gut- und
Besser-Wissens sich selbst über die heruntergemachten Taten hinaufsetzt und
sein tatloses Reden für eine vortreffliche Wirklichkeit genommen wissen
will.»15

Die zeitgenössische Form der Hegeischen «schönen Seele» unter den

Anwendungsbedingungen der modernen technischen Zivilisation ist jenes

Phänomen, das Hermann Lübbe als politische Moralisierung angeprangert hat.
Zu diesen Anwendungsbedingungen gehört insbesondere, dass man nun
nicht nur die Einzelhandlungen der Menschen, sondern auch die

unbeabsichtigten, sich gegenseitig auf verhängnisvolle Weise aufschaukelnden Folgen

und Nebenfolgen der vielen Einzelhandlungen den einzelnen moralisch
anrechnet und zum Gegenstand moralischer Beurteilung macht. In zweiter
Potenz wird zudem nicht bloss das Handeln allein, sondern auch schon das

Hegen und Äussern von Überzeugungen dem moralischen Verdikt unterworfen.

Odo Marquard glaubt den Beginn dieser epidemischen Verselbständigung,
der «Übertribunalisierung der menschlichen Lebenswirklichkeit», wie er es

nennt, ziemlich genau datieren zu können. Mit der Theodizee von Leibniz

wird, so Marquard, die Philosophie erstmals in ihrer Geschichte in einen

Prozess verwandelt, «den Prozess Mensch gegen Gott in Dingen Übel in der
Welt»16. Nachdem dann Gott - zu dessen eigener Entlastung - als nicht
existent erwiesen wurde, ging die Verantwortung für die Übel in der Welt voll auf

15 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. von Georg Lasson, Hamburg 1952,
S. 468.

16 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, S. 47.

163



den Menschen über. Seither steht der Mensch als absolut Angeklagter und
als absoluter Richter zugleich vor einem Dauertribunal, «unter absolutem

Rechtfertigungsdruck, unter absolutem Legitimationszwang»17. Die
zunächst metaphysische Frage (warum ist überhaupt etwas und nicht nichts)
wird gesteigert «zur absolut gnadenlosen Anklagefrage an jedermann: (Mit
welchem Recht gibt es dich überhaupt und nicht vielmehr nicht, und mit
welchem Recht bist du so, wie du bist, und nicht vielmehr anders?)»18. Aus
diesem Dauertribunal gibt es nur ein Entkommen: indem man es selber - für
die andern - wird. Und daraus entsteht nach Marquard «die Dauerflucht aus
dem Gewissenhaben in das Gewissensein»19.

Das Problem dieser Moralisierung und Tribunalisierung: Ist der Stein der
Reflexion einmal ins Rollen gekommen, gibt es kein Halten mehr, denn jede
moralische Verurteilung kann ihrerseits wieder verurteilt werden. Die Begriffe

«Tribunalisierung» und «Moralisierung» z. B. sind selber wiederum
Ausdrücke eines neuen Verurteilungsschubs: Man verurteilt das Verurteilen. Die
Folge allerdings ist für den Verurteiler des Verurteilens recht destruktiv. Er
verwickelt sich in einen performativen Widerspruch: indem er verurteilt, was
er selber tut. Schlimmer noch: Er bringt damit nicht nur sich selbst, sondern
auch die Moral um ihre Pointe; denn Moral - so jedenfalls zeigte es unsere

Analyse - lebt von reaktiven Gefühlen wie Missbilligung und Empörung
oder Wertschätzung und Dankbarkeit und ist mithin permanente Quelle von
Beurteilung und Verurteilung.

Wer das Gegenteil tut und das moralische Beurteilen lobt, steht jedoch
nicht besser da. Sobald der Fall eintritt, dass Ego verurteilt, was Alter lobt,
wird keine Seite mehr länger behaupten wollen, dass es prinzipiell gut sei,

moralisches Verhalten zu beurteilen: Die Beurteilung ist nur unter der
Bedingung gut, dass sie auch als gut respektive schlecht beurteilt, was - aus der
Sicht von Alter oder aus der Sicht von Ego - tatsächlich gut oder schlecht ist.

Auf die Beurteilung des moralischen Beurteilens bezogen ist dies allerdings
eine Tautologie: Das moralische Beurteilen des moralischen Beurteilens ist
nur unter der Bedingung gut, dass das moralische Beurteilen gut ist.

17 a.a.O., S. 49.
18 a.a.O., S. 50.
19 a.a.O., S. 57.

164



Gibt es eine Moral des moralischen Beurteilens?

Was aber ist zu tun, wenn sich das moralische Beurteilen weder generell
billigen noch generell missbilligen lässt? Da man in moralischen Dingen -
siehe Pointe der Moral - das spontane Billigen und Missbilligen ohnehin
nicht lassen kann, müsste dessen verbale Äusserungsform dann eben -
fallweise zugelassen werden. Aber in welchem Fall und unter welchen

Bedingungen ist das moralische Beurteilen zulässig oder gar gefordert und in
welchem Fall nicht? Zur Beantwortung dieser Frage stehen keine andern

Regeln, Prinzipien, Handlungstypen oder Leitmodelle zur Verfügung als zur
Beantwortung der Frage, was auf der Ebene des Verhaltens zu tun oder zu
lassen sei. Aber gerade darin liegt das Problem.

Es gibt zwar durchaus Gemeinsamkeiten zwischen diesen beiden Fragen.
Handlungszwang z. B. besteht auf beiden Ebenen: der Ebene des Verhaltens
und der Ebene des Urteilens. Da auch die Unterlassung ein Handeln ist, kann
ich nie - nicht-handeln; und da auch Schweigen eine Mitteilung ist, kann ich
nie - nicht-urteilen. Im Unterschied aber zum Handeln auf der Verhaltensebene

- und dies ist der entscheidende Unterschied - ist Egos Urteil nicht nur
ein möglicher Indikator für Achtung oder Mangel an Achtung gegenüber
Alter; es stellt Alters Achtungswürdigkeit als solche zur Disposition. Und
eben dies macht die Sache so riskant.

Damit wird die Frage immer dringlicher: Gibt es überhaupt so etwas wie
eine Moral des moralischen Be- und Verurteilens? Eine solche Moral liesse

sich höchstens begründen durch den Rückzug auf den Kern oder das aller-
allgemeinste Prinzip von Moral überhaupt: Was du auch immer über Alters
moralisches Verhalten sagst, sage es so achtungsschonend wie möglich. (Da
die positive, lobende Beurteilung die Selbstachtung des Beurteilten in der

Regel nicht schmälert, stellt sich hier zunächst kein Problem. Es gibt
allerdings auch das falsche Lob aus dem falschen Mund: Es ist für die
Selbstachtung wenig förderlich, von Menschen, die man verachtet, für Dinge
gelobt zu werden, die man an sich selbst und an andern missbilligt.)

Die bewährten Techniken der moralischen Beurteilung bezeugen alle auf
ihre Weise Respekt vor diesem Prinzip des achtungsschonenden Umgangs.
Die nächstliegende Technik haben offensichtlich auch schon die Trobriander
gekannt: Man verurteilt Alter nicht direkt und öffentlich, sondern - hinter
seinem Rücken - über dritte Personen, die sich, als Mitverschworene in dieser

heimlichen Verurteilung, dabei zugleich auch in ihrem eigenen Gutsein
bestätigen können. Das, was bei Aristoteles «anthropologos» heisst, was Ross

mit «gossip» übersetzt und sich im Deutschen am besten mit «Klatschbase»

165



wiedergeben lässt, ist offenbar in den meisten Gesellschaften das klassische

Erzeugnis eines achtungsschonenden Umgangs mit der moralischen
Verurteilung. Eine andere Technik hat sich, wie Luhmann hervorhebt, im 18.

Jahrhundert, dem Jahrhundert der Reflexion, herausgebildet. Denn dieses

Jahrhundert «erfand für seine Moral den achtungsschonenden zweiten Sinn,
das Offenlassen der Entscheidung, von der jeder weiss, dass sie entschieden
ist, die geistreiche Indirektheit, die schön gesagte Falschheit, die die
Richtigkeit des Gegenteils erraten lässt, und moralisierte diesen Stil als: Finesse»20.

Es ist dies die Moral des feinfühligen Takts, der mit seiltänzerischer
Sicherheit in jeder Situation die schonungsvollste Form der moralischen
Verurteilung zu finden weiss.

Philosophisch weit interessanter dürfte jedoch die Methode sein, die der
wohl reflektierteste aller Philosophen - Soren Kierkegaard - in der Nachfolge

von Sokrates als die einzig mögliche Methode der ethischen Mitteilung
entwickelt und angepriesen hat: die Methode der sogenannten indirekten
Mitteilung.

Die Methode der indirekten Mitteilung, die nach Kierkegaards Selbstdarstellung

sein ganzes schriftstellerisches Werk kennzeichnet, macht dieses

Werk für uns auch als Fallstudie interessant: Es ist, wenn man so will, eine

gross angelegte, immer weitere Kreise ziehende öffentliche Verurteilung. Dieses

Verurteilen hat zwar zunächst einen privaten Anlass: Es ist eine öffentliche

Entgegnung auf die öffentliche Verurteilung, die Kierkegaard mit dem
Bruch seiner Verlobung mit Regine Olsen auf sich gezogen hat, und es ist bald
auch Kierkegaards eigene öffentliche Verurteilung der Verlobten, die so kurz
schon nach dem Bruch des Verlöbnisses einen andern heiratet. Dieses Private
verbindet sich jedoch sogleich mit dem Allgemeinen: Was eigentlich verurteilt
wird, ist die ästhetische Existenz aus der Warte der ethischen Existenz und der
ethischen Existenz aus der Warte der religiösen Existenz. Diese Verurteilung
wird im Verlaufe der Zeit immer mehr zu einer globalen Verurteilung der

Doppelmoral einer korrupten Christenheit und einer moralisch korrupten
Gesellschaft. Aber dies alles eben - in indirekter Form.

Hinter der indirekten Mitteilungsform steht ein Grundgedanke, den zu
wiederholen Kierkegaard nicht müde wird. Die moralisch entscheidende

Frage ist nie, ob der andere sich dem moralischen Anspruch stellt und dem
moralischen Anspruch genügt; entscheidend ist vielmehr, in welchem Masse

ich, der Redende selbst, bereit bin, mich unter moralische Bestimmungen zu
stellen. Dieser Gedanke muss in jeder ethischen Mitteilung unmittelbar ge-

20 Luhmann, a.a.O. (Anm. 5), S. 55.

166



genwärtig sein. Ethische Mitteilung muss darum deutlich zum Ausdruck
bringen: Es geht hier nicht um die Mitteilung objektiver Inhalte, die beliebig
auf andere übertragbar wären, sondern immer um das persönliche Verhältnis
des einzelnen Sprechenden zu diesen Inhalten. Und eben dies macht die

Mitteilung zu einer indirekten.
Ihr Charakteristikum besteht nach Kierkegaard darin, dass sie durch die

von seinem Pseudonym Climacus beschriebene «Doppel-Reflexion»
hindurchgegangen ist: Die erste Reflexion ist die, die «dem Gedanken seinen

rechten Ausdruck im Wort» verleiht, die zweite die, die «das eigene Verhältnis
des existierenden Mitteilenden»21 zur mitgeteilten Idee wiedergibt, indem sie

die Mitteilung wieder zurücknimmt22 und «den Mitteilenden, rein objektiv
betrachtet, zu einem Niemand»23 macht. Zurückgenommen werde die

Mitteilung dadurch - und dies unterscheide alle indirekte Mitteilung von der
direkten -, «dass sie indirekt an erster Stelle einen Betrug hat»24, z. B. indem
sie «Scherz und Ernst so zusammensetzt, dass die Zusammensetzung ein
dialektischer Knoten ist», den jeder, der damit zu tun haben möchte, «aus
sich selbst» lösen muss25.

Das klassische Beispiel liefert Kierkegaard gleich selbst mit seiner Deutung
seines schriftstellerischen Werks. Weil die Aufgabe für ihn darin bestanden

habe, «vorzugehen in Richtung wider den Sinnentrug, dass man sich Christ
nennt..., ohne dass man es ist»26, habe er indirekte Mitteilung gebrauchen
müssen, um «hineinzutäuschen in das Wahre»27: Der Anfang wird maieutisch
mit der Pseudonymen Schriftstellerei, d. h. mit dem Ästhetischen gemacht,
«darin vielleicht die meisten ihr Leben haben, und nunmehr wird das
Religiöse so geschwinde angebracht, dass die, welche vom Ästhetischen bewogen,
sich entschliessen mitzugehn, plötzlich mitten in den entscheidenden

Bestimmungen des Christlichen stehen, dazu veranlasst zum mindesten aufmerksam
zu werden»28. Dieses Verfahren entspricht in jeder Hinsicht Kierkegaards
früheren Bestimmungen der indirekten Mitteilung: dialektische Gegensätze,

21 S.Kierkegaard, Gesammelte Werke, hg. von E. Hirsch, Düsseldorf 1957, 16. Abt. 1,

S. 68f.
22 S. Kierkegaard, Papirer, hg. von P. A. Heiberg/V. Kuhn, Kopenhagen 1909ff., VIII, 2 B

81, S. 21.
23 Ges. Werke, a.a.O., 1962, 26. Abt., S. 127.

24 Papirer, a.a.O., VIII, 2 B 81, S. 22.
25 Ges. Werke, a.a.O., 26. Abt., S. 127f.
26 a.a.O., S. 6, Anm. 3.

27 a.a.O., S. 6.

28 a.a.O., S. 6, Anm. 1.

167



hier das Ästhetische/das Religiöse, zusammenzufügen und im Zweifel zu
lassen, was man selbst «in toto» eigentlich will29.

Die Methode der indirekten Mitteilung- daran besteht kein Zweifel - ist in
eminenter Weise achtungsschonend: indem sie nicht selbst urteilt, sondern
das Urteil dem Beurteilten überlässt. Sie kann aber darüber hinaus auch für
sich ins Feld führen, dass sie als einzige Methode der Schwierigkeit zu
begegnen weiss, mit der sich, wie wir gesehen haben, jede moralische Verurteilung

konfrontiert sehen wird: über Dinge zu urteilen, über die sie im Grunde

gar nicht urteilen kann. Sie weiss, dass es letztlich nur einen moralisch
kompetenten Beurteiler gibt: den Handelnden selbst. Der Handelnde mag dann
darüber befinden - und damit verschwinden auch Marquards Tribunalisie-
rungsprobleme und alle Eskalationsstufen des moralischen Verurteilens -,
wie weit er die Tribunalisierung seiner selbst treiben will.

Die Methode der indirekten Mitteilung, so möchte ich daher behaupten,
ist in der Tat die einzig mögliche Moral des moralischen Beurteilens. Wenn

man den Soziologen Glauben schenken will, scheint diese These sich
offensichtlich auch allgemeiner Verbreitung zu erfreuen: Ausdrücke wie «sollen»
und «müssen» sind, wie man in einem bekannten Handbuch der Soziologie
nachlesen kann, schon darum keine adäquaten Operationalisierungen von
Werturteilen «for the simple reason that most moral judgments made in our
society are understood - not stated - or else are stated indirectly, even
insinuated, and not stated pontifically in the manner sociologists seem to
envision In our society today, I believe, it is even considered <immoral> by
most groups to make a strong moral statement. To do so marks one as a prig,
moralist, square, or busybody. We have to insinuate or communicate
indirectly our moral feelings ifwe are going to be socially effective, very often by
nonverbal communications, such as a look of disgust»30. Will man es elabo-
rierter haben, liesse sich von diesen Alltagspraktiken her auch leicht eine

Brücke schlagen zu den neueren psychologischen Kommunikationstheorien
über die Formen des «nicht-destruktiven Feedbacks», z. B. dass man bei

allen Äusserungen das Prinzip der Reversibilität beachten, den andern nicht
analysieren und nicht bewerten, Ich-Botschaften statt Du-Botschaften
verwenden solle usw.31

29 Vgl. Papirer, a.a.O., X, 3 A 624; IX A 234.
30 Theoretical Sociology. Perspectives and Developments, New York 1970, S. 380.
31 Th. Gordon Familienkonferenz, Hamburg 1972, S. 114ff.; Miteinander reden. Bd. 2: Stile,

Werte und Persönlichkeitsentwicklung, Reinbek 1989, S. 130ff.; L. Schwäbisch/M. Siems,
Anleitung zum sozialen Lernen für Paare, Gruppen und Erzieher, Reinbek 1974, S. 70ff.

168



Mögliche Einwände und notwendige Modifikationen

Was aber, so mag der nächstliegende Einwand lauten, wenn indirekte
Mitteilung nicht verstanden wird? Und was, wenn dabei nicht nur die
Selbstachtung des moralisch Beurteilten, sondern auch die Selbstachtung der von
dessen Verhalten betroffenen Personen auf dem Spiel steht?

Kein Zweifel: Wo durch das primäre moralische Verhalten von Alter die

legitimen Rechte (und die Selbstachtung) von Ego tangiert werden, hat Ego -
und alle, die dazu in der Lage sind - das Recht, für die Anerkennung seiner

Rechte zu kämpfen, d. h. deutlich Position zu beziehen und klare Grenzen zu
setzen32. Die soziale Institution zwar, die in letzter Instanz zum Schutze der

legitimen Rechte jeder Person als Person geschaffen wurde, ist das Recht.

Rechtssubjekt zu sein, das denselben Gesetzen und denselben Rechten und
Pflichten unterliegt wie jede andere Person, unbesehen aller unterscheidenden

Fähigkeiten und Fertigkeiten: dies ist die fundamentale Form der

Achtung vor der Person, die sich historisch in den modernen Gesellschaften

herausgebildet hat. Wie die Entwicklung der Grundrechte von den liberalen
Freiheitsrechten des 18. Jahrhunderts über die politischen Teilnahmerechte
des 19. bis hin zu den sozialen Wohlfahrtsrechten des 20. Jahrhunderts zeigt,
ist dieser «Kampf um Anerkennung» nie abgeschlossen33. Der Ort aber, an
dem er zunächst ausgetragen wird, ist der Bereich des Moralischen. Dieser
offene Kampf um gegenseitige Anerkennung wird jedoch klar unterschieden
werden müssen von der moralischen Beurteilung im bisher erwähnten Sinn,
in der es gerade nicht um die Behauptung der eigenen moralischen Integrität,
sondern um den Angriff auf die Integrität anderer geht. Diese Abgrenzung

mag nicht immer leicht zu treffen und der Übergang von der indirekten Form
zur direkten Konfrontation darum oft fliessend sein. Ohne die Möglichkeit
jedoch, aus der indirekten Mitteilungsform herauszutreten und zur direkten
überzugehen, gerät die indirekte Mitteilung leicht in gefährliche Nähe zu,
moralisch gesehen, keineswegs nur erfreulichen Erscheinungen wie
Indifferentismus, Gleichgültigkeit und Permissivität.

Es gibt jedoch über diese Verwechslungsgefahr hinaus auch noch andere

Gründe, indirekte Mitteilung nicht um jeden Preis zu forcieren. Mit der Wahl

32 Die Einsicht in die Notwendigkeit, Grenzen zu setzen und klare Position zu beziehen, hat
auch in der Kommunikationspsychologie zu einer gewissen Korrektur geführt und zu
einer Rehabilitierung direkter Du-Botschaften anstelle der indirekten Ich-Botschaften
(vgl. F. Schulz von Thun).

33 Die Rechtsentwicklung unter diesem Gesichtspunkt beleuchtet A. Honneth, a.a.O.

(Anm. 2), S. 174ff.

169



der indirekten Mitteilung wirft Ego Alter nicht nur auf sich selbst zurück, er
lässt Alter auch mit sich allein und tritt vornehm den Rückzug an in seine

eigene «innere Abgeschiedenheit».
Dieser negative Aspekt der indirekten Mitteilung mag auch Kierkegaard

dazu bewogen haben, am Ende seines Lebens aus seiner Rolle als Maieutiker
herauszutreten und den Kampf gegen die Staatskirche schliesslich offen und
im eigenen Namen zu führen. Die Einsicht, so kommentiert er diesen Schritt,
dass der konsequente Gebrauch der indirekten Mitteilung etwas
«Übermenschliches, Dämonisches und Göttliches» in sich habe34 und dass er es

nicht mehr länger verantworten konnte, als ein «Rätsel» zu existieren35, habe

ihn dazu gebracht, direkt aufzutreten als «der, der der Sache des Christentums

hat dienen wollen und dienen will»36.

Welches aber ist dann die neue Form, welche die moralische Beurteilung
annimmt? Rein formal wird sie zwei Prämissen zu genügen haben: Sie

verurteilt einerseits - wie in der direkten Konfrontation - offen, was zu
verurteilen ist; aber der Urteilende unterwirft sich - in Solidarität mit dem

Verurteilten - seinem eigenen Urteil und sieht im verurteilten Alter - sein

Alter Ego. Es bedarf daher gleichsam des Eingeständnisses: ich selbst bin es,

um den es hier geht37.

Inhaltlich am nächsten kommt diese Form der Auseinandersetzung dem,

was Jaspers unter dem Begriff des «liebenden Kampfes» beschreibt: einer
Form der Kommunikation, in der es um «Ausschaltung jeder Macht und
Überlegenheit (geht), um das Selbstsein des anderen so gut wie um das eigene.
In diesem Kampf wagen beide rückhaltlos sich zu zeigen und infragestellen
zu lassen.» Voraussetzung ist eine «unvergleichliche Solidarität», die «erst

jenes Äusserste an Infragestellung möglich (macht), weil sie das Wagnis trägt,
zu einem gemeinsamen macht und mithaftet für das Resultat»38. Jeder

kämpft mit sich selbst und mit dem andern, und jeder ist bereit, grenzenlos
Rede und Antwort zu stehen39.

Die existentielle Nähe, welche diesen «liebenden Kampf» überhaupt erst

ermöglicht, dürfte jedoch noch weit seltener gegeben sein als die Notwen-

34 S. Kierkegaard, Papirer, a.a.O. (Anm. 22), X, 2, A 375, 267; VIII, 2 B 85, 26.
35 a.a.O. IX, A 234, vgl. auch B 57, 348.
36 a.a.O. IX, A 218; X, 5 A 60, 67.
37 Vgl. die entsprechende Formel bei Hegel, Phänomenologie des Geistes, a.a.O. (Anm. 15),

S. 469.
38 K. Jaspers; Philosophie II. Existenzerhellung, Berlin/Heidelberg/New York 1973,

4. Aufl., S. 65.
39 a.a.O. S. 66.

170



digkeit der Konfrontation. Zwischen diesen beiden Extremen liegt daher
weiterhin das offene Feld indirekter Mitteilung - als die Hauptantwort auf
das Problem der moralischen Beurteilung und die gesuchte Moral des

moralischen Beurteilens.

171




	Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?

