Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?
Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 52/93

ANTON HUGLI

Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?

Warum ist das moralische Beurteilen und Verurteilen iiberhaupt ein Problem?

Der bekannte amerikanische Ethnologe Malinowski erzihlt in seinen Stu-
dien iiber abweichendes Verhalten die folgende Geschichte, die sich wihrend
seines Aufenthaltes auf den Trobriand-Inseln zugetragen hatte:

«Eines Tages sagte mir ein Ausbruch von lautem Wehgeschrei und allgemeiner Erschiit-
terung im Dorfe, dass sich irgendwo in der Nachbarschaft ein Todesfall ereignet haben
miusste. Ich erfuhr, dass Kima’i, ein junger Bursche von ungefihr 16 Jahren, den ich selber
kannte, von einer Kokospalme gefallen sei und dabei den Tod erlitten habe . . . Ich erfuhr,
dass durch ein mysteridses Zusammentreffen ein anderer junger Bursche schwer verwun-
det worden war. Und bei den Begribnisfeierlichkeiten herrschte eine offensichtliche
Erregung, eine Stimmung der Feindschaft zwischen dem Dorf, in welchem der Bursche
gestorben war, und demjenigen, in dem er zu Grabe getragen wurde.

Erst viel spéter kam ich in die Lage, die wahre Bedeutung dieser Ereignisse aufzuklaren.
Der Bursche hatte Selbstmord begangen. Die Wahrheit war die, dass er die Gesetze der
Exogamie iibertreten hatte. Die Partnerin in diesem Verbrechen war seine Base miitter-
licherseits, die Tochter der Schwester seiner Mutter. Dies war allgemein bekannt und
wurde missbilligt, aber man unternahm nichts, bis der verlassene Liebhaber des Mad-
chens, der sie hatte heiraten wollen und der sich personlich schwer verletzt fiihlte, die
Initiative ergriff. Erst drohte er, die schwarze Magie gegen den schuldigen Burschen
anzuwenden, aber das hatte keine Wirkung. Eines Abends beschimpfte er den Verbrecher
vor allem Volk, indem er ihn in Gegenwart des ganzen Dorfes des Inzests beschuldigte
und ihm einige Ausdriicke zuschrie, die fiir einen Eingeborenen untragbar sind.
Daher gab es nur noch ein Mittel fiir den ungliicklichen Jungen, nur einen einzigen
Ausweg: Am nichsten Morgen zog er sein Festkleid an, schmiickte sich, erkletterte eine
Kokospalme, versammelte die Gemeinde, hielt inmitten der Palmblitter eine Ansprache
an die Versammelten und nahm von ihnen Abschied. Er erklirte die Griinde fiir seine
verzweifelte Tat und erhob eine verschleierte Anklage gegen den Mann, der ihn in den Tod
getrieben und an dem ihn zu richen die Pflicht seiner Klan-Leute war. Dann wehklagte er
laut, wie es der Brauch erforderte, sprang von der Palme etwa 60 Fuss tief hinunter und
war augenblicklich tot. Darauf folgte ein Kampf im Dorf, in welchem der Rivale ver-
wundet wurde, und der Streit wiederholte sich wihrend der Begribnisfeier . . .»'

1 B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society, New York 1926, S. 77-80; dt.: Sitte
und Verbrechen bei den Naturvélkern, Bern 1949, S. 72-75; vgl. auch H. S. Becker, Outsi-
ders. Studies in the Sociology of Deviance, New York 1963; dt.: Aussenseiter. Zur Soziologie
des abweichenden Verhaltens, Frankfurt/M. 1973, 1. Kapitel: «Aussenseiter», S. 1-16; F.
Tannenbaum, Crime and Community, New York 1951; E. M. Lemert, Social Pathology,
New York 1951, S. 71-76; ders., Human Deviance, Social Problems and Social Control,

153



Anhand dieser Geschichte lassen sich einige grundlegende Ziige des morali-
schen Verurteilens aufzeigen, die ins Zentrum der Thematik fiihren:

1. Die offentliche Verurteilung einer Normverletzung ist selbst eine Hand-
lung, die gravierende Folgen haben und ihrerseits wieder Gegenstand
einer moralischen Beurteilung sein kann.

2. Die Normverletzung bekommt durch die 6ffentliche Verurteilung eine
neue Qualitit: Gerade durch sie entsteht moglicherweise erst der Skandal
—dem sie ein Ende setzen méchte. Offentliche Verurteilung weist jedenfalls
eine starke Analogie zu ihrem rechtlichen Pendant, dem Richterspruch,
auf: Sie legitimiert und mobilisiert erst die reaktiven Gefiihle der andern
— Indignation, Abscheu, Verachtung usw. — und fordert als Konsequenz
eine moralische Reaktion des Verurteilten in Form von Busse, Sithne oder
Kompensation.

3. Der offentlich Verurteilte kann durch das Urteil zu einem Ausgestossenen,
Aussenseiter, Gedchteten werden. Mit der Achtung der andern verliert er
auch seine Selbstachtung und — im Extremfall — die Grundlagen seiner
gesellschaftlichen Existenz.

4. Die Person, die das offentliche Urteil ausspricht, macht sich dadurch
selber zum Gegenstand der reaktiven Gefiihle der anderen Mitglieder der
Gesellschaft, die sie nun ihrerseits 6ffentlich beurteilen oder verurteilen.

Diese Eigenheiten des Phinomens der moralischen Verurteilung werfen auch
ein neues Licht auf die Moral als gesellschaftliche Institution. Als moralisch,
so miisste man sagen, ist ein Verhalten zu bezeichnen, das

a) als Erfiillung oder Verletzung von Normen, d. h. von generalisierten ge-
sellschaftlichen Verhaltenserwartungen, verstanden werden kann;

b) dessen Normgeméssheit oder Normwidrigkeit Gegenstand einer (negati-
ven oder positiven) Beurteilung ist und in uns reaktive Gefiihle wie
Ubelnehmen, Empérung und Entriistung oder Dankbarkeit und Wert-
schiatzung hervorzurufen pflegt;

c) dessen Offentliche Beurteilung sowohl dem Urteilenden als auch dem Be-
urteilten Achtung oder Missachtung einbringen kann, wobei Achtung als
allgemeinster Ausdruck dafiir stehen mag, dass die eine Person in der
andern sich selbst wiederfinden, wiedererkennen und akzeptieren kann?.

New Jersey 1967; J. Kitsuset, Societal Reaction to Deviance: Problems of Theory and
Method, in: Social Problems 9 (1962), S. 247-256.

2 Der Begriff der Achtung, um den es hier geht, ldsst sich noch scharfer fassen im Lichte
einer urspriinglich aus der Rechtswissenschaft stammenden Unterscheidung. Zum einen

154



Jede dieser Bedingungen ist eine notwendige Voraussetzung dafiir, dass ein
Verhalten oder die Beurteilung eines Verhaltens moralisch genannt werden
kann. (Ob die Bedingungen insgesamt auch hinreichend sind, sei hier offen-
gelassen.)

Wenn man dieser Analyse folgt, wird man auch nach einem neuen Grund-
begriff der Moral suchen miissen. Im Zentrum der Aufmerksamkeit standen
bislang die Begriffe des (moralisch) Guten respektive Schlechten oder, gesin-
nungsethisch ausgedriickt, des moralisch Bosen. Aus der Perspektive des
moralischen Beurteilens allerdings ist es zweifelhaft, ob sich diese Begriffe
uberhaupt bestimmen lassen ohne Riickgriff auf jenen Begriff, um den sich
alles Moralische zu drehen scheint: den Begriff der Achtung. Ist Achtung oder
der Mangel an Achtung eine Folge davon, dass ich gut respektive schlecht oder
bose gehandelt habe; oder gilt vielmehr das Umgekehrte, dass meine Handlung
gut oder schlecht ist, weil sie gegenseitige Achtung oder Missachtung aus-
driickt und erzeugt? Steht das moralische Reden und Argumentieren tiber das
Gute und Bose oder Schlechte nicht im Dienste der weit fundamentaleren
Aufgabe: die Bedingungen zu formulieren, unter denen sich Interaktionspart-
ner gegenseitig und iiber alle Situationen hinweg achten kénnen?

bedeutet Achtung die Anerkennung einer Person als Person in ihrer Fahigkeit, autonom
aus verniinftiger Einsicht zu handeln. Dies ist der Begriff von Achtung im Sinne der
moralischen Zurechnungsfihigkeit, wie ihn Kant erstmals formuliert und wie er durch die
Aufnahme der jedem Individuum als Individuum zukommenden Grundrechte in die mo-
derne Rechtsprechung seinen Ausdruck gefunden hat. Davon zu unterscheiden ist die
soziale Achtung, die einem Individuum nur insofern und nur in dem Grade zukommt, als
es iber besondere, intersubjektiv geschitzte Eigenschaften verfiigt. Die rechtliche Ach-
tung lasst daher keine Abstufungen zu, die soziale Wertschitzung dagegen kennt ein von
dem jeweiligen gesellschaftlichen Massstab abhingendes Mehr oder Weniger (vgl. dazu
die von R. von Ihering getroffene Unterscheidung: Der Zweck im Recht, Bd. 2, Leipzig
1905, S. 389ff., 405ff.). Die neuere Diskussion innerhalb der analytischen Philosophie
nimmt diese Unterscheidung in anderer Form wieder auf (vgl. St. L. Darwall, Two Kinds
of Respects, in: Ethics 88 (1977/78), S. 36f.). A. Honneth kommt aufgrund seiner an
Hegel und Mead anschliessenden Analyse zu einer noch weiteren Differenzierung, indem
er drei Muster der «intersubjektiven Anerkennung» unterscheidet: die «emotionale Zu-
wendung» in der Liebe, die «kognitive Achtung» in den Rechtsverhdltnissen und die
«soziale Wertschatzungy innerhalb einer solidarischen Wertgemeinschaft (Kampf um An-
erkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt a. M. 1992,
S. 148-211). Gemaiss Honneths Terminologie gehort die moralisch relevante Form der
Anerkennung offensichtlich unter die Kategorie der «sozialen Wertschitzung». Die be-
sonderen Missachtungsformen sind dann: «Entmiindigung und Beleidigungy, weil sie die
«Ehre» und Wiirde einer Person tangieren. Der Selbstbezug, der dabei auf dem Spiel steht,
ist das, was Honneth als «Selbstschidtzung» bezeichnet, im Unterschied zu dem auf Liebe
basierenden «Selbstvertrauen» und der auf der rechtlichen Anerkennung beruhenden
«Selbstachtung» (vgl. S. 179ff., 209ff.).

155



Wenn wir fiir einmal annehmen, dass der Mensch nicht fiir die Moral, son-
dern die Moral fiir den Menschen da sei, miissten wir den Begriff der
Achtung ins Zentrum stellen. Es gibt dafiir auch eine Reihe von guten phi-
losophischen Griinden: transzendentalphilosophische, transzendentalprag-
matische, interaktionstheoretische, systemtheoretische.

Denn: Ob man mit Kant transzendentalphilosophisch das Prinzip der
Ethik auf den Punkt bringt, den andern nicht nur als Mittel, sondern immer
auch als Zweck anzusehen; ob man das Prinzip des Ethischen transzenden-
talpragmatisch bestimmt als «das gemeinschaftlich befolgte Verfahren der
diskursiven Einlosung von normativen Geltungsanspriichen», das die Inter-
essen aller Betroffenen zu beriicksichtigen versucht®, ob man mit Mead
interaktionstheoretisch sagt, dass die «Anerkennung einer Verpflichtung
gleichbedeutend damit sei, dass sich ein Individuum mit denen identifiziert,
die ihm gegeniiber Anspriiche geltend machen»*, oder ob man mit Luhmann
behauptet, die Funktion der Moral bestehe darin, das Problem der doppelten
Kontingenz zu 16sen, d. h., schlicht ausgedriickt, das Problem, dass Ego nicht
weiss, was Alter, und Alter nicht, was Ego tun wird, und dass sie dennoch so
handeln miissen, dass die Handlung von Ego im Hinblick auf das erfolgt, was
Alter tun wird und umgekehrt® — die Pointe ist in dieser wie auch in allen
iibrigen Formulierungen dieselbe: Wenn immer das gliickt, was als die ei-
gentliche moralische Aufgabe zu leisten ist, dann wird sich auch Ego in Alter
als dessen Alter Ego wiedererkennen und wiederfinden konnen; Ego wird
sich darum geachtet fithlen und Alter mit Achtungserweis honorieren. Moral
kann daher in der Tat, wie Luhmann in seinem besten Soziologenchinesisch
sagt, als «ein Codierprozess» angesehen werden, «mit der spezifischen Funk-
tion, iiber Achtungsbedingungen Achtungskommunikation und damit ein
laufendes Abgleichen von Ego/Alter-Synthesen zu steuern.»®

Anthropologisch gesehen ist eine auf Achtung gebaute Moral eine Kom-
pensationsfolgen-Kompensation: Die kulturellen, auf Gemeinschaft hin an-
gelegten Systeme, die sich der Mensch zur Kompensation seiner biologischen
Schwichen und der Mingelhaftigkeit seiner organischen Ausstattung ge-
schaffen hat, erzeugen eine neue Art von Verletzlichkeit — die Verletzlichkeit

3 J. Habermas, Zur Rekonstruktion des historischen Materialismus, Frankfurt/M. 1976,
S. 84f.

4 G. H. Mead, Gesammelte Aufsétze, Bd. 1, hg. von H. Joas, Frankfurt/M. 1980, S. 402.

5 N. Luhmann, Soziologie der Moral, in: ders./Stephan H. Pfiirtner (Hg.): Theorietechnik
und Moral, Frankfurt/M. 1978, S. 45.

6 a.a.0., S. 51.

156



der vergesellschafteten Individuen in ihrer personlichen Integritat. Je indivi-
dueller die Menschen im Zuge der zunehmenden Ausdifferenzierungen der
Lebenswelt werden und je dichter ihr Netz der wechselseitigen Abhangigkei-
ten, desto gefdhrdeter sind sie auch in ihrer personalen Existenz. Die Moral
ist die kompensatorische Antwort auf die dadurch entstehende, iiber die
physische Gefahrdung weit hinausgehende Schutz- und Schonbediirftigkeit.
«Moralen» miissen deshalb, wie Habermas in seiner Wiirdigung der
Mitleidsethiken hervorhebt, «stets zwei Aufgaben in einem 16sen: Sie bringen
die Unantastbarkeit der Individuen zur Geltung, indem sie gleichmassig Ach-
tung vor der Wiirde eines Jeden fordern», und sie «fordern Empathie und
Firsorge fiir das Wohlergehen des Nachsten»’. Diesen beiden komplemen-
taren Aspekten entsprechen die Prinzipien der Gerechtigkeit und der Soli-
daritat: «Gerechtigkeit im modernen Sinne bezieht sich auf die subjektive
Freiheit unvertretbarer Individuen; hingegen bezieht sich Solidaritit auf das
Wohl der in einer intersubjektiv geteilten Lebensform verschwisterten Ge-
nossen»®.

Eine Bestitigung dieser Habermasschen These findet sich auch bei Kohl-
berg. In jeder moralischen Entscheidung miissen wir, wie Kohlberg in seiner
Analyse des «guten, «alten> Kantischen Postulats» der Achtung vor der Per-
son hervorhebt, das Problem l6sen, «die Gesichtspunkte der Gerechtigkeit
und des Wohlwollens in einer einzigen Entscheidung iiber das moralisch
Richtige miteinander (zu) koordinieren»’.

7 J. Habermas, Moralitit und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwinde gegen Kant auch auf
die Diskursethik zu?, in: Moralitdt und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskurs-
ethik, hg. von W. Kuhlmann, Frankfurt/M. 1986, S. 21. — Ein interessanter Versuch, eine
auf dem Begriff der Achtung beruhende Ethik zu entwickeln, wurde in jiingster Zeit von

Axel Honneth unternommen. Dieser Ansatz bietet sich an als Vermittlungsposition zwi-

schen der auf Kant zuriickgehenden universalistischen Tradition der Moral und der von

Hegel erneuerten Tradition der Sittlichkeit als dem jeweils eingelebten Ethos einer parti-

kularen Lebenswelt, sofern es nun nicht mehr nur um die moralische Autonomie des

Menschen geht, sondern um die — allerdings im Unterschied zu Hegel nicht substantiellen,

sondern strukturellen — rechtlichen und sozialen Bedingungen fiir seine Selbstverwirkli-

chung (A. Honneth, a.a.0. (Anm. 2), S. 275ff.).

Ebd.

9 L. Kohlberg/D.R. Boyd/C. Levine, Die Wiederkehr der sechsten Stufe: Gerechtigkeit,
Wohlwollen und der Stand der Moral, in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (Hg.), Zur
Bestimmung der Moral. Philosophische und sozialwissenschaftliche Beitrdge zur Moralfor-
schung, Frankfurt/M. 1986, S. 219.

o0

157



Welches sind die Bedingungen der Moglichkeit dafiir,
dass moralisches Beurteilen zum Problem werden kann?

Angenommen also, Achtung sei in der Tat der Grundbegriff von Moral, was
folgt dann daraus umgekehrt wiederum in bezug auf das Phinomen des
moralischen Ver- und Beurteilens? Das moralische Beurteilen bekommt da-
durch einen neuen Stellenwert: Es ist kein Randphidnomen mehr, sondern ein
notwendiges Moment im gegenseitigen Austausch der Achtungs- oder Miss-
achtungsbezeugungen. Die Verurteilung trifft uns am empfindlichsten Punkt:
in unserer Selbstachtung, unserer Uberzeugung, dass das, was wir tun oder zu
tun beabsichtigen, wertvoll und gut ist, und dass wir in der Lage sind, das,
was wir fiir richtig und gut halten, tatsdchlich auch zu tun. Selbstachtung
jedoch hiangt wesentlich davon ab, in welchem Ausmass die andern mit uns
verbundenen Personen, deren Tun und Sein wir selbst zu schitzen wissen, uns
ihrerseits Wertschdtzung entgegenbringen. Nichts kann uns daher so sehr
verletzen wie dies: die Achtung dieser andern zu verlieren, ihrer Wertschét-
zung nicht mehr wiirdig zu sein. Die Reaktion auf einen solchen Achtungs-
verlust ist Scham: das Gefiihl, so erbarmlich zu sein, wie der andere uns
sieht!?,

Warum aber ist gerade die offene Verurteilung eine doppelte Bedrohung der
Selbstachtung? Die besondere Pointe der Achtung liegt darin, dass sie nur
freiwillig erbracht werden kann: Sie ist freiwillige (weder durch Drohungen
erzwungene noch durch Belohnungsangebote hervorgelockte) Zustimmung
von Alter zu dem, was Ego seinerseits freiwillig, aus eigenem Antrieb und
eigener Einsicht, bewusst und mit Absicht tut.

Ohne reaktive Ausserungen der Billigung oder Missbilligung von seiten
Alters gibe es jedoch fiir Ego kein Wissen dartiiber, ob er von Alter anerkannt
wird oder nicht. Auf der anderen Seite aber ist allein schon die Moglichkeit
einer Missbilligungsdusserung eine permanente Gefidhrdung der Selbstach-
tung und eine heimliche Quelle des moralischen Drucks. Und sobald Ego von
Alter offentlich beurteilt und verurteilt wird, geridt das Geflige der gegensei-
tigen Achtung aus dem Gleichgewicht. Ohne autorisiert zu sein, erhebt sich
Alter zur Autoritit iiber Ego und erldsst als selbsternannter Richter und
gleichsam als Verkorperung des moralischen Gesetzes sein Urteil iiber die
Taten und Untaten von Ego. Fiir Ego heisst dies — und darin liegt die eigent-
liche Kriankung —, dass Alter das Urteil dariiber, was moralisch richtig und

10 Zur Analyse des Zusammenhangs zwischen Scham und Selbstachtung vgl. etwa J. Rawls,
A Theory of Justice, London/Oxford/New York 1972, S. 44-46.

158



falsch sei, nicht mehr Ego selbst iiberlassen zu konnen glaubt, sondern ihn
gleichsam unter moralische Vormundschaft stellt. Die Tatsache, dass Alter
sein Urteil o6ffentlich ausspricht, beraubt Ego auch der Mdglichkeit, das
Gegenteil zu beweisen; denn richtet er sich in seinem Verhalten nach dem
Urteil von Alter, bleibt der Verdacht, dass er dies nicht freiwillig, sondern nur
auf den Druck Alters hin getan hat; rebelliert er gegen Alters Verdikt, kann
Alter darin einen Beweis mehr sehen, dass Ego weiterhin der Fremdsteuerung
bedarf. Das diinne Band, das Achtung und Selbstachtung miteinander ver-
kniipft, ist damit endgiiltig zerrissen.

Der moralische Be- und Verurteiler masst sich aber nicht nur eine
Autoritat an, die ihm nicht gehort, er nimmt auch ein Wissen in Anspruch,
das er im Grunde — gar nicht haben kann. Denn in noch grosserem Masse als
ein Richterspruch ist die Berechtigung der moralischen Verurteilung davon
abhingig, dass das verurteilte Verhalten dem Verurteilten tatsachlich als seine
Handlung zugeschrieben werden kann. Was beurteilt wird, ist daher, genau
genommen, nicht die Handlung, sondern die handelnde Person selbst. Das
Urteil ist ein Urteil iiber die Person. Die Berechtigung dieses Urteils aber ist in
Frage gestellt, sobald wir entdecken, dass die Person fiir etwas verurteilt wird,
was sie nicht unter ihrer Kontrolle hatte.

Verantwortlichkeiten und Absichten nachzuweisen gehort jedoch zu den
wohl problematischsten Unterfangen im zwischenmenschlichen Bereich. Das
Ausmass dieser Schwierigkeit wird deutlich, wenn wir, wie dies etwa Thomas
Nagel in seinem Aufsatz «Gliick gehabt! Zufall als moralisches Problem» auf
eindriickliche Weise darlegt!!, dariiber zu reflektieren beginnen, ob und in-
wiefern wir fiir unser Tun liberhaupt verantwortlich genannt werden konnen.
Wenn wir das Verhalten einer Person aus der Aussenperspektive eines Beob-
achters zu betrachten versuchen, schrumpft der Bereich der Verantwortung
zunehmend und unaufhaltsam auf einen ausdehnungslosen Punkt zusam-
men.

Esist ein der Kontrolle des Handelnden entzogener Zufall, welche Art von
Mensch er ist, mit welchen Neigungen, Fertigkeiten und Charaktereigen-
schaften versehen. Es ist Zufall und eine Frage des Gliicks oder Pechs, in
welche Situation man gerdt und mit welchen Problemen man konfrontiert

11 Th. Nagel, Moral Luck, in: Proceedings of the Aristotelian Society, suppl. 50 (1976), S.
137-151; dt.: Gliick gehabt! Zufall als moralisches Problem, in: ders., Uber das Leben, die
Seele und den Tod, Konigstein 1984, S. 39-54. — Vgl. auch A. Kenny, Aristotle on the
Perfect Life, Oxford 1992, S. 76ff.; ders., Aristotle on Moral Luck, in: J. Dancy/J. M. E.
Moravesik/C. C. W. Taylor (eds.): Human Agency, Stanford 1988; B. A. O. Williams,
Moral Luck, in: Proceedings of the Aristotelian Society, suppl. 50 (1976), S. 115-135.

159



wird, ob man beispielsweise in Nazideutschland geboren wurde oder in der
Schweiz der Nachkriegszeit. Es ist unverschuldetes Gliick oder Pech, welche
fritheren Umstinde unser gegenwirtiges Handeln beeinflussen und welche
Folgen unser Handeln haben wird — ob eine kleine Fahrlassigkeit zum Bei-
spiel zum Tod eines Kindes fiihrt oder eine harmlose Unterlassung bleibt.

In der Aussenperspektive enden wir daher mit dem Paradox, dass die
grundlegende Annahme, ein Mensch konne nur fiir das, was er tue, verant-
wortlich gemacht werden, uns zu dem Schluss fiihren muss, dass keiner fiir
etwas verantwortlich gemacht werden kann, weil das, was er tut, sich auf
Dinge zuriickfiihren lédsst, die er nicht getan hat, und er deshalb auch nicht
moralisch verantwortlich sein kann fiir das, wofiir er sowohl verantwortlich
als auch nicht verantwortlich ist'2. Die Person wird damit immer ungreifba-
rer, sie lost sich auf in eine pure Abfolge von Ereignissen.

Aus der Innenperspektive dagegen konnen wir uns nicht einfach als Teil der
Welt und Episode in einer Ereigniskette betrachten, wir haben eine zumindest
grobe Vorstellung davon, was von uns selbst und was nicht von uns selbst
abhingt, was wir selber tun und was uns bloss widerfihrt. Zumindest uns
selbst gegeniiber werden wir daher notwendigerweise den Aussenstandpunkt
aufgeben und uns und unser Handeln unter die Kategorien von Schuld und
Verantwortung stellen. Wenn wir dazu tibergehen, andere moralisch zu ver-
urteilen, libertragen wir gleichsam — unzulédssigerweise — die Innenperspek-
tive auf andere, gestehen ihnen ein Selbst zu, das dem unseren dhnlich ist. Wir
nehmen eine moralische Beurteilung vor, die wir, gerade in dieser Perspek-
tive, gar nicht vornehmen diirften.

Ich fasse zusammen: Ohne reaktive moralische Ausserungen der Billigung
oder Missbilligung, d. h. ohne Achtungs- und Missachtungsbezeugung, wiir-
de die Moral ihre Funktion der Achtungsbewahrung nicht erfiillen; jedes
offene Beurteilen oder Verurteilen jedoch zerstort nicht nur das, was es ei-
gentlich erhalten sollte, es verletzt auch das fundamentale Prinzip, das jedem
Beurteilen zugrundeliegt: dass man Menschen nur verantwortlich machen
kann fiir Dinge, fiir die sie tatsidchlich auch verantwortlich sind. Moralisches
Beurteilen aber ist nicht nur fragwiirdig und in sich paradox, es ist immer
auch, wie das Beispiel aus dem Trobrianderdorf zeigt, in hochstem Masse
riskant; denn es steht selbst wieder unter Achtungs- und Missachtungsbe-
dingungen.

12 Nagel, a.a.0., S. 48.

160



Das moralische Verurteilen und seine verschiedenen Eskalationsstufen

Falls sich Ego durch die offene Verurteilung von Alter in seiner Selbstachtung
tangiert fithlt, kann dies den Keim legen fiir eine immer weiter eskalierende
Spirale gegenseitiger Missachtungserweise.

Alle gewohnlichen Verhaltenserwartungen sind dann ausser Kraft gesetzt;
denn es geht nun um ganz andere Dinge als um die Frage des richtigen oder
falschen Verhaltens, z. B. um « Wahrung des Gesichts», «Rechthabenwollen»,
«Bestrafung des andern» usw.

Riskant ist die moralische Beurteilung aber auch darum, weil sie immer
auch auf den Beurteilenden zuriickfillt. Der moralisch Verurteilende z. B.
kann sich — wie der junge Mann in Malinowskis Geschichte — sehr bald dem
Vorwurf ausgesetzt sehen, dass seine Verurteilung weniger dem Interesse an
der Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Moral entspringt als vielmehr hdchst
eigenniitzigen und niedertridchtigen Motiven. Und wo sich kein derartiges
Motiv unmittelbar nachweisen lisst, diirfte es — dank Freud und der Psy-
choanalyse — ein leichtes sein, mit Begriffen wie Verdrangung und Projektion
die dem Verurteilten zugeschriecbenen bosen Motive als die ins Unbewusste
verdriangten Motive des Urteilenden selbst zu entlarven — als Versuch, sich
von eigenen Schuldgefiihlen zu befreien®.

Diese Eskalationsmoglichkeit enthiillt einen weiteren Grundzug des mo-
ralischen Beurteilens: Moralisches Beurteilen ist reflexiv, d. h. beliebig auf
sich selbst anwendbar.

Ich kann das moralische Beurteilen seinerseits wieder moralisch beurteilen
und das Beurteilen zweiter Ordnung wiederum von einer hoheren Ordnung
her beurteilen usw. Moral teilt diesen reflexiven Charakter mit einer Reihe
anderer Disziplinen: Geschichtswissenschaft z. B. kann sich beliebig oft sel-
ber zu ihrem Gegenstand machen; Literaturkritik kann immer auch ihre
eigenen Texte kritisieren; Erziehung verlangt eine Erziehung der Erzieher
usw.

Die Reflexivitit des moralischen Redens erzeugt das Folgeproblem, ob
und wie die Iteration zum Stehen gebracht werden kann. Dieses Folgepro-
blem hat vor allem unter Soziologen ein besonderes Interesse gefunden.

Der einfachste, problemloseste Fall ist der, dass sowohl Alter wie Ego —wenn
wir uns diese Reduktion auf zwei Personen gestatten wollen — dasselbe Ver-

13 L. A. Coser, Einige Funktionen abweichenden Verhaltens und normativer Flexibilitit,
in: F. Sack/R. Konig (Hg.), Kriminalsoziologie. Frankfurt/M. 1968, S. 24.

161



halten gut oder schlecht finden und dass sowohl Alter wie Ego das 6ffentliche
Beurteilen des guten Verhaltens als gut und des schlechten als schlecht — gut
finden. Dank ihrer Einstimmigkeit iiber das, was achtungserweisend ist, sind
sie in der Lage, die Perspektive des jeweils andern voll und ganz in die eigene
Perspektive zu integrieren und sich dies gegenseitig mit Achtung honorieren
zu lassen. Zu weiterer Reflexion und Kommunikation ist kein Anlass.

Die Situation wird aber sofort anders, wenn zwischen Alter und Ego Dif-
ferenzen auf der Ebene des Verhaltens oder auf der Ebene des Urteilens oder
auf beiden Ebenen eintreten, d. h., wenn keine Garantie mehr besteht, dass
sowohl Alter wie Ego das gleiche Verhalten und das gleiche Beurteilen oder
Verurteilen fiir gut ansehen. Rein logisch gesehen 6ffnen sich insgesamt acht
Moglichkeiten, die Luhmann in die Form der folgenden Tabelle gebracht
hat';

Moralitat des moralischen Urteilens

Beurtei_i_ung als Beurteilung als
+ - - -
Moralitit 1 5 7
des Verhaltens - 2 B 6 8

In der tabellarisch dargestellten Konstellation kann nicht mehr davon aus-
gegangen werden, dass beide Interaktionspartner dasselbe Verhalten gut und
lobenswert und dasselbe Verhalten schlecht und mithin tadelnswert finden.
Die Frage, wie man auf der Verhaltensebene handeln soll, wird darum auch
abtrennbar von der Frage, ob man das Verhalten anderer moralisch beur-
teilen soll oder nicht. Sind diese beiden Fragen aber einmal voneinander
abgekoppelt, wird es auch méglich, dass die moralische Verhaltensbeurtei-
lung fiir sich allein schon zu einer moralischen Leistung wird, der man mit
Achtung oder Achtungsentzug begegnet. Es kann nun — je nach Situation —
selber schon verdienstvoll sein, dass man gutes Verhalten lobt und schlechtes
verurteilt oder — und dies bedeutete dann einen revolutioniren oder zumin-
dest innovatorischen Bruch mit bisherigen Verhaltenserwartungen — dass
man das von Alter als gut angesehene Verhalten tadelt und das als schlecht

14 Luhmann, a.a.0. (Anm. 5), S. 85.

162



angesehene Verhalten lobt. Das Feld jedenfalls ist nunmehr offen fiir mora-
lische Unternehmer jeglicher Art: fiir Propheten, Moralisten, Zeitkritiker,
Agitatoren usw. Es wird nun auch jene Erscheinung moglich, deren Dialektik
Hegel unter dem Begriff der «schonen Seele» beschrieben hat: Statt selber zu
handeln und sich durch die Beriihrung mit der Realitit die Hinde schmutzig
zu machen, ergeht man sich im Urteilen und Reden, sei es durch die perma-
nente Versicherung der eigenen Gewissenhaftigkeit oder durch die entlar-
vungsbegierige, nach eigenniitzigen und schlechten Absichten spdhende
Beurteilung der Taten anderer. Und mit Hegel kann man dann dieses Urteilen
und Beurteilen selbst wieder moralisch verurteilen: Es ist «selbst niedertrdch-
tig, weil es die Handlung teilt, und ihre Ungleichheit mit ihr selbst hervor-
bringt und festhalt. Es ist ferner Heuchelei, weil es solches Beurteilen nicht
fiir eine andere Manier, bose zu sein, sondern fiir das rechte Bewusstsein der
Handlung ausgibt, in dieser seiner Unwirklichkeit und Eitelkeit des Gut- und
Besser-Wissens sich selbst iiber die heruntergemachten Taten hinaufsetzt und
sein tatloses Reden fiir eine vortreffliche Wirklichkeit genommen wissen
will.»!

Die zeitgenossische Form der Hegelschen «schonen Seele» unter den An-
wendungsbedingungen der modernen technischen Zivilisation ist jenes Phé-
nomen, das Hermann Liibbe als politische Moralisierung angeprangert hat.
Zu diesen Anwendungsbedingungen gehort insbesondere, dass man nun
nicht nur die Einzelhandlungen der Menschen, sondern auch die unbeab-
sichtigten, sich gegenseitig auf verhdngnisvolle Weise aufschaukelnden Fol-
gen und Nebenfolgen der vielen Einzelhandlungen den einzelnen moralisch
anrechnet und zum Gegenstand moralischer Beurteilung macht. In zweiter
Potenz wird zudem nicht bloss das Handeln allein, sondern auch schon das
Hegen und Aussern von Uberzeugungen dem moralischen Verdikt unterwor-
fen.

Odo Marquard glaubt den Beginn dieser epidemischen Verselbstindigung,
der «Ubertribunalisierung der menschlichen Lebenswirklichkeit», wie er es
nennt, ziemlich genau datieren zu konnen. Mit der Theodizee von Leibniz
wird, so Marquard, die Philosophie erstmals in ihrer Geschichte in einen
Prozess verwandelt, «den Prozess Mensch gegen Gott in Dingen Ubel in der
Welt»'6, Nachdem dann Gott — zu dessen eigener Entlastung — als nicht exi-
stent erwiesen wurde, ging die Verantwortung fiir die Ubel in der Welt voll auf

15 G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, hg. von Georg Lasson, Hamburg 1952,
S. 468.
16 O. Marquard, Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, S. 47.

163



den Menschen iiber. Seither steht der Mensch als absolut Angeklagter und
als absoluter Richter zugleich vor einem Dauertribunal, «unter absolutem
Rechtfertigungsdruck, unter absolutem Legitimationszwang»'’. Die zu-
nichst metaphysische Frage <warum ist iiberhaupt etwas und nicht nichts
wird gesteigert «zur absolut gnadenlosen Anklagefrage an jedermann: <Mit
welchem Recht gibt es dich iliberhaupt und nicht vielmehr nicht, und mit
welchem Recht bist du so, wie du bist, und nicht vielmehr anders?»»'®. Aus
diesem Dauertribunal gibt es nur ein Entkommen: indem man es selber — fiir
die andern — wird. Und daraus entsteht nach Marquard «die Dauerflucht aus
dem Gewissenhaben in das Gewissensein»'.

Das Problem dieser Moralisierung und Tribunalisierung: Ist der Stein der
Reflexion einmal ins Rollen gekommen, gibt es kein Halten mehr, denn jede
moralische Verurteilung kann ihrerseits wieder verurteilt werden. Die Begrif-
fe «Tribunalisierung» und «Moralisierung» z. B. sind selber wiederum Aus-
driicke eines neuen Verurteilungsschubs: Man verurteilt das Verurteilen. Die
Folge allerdings ist fiir den Verurteiler des Verurteilens recht destruktiv. Er
verwickelt sich in einen performativen Widerspruch: indem er verurteilt, was
er selber tut. Schlimmer noch: Er bringt damit nicht nur sich selbst, sondern
auch die Moral um ihre Pointe; denn Moral — so jedenfalls zeigte es unsere
Analyse — lebt von reaktiven Gefiihlen wie Missbilligung und Emporung
oder Wertschatzung und Dankbarkeit und ist mithin permanente Quelle von
Beurteilung und Verurteilung.

Wer das Gegenteil tut und das moralische Beurteilen lobt, steht jedoch
nicht besser da. Sobald der Fall eintritt, dass Ego verurteilt, was Alter lobt,
wird keine Seite mehr linger behaupten wollen, dass es prinzipiell gut sei,
moralisches Verhalten zu beurteilen: Die Beurteilung ist nur unter der Be-
dingung gut, dass sie auch als gut respektive schlecht beurteilt, was — aus der
Sicht von Alter oder aus der Sicht von Ego — tatsiachlich gut oder schlecht ist.
Auf die Beurteilung des moralischen Beurteilens bezogen ist dies allerdings
eine Tautologie: Das moralische Beurteilen des moralischen Beurteilens ist
nur unter der Bedingung gut, dass das moralische Beurteilen gut ist.

17 a.a.0., S. 49.
18 a.a.0., S. 50.
19 a.a.0., S. 57.

164



Gibt es eine Moral des moralischen Beurteilens?

Was aber ist zu tun, wenn sich das moralische Beurteilen weder generell
billigen noch generell missbilligen 14sst? Da man in moralischen Dingen —
siche Pointe der Moral — das spontane Billigen und Missbilligen ohnehin
nicht lassen kann, miisste dessen verbale Ausserungsform dann eben — fall-
weise zugelassen werden. Aber in welchem Fall und unter welchen Bedin-
gungen ist das moralische Beurteilen zuldssig oder gar gefordert und in
welchem Fall nicht? Zur Beantwortung dieser Frage stehen keine andern
Regeln, Prinzipien, Handlungstypen oder Leitmodelle zur Verfiigung als zur
Beantwortung der Frage, was auf der Ebene des Verhaltens zu tun oder zu
lassen sei. Aber gerade darin liegt das Problem.

Es gibt zwar durchaus Gemeinsamkeiten zwischen diesen beiden Fragen.
Handlungszwang z. B. besteht auf beiden Ebenen: der Ebene des Verhaltens
und der Ebene des Urteilens. Da auch die Unterlassung ein Handeln ist, kann
ich nie — nicht-handeln; und da auch Schweigen eine Mitteilung ist, kann ich
nie — nicht-urteilen. Im Unterschied aber zum Handeln auf der Verhaltens-
ebene — und dies ist der entscheidende Unterschied —ist Egos Urteil nicht nur
ein moglicher Indikator fiir Achtung oder Mangel an Achtung gegeniiber
Alter; es stellt Alters Achtungswiirdigkeit als solche zur Disposition. Und
eben dies macht die Sache so riskant.

Damit wird die Frage immer dringlicher: Gibt es iiberhaupt so etwas wie
eine Moral des moralischen Be- und Verurteilens? Eine solche Moral liesse
sich hochstens begriinden durch den Riickzug auf den Kern oder das aller-
allgemeinste Prinzip von Moral iiberhaupt: Was du auch immer iiber Alters
moralisches Verhalten sagst, sage es so achtungsschonend wie moglich. (Da
die positive, lobende Beurteilung die Selbstachtung des Beurteilten in der
Regel nicht schmadlert, stellt sich hier zunéichst kein Problem. Es gibt aller-
dings auch das falsche Lob aus dem falschen Mund: Es ist fiir die Selbst-
achtung wenig forderlich, von Menschen, die man verachtet, fiir Dinge
gelobt zu werden, die man an sich selbst und an andern missbilligt.)

Die bewahrten Techniken der moralischen Beurteilung bezeugen alle auf
ihre Weise Respekt vor diesem Prinzip des achtungsschonenden Umgangs.
Die nichstliegende Technik haben offensichtlich auch schon die Trobriander
gekannt: Man verurteilt Alter nicht direkt und o6ffentlich, sondern — hinter
seinem Ricken —tiber dritte Personen, die sich, als Mitverschworene in dieser
heimlichen Verurteilung, dabei zugleich auch in ihrem eigenen Gutsein be-
statigen konnen. Das, was bei Aristoteles «anthropologos» heisst, was Ross
mit «gossip» ubersetzt und sich im Deutschen am besten mit «Klatschbase»

165



wiedergeben lasst, ist offenbar in den meisten Gesellschaften das klassische
Erzeugnis eines achtungsschonenden Umgangs mit der moralischen Verur-
teilung. Eine andere Technik hat sich, wie Luhmann hervorhebt, im 18.
Jahrhundert, dem Jahrhundert der Reflexion, herausgebildet. Denn dieses
Jahrhundert «erfand fiir seine Moral den achtungsschonenden zweiten Sinn,
das Offenlassen der Entscheidung, von der jeder weiss, dass sie entschieden
ist, die geistreiche Indirektheit, die schon gesagte Falschheit, die die Rich-
tigkeit des Gegenteils erraten ldsst, und moralisierte diesen Stil als: Fines-
se»®. Es ist dies die Moral des feinfiihligen Takts, der mit seiltinzerischer
Sicherheit in jeder Situation die schonungsvollste Form der moralischen Ver-
urteilung zu finden weiss.

Philosophisch weit interessanter diirfte jedoch die Methode sein, die der
wohl reflektierteste aller Philosophen — Seren Kierkegaard — in der Nach-
folge von Sokrates als die einzig mogliche Methode der ethischen Mitteilung
entwickelt und angepriesen hat: die Methode der sogenannten indirekten
Mitteilung.

Die Methode der indirekten Mitteilung, die nach Kierkegaards Selbstdar-
stellung sein ganzes schriftstellerisches Werk kennzeichnet, macht dieses
Werk fir uns auch als Fallstudie interessant: Es ist, wenn man so will, eine
gross angelegte, immer weitere Kreise ziehende 6ffentliche Verurteilung. Die-
ses Verurteilen hat zwar zunichst einen privaten Anlass: Es ist eine offent-
liche Entgegnung auf die 6ffentliche Verurteilung, die Kierkegaard mit dem
Bruch seiner Verlobung mit Regine Olsen auf sich gezogen hat, und es ist bald
auch Kierkegaards eigene Offentliche Verurteilung der Verlobten, die so kurz
schon nach dem Bruch des Verlobnisses einen andern heiratet. Dieses Private
verbindet sich jedoch sogleich mit dem Allgemeinen: Was eigentlich verurteilt
wird, ist die dsthetische Existenz aus der Warte der ethischen Existenz und der
ethischen Existenz aus der Warte der religiosen Existenz. Diese Verurteilung
wird im Verlaufe der Zeit immer mehr zu einer globalen Verurteilung der
Doppelmoral einer korrupten Christenheit und einer moralisch korrupten
Gesellschaft. Aber dies alles eben — in indirekter Form.

Hinter der indirekten Mitteilungsform steht ein Grundgedanke, den zu
wiederholen Kierkegaard nicht miide wird. Die moralisch entscheidende
Frage ist nie, ob der andere sich dem moralischen Anspruch stellt und dem
moralischen Anspruch geniigt; entscheidend ist vielmehr, in welchem Masse
ich, der Redende selbst, bereit bin, mich unter moralische Bestimmungen zu
stellen. Dieser Gedanke muss in jeder ethischen Mitteilung unmittelbar ge-

20 Luhmann, a.a.0. (Anm. 5), S. 55.

166



genwirtig sein. Ethische Mitteilung muss darum deutlich zum Ausdruck
bringen: Es geht hier nicht um die Mitteilung objektiver Inhalte, die beliebig
auf andere iibertragbar wiren, sondern immer um das personliche Verhaltnis
des einzelnen Sprechenden zu diesen Inhalten. Und eben dies macht die
Mitteilung zu einer indirekten.

Ihr Charakteristikum besteht nach Kierkegaard darin, dass sie durch die
von seinem Pseudonym Climacus beschriebene «Doppel-Reflexion» hin-
durchgegangen ist: Die erste Reflexion ist die, die «dem Gedanken seinen
rechten Ausdruck im Wort» verleiht, die zweite die, die «das eigene Verhéltnis
des existierenden Mitteilenden»?' zur mitgeteilten Idee wiedergibt, indem sie
die Mitteilung wieder zuriicknimmt* und «den Mitteilenden, rein objektiv
betrachtet, zu einem Niemand»? macht. Zuriickgenommen werde die Mit-
teilung dadurch — und dies unterscheide alle indirekte Mitteilung von der
direkten —, «dass sie indirekt an erster Stelle einen Betrug hat»*, z. B. indem
sie «Scherz und Ernst so zusammensetzt, dass die Zusammensetzung ein
dialektischer Knoten ist», den jeder, der damit zu tun haben méchte, «aus
sich selbst» 16sen muss?.

Das klassische Beispiel liefert Kierkegaard gleich selbst mit seiner Deutung
seines schriftstellerischen Werks. Weil die Aufgabe fiir ihn darin bestanden
habe, «vorzugehen in Richtung wider den Sinnentrug, dass man sich Christ
nennt . . ., ohne dass man es ist»?*, habe er indirekte Mitteilung gebrauchen
miissen, um «hineinzutduschen in das Wahre»?”: Der Anfang wird maieutisch
mit der pseudonymen Schriftstellerei, d. h. mit dem Asthetischen gemacht,
«darin vielleicht die meisten ihr Leben haben, und nunmehr wird das Reli-
giose so geschwinde angebracht, dass die, welche vom Asthetischen bewogen,
sich entschliessen mitzugehn, plotzlich mitten in den entscheidenden Bestim-
mungen des Christlichen stehen, dazu veranlasst zum mindesten aufmerksam
zu werden»®. Dieses Verfahren entspricht in jeder Hinsicht Kierkegaards
fritheren Bestimmungen der indirekten Mitteilung: dialektische Gegensitze,

21 S. Kierkegaard, Gesammelte Werke, hg. von E. Hirsch, Diisseldorf 1957, 16. Abt. 1,
S. 68f.

22 S. Kierkegaard, Papirer, hg. von P. A. Heiberg/V. Kuhn, Kopenhagen 1909ff., VIIL, 2 B
81, S. 21.

23 Ges. Werke, a.a.0., 1962, 26. Abt., S. 127.

24 Papirer, a.a.0., VIII, 2 B 81, S. 22.

25 Ges. Werke, a.a.0., 26. Abt., S. 127f.

26 a.a.0., S. 6, Anm. 3.

27 a.a.0., S. 6.

28 a.a.0., S.6, Anm. 1.

167



hier das Asthetische /das Religiose, zusammenzufiigen und im Zweifel zu
lassen, was man selbst «in toto» eigentlich will®.

Die Methode der indirekten Mitteilung —daran besteht kein Zweifel —ist in
eminenter Weise achtungsschonend: indem sie nicht selbst urteilt, sondern
das Urteil dem Beurteilten liberldsst. Sie kann aber dariiber hinaus auch fir
sich ins Feld fithren, dass sie als einzige Methode der Schwierigkeit zu be-
gegnen weiss, mit der sich, wie wir gesehen haben, jede moralische Verurtei-
lung konfrontiert sehen wird: iiber Dinge zu urteilen, iiber die sie im Grunde
gar nicht urteilen kann. Sie weiss, dass es letztlich nur einen moralisch kom-
petenten Beurteiler gibt: den Handelnden selbst. Der Handelnde mag dann
dariiber befinden — und damit verschwinden auch Marquards Tribunalisie-
rungsprobleme und alle Eskalationsstufen des moralischen Verurteilens —,
wie weit er die Tribunalisierung seiner selbst treiben will.

Die Methode der indirekten Mitteilung, so moéchte ich daher behaupten,
ist in der Tat die einzig mogliche Moral des moralischen Beurteilens. Wenn
man den Soziologen Glauben schenken will, scheint diese These sich offen-
sichtlich auch allgemeiner Verbreitung zu erfreuen: Ausdriicke wie «sollen»
und «miissen» sind, wie man in einem bekannten Handbuch der Soziologie
nachlesen kann, schon darum keine adiquaten Operationalisierungen von
Werturteilen «for the simple reason that most moral judgments made in our
society are understood — not stated — or else are stated indirectly, even insi-
nuated, and not stated pontifically in the manner sociologists seem to
envision . . . In our society today, I believe, it is even considered <immoral> by
most groups to make a strong moral statement. To do so marks one as a prig,
moralist, square, or busybody. We have to insinuate or communicate indi-
rectly our moral feelings if we are going to be socially effective, very often by
nonverbal communications, such as a look of disgust»*®. Will man es elabo-
rierter haben, liesse sich von diesen Alltagspraktiken her auch leicht eine
Briicke schlagen zu den neueren psychologischen Kommunikationstheorien
iiber die Formen des «nicht-destruktiven Feedbacks», z. B. dass man bei
allen Ausserungen das Prinzip der Reversibilitit beachten, den andern nicht
analysieren und nicht bewerten, Ich-Botschaften statt Du-Botschaften ver-
wenden solle usw.

29 Vgl. Papirer, a.2.0., X, 3 A 624; IX A 234.

30 Theoretical Sociology. Perspectives and Developments, New York 1970, S. 380.

31 Th. Gordon Familienkonferenz, Hamburg 1972, S. 114ff.; Miteinander reden. Bd. 2: Stile,
Werte und Personlichkeitsentwicklung, Reinbek 1989, S. 130ff.; L. Schwibisch/M. Siems,
Anleitung zum sozialen Lernen fiir Paare, Gruppen und Erzieher, Reinbek 1974, S. 70ff.

168



Mogliche Einwinde und notwendige Modifikationen

Was aber, so mag der nachstliegende Einwand lauten, wenn indirekte Mit-
teilung nicht verstanden wird? Und was, wenn dabei nicht nur die Selbst-
achtung des moralisch Beurteilten, sondern auch die Selbstachtung der von
dessen Verhalten betroffenen Personen auf dem Spiel steht?

Kein Zweifel: Wo durch das primire moralische Verhalten von Alter die
legitimen Rechte (und die Selbstachtung) von Ego tangiert werden, hat Ego —
und alle, die dazu in der Lage sind — das Recht, fiir die Anerkennung seiner
Rechte zu kimpfen, d. h. deutlich Position zu beziehen und klare Grenzen zu
setzen?®?. Die soziale Institution zwar, die in letzter Instanz zum Schutze der
legitimen Rechte jeder Person als Person geschaffen wurde, ist das Recht.
Rechtssubjekt zu sein, das denselben Gesetzen und denselben Rechten und
Pflichten unterliegt wie jede andere Person, unbeschen aller unterscheiden-
den Fahigkeiten und Fertigkeiten: dies ist die fundamentale Form der
Achtung vor der Person, die sich historisch in den modernen Gesellschaften
herausgebildet hat. Wie die Entwicklung der Grundrechte von den liberalen
Freiheitsrechten des 18. Jahrhunderts iiber die politischen Teilnahmerechte
des 19. bis hin zu den sozialen Wohlfahrtsrechten des 20. Jahrhunderts zeigt,
ist dieser «Kampf um Anerkennung» nie abgeschlossen®. Der Ort aber, an
dem er zunidchst ausgetragen wird, ist der Bereich des Moralischen. Dieser
offene Kampf um gegenseitige Anerkennung wird jedoch klar unterschieden
werden miissen von der moralischen Beurteilung im bisher erwidhnten Sinn,
in der es gerade nicht um die Behauptung der eigenen moralischen Integritit,
sondern um den Angriff auf die Integritdt anderer geht. Diese Abgrenzung
mag nicht immer leicht zu treffen und der Ubergang von der indirekten Form
zur direkten Konfrontation darum oft fliessend sein. Ohne die Mdglichkeit
jedoch, aus der indirekten Mitteilungsform herauszutreten und zur direkten
iberzugehen, gerit die indirekte Mitteilung leicht in gefdhrliche Nihe zu,
moralisch gesehen, keineswegs nur erfreulichen Erscheinungen wie Indiffe-
rentismus, Gleichgiiltigkeit und Permissivitéit.

Es gibt jedoch tiber diese Verwechslungsgefahr hinaus auch noch andere
Grinde, indirekte Mitteilung nicht um jeden Preis zu forcieren. Mit der Wahl

32 Die Einsicht in die Notwendigkeit, Grenzen zu setzen und klare Position zu beziehen, hat
auch in der Kommunikationspsychologie zu einer gewissen Korrektur gefithrt und zu
einer Rehabilitierung direkter Du-Botschaften anstelle der indirekten Ich-Botschaften
(vgl. F. Schulz von Thun).

33 Die Rechtsentwicklung unter diesem Gesichtspunkt beleuchtet A. Honneth, a.a.O.
(Anm. 2), S. 174ff.

169



der indirekten Mitteilung wirft Ego Alter nicht nur auf sich selbst zuriick, er
lasst Alter auch mit sich allein und. tritt vornehm den Riickzug an in seine
eigene «innere Abgeschiedenheit».

Dieser negative Aspekt der indirekten Mitteilung mag auch Kierkegaard
dazu bewogen haben, am Ende seines Lebens aus seiner Rolle als Maieutiker
herauszutreten und den Kampf gegen die Staatskirche schliesslich offen und
im eigenen Namen zu fiihren. Die Einsicht, so kommentiert er diesen Schritt,
dass der konsequente Gebrauch der indirekten Mitteilung etwas «Uber-
menschliches, Damonisches und Géoéttliches» in sich habe* und dass er es
nicht mehr ldnger verantworten konnte, als ein «Rétsel» zu existieren®, habe
ihn dazu gebracht, direkt aufzutreten als «der, der der Sache des Christen-
tums hat dienen wollen und dienen will»*.

Welches aber ist dann die neue Form, welche die moralische Beurteilung
annimmt? Rein formal wird sie zwei Primissen zu geniigen haben: Sie ver-
urteilt einerseits — wie in der direkten Konfrontation — offen, was zu
verurteilen ist; aber der Urteilende unterwirft sich — in Solidaritit mit dem
Verurteilten — seinem eigenen Urteil und sieht im verurteilten Alter — sein
Alter Ego. Es bedarf daher gleichsam des Eingestdndnisses: ich selbst bin es,
um den es hier geht¥’.

Inhaltlich am nidchsten kommt diese Form der Auseinandersetzung dem,
was Jaspers unter dem Begriff des «liebenden Kampfes» beschreibt: einer
Form der Kommunikation, in der es um «Ausschaltung jeder Macht und
Uberlegenheit (geht), um das Selbstsein des anderen so gut wie um das eigene.
In diesem Kampf wagen beide riickhaltlos sich zu zeigen und infragestellen
zu lassen.» Voraussetzung ist eine «unvergleichliche Solidaritiat», die «erst
jenes Ausserste an Infragestellung moglich (macht), weil sie das Wagnis trigt,
zu einem gemeinsamen macht und mithaftet fiir das Resultat»®. Jeder
kampft mit sich selbst und mit dem andern, und jeder ist bereit, grenzenlos
Rede und Antwort zu stehen®.

Die existentielle Nédhe, welche diesen «liebenden Kampf» iiberhaupt erst
ermdglicht, diirfte jedoch noch weit seltener gegeben sein als die Notwen-

34 S. Kierkegaard, Papirer, a.a.0. (Anm. 22), X, 2, A 375, 267; VIII, 2 B 85, 26.

35 a.a.0. IX, A 234, vgl. auch B 57, 348.

36 a.a.0.IX, A 218; X, 5 A 60, 67.

37 Vgl. die entsprechende Formel bei Hegel, Phdnomenologie des Geistes, a.a.0. (Anm. 15),
S. 469.

38 K. Jaspers: Philosophie II. Existenzerhellung, Berlin/Heidelberg/New York 1973,
4. Aufl,, S. 65.

39 a.a.0. S. 66.

170



digkeit der Konfrontation. Zwischen diesen beiden Extremen liegt daher
weiterhin das offene Feld indirekter Mitteilung — als die Hauptantwort auf
das Problem der moralischen Beurteilung und die gesuchte Moral des mo-
ralischen Beurteilens.

171






	Gibt es eine Moral des moralischen Verurteilens?

