Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Le bien apparent, le mal réel et la faiblesse de la volonté
Autor: Bouveresse, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ethische Aspekte des Bosen /
Aspects moraux du mal

Studia Philosophica 52/93

JACQUES BOUVERESSE

Le bien apparent, le mal réel
et la faiblesse de la volonté

1. La connaissance, la force et la volonté

La Rochefoucauld écrit que: «Nous n’avons pas assez de force pour suivre
toute notre raison.»! Cela semble suggérer que, conformément a une idée trés
familiére et répandue, nous avons plus de raison que de force pour faire ce
que la raison exige de nous. Mais La Rochefoucauld nous dit également que:
«Nous avons plus de force que de volonté€; et c’est souvent pour nous excuser
a nous-mémes que nous nous imaginons que les choses sont impossibles.»
(p. 21). La combinaison de ces deux assertions semble vouloir dire que nous
souffrons a la fois d’un excédent de la raison sur la force et de la force sur la
volonté. Nous manquons souvent de la force nécessaire pour faire ce que
nous reconnaissons comme étant le bien; mais nous avons également ten-
dance a sous-estimer la force dont nous disposons et a la croire insuffisante,
alors qu’elle ne I’est peut-étre pas. C’est de cette fagon que des choses que
notre raison nous présente comme obligatoires peuvent en méme temps nous
apparaitre comme trop difficiles ou impossibles. Ce qui complique le schéma
de I'insuffisance de la force est le fait qu’en plus de la force elle-méme inter-
vient une certaine estimation de la force, qui pour La Rochefoucauld semble
se confondre plus ou moins avec la volonté de I'utiliser. Nous devons donc
distinguer au moins trois choses: la raison, qui nous dit ce que nous devons
faire, la force qui, en principe, nous permet ou, au contraire, ne nous permet
pas de le faire et la volonté de faire agir ou non dans toute sa plénitude la force
dont nous disposons pour le faire. La force est par conséquent une chose que

1 La Rochefoucauld, Réflexions ou sentences et maximes morales, Lyon, Editions Séguila,
1947, p. 23.

133



nous possédons ou ne possédons pas au moment considéré et qui est indé-
pendante de la volonté, mais son action ne I’est pas ou, du moins, pas
complétement.

Si I’on en croit Leibniz, la volonté ne peut pas manquer d’étre déterminée
par un bien apparent: «Le franc arbitre va au bien, et s’il rencontre le mal,
c’est par accident, c’est que ce mal est caché sous le bien, et comme masqueé.»?
L’assertion contenue dans le fameux «Video meliora proboque, deteriora
sequor» signifie que «le bien honnéte est surmonté par le bien agréable, qui
fait plus d’impression sur les 4mes quand elles se trouvent agitées par les
passions» (ibid.). C’est donc la capacité qu’a le mal de se présenter avec toutes
les apparences du bien qui explique que I’on puisse faire le mal. La force du
mal n’est jamais que celle du bien qu’il nous donne 'impression d’étre. Mais
cela ne régle pas immédiatement la question de savoir comment on peut
préférer un bien apparent a un bien dont on sait en méme temps qu’il est plus
réel et par conséquent plus digne d’étre recherché. Les philosophes comme
Leibniz sont obligés sur ce point de soutenir qu’en dépit des apparences,
lorsque nous préférons un bien simplement apparent a un bien réel que nous
connaissons, nous ne connaissions en réalité pas vraiment celui-ci, au mo-
ment ou nous avons agi. Cela a pu résulter simplement d’une faute de
mémoire ou d’attention, comme il s’en produit souvent dans la délibération,
qui a eu pour conséquence qu’une chose que nous connaissons en théorie
n’était pas suffisamment présente a notre esprit au moment crucial, ou du fait
que nous ne la connaissions justement qu’en théorie et méme peut-étre sim-
plement sur le mode de la chose que I’on répéte sans en étre vraiment
persuadé. C’est la réalité de la connaissance, plutot que sa capacité de dé-
terminer I’action, qui doit étre contestée en pareil cas. Pour expliquer ce
qu’on appelle «agir contre son meilleur jugement», en voulant dire par la
«agir a I’encontre de ce que I’on juge étre le meilleur», il faut admettre que ce
jugement n’était lui-méme qu’une apparence de jugement. Dans une concep-
tion de cette sorte, ce qui compte est moins la force d’entrainement que ’on
attribue ordinairement aux passions que la capacité qu’elles ont de nous
présenter un bien qui n’est que partiel et inférieur sous un jour agréable, en
nous faisant oublier le mal qu’il comporte, et de distraire I’entendement en
I’empéchant de considérer avec le sérieux requis le bien réel qui, s’il était pergu
de fagon distincte, serait nécessairement préféré au bien apparent. Les désirs

2 Essais de Théodicée, chronologie et introduction de J. Brunschwig, Paris, Garnier-Flam-
marion, 1969, p. 203.

134



et les passions semblent agir plutot comme une entrave a la connaissance et
en exploitant une imperfection intrinséque de la connaissance qu’ils contri-
buent a aggraver sérieusement que comme une impulsion a laquelle la raison
est incapable de résister. Si I’on congoit ’affrontement entre la raison et les
passions comme étant celui de deux forces, il faut songer a la force de la
raison comme ¢tant celle d’une faculté de perception douée d’une acuité plus
ou moins grande et a celle des passions comme une force génératrice de
confusion ou d’illusion qui empéche la premiére de s’exercer pleinement.

Lorsqu’il s’interroge sur la relation qui existe entre la maniére dont 1’en-
tendement est déterminé par le vrai et celle dont la volonté est déterminée par
le bien, Leibniz répond que les deux cas présentent a la fois une analogie et
une différence: «Et quant au paralléle entre le rapport de ’entendement au
vrai et de la volonté au bien, il faut savoir qu’une perception claire et distincte
d’une vérité contient en elle actuellement I’affirmation de cette vérité: ainsi
I’entendement est nécessité par la. Mais quelque perception qu’on ait du bien,
’effort d’agir d’apreés le jugement, qui fait & mon avis I’essence de la volonté,
en est distingué: ainsi, comme il faut du temps pour porter cet effort a son
comble, il peut étre suspendu et méme changé par une nouvelle perception ou
inclination qui vient a la traverse, qui en détourne I’esprit, et qui lui fait méme
faire quelquefois un jugement contraire. C’est ce qui fait que notre &me a tant
de moyens de résister a la vérité qu’elle connait, et qu’il y a un si grand trajet
de I’esprit au coeur, surtout lorsque ’entendement ne procéde en bonne
partie que par des pensées sourdes, peu capables de toucher, comme je I’ai
expliqué ailleurs. Ainsi la liaison entre le jugement et la volonté n’est pas si
nécessaire qu’on pourrait penser.»?

C’est, du reste, la distance temporelle qui existe entre le premier jugement
et ’action qui, sauf pour les ames qui seraient confirmées définitivement dans
le bien ou le mal, empéche de prédire avec certitude ce que fera I’agent: «Bien
qu’il y ait une chose qui soit tout a fait vraie, a savoir que I’esprit ne choisit
jamais, parmi les choses en présence, celle qui lui apparait moins bonne,
néanmoins il ne choisit pas toujours ce qui dans les choses en présence lui
apparait meilleur, car il peut différer et suspendre le jugement jusqu’a une
délibération ultérieure et détourner ’dme vers d’autres choses a penser.»* Le
cas dans lequel le premier jugement résulte d’une perception claire et distincte
du bien ne fait pas exception a la régle: on ne pourrait pas déduire du juge-

3 Théodicée, 311, p. 302.
4 Opuscules et fragments inédits, publiés par L. Couturat, réimpr. Hildesheim, Olms, 1966,
p:2L

135



ment I’action qui sera effectuée, puisqu’il est toujours possible que, le mo-
ment venu, ce ne soit pas lui, mais un jugement différent qui détermine
I’action.

Apparemment, Leibniz pense que ’entendement, considéré en lui-méme,
n’a pas le moyen de résister a la vérité, lorsqu’elle est pergue clairement et
distinctement. Mais I’ame, lorsqu’elle s’efforce de former une résolution con-
forme au jugement et de ’appliquer, peut résister a la vérité et le fait souvent.
Puisque la perception claire et distincte de la vérité contient en elle-méme de
fagon actuelle, et non pas seulement virtuelle, ’assertion de la vérité, autre-
ment dit, détermine nécessairement le jugement correspondant, il n’est pas
possible de parler d’une perception claire et distincte de la vérité que I’on
aurait réellement, tout en étant capable en méme temps de lui résister. Il faut
supposer qu’au moment du jugement tout au moins, la perception concernée
n’était pas claire et distincte. Il semble y avoir, de ce point de vue, une
différence importante entre la situation de I’entendement et celle de la vo-
lonté, puisque, méme lorsque le bien est per¢u de fagon claire et distincte, il
faut encore un certain temps a la volonté pour arriver au maximum de ’effort
requis pour agir en conformité avec le jugement, ce qui laisse a celui-ci la
possibilite de perdre entre-temps la clarté et la distinction qu’il possédait
initialement, d’étre relégue a I’arrieére-plan et méme d’étre purement et sim-
plement oublié. La volonté peut étre congue ici a peu prés sur le modéle d’un
ressort qui demande un certain temps pour étre bandé et emmagasiner 1’éner-
gie potentielle qui est nécessaire a I’action. Or le délai qui existe entre la
perception claire et distincte du bien et I’action qui normalement devrait en
résulter exige de la premiére une continuité qu’elle ne posseéde que rarement.
Ce qu’il faut dire est que I’agent moral agit nécessairement en fonction de ce
qui, au moment de I’action, lui parait le meilleur; mais rien n’empéche que
I'instant d’avant ou I'instant d’apres il ait eu une perception beaucoup plus
correcte que celle a laquelle il a obéi. La force de I’entendement réside es-
sentiellement dans la distinction de ses perceptions, qui est en principe
irrésistible, au moment ou elle est présente; mais il ne procéde malheureu-
sement la plupart du temps que par des pensées sourdes, qui, a la différence de
celles des passions, ne parlent pas a la sensibilité et sont peu capables de nous
toucher. Il est remarquable que, pour Leibniz, la force que I’on attribue aux
passions soit exactement de la méme nature que celle d’une erreur ou d’une
illusion de la perception qui nous fait surestimer la grandeur des biens qu’el-
les nous présentent: «. . . Toutes nos passiones nous représentent les biens vers
lesquels elles nous poussent comme plus grands qu’ils ne sont en réalité, et
(- . .) une fois que nous les possédons, nous les trouvons tout le temps moin-

136



dres que nous ne I’avions espéré.»* Comme les illusions de la perception les
plus typiques, celles dont il s’agit ont la propriété de résister a la correction, en
ce sens que nous ne cessons pas de voir les choses comme elles nous appa-
raissent, et non pas comme nous savons, sur la base d’une meilleure
connaissance, qu’elles sont en réalité. La connaissance claire et distincte du
fait que A constitue un bien plus réel que B n’empéchera pas B de continuer a
m’apparaitre, malgré tout, comme plus grand et plus digne d’étre recherché
que A. Si le bien A m’apparait plus grand que le bien B, en dépit du fait qu’il
est en realité moindre et que je sais qu’il I’est, je peux heureusement agir en
fonction de ce que je sais, plutot que de ce qui m’apparait, et donc choisir B de
préférence a A; mais il faut pour cela que la connaissance soit réellement
présente et effective au moment crucial, pour contrebalancer et neutraliser
I’action de I'apparence, qui, elle, bénéficie de I’avantage que constitue la
persistance ou la reproduction automatique de I’illusion. On pourrait dire,
naturellement, que, pour bien agir, il faut étre capable de faire en sorte que le
bien qui est réellement le plus grand soit également celui qui nous apparait le
plus grand. Mais si le bien apparent a la capacité de nous apparaitre en méme
temps comme un bien réel, il n’existe aucune tendance symeétrique du bien
réel a nous apparaitre, de son c6té, comme ce qu’il est. Il est désavantage dans
cette confrontation, de la méme fagon que la vérité ’est par rapport a I'il-
lusion qui nous empéche de la percevoir.

Leibniz semble dire, dans le passage que j’ai cité, que notre dme a de
nombreux moyens de résister non seulement au bien, mais également a la
vérité qu’elle connait. Mais il se pourrait que, dans la transition qui s’effectue
dujugement a I’action, ’effort de la volonté introduise un élément qui n’a pas
d’équivalent réel dans le cas de celle qui est effectuée d’abord de la connais-
sance au jugement. Il est vrai que résister au bien n’est au fond qu’une fagon
de reésister a une perception claire et distincte que nous sommes sSupposés en
avoir, et donc a une vérité d’une certaine sorte. Mais Leibniz admet, par
ailleurs, qu’il n’est pas possible de dire que le jugement contient en lui-méme
’action, en un sens comparable a celui auquel on peut dire que la perception
claire et distincte contient le jugement. On pourrait remarquer, évidemment,
que la volonté intervient également dans le premier cas sous la forme de
’effort intellectuel consenti pour aboutir a une perception claire et distincte
et assurer la continuité de celle-ci, qui est menacée en permanence par des
distractions de nature diverse. Mais cela n’enléve rien au fait que la percep-

5 Philosophische Schriften, hg. von C. J. Gerhardt, réimpr. Hildesheim, Olms, 1965, vol. VII,
p- 92.

137



tion claire et distincte, aussi longtemps qu’elle est présente, semble en elle-
méme suffisante pour entrainer non seulement le jugement, mais également
I’action et qu’on ne sait pas vraiment si I’effort de la volonté est essentielle-
ment un effort de connaissance ou, au contraire, comme on se le représente
plut6t d’ordinaire, la mobilisation d’une force spécifique qui est nécessaire
pour convertir la connaissance en action.

Pour Russell, Leibniz aurait di logiquement accepter d’identifier comple-
tement la relation de I’entendement au vrai et celle de la volonté au bien et
dire, comme il le fait effectivement parfois, que nous agirions toujours bien si
nous jugions toujours bien; et, s’il ne I’a pas fait, c’est essentiellement pour
des raisons théologiques. Une telle affirmation rendrait évidemment parti-
culierement difficile a comprendre le phénomene apparemment indiscutable
et tout a fait familier de I’existence d’actions mauvaises qui sont pourtant
accompagnées de jugements corrects. Russell pense que toutes les restrictions
que Leibniz essaie d’introduire pour ne pas avoir a admettre franchement que
le péché est toujours uniquement le produit de I’ignorance ont pour but «de
dissimuler le fait que rout péché, pour Leibniz, est péché originel, la finitude
inhérente de toute monade créée, le caractére confus de ses perceptions du
bien, par lequel il est amené, dans une illusion honnéte et inévitable, a pour-
suivre le pire a la place du meilleur.»® Mais il faut remarquer que, si I’on
admettait ce que suggere Russell, c’est le role méme que joue la volonté, en
plus de la connaissance, qui risquerait de devenir complétement obscur.
Russell pense, il est vrai, que Leibniz est allé trop loin dans le sens du dé-
terminisme pour pouvoir encore faire porter la responsabilité de la faute a la
volonté elle-méme et éventuellement a ce qu’on appelle la faiblesse de la
volonté, plutot que simplement a 'imperfection intrinseque de la connais-
sance. Si nous savions, nous agirions bien et si nous pouvions savoir, nous
saurions. Mais rien ne prouve malheureusement que nous puissions et que,
par conséquent, nous devions savoir, autrement dit, que la faute provienne
d’une ignorance coupable.

Il n’y a, selon Leibniz, que deux fagons pour nous de nous opposer a
’action de nos désirs et de nos passions: « Nous pouvons trouver les moyens
de les combattre, soit par des désirs ou des inclinations contraires, soit par
diversion, c’est-a-dire par des occupations d’une autre nature.» (ibid., p. 156).
Et, comme il y a aussi, en plus des inclinations confuses, «des inclinations
distinctes, que la raison nous donne, dont nous sentons et la force et la

6 B. Russell, A Critical Exposition of the Philosophy of Leibniz, Londres, Allen & Unwin,
1900, p. 197.

138



formation» (ibid., p. 153) et dont la satisfaction nous procurerait, si elle
n’était pas empéchée, les plaisirs les plus estimables, nous ne pouvons résister
a celles-1a que de la méme fagon qu’aux autres, c’est-a-dire en utilisant des
inclinations contraires, qui se trouvent déja en nous ou, a défaut, en essayant
d’en détourner notre esprit. C’est de cette fagon que nous résistons a notre
inclination rationnelle pour le vrai et le bien. Mais il est difficile de dire si
I’effet des inclinations et des passions contraires est lui-méme essentiellement
un effet de diversion ou, au contraire, quelque chose de fondamentalement
difféerent. Le langage de la dynamique psychique que nous utilisons pour
décrire I’action des désirs et des passions suggére I'idée d’une compétition
entre des forces de nature diverse qui se contrarient les unes les autres et dont
la plus puissante finit par entrainer ’action qui lui convient. Bien que la
raison possede aussi sa propre force, elle passe généralement pour singulie-
rement deéfavorisée et rarement victorieuse dans cette confrontation. Mais, si
’on accepte le point de vue de Leibniz, il semble difficile de distinguer réel-
lement ce qui constitue un empéchement a ’action de ce qui constitue
peut-Etre, en réalité, simplement dans tous les cas un empéchement a la
connaissance, qui constitue en fin de compte la seule force positive et efficace.

La doctrine socratique de la vertu-science tire sa force et son caractére
apparemment irréfutable d’une évidence que Leibniz accepte, pour sa part,
entiérement, 4 savoir qu’on ne peut agir qu’en fonction de ce qu’on imagine
étrele bien, bien que ce qu’on imagine étre le bien ne soit pas toujours le bien et
que I’on puisse savoir a un moment donné ou est le bien et imaginer I'instant
d’apres qu’il est ailleurs. Il semble a premiére vue contradictoire de dire qu’on
savaitce qu’étaitle bienet qu’onn’a pas voulu le faire et également, dureste, de
dire qu’on a voulu le faire et que, malgré cela et en ’absence de tout empé-
chement qui aurait pu s’opposer a ce qu’on le fasse, on a fait autre chose. On
pourra toujours contester, en effet, que la connaissance, dans le premier cas, et
la volonté, dans le deuxiéme, aient été réelles et effectives. Si I’on entend par
connaissance réelle celle qui aurait été suffisante pour déterminer la volonté et
par volonté réelle celle qui aurait été suffisante pour déterminer I’action, cela
ressemble fort 4 une simple tautologie. En ce sens-1a, il n’y a tout simplement
pas de situation que I’on pourrait caractériser en disant que, connaissant le
bien, nous ne I’avons pas voulu ou, le voulant, nous ne ’avons pas fait.
Lorsqu’on s’interroge sur le genre de contradiction que peuvent représenter
des déclarations comme «Je sais que c’est bien, mais je ne veux pas le faire» ou
«Je veux faire cette chose que je sais étre bonne, mais je ne vais pas la faire», il
est tentant de les considérer comme étant exactement du méme type que «Je
sais que c’est vrai, mais je ne le crois pas». Saint Paul affirme qu’il ne fait pasce

139



qu’il veut et fait, au contraire, ce qu’il hait. Mais il serait facile de lui objecter
qu’il ne veut pas vraiment ce qu’il aimerait faire et ne fait pas et ne hait pas
vraiment ce qu’il voudrait ne pas faire et fait malgré tout.

2. Comment rendre concevable la faiblesse de la volonté?

Si le bien A parait plus grand que le bien B, toutes choses égales d’ailleurs, il
sera désiré plus fortement que lui, et cela dans une proportion qui correspond
a la différence de grandeur qui existe entre ces deux biens apparents. De la
méme fagon, si A est désiré plus fortement que B, ’agent moral choisira
’action qui conduit a I’obtention du premier plutot qu’a celle du second. Ces
deux propositions ont I’air d’étre analytiques. On ne voit pas trés bien com-
ment quelqu'un pourrait trouver A plus grand que B et néanmoins vouloir B
plus fortement que A et pas davantage comment il pourrait vouloir A plus
fortement que B et néanmoins faire délibérément B. C’est ce qui fait que les
phénomeénes que I’on regroupe depuis Aristote sous le nom d’incontinence ou
de faiblesse de la volonté risquent, une fois qu’ils ont été convenablement
décrits, d’apparaitre comme n’ayant en réalité pas grand-chose a voir avec la
faiblesse de la volonté ni méme, de fagon générale, avec la volonté elle-méme.
Car ce qui a pu conduire a 'action incontinente ne semble pas étre une
insuffisance ou une déficience quelconque de la volonté, qui devrait, en 1’oc-
currence, avoir eu exactement le degré de force qui correspondait a la
connaissance et avoir suivi exactement celle-ci. La question se pose donc de
savoir s’il est simplement possible d’agir intentionnellement en contradiction
avec ce qu’on sait étre le meilleur. Une bonne partie des réflexions qui ont été
consacrées au probléme de la faiblesse de la volonté ont eu pour but d’essayer
d’établir que la description que I’on donne du phénomeéne est une descriptidn
qui peut bel et bien étre satisfaite et qui est fréequemment satisfaite. Corré-
lativement, ceux qui considérent le phénoméne comme indiscutable et évi-
dent sont enclins a considérer que toute philosophie de I’esprit ou de la
morale qui aurait pour effet de le rendre impossible se trouverait du méme
coup automatiquement réfutée par la ou, en tout cas, soumise a ’obligation
de reussir elle-méme une performance théorique impossible. Wiggins’ sug-
gere qu’il y a deux positions, dans la philosophie de I’esprit, qui sont mises en
question par la faiblesse de la volonte:

7 David Wiggins, «Weakness of Will, Commensurability and the Objects of Deliberation
and Desire», in: Needs, Values, Truth, Oxford, B. Blackwell, second edition, 1991, p.
239-267.

140



(1) estlaposition qui résulte de la combinaison de deux principes: le principe
(a) selon lequel le désir d’apres lequel on agit intentionnellement est le
désir délibére le plus fort, et le principe (b) selon lequel il est irrationnel
d’agir contre le désir délibéré le plus fort.

(2) estlaposition qui résulte de la combinaison du principe (a) ci- dessus avec
le principe (c) selon lequel le meilleur critére pour dire que quelqu’un
formule le jugement délibéré que la fagon d’agir x est meilleure que la
fagon y est le fait qu’il veut plus fortement faire x qu’il ne veut faire y.

Seules les combinaisons des principes (a) et (b) et des principes (a) et (c) sont
directement menacées par ’existence de la faiblesse de la volonté. Mais Wig-
gins note que quelqu’un qui prend au sérieux le phénoméne aura également
tendance a suspecter chacun des deux principes (a) et (c), surtout s’il est
disposeé a accepter (b). Autrement dit, si I’on prend au sérieux le phénoméne
de I’existence de comportements acratiques et si I’on tient, en outre, a I'idée
qu’il est irrationnel d’agir contre le désir délibére le plus fort, on sera enclin a
contester a la fois que le désir d’apres lequel on agit intentionnellement soit le
désir delibére le plus fort et que ce qui permet d’affirmer que quelqu’un juge x
meilleur que y est qu’il veut plus fortement faire x qu’il ne veut faire y. Un
philosophe qui adopte une position de ce genre donnera probablement du
passage qui s’effectue de la pensee a I’action une description du genre suivant:

(1) Confronté a un choix qui doit étre fait entre deux fagons d’agir x et y,
I’agent moral peut apprécier ou évaluer chacune d’entre elles.

(ii) A la suite d’une délibération quelconque, il peut en venir a décider que x
est la meilleure fagon d’agir et méme peut-étre, dans les cas les plus
favorables, qu’il I’est, toutes choses diiment considérées.

(iii) Aprés avoir décidé que x était la meilleure fagon d’agir ou en méme
temps (les phases (ii) et (iii) ne sont pas forcément distinctes du point de
vue chronologique), il décide d’agir de la fagon qui correspond a x et il
forme alors I'intention de le faire. Il est important de distinguer con-
ceptuellement les phases (ii) et (iii), parce qu’on peut se décider pour x
plutdét que pour y sans penser que I'un d’entre eux est meilleur que
lautre. Inversement, s’il y a un jugement de comparaison, c’est une
chose de penser que x est meilleur que y (ce qui correspond a la phase
(1)), c’en est une autre de trouver qu'il l'est et, ’ayant trouvé meilleur, de
le choisir.

(iv) Une fois que I’on s’est décidé en faveur de x, on peut persévérer dans la
décision que I’on a prise jusqu’au moment de I’action ou ne pas le faire et
modifier son intention, ce qui constitue habituellement une faiblesse.

141



Mais si quelqu’un persévére dans la décision méme lorsque la délibéra-
tion et le jugement initiaux ont besoin d’étre révisés (par exemple, a la
lumiére d’une perception nouvelle), c’est de I’obstination. Si I’on main-
tient le jugement ouvert a4 la révision qui peut étre exigée par une
perception nouvelle pertinente et que, sous cette seule réserve, on s’en
tient a la décision pratique qui a été prise, alors c’est de la continence ou
de la force de caractere. Cela peut méme étre de la tempérance. Dans le
cas spécial ou la peur intervient, c’est du courage.

La continence et le courage sont des traits de caractére et les traits de ca-
ractére doivent étre congus vraissmblablement comme des dispositions. Mais
une disposition de ce genre ne peut étre spécifiée que comme la disposition en
vertu de laquelle normalement, si telle ou telle chose est le cas, telle ou telle
autre chose sera le cas. Si un homme qui a une certaine force de caractere se
révéle incapable, dans certains cas, de persévérer dans sa décision, cela ne
prouve pas que, contrairement a ce que 1’on croyait, il manque tout simple-
ment de caractére, mais exige une explication; et il serait certainement
déraisonnable d’exiger de la philosophie qu’elle nous fournisse a I’avance un
schéma d’explication qui pourra étre appliqueé a tous les cas. Wiggins entend
par «explications» les explications de I’espéce ordinaire que nous proposons
et que nous acceptons normalement pour chaque cas particulier qui est sus-
ceptible de se présenter. L’explication consistera dans certains cas a indiquer
la raison que ’homme de ’exemple a eue de ne pas s’en tenir fermement a sa
décision. Et il est important que les raisons que I’on peut donner en pareil cas
puissent étre considérées réellement comme des raisons, autrement dit, que
’action ne soit pas considérée comme étant simplement irrationnelle. C’est
une question délicate que de savoir ce que la défaillance permet de conclure
quant a la nature et a la qualité de la faiblesse qu’elle exemplifie, et plus
encore quant au caractére. Mais nous ne pouvons, en tout cas, pas décréter
automatiquement qu’elle constitue la preuve d’un manque d’intuition, de
perception ou de vision morales, parce que celles-ci doivent rester séparables
de la performance que nous constatons.

Une des caractéristiques essentielles de la description que donne Wiggins
est que, pour pouvoir simplement la donner, nous devons disposer de notions
autonomes et irréductibles 'une a I’autre de ce que sont des choses comme
croire, désirer, décider que, décider de, avoir I'intention de. Et, corrélative-
ment, nous devons parler non seulement de la capacité d’évaluation et
d’appréciation de quelqu’un, de sa fermeté et de sa résolution, mais égale-
ment de ses vertus d’exécution ou de ses dispositions, comme le courage ou la

142



continence. Wiggins pense que, lorsque nous nous mettons en devoir de décri-
re ce qui se passe, nous ne devons pas chercher a réaliser une économie
dérisoire et hors de propos en tentant de caractériser les choses exclusivement
en termes de désir et de croyance, méme s’il est évident que le désir lui-méme ou
quelque chose qui suscite le désir est impliqué dans les phases (i) et (ii). Il
pourrait difficilement y avoir une évaluation de x et de y s’il n’y avait pas un
complexe de préoccupations et d’intéréts préexistants qui oriente 'imagina-
tion qu’a I’agent de ce que représenteraient pour lui respectivement x et y et
focalise les perceptions corrélatives qu’il a des circonstances. Mais ces préoc-
cupations et ces intéréts permanents, qui déterminent conjointement ce
qu’Aristote appelle une conception (hupolepsis) du bien n’ont pas besoin
d’étre identifiés a des désirs. Tout ce qu’on est obligé d’admettre est qu’ils ne
pourraient pas exister s’il n’y avait pas des désirs permanents qu’ils organi-
sent. En outre, il est clair que 'imagination et la perception qui sont requises
aux stades (i) et (ii) doivent préparer le désir a adopter la fagon d’agir x au stade
(iii) comme étant celle qui sera recherchée. Une fois choisie, ’action a faire doit
évidemment apparaitre comme désirable et donc faire ’objet d’un désir d’une
espéce quelconque. Wiggins admet que I'imagination délibérative et les autres
capacités cognitives qui entrent en jeu ont besoin d’un apport énergétique
dont I’origine se situe du coté de I’affect. Mais il pense que ce qui est vrai est
simplement que I'imagination et la perception dans la phase (i) et 'intégration
délibérative dans la phase (ii) exigeront une conception organisatrice qui est
dans un certain sens (le sens indiqué) soutenue ou maintenue en place par le
desir. Cependant, si nous donnons 4 un mot comme «désirer» son sens non
technique, nous ne devrions méme pas étre tentés d’identifier un constituant
quelconque de ce que Wiggins appelle «la pensée évaluative ou intégrative
authentique» (ibid., p. 245) avec le désir. Et il ne croit pas non plus, pour sa
part, qu’une conception organisatrice qui n’est pas elle-méme un désir soit
condamnée a étre inefficiente s’il existe un désir contraire au désir de faire x et
qui se présente avec une force plus grande que le désir de faire x. Bien qu’il soit
tentant de dire que le désir le plus fort doit étre en quelque sorte par définition
celui qui ’emporte, nous avons intérét a adopter un usage du mot «désir» plus
conforme a I’'usage ordinaire, qui consiste a qualifier de fort un désir qui, pour
ce qui est de la vivacité, de la séduction exercée sur 'imagination, du caractére
pressant ou importun, ressemble & un désir qui est un désir fort au sens qui
vient d’étre évoqué: «Un désir fort est un désir qui a le caractére subjectif dont
jouissent typiquement les désirs qui, dans les faits, arrivent a leurs fins. Mais
un désir peut avoir ce caractére senti sans arriver a ses fins. Et un désir peut
arriver a ses fins sans avoir ce caractére subjectif.» (ibid., p. 246)

143



Une étape capitale dans la résolution du probléme de I'acrasia est celle
qui consiste a réduire d’abord la taille de I’explanandum, de fagon a ce qu’il
y ait moins de choses a expliquer, en fournissant une explication non ré-
ductive de choses comme décider que, décider de, etc. «Cette explication,
nous dit Wiggins, démontre que le processus de la pensée et de 1’action qui
vient ensuite est exposé 4 des mésaventures de toutes sortes; d’aprés 1’ex-
plication, aucune de ces ruptures n’est de prés ou de loin en mesure de
constituer une menace pour une connexion conceptuelle» (ibid., p. 266). Ce
dont nous avons besoin est donc d’une relation entre des choses comme
croire, desirer, décider que, decider de, avoir I'intention de, etc., qui sans
cesser d’étre conceptuelle, ménage la possibilité du genre de contretemps ou
de mésaventures qui sont nécessaires pour rendre possible et compréhen-
sible le phénomeéne de l'acrasia. C’est a cet endroit que se manifeste
I'importance des bonnes dispositions et des vertus d’exécution. Par exemple,
nous ne devons pas simplement avoir une disposition a penser que la raison
qui, tout bien considére, est la meilleure est effectivement la meilleure, mais
également une disposition a la trouver telle, en dépit de I’attraction d’autres
raisons qui sont des raisons réelles, bien que ce soient des raisons moins
bonnes ou méme carrément mauvaises, et a continuer a la trouver telle aussi
longtemps qu’elle continue a I’étre. Les bonnes dispositions sont des choses
que, comme Aristote, Leibniz et beaucoup d’autres I’ont souligné, on peut
acquerir et développer et qu’on peut étre considéré jusqu’a un certain point
comme responsable de posséder ou de ne pas posséder. Le probléme est
évidemment que, si la disposition a faire le bien s’acquiert essentiellement
par la pratique des actions bonnes, celles-ci risquent de présupposer des
dispositions qu’elles sont censées en méme temps nous permettre d’acqueérir.
Mais il est clair que, si I’on cherche a défaire ou a distendre le lien concep-
tuel strict qui est supposé exister entre des choses comme juger bon, vouloir
et faire et qui rend apparemment impossible I’acrasia, une fagon de le faire
est d’insister beaucoup moins sur I'importance des vertus cognitives qui
entrent en jeu dans ’action bonne et beaucoup plus, comme le fait Wiggins,
sur celle des dispositions et des vertus d’exécution. On peut agir contre son
meilleur jugement en raison de déficiences qui se manifestent principale-
ment dans le passage qui doit étre effectué de juger a faire, a travers des
étapes comme décider que, décider de et avoir I'intention de. Si I'acratés se
trouve dans un état qui le rend incapable de juger correctement la situation
dans laquelle il se trouve, c’est essentiellement en raison de dispositions et
d’habitudes mauvaises dont nous considérons qu’il conserve en principe la
possibilité de les connaitre et de les controler, en évitant par exemple de se

144



mettre dans une situation dont il sait qu’elle donnera presque fatalement a
sa faiblesse I’occasion de se manifester.

Wiggins se demande pourquoi Aristote, qui avait a sa disposition tous les
instruments nécessaires pour aboutir a une description de I’acrasia qui res-
semble fortement a celle que lui-méme propose en a donné une qui est aussi
différente et aussi intellectualiste et qui donne a ce point raison a la concep-
tion socratique de la vertu-science. (La réponse, sur laquelle je ne m’étendrai
pas ici, est a chercher, selon lui, dans la théorie aristotélicienne de I’eudai-
monia.) On aurait pu attendre d’Aristote, nous dit Wiggins, une description
«qui exploiterait les richesses conceptuelles de dispositions (hexeis) qu’Ari-
stote a été le premier philosophe a apprécier, et s’appuierait ensuite sur la
fagcon dont Aristote lui-méme a rendu compte de I’éducation des émotions et
des perceptions et de la maturation de vertus comme le courage et la tem-
pérance» (ibid., p. 247). Dans le livre 7 de I’ Ethique a Nicomaque, Aristote se
demande comment un homme qui dispose des connaissances nécessaires
pour bien agir peut résister a la connaissance et choisir de faire, au lieu de ce
qu’il reconnait comme le meilleur, le moins bon ou le mal. Socrate nie qu’il
puisse exister quelque chose de ce genre et soutient qu’il n’y a en pareil cas
rien d’autre que de I'ignorance. Aristote note que «cette fagon d’expliquer les
choses est en contradiction évidente avec les phénoménes» (amphisbétei tois
phainomenois enargds) (1145 b 26). Pour un philosophe comme lui, cela sem-
blerait devoir constituer une raison suffisante de la rejeter. Cependant, sil’on
accepte I’analyse qu’a donnée Owen de ce qu’Aristote entend par «ta phai-
nomenay, c’est-a-dire le fait que les phénomeénes peuvent ressembler en pareil
cas moins a des faits qu’a des choses qui semblent étre le cas ou qu’on a
I’habitude de penser et de dire, on sera moins surpris de voir Aristote adopter
dans la suite du livre 7 une conception étrangement socratique, si on la
compare a celle a laquelle il aurait pu théoriquement aboutir. Wiggins n’est
pas le seul a voir les choses de cette maniére. Ross, par exemple, pense que ce
qui manque dans la théorie formelle qu’Aristote donne de I'acrasia est la
reconnaissance du fait que I'incontinence n’est pas due a un défaut de con-
naissance, mais a la faiblesse de la volonté. D’autres sont allés jusqu’a dire
que c’est I’absence méme du concept de la volonté qui impose a I’analyse
aristotélicienne de 1’acrasia les insuffisances qu’on y décele. 11 se peut que,
comme le dit Kenny, les limitations de I’explication d’Aristote soient en
réalité souvent des limitations de ses commentateurs. Mais si nous sommes
décidément incapables de faire mieux sur ce point qu’Aristote, cela n’a rien de
particuliérement réconfortant pour ce qui concerne le probléme de I'intelli-
gibilit¢ du phénomeéne de 'acrasia.

145



Lorsque le raisonnement pratique est articulé sous la forme du syllogisme
pratique aristotélicien, la faute de I'acratés peut €tre attribuée soit a une
erreur factuelle qui affecte la mineure du syllogisme (la formulation approp-
riée de la situation dans laquelle se trouve I’agent au moment considéré), soit
a une incapacité d’établir la connexion appropriée entre la majeure et la
mineure, qui permettrait de tirer la conclusion correcte et, pour Aristote,
entrainerait I’action. A la lumiére des exemples qu’Aristote donne dans le De
Motu Animalium, il semble raisonnable de décrire la premiere prémisse d’ un
syllogisme pratique comme ayant trait au bien et la deuxiéme comme ayant
trait au possible (c’est-a-dire, a la réalisabilité, étant donne¢ les circonstances
précises dans lesquelles se trouve placé ’agent, de ’objet que la premicre
présente comme bon et comme devant étre réalisé dans toutes les situations
qui s’y prétent). Wiggins pense, comme beaucoup d’autres, que I’explication
qu’Aristote donne en 1147a 24 du processus qui aboutit au comportement
acratique est en contradiction avec le sens commun et 1’est presque autant
que celle de Socrate avec ’explicatiorf que nous devrions naturellement don-
ner des cas que nous sommes préts a caractériser nous-mémes en disant que
nous ne faisons pas ce que nous devrions faire en sachant que nous ne le
faisons pas. En effet, ou bien I’homme qui se conduit de fagon incontinente
arrive a la conclusion du meilleur syllogisme, celui de la raison, ou bien il n’y
arrive pas. S’il y arrive, il devrait, d’aprés Aristote, agir de la fagon qu’elle
implique; et le fait qu’il ne le fasse pas signifie qu’il n’y a pas de nécessité
conditionnelle de I’espeéce qu’invoque Aristote, qui ’oblige a agir conformé-
ment a la conclusion a laquelle il est parvenu. Et, bien entendu, la conclusion
du syllogisme pratique peut encore moins étre I’action elle-méme. (On pour-
rait objecter, il est vrai, sur ce point, comme le fait Kenny, que, «lorsqu’Ari-
stote dit que la conclusion d’un syllogisme pratique est une action, tout ce
qu’il a besoin de vouloir dire est que la conclusion d’un syllogisme pratique
doit étre la description d’une action qui doit étre faite»®.) Si, en revanche,
I’homme qui se conduit de fagon incontinente n’arrive pas a la conclusion,
alors il n’y a pas de place pour le genre de lutte qui est, selon Aristote,
caractéristique de I'incontinence; car la seule conclusion qui entre en ligne de
compte est alors celle du syllogisme de I’appétit.

Aristote dit que 'incontinent est empéché par son état, qu’il compare
fréquemment a celui d’'un homme ivre ou endormi, d’avoir une perception
correcte de la situation particuliére qui est décrite dans la deuxiéme prémisse

8 Anthony Kenny, «The Practical Syllogism and Incontinence», in: The Anatomy of the
Soul. Historical Essays in the Philosophy of Mind, Oxford, B. Blackwell, 1973, p. 48.

146



ou, s’il en a une, de I'utiliser réellement, en liaison avec la premiere prémisse,
pour arriver a la conclusion requise. La faute résulte donc bien d’une igno-
rance, et sur ce point Socrate a raison; mais cette ignorance est une ignorance
de quelque chose qui a trait a la situation particuliére dans laquelle il se trouve
hic et nunc et qui, méme s’il est vrai que toute action dépend pour une part
essentielle de son appréciation correcte, ne peut assurément pas faire I’objet
d’une connaissance universelle et scientifique. Tout dépend donc de la diffé-
rence qu’il y a entre la perception que I'homme continent et I’homme
incontinent ont respectivement de la situation, étant entendu qu’il n’y a par
hypothése aucune différence du méme genre dans la connaissance et la com-
préhension qu’ils ont de la premiére prémisse. La difficulté principale que
pergoit Wiggins dans cette fagon de présenter les choses est qu’on voit mal
comment ’homme continent et ’homme incontinent, qui sont probablement
¢loignés I’'un et I’autre et méme peut-étre également €loignés de I'idéal de la
tempérance et exposés en un certain sens au méme genre d’exces, devraient
avoir une connaissance et une perception différente de la situation et pour-
quoi ils I’ont. Pourquoi I'un voit-il la situation a la fagon d’un homme éveillé
et sobre et I'autre a la fagon d’'un homme endormi ou pris de boisson? Et
qu’est-ce qui fait qu'un seul et méme homme peut percevoir et agir de fagon
continente dans certains cas et de fagon incontinente dans d’autres?

3. La volonté est-elle une force impliquée dans le conflit,
un arbitre qui décide de son issue ou les deux en méme temps?

Pour expliquer ce qui se passe, Aristote, dans le passage que cite et commente
Wiggins, fait intervenir, il est vrai, non pas trois, mais quatre propositions:
deux propositions particuliéres et deux propositions universelles. C’est, tout
au moins, ce qui se passe dans l'interprétation qu’adopte saint Thomas
d’Aquin: «La passion entraine la raison a juger dans les cas particuliers a
I’opposé des principes universels qu’elle possede» (Summa Theologica, 11a
Pars, Quaest. 77, art. 2). D’aprés saint Thomas: «Le Philosophe dit que le
syllogisme pratique de celui qui ne se maitrise pas comprend, en réalité,
quatre propositions, deux particuliéres et deux universelles. De celles-ci, une
est le fait de la raison, par exemple: il ne faut commettre aucune fornication;
’autre le fait de la passion, par exemple: il faut chercher son plaisir. Donc la
passion lie la raison pour qu’elle ne fasse aucune application et ne tire aucune
conclusion du premier de ces principes; aussi, tout le temps que dure la

147



passion, la raison procéde et conclut selon le deuxiéme principe.» On remar-
quera que, méme si I’on peut parler d’'un syllogisme du désir, le désir
lui-méme n’est pas supposé raisonner, c’est la raison qui procéde et conclut
selon le principe qui lui a été impose par le désir et aboutit a une conclusion
contraire de celle qui aurait di résulter de la mineure et de son propre prin-
cipe. Cette présentation ne rend pas complétement justice au texte d’Aristote,
puisque celui-ci veut montrer que ’on peut agir volontairement ou inten-
tionnellement contre ce que I’on juge étre le meilleur, ce qui implique que ’on
ne soit pas empéché par la passion de continuer a juger que c’est cela le
meilleur et ce que ’on devrait faire. Saint Thomas dit et fait dire a Aristote
que la passion perturbe le raisonnement de I’incontinent en lui faisant adop-
ter une autre prémisse universelle que celle qu’il devrait adopter. Mais si,
dans la lutte dont il est question, la raison a ét¢ submergée par la passion, il
devient difficile'de dire que I'incontinent a agi intentionnellement. Tout ce
qu’on peut dire est que c’est le parti le plus fort et le micux armé, celui de la
passion, qui I’a emporté. Il y a des désaccords importants, sur lesquels il ne
peut pas étre question de s’étendre ici, entre les différents commentateurs a la
fois sur la question de savoir §’il est ou non légitime de parler de deux
syllogismes, dont I'un serait celui de la raison et I’autre celui de la concupis-
cence et également sur la question de savoir ce que doit étre exactement la
mineure du syllogisme. Kenny soutient que le texte ne justifie pas la suppo-
sition qu’il y a deux syllogismes qui entrent en compétition et également que
la mineure du syllogisme discuté par Aristote est, contrairement a ce que ’on
croit souvent, explicitement composée. Elle n’est pas de la forme particuliére
et simple: «Ceci est sucré», mais de la forme: «Tout ce qui est sucré est plaisant
et ceci est sucré». La prémisse universelle du syllogisme pratique devrait alors
prescrire de ne rien gotter de plaisant et, en liaison avec la mineure, entrainer
la conclusion particuliére et pratique que ceci ne doit pas étre gotité. Mais,
bien que cette conclusion soit effectivement tirée par la raison, elle ne se
traduit pas, comme elle le devrait, dans I’action, parce que ’agent est vaincu
par la force du désir.

Le raisonnement de I'incontinent, tel que le formule Davidson’, en repre-
nant I’exemple de saint Thomas est: «Le plaisir doit étre poursuivi, cet acte est
plaisant, par conséquent cet acte doit étre poursuivi», alors que le parti de la
raison lui propose le raisonnement suivant, qu’il ne suit pas: «Aucune for-
nication n’est licite, ceci est une fornication, par conséquent cet acte n’est pas

9 Donald Davidson, «How Is Weakness of the Will Possible? in: Essays on Actions and
Events, Oxford, Clarendon Press, 1980, p. 21-42.

148



licite». Si nous supposons que la passion I’a rendu aveugle a la prémisse
universelle du syllogisme de la raison, on ne voit pas comment on pourrait
dire de lui qu’il a agi a ’encontre d’un jugement évaluatif qu’il a é&té empéché
de prendre en considération ou de prendre suffisamment au sérieux et contre
lequel il ne peut pas vraiment avoir agi, en tout cas, agi intentionnellement. Il
y a, comme le remarque Davidson, deux fagons traditionnelles de rendre
compte du conflit qui a lieu en pareil cas entre la raison et la passion. La
premiere oppose simplement deux combattants, dont chacun fait valoir son
argument ou son principe. Dans les cas d’incontinence, c’est le moins bon des
deux, la passion ou le plaisir, qui I’emporte; mais, en I’absence de toute
intervention extérieure, le plus fort est aussi celui qui devait nécessairement
gagner et I’agent s’est simplement laissé entrainer du coté ou il ne pouvait pas
ne pas aller. L’autre conception met en scéne non pas deux, mais trois acteurs,
la raison, la passion et un troisiéme personnage qui autorise le désir a prendre
le dessus, alors qu’il pourrait en principe ne pas le faire. C’est ce troisiéme
personnage, la volonté, qui décide qui gagnera le combat. Si la volonte est
suffisamment forte, elle donnera la victoire a la raison,; si elle est faible, elle la
donnera a la passion. La premiere conception rend problématique et méme
impossible I’existence de I'incontinence, si ’on entend par «incontinence»
une chose dont le sujet peut Etre tenu pour responsable et pour laquelle il peut
€tre légitimement blimé. La seconde est 4 premiére vue beaucoup plus sa-
tisfaisante, puisqu’elle rend théoriquement concevable 'incontinence, mais
ne nous permet pas davantage de comprendre comment elle est possible. Elle
confie, en effet, a la volonté le soin de juger de la force des arguments en
présence, de prendre la décision et de I’exécuter. Et cela ne nous avance
malheureusement pas beaucoup, puisque nous ne comprenons toujours pas
comment la volonté peut juger une fagon d’agir meilleure que I'autre et
néanmoins choisir la deuxiéme. «En faisant x, nous dit Davidson, un agent
agit de maniére incontinente si et seulement si: (a) ’agent fait x intention-
nellement; (b) ’agent croit qu’il y a une autre action y qui était a sa portee; et
(c) ’'agent juge que, tout bien considéré, il serait meilleur de faire y que de
faire x» (op. cit., p. 22). On comprend que Davidson trouve meilleure la
deuxiéme des conceptions qui viennent d’étre évoqueées, puisqu’il est essen-
tiel, dans la définition de I'acrasia, que 1’agent soit persuadé qu’il aurait pu
agir autrement et que c’est sa volonté, en I’occurrence insuffisante, qui a
décidé de I’issue, qu’il trouve lui-méme regrettable, de la confrontation. Mais
il faut remarquer que nous nous trouvons immédiatement en face d’une
nouvelle difficulté. La volonté est, a la différence de ’entendement, une
faculté qui se caractérise intrinséquement par un degré de force ou de fai-

149



blesse plus ou moins grand selon les sujets, mais en méme temps il ne peut
s’agir simplement d’une force qui agit a I'intérieur de nous-mémes, comme le
feraient celles de la raison et de la passion si elles se trouvaient seules en
présence. Il faut que nous soyons responsables de la force que possede ou ne
posseéde pas notre volonté, en un sens auquel nous ne sommes pas respon-
sables de la force de nos passions. On ne reproche pas a quelqu’un d’avoir les
passions qu’il a, mais de ne pas faire ’effort nécessaire pour les contréler. On
lui reprochera, en revanche, de ne pas avoir de volonté ou de manquer de
caractére, parce qu’on considére qu’il dépend de lui jusqu’a un certain point
d’en avoir ou de ne pas en avoir. Il pourrait, cependant, objecter, et il le fera
vraisemblablement, que dans la confrontation entre les trois forces, celle de la
raison, celle de la passion et celle de la volonté, qui s’est prononcée théori-
quement en faveur de la premiére, mais n’a pas réussi a imposer son point de
vue, c’est une fois de plus simplement le plus fort qui a gagné.

Davidson souligne avec raison que, lorsque nous parlons d’agir a ’encon-
tre de ce que I’on juge étre le meilleur, il faut entendre par «ce que I’on juge
étre le meilleur» non pas le jugement qui ne tient compte que des arguments
de la raison, mais celui qui considére également les raisons de la passion,
autrement dit, le jugement qui repose sur toutes les considérations pertinen-
tes qui sont connues de I’agent. Cela étant, lorsque nous n’agissons pas
conformément a ce qui, compte tenu de la totalité de I'information dont nous
disposons, apparait comme étant le meilleur, il y a 2 nos propres yeux quelque
chose d’incompréhensible et d’absurde dans notre fagon d’agir. «Quelle est,
se demande Davidson, la raison de I’agent pour faire a quand il croit qu’il
serait meilleur, toutes choses diiment considérées, de faire quelque chose
d’autre? Alors, la réponse doit €tre: pour cela I’agent n’a pas de raison» (op.
cit., p. 42). Mais, dans ce cas-1a, qu’est-ce qui nous permet de dire que I’agent
agit intentionnellement? A cela Davidson répond que, naturellement: «Il a
une raison de faire a; ce dont il manque est une raison de ne pas laisser sa
meilleure raison de ne pas faire a prévaloir» (ibid., p. 42, note 25). Il est donc
essentiel, pour que I’on puisse parler d’incontinence, que le sujet ait permis a
sa raison de faire a de I’emporter sur sa raison de ne pas faire a, qui ¢tait
meilleure. Mais il semble que, si la raison de ne pas faire a est réellement la
meilleure, on ne devrait pas avoir besoin d’une raison supplémentaire pour
vouloir que cette raison I’emporte et faire en sorte qu’elle le fasse. L’obliga-
tion, pour I’action incontinente, de rester volontaire et intentionnelle fait
qu’elle a besoin d’une raison, et non d’une cause, comme ce serait le cas, si elle
était simplement le résultat de ’action combinée de trois forces, dont deux
s’opposent directement dans la confrontation et la troisiéme intervient pour

150



décider laquelle des deux I’emportera. Mais en méme temps on est oblige
d’admettre que cette raison est plutot de la nature d’une absence de raison.
L’agent a laissé prévaloir sa raison de faire a essentiellement parce qu’il
n’avait pas de raison de laisser prévaloir sa raison, en principe meilleure, de
ne pas le faire. Si I’on ne veut pas étre obligé de dire que son action était tout
simplement irrationnelle, ne devra-t-on pas dire pour finir que c’était sa
raison de faire a qui était, en fait, la meilleure? On risque alors de voir
réapparaitre une version de la théorie socratique, qui repose sur I'idée que
I'intention dans laquelle quelque chose est fait ne peut étre que la meilleure
intention de ’agent, faute de quoi I’action deviendrait purement irrationnel-
le. L’action incontinente est bel et bien irrationnelle du point de vue de
’agent, puisqu’il avait une raison que lui-méme reconnait comme meilleure
et en méme temps a permis 4 une autre de ’emporter. C’est ce qui peut nous
inciter a dire, a la fagon socratique, que sa meilleure raison n’en était pas
vraiment une, puisqu’une rationalité ou une connaissance qui ne sont pas
capables de se traduire dans I’action ne peuvent pas €tre ce qu’elles donnent
I'impression d’étre ou prétendent Etre.

Meéme les conceptions les plus intellectualistes, comme celle de Leibniz,
dont j’ai parlé au début, ont évidemment besoin d’un troisiéme élément, qui
intervienne entre le jugement et ’action et a qui I’on puisse imputer en dernier
ressort la responsabilité de la faiblesse des raisons fortes et de la force des
raisons faibles qui se manifestent dans le phénomene de 'acrasia. Méme si
’on décidait de considérer I’affrontement de la raison et des passions comme
étant essentiellement celui de deux modes de connaissance, dont 'un est a la
fois beaucoup plus imparfait et néanmoins beaucoup plus persuasif que
’autre, il resterait encore a expliquer pourquoi nous pouvons a bon droit étre
considérés comme responsables du processus qui a permis au deuxieme de
I’emporter sur le premier. Leibniz assigne comme objet a la volonté le bien et
le mal, qui fournissent la raison de vouloir et de ne pas vouloir, et il définit sa
nature par la liberté: «Pour la nature de la volonté est requise la liberté, qui
consiste en cela que I’action volontaire est spontanée et délibérée, au point
que la nécessité, qui supprime la délibération, en soit exclue.» (Théodicée,
p. 428) Leibniz soutient qu’«il n’y a jamais en nous de passion ou de désirs si
grands que I’action s’ensuive nécessairement; car tant que I’homme est en
possession de lui-méme, fiit-il violemment excité par la colere, la soif ou une
cause semblable, il peut cependant toujours trouver quelque raison de résister
a I'impulsion, et il suffit parfois de la seule pensée d’exercer sa liberté et son
pouvoir a I’égard des passions» (ibid., p. 444). La restriction importante
réside, bien entendu, dans le «tant qu’il est en possession de lui-méme». Et il

151



est remarquable que les philosophes qui ont essayé de fournir une description
acceptable du comportement de I’acratés se soient sentis aussi fréquemment
obligés de le rapprocher de celui de ’homme endormi, ivre ou en état de folie,
c’est-a-dire de ’homme qui, justement, n’est pas en possession de lui-méme,
et en méme temps de le considérer comme quelqu’un dont on peut néanmoins
dire qu’il avait d’une certaine fagon conservé la possibilité de résister a son
désir ou a sa passion. Leibniz suggere qu’il y a toujours au moins une raison
de résister a I'impulsion du désir, a savoir la simple pensée d’exercer sa liberté.
C’est une raison qui est toujours a la disposition de I’étre humain, sauf
précisément lorsqu’il n’est plus en possession de lui-méme. Mais il peut y
avoir une distance considérable entre la pensée d’exercer sa liberté a I’égard
du désir ou de la passion et la volonté de le faire, et a nouveau entre la volonté
de le faire et I’action qu’elle commande. En privilégiant aussi systématique-
ment qu’elles le font la connaissance, les conceptions intellectualistes se
trouvent contraintes d’expliquer pourquoi il arrive aussi souvent, notam-
ment dans le phénoméne de 'acrasia, que la connaissance ne soit pas
opérante et risquent de n’avoir pas d’autre réponse a proposer en derniére
analyse que celle qui consiste a dire que c’est parce que, contrairement a
I'impression qu’elle donne, elle n’est pas réelle. Wiggins pense qu’en atten-
dant qu’il se trouve quelqu’un qui soit capable d’inventer une théorie
convaincante d’ou il résulte que la faiblesse de la volonté, telle qu’on la décrit
généralement, est une chose qui n’existe pas, «nous devrions peut-étre ép-
rouver une reconnaissance provisoire pour la richesse en suggestions philo-
sophiques par laquelle I'akrasia nous dédommage pour le mal qu’elle nous
fait de fagon si répétée» (op. cit., p. 240). Mais on peut également se demander
si le phénomeéne de I’akrasia ne montre pas surtout qu’il y a quelque chose
d’intrinséquement déficient et insatisfaisant dans le vocabulaire et dans les
concepts que nous utilisons pour décrire et expliquer I’action humaine en
général, en particulier dans leur fagon de combiner et de mélanger des élé-
ments de type cognitif et des éléments empruntés a la dynamique et a
I’énergétique.®

10 Je dois des remerciements particuliers & Ruwen Ogien, dont on pourra lire prochaine-
ment la thése de doctorat remarquable, La faiblesse de la volonté ( Aristote, Davidson).

152



	Le bien apparent, le mal réel et la faiblesse de la volonté

