
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Über die Unerforschlichkeit des Bösen nach Kant

Autor: Lichtenberger, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 52/93

HANS PETER LICHTENBERGER

Über die Unerforschlichkeit des Bösen nach Kant

Es gehört zu den meist als selbstverständlich hingenommenen Grundorientierungen

des abendländischen Denkens über das Böse, es nicht nur aus
dem Gegensatz zum Guten auffassen zu wollen, sondern insbesondere auch

aus dem Gegensatz zur Vernunft. Die platonische - oder platonistische -
Gleichung von «bonum» und «ratio» bleibt auch für Kant der Horizont
seines Nachdenkens über das Böse. Faszinierend jedoch ist, dass Kant von
der Dynamik seiner Untersuchung dahin gezogen wird, wider Willen diese

Gleichung zu unterminieren. Die Kantische These vom Vernunftursprung
des Bösen gibt nicht nur dem Bösen einen Rang, den es in Konzepten, die es

als Mangel an Einsicht oder als Dominanz der Sinnlichkeit verstehen wollten,

nicht haben konnte, - diese These wirft zugleich auf die Vernunft einen

Schatten, der der späteren Frage vorarbeitet, ob denn die Vernunft noch
Herr im eigenen Hause sei. So gerät die Kantische Abhandlung über das

Böse in die Ambivalenz, die sie als ein Experiment erscheinen lässt, dessen

Ergebnisse mehrdeutig sind: Sie ist nur möglich auf der Basis des kritischen
Ansatzes, sie stellt sogar hinsichtlich des Verständnisses des Subjekts dessen

Radikalisierung dar, aber sie stellt zugleich wichtige Elemente dieses

Ansatzes in Frage. Der transzendentalphilosophische Ansatz - die Frage nach
den Bedingungen der Möglichkeit - endet bei seiner Durchführung
angesichts des Bösen im Desaster.

Der Status der Religionsschrift, deren erstes Stück die Abhandlung über
das Böse bildet, ist schwer zu bestimmen. Sie fällt aus der Unterscheidung
zwischen Grundlegungsschriften, die sich auf die transzendentale Untersuchung

eines Vernunftvermögens bzw. die apriorischen Voraussetzungen von
Wissenschaft richten, und den Schriften zur angewandten Philosophie, die

das Materiale empirischen Ursprungs mitverarbeiten, offensichtlich heraus.
Sie muss als ein eigenständiges Stück Transzendentalphilosophie genommen
werden, da sie neue transzendentale Analysen zur Anthropologie vorträgt,
die über den Kreis der drei Kritiken hinausreichen. Dabei ist zweifellos
irritierend die Art und Weise, in der moralphilosophische Grundsatzerwägungen

kombiniert werden mit Momenten der empirischen Menschenkunde, der
Rechts- und Geschichtsphilosophie sowie der Phänomenologie der Religion.

117



Auch die inhomogene literarische Gestalt des Textes sowie die lose Gliederung

erschweren ein eindeutiges Verständnis.

Angesichts auffälliger Inkonsistenzen gerade in der Abhandlung über das

Böse ist einer bequemen Deutung die Richtung gewiesen durch Goethes
bekannte Sottise vom «beschlabberten Philosophenmantel», der die
Christenmenschen zum Saumküssen herbeilocken solle1. Demnach verdankten
sich die Unstimmigkeiten einer prekären und unaufrichtigen Amalgamie-
rung von Transzendentalphilosophie und christlicher Dogmatik, die der

greise Kant in Erinnerung an seine pietistische Herkunft versucht habe. Eine
solche Lesart wird hier genauso abgelehnt wie jene, die gegenüber den
Kritiken ein Nachlassen der systematischen Kraft feststellen will2. Vielmehr
möchte ich dafür plädieren, in dem scheinbar lockeren Aufbau des Werks
sowie einer Textstruktur, die vermeintlich undiszipliniert zwischen transzendentaler

Argumentation, historischem Belegmaterial und pragmatischer
Anthropologie pendelt, ein reflektiertes Vorgehen Kants zu sehen, dem
Phänomen des Bösen in seiner Uneindeutigkeit und Unbegreiflichkeit gerecht zu
werden. Kant ist hier auf ein Problem gestossen, das sich notwendig
systematischer Präsentation entzieht. Schärfer noch, die Anerkennung des Bösen
als eines Problems der Transzendentalphilosophie muss dazu führen, die

Grundlagen dieses Denkens selbst in Frage zu stellen. Dies aber muss

zwangsläufig auf die Form der Darstellung zurückschlagen. Die Abhandlung
über das Böse impliziert eine radikale Selbstkritik Kants an seinem

moralphilosophischen Ansatz sowie an der damit verbundenen Postulatentheolo-
gie. Die Mehrdeutigkeit der Religionsschrift resultiert aus dieser Ambivalenz:

Sie bedient sich der Basis des kritischen Ansatzes, um ihn in wichtigen
Teilen zugleich fraglich zu machen. Die transzendentale Untersuchung nach
den Bedingungen der Möglichkeit des Bösen untergräbt den bislang ge-

1 Vgl. Goethe, Brief an Herder vom 7. 6. 1793.

2 Zur detaillierten Auseinandersetzung mit der Forschungsgeschichte fehlen hier Raum und
Gelegenheit. Über die Rezeption bis Anfang der 70er Jahre dieses Jahrhunderts
informieren zwei Literaturberichte: H.-O. Kvist, Das radikale Böse bei Immanuel Kant, in:
Makarios-Symposiumüber das Böse, hg. vonW. Strothmann, Wiesbaden 1983, S. 237-288;
R. Malter, Zur Kantliteratur 1970-72. Neue Bücher zu Kants Rationaltheologie und
Philosophie der Religion, in: Sonderheft der Kant-Studien 1974. Akten des 4. Internationalen

Kant-Kongresses Mainz 1974, S. 155-177. An neueren Arbeiten sind zu nennen: K.
Konhardt, Die Unbegreiflichkeit der Freiheit. Überlegungen zu Kants Lehre vom Bösen,
in: Zeitschr.f. phil. Forschung 42 (1988), S. 397-416; H. Hoping, Freiheit im Widerspruch.
Eine Untersuchung zur Erbsündenlehre im Ausgang von Immanuel Kant, Innsbruck-Wien
1990; G. E. Michalson, Fallen freedom. Kant on radical evil and moral regeneration,
Cambridge 1990. Besonders perspektivenreich: Ch. Schulte, radikal böse. Die Karriere des

Bösen von Kant bis Nietzsche, 2. Aufl. München 1991.

118



sicherten Bauplan der Vernunft. Die aus der Frage nach dem Bösen erwachsende

Religionsauffassung gewinnt damit neues Gewicht: Sie dient der

Sicherung der Vernunft angesichts ihrer aktualen Selbstzerstörung als ratio
perversa.

Der Versuch, den Begriff des Bösen hinreichend zu bestimmen und dieses

in seinen Ursprüngen aufzuklären, stösst an die Grenzen von Theorie und
Darstellung. Kant hat dies sehr wohl bedacht und durch ein kunstvolles
Geflecht von Antithesen, die eine oberflächliche Lesart als Inkonsistenzen
brandmarken könnte, dokumentiert. Die nach dem Durchlaufen eines

differenzierten Untersuchungsganges zum Resultat werdende These von der
Unerforschlichkeit des Bösen drückt sich methodisch in unaufgelösten anti-
nomischen Bestimmungen aus3.

I.

Das Böse ist kein explizites Thema der vorangegangenen moralphilosophischen

Hauptschriften Kants wie auch der nachfolgenden Metaphysik der
Sitten. Doch war Kant für das Faktum, dass beständig vom Sittengesetz
abgewichen wird, in der Grundlegung und Durchführung seiner Ethik
keineswegs blind. Im Gegenteil, der vielberufene Rigorismus seiner Moralphilosophie

ist von der Tatsächlichkeit des Bösen so tief durchdrungen, dass er
geradezu als Reaktion auf die Einsicht gelten kann, dass die schärfste
Anfechtung der Möglichkeit von Ethik überhaupt im Faktum des Bösen
besteht.

Es war Kants kopernikanische Wende in der Moral, dass die Bestimmung
des Guten nur eine formale sein kann, dass sie bar ist jeder inhaltlichen
Vorgabe, aus welcher Quelle sie auch stammen möge. Es ist lediglich die reine
Form des Wollens des vernünftigen Subjekts, nach der eine Handlungsweise
als gut zu gelten hat. Der kategorische Imperativ beurteilt Handlungen nach
der möglichen allgemeinen Gesetzmässigkeit ihrer Maxime. Das Prinzip,

3 Dies wird weiter unten erläutert. - Es wäre reizvoll, die antinomische Begriffsstruktur des

Bösen zu vergleichen mit der Methodik der Antinomienproblematik in den Kritiken.
Dabei springt ins Auge: Während in den Kritiken die Antinomien - pauschalisierend
gesagt - gelöst bzw. erklärt werden durch die Dimensionsunterscheidung von empirischer
und intelligibler Welt, bleiben die Antinomien im Begriff des Bösen unaufgehoben stehen.

Zwar lassen sie sich auch auf die genannten Pole beziehen, doch umreissen sie nur in ihrer
Unaufgelöstheit den Begriffdes Bösen. Dies indiziert, dass auch die Zuordnung der beiden
Welten in der Religionsschrift eine andere sein muss. Davon später.

119



nach dem Handlungsmaximen als gut beurteilt werden, gibt somit zugleich
ein formales Kriterium für das Böse als einer Abweichung von der Norm des

Sittengesetzes. In der formalen Bestimmung des Guten wie des Bösen sah

Kant durchaus ein «Paradoxon der Methode»: «dass nämlich der Begriff des

Guten und Bösen nicht vor dem moralischen Gesetze (dem es dem Anschein
nach so gar zum Grunde gelegt werden müsste), sondern nur [...] nach
demselben und durch dasselbe bestimmt werden müsse.» (KpV A 110)4

Das Bild der Kantischen Ethik ist massgeblich davon geprägt, dass in den

moralphilosophischen Grundschriften primär nach den Bedingungen der

Möglichkeit des Guten gefragt wird. Doch auch dort bereits begleitet das

Problem des Bösen die Untersuchung wie ein zunächst nicht wahrgenommener

Schatten oder wie eine mühsam verdrängte Anfechtung. Dies zeigt sich
zunächst schon in der Konzeption des kategorischen Imperativs. Die Tatsache,

dass das Sittengesetz uns in der Form eines Imperativs entgegentreten
muss, macht deutlich, dass wir nicht über einen «heiligen Willen» verfügen,
sondern dass die Neigung zum Abweichen ständig präsent ist. Die
problematische Erörterung der «Triebfedern» der reinen praktischen Vernunft (KpV
A 126ff.) fasst klar ins Auge, dass zwischen der Reinheit des Sittengesetzes
und der Motivation eines endlichen Willens eine kaum zu überbrückende
Kluft besteht. Schliesslich ergänzt das Konzept des höchsten Gutes den
reinen Willen, der ohne die Vorgabe materialer Zwecke, die sowohl moralisch
als auch sinnlich sind, orientierungslos bleiben müsste. Das höchste Gut lässt
sich - bezogen auf die sinnliche Natur des Menschen - geradezu als ein den
moralischen Rigorismus auf nicht ganz einwandfreie Weise ergänzendes
Gegengewicht zur Versuchung des Bösen verstehen. In all diesen Fällen jedoch
kann die Abweichung vom Sittengesetz mit dem Einfluss sinnlicher Neigungen

oder sonstiger heteronomer Antriebe erklärt werden.
Es wird in der Folge noch deutlich hervortreten, weshalb die Auffassung,

nach der das Böse nur eine Abweichung vom Guten ist, der Realität des

Bösen nicht gerecht wird. Diese Auffassung kennzeichnet den platonischen
Traditionsstrom des abendländischen Denkens, dem auch Kant sich in seinen

Grundlagen zugehörig wusste. Ein Denken, das im Bösen den Mangel des

Guten erblickt, verfügt über Erklärungsmuster, die in ihrer Erklärungsleistung

zugleich das Böse bagatellisieren. Sie werden der - unmittelbar gewissen

- Realität des Bösen nicht gerecht. Es kennzeichnet den Realitätssinn

4 Kants Schriften werden nach der Ausgabe von Wilhelm Weischedel zitiert: I. Kant, Werke
in 10 Bänden, Darmstadt 1968. Die Zitate werden nach der Originalpaginierung lokalisiert.

120



Kants, dass er in weiser theoretischer Inkonsequenz das jedem Menschen
gewisse, aber nicht theoretisch deduzierbare Faktum des Bösen gegen jede
philosophisch-systematische Domestizierung ernst nimmt. Er fragt daher
nach den Bedingungen der Möglichkeit des Bösen mit der gleichen Insistenz,
mit der er zuvor nach den transzendentalen Voraussetzungen der Newton-
schen Naturwissenschaft gefragt hat. Allerdings stellt sich nicht die gleiche
Befriedigung einer Lösung ein.

Die Heteronomie-Vorstellung läuft Gefahr, das Böse durch seine Erklärbarkeit

moralisch nicht nur zu neutralisieren, sondern sogar zu entschuldigen.

Vielmehr muss das Böse, der moralischen Zurechenbarkeit wegen, als
ein Akt der Freiheit begriffen werden. So wie das Gesetz einzig in der Form
der Maxime begründet ist, so kann auch das Böse nur einer bewusst gewählten

Maxime entstammen. D.h., ich entschliesse mich, anderen Antriebskräften

als dem Sittengesetz dominierenden Einfluss aufmeine Maximenbildung
zu gewähren. Das aber bedeutet, dass das Böse in der Freiheit wurzelt - nicht
in der Heteronomie, und dass es seinen Ursprung in der Vernunft hat, nicht in
der Sinnlichkeit.

Diese Verankerung des Bösen in der Maximenbildung hat eine doppelte
Konsequenz: Das Böse ist strikt auf das autonome Individuum bezogen und
es kann nur als moralisches Böses, nicht aber als physisches Übel gedacht
werden. Als Handlung von Kollektiven, als Struktur gesellschaftlicher
Verhältnisse oder als krankhafte Persönlichkeitsstörung tritt es so wenig auf wie
als sinnloses Naturgeschehen oder Leiden. Diese Einengung im Begriff des

Bösen ist dem Verzicht auf die Theodizeefrage geschuldet. Subjekt und
Urheber des Bösen ist allein der verantwortliche Mensch, kein Gott, keine

Ordnung des Kosmos. Die Versuche in der Theodizee unterliegen der Gefahr,
das Böse durch ihre Erklärungen zu verharmlosen.

Der Konflikt zwischen Gut und Böse spielt sich nicht zwischen verschiedenen

Vermögen des Menschen ab oder zwischen seiner phänomenalen und
noumenalen Natur, sondern er ist ein Widerstreit der praktischen Vernunft
mit sich selbst. Als ein solcher aber muss er für dieses Vernunftkonzept ruinös
werden5.

5 Auch wenn Kant in Fortsetzung der Religionsschrift vom Sieg des guten Prinzips über das
Böse spricht, so ist jener Zwiespalt nicht aufgehoben, da das Böse unaustilgbar bleibt. Es

macht die Würde des moralischen Individuums aus, unter dem Sittengesetz stets den

Kampf gegen das ihm innewohnende Böse zu führen.

121



II.

Kants Rede vom Bösen nimmt zwar die Entgegensetzung von phänomenaler
und noumenaler Welt in Anspruch, doch unterläuft sie diese auch. Als
Erklärungsmodell wird sie nicht in Anspruch genommen. Vielmehr ist ein
seinem theoretischen Status nach schwer zu bestimmendes Wechselspiel
zwischen Erfahrungsgegebenheit der Wirklichkeit des Bösen und seiner intelli-
giblen Wurzel in der Freiheit zu konstatieren, ein Changieren zwischen
transzendentaler Begründungssuche und empirischer Anthropologie. Das
Böse wird so zum Indiz, dass die reinliche Unterscheidung und Zuordnung
beider Welten nicht funktioniert.

Obzwar das Böse nicht aus der Gegensetzung von phänomenaler und
noumenaler Welt erklärt werden kann, dient diese doch als Explikationsmittel.

Weder ist das Böse auf der Seite apriorischer Begründungen festzumachen

noch auf der Seite pragmatischer Anthropologie. Die Uneindeutigkeit
des Bösen liesse sich allenfalls in einer Grauzone zwischen intelligibler und
sinnlicher Welt lokalisieren. Ausgeschlossen ist die Variante heteronomer
Bestimmung, nach der die Sinnlichkeit die Oberhand über die Vernunftstruktur

gewänne; nicht diskutiert wird in dem Kantischen Ansatz die heute

näherliegende Alternative, wonach das Böse in einer hybriden Überschreitung

der Vernunft über ihre Naturbasis bestehen könnte.
Die neue grundlegende Antithese, aus der alle weiteren Bestimmungsmomente

des Bösen entstammen, ist die von «ursprünglicher Anlage zum
Guten» und «natürlichem Hang zum Bösen» (RiG B 19ff.). Hier wird auf
beiden Seiten die Zusammengehörigkeit beider Welten, obzwar als eine

prinzipiell störbare, gedacht.
Kant gibt drei zusammengreifende Anlagen des Menschen zum Guten an,

die notwendig insgesamt zur Bestimmung des moralischen Wesens gehören:
die Tierheit im Menschen, die Anlage für die Menschheit als eines vernünftigen

Wesens und drittens die Anlage für die «Persönlichkeit als eines

vernünftigen und zugleich der Zurechnung fähigen Wesens» (Rig B 15; vgl.
B 18f.). Ohne Zweifel liegt der Hauptakzent aufdem dritten Punkt, denn «die

Anlage für die Persönlichkeit ist die Empfänglichkeit der Achtung für das

moralische Gesetz als einer für sich hinreichenden Triebfeder der Willkür»
(B 18).

Kants Schema der Anlagen zum Guten reicht von der Animalität bis zur
Moralität. Während die ersten beiden Anlagen zugleich in «Laster» umschlagen

können, kann auf die dritte «schlechterdings nichts Böses gepfropft
werden» (B 18). Damit wird klar: Keine natürliche Anlage ist von sich aus

122



Wurzel des Bösen. Das Böse liegt nicht in der Natur, sondern im freien

Umgang mit dem, was wir von Natur sind. Sofern die menschliche Natur
durch die Anlage zum Guten bestimmt ist, kann das moralisch Böse nicht
analytisch im Begriff der menschlichen Natur vorhanden sein. Doch macht
der die Potentialität markierende Begriff der Anlage zugleich auch deutlich:
Obzwar wir zum Guten veranlagt sind, werden wir doch nur wirklich gut
durch einen bewussten Akt der Freiheit. Bei aller Kontinuität der drei
Anlagen ist damit die Anlage der Persönlichkeit ausgezeichnet vor den beiden
anderen, die eher unserer sinnlichen und endlichen Konstitution geschuldet
sind. So ist die Möglichkeit des Bösen zwar in dem Anlageschema als
Missbrauch angelegt, sie folgt jedoch nicht aus ihm. Die Unterscheidungen von
Vernunft und Sinnlichkeit, Freiheit und Natur, Autonomie und Heteronomie
entfallen als vertraute Modelle für die Herkunft des Bösen, da prinzipiell die
natürlichen Anlagen solche zum Guten sind.

Kants anthropologische Lehre von der Anlage zum Guten reformuliert
zwar in gewisser Weise die klassische Sichtweise der Zweiweltentheorie,
relativiert sie aber auch zugleich. Denn wenn sowohl die natürliche wie die

intellektuelle Anlage des Menschen gut ist, so lässt sich aus diesem Ansatz in
keiner Weise die Möglichkeit der Wirklichkeit des Bösen herleiten. Damit
entfällt die Chance, aus der Natur des Menschen einen präzisen Begriff des

Bösen zu gewinnen.
Doch bedarf die unbezweifelbare Tatsächlichkeit des Bösen einer

anthropologischen Erklärung. Das Böse ist als Faktum gegeben und dem
begreifenwollenden Bemühen vorausgesetzt. Doch ist es nicht auf die gleiche Weise

gegeben wie Gegenstände theoretischer Erkenntnis. Bereits die Feststellung
seiner Faktizität führt ins Dilemma:

a) Entweder gehen wir aus von der unmittelbaren Erfahrung des Bösen, z. B.

sinnloser Grausamkeit, und verfügen nur über eine unmittelbare Evidenz,
die begründungslos unserm Gefühl oder Urteilsvermögen entspringt;

b) oder wir beurteilen Handlungen nach der Form der ihnen zugrundelie¬
genden Maxime. Dann bewegen wir uns ausschliesslich im Bereich der

Willensbildung, nicht aber auf der Ebene der empirischen Handlung.
Maximen sind aber grundsätzlich der sinnlichen Erfahrung entzogen.

Damit ergibt sich eine Spannung zwischen dem aktual Bösen, für das wir
über keine Kriterien verfügen, und einem virtuell Bösen, für das wir über
keine Erfahrung verfügen.

Diese Spannung bezeichnet die aporetische Situation, einen hinlänglichen
Begriffdes Bösen zu gewinnen. Kant versucht, diese inhomogenen Momente

123



in den Begriff eines «Hangs zum Bösen» zu vereinigen, einen Begriff, der
darauf angelegt ist, den Abgrund zwischen sinnlicher Erfahrung und
moralischer Beurteilung zu überbrücken. Der Begriff des «Hanges» muss also so

angelegt sein, dass er eine Vereinbarkeit unserer empirischen Beschaffenheit
mit der Theorie der Freiheit aufweist. Damit gerät der «Hang zum Bösen»

zum genauen Gegenstück des kategorischen Imperativs, sofern dieser eben

dieselbe Vereinbarkeit fordert: Handle so, dass du als empirisches Wesen

deinem intelligiblen Charakter entsprichst. Diese Forderung wird im Hang
verkehrt: Die empirische Beschaffenheit tritt als Maxime an die Stelle des

intelligiblen Charakters. Wie dies aus Freiheit möglich ist, ist die entscheidende

Frage.
Der Hang ist die bewusste Verkehrung der Maxime, in der das Subjekt

seine Einheit in den beiden Welten zugunsten der natürlichen herstellt. Von
der «Anlage» unterscheidet er sich dadurch, dass er die Zweiheit voraussetzt
und zugleich zu unterlaufen sucht. «Unter einem Hange (propensio) verstehe

ich den subjektiven Grund der Möglichkeit einer Neigung (habituelle
Begierde, concupiscentia), sofern sie für die Menschheit überhaupt zufällig ist.
Er unterscheidet sich darin von einer Anlage, dass er zwar angeboren sein

kann, aber doch nicht als solcher vorgestellt werden darf, sondern auch

(wenn er gut ist) als erworben oder (wenn er böse ist) als von den Menschen
selbst sich zugezogen gedacht werden kann.» (RiG B 20f.)

In diesem Zitat sind die wesentlichen Punkte des Hanges angesprochen
worden, die in der Folge noch entfaltet werden: subjektiv-zufällig, aber in der
menschlichen Natur verwurzelt, d. h. allgemein; angeboren, aber erworben,
bzw. zugezogen; natürlich, aber aus Freiheit. Hinzu kommt: Erfahrungstatsache,

aber intelligibler Ursprung. Diese Gegensatzpaare sollen nun kurz
erläutert werden. Sie stehen insgesamt unter dem Zeichen, das antinomische
Verhältnis von Natur und Freiheit, phänomenal und noumenal, überbrücken
zu sollen.

Es ist eine Folge der Unmöglichkeit, das Böse in seiner empirischen
Mannigfaltigkeit einzugrenzen und zu bestimmen, die zu seiner Verlagerung in das

Innere des Subjekts führt. Im Hang tritt ein Konstitutionsmoment des

Subjekts auf, das sich weder der reinen moralischen Autonomie noch der
natürlichen Beschaffenheit des Menschen verdankt, aber doch zu beiden in
Beziehung gesetzt werden muss. Die dabei auftretenden Schwierigkeiten sind

geeignet, die Idee des Menschen als einer moralischen Person zu erschüttern.
Der Hang als die Wurzel des Bösen wird gefunden im transzendentalen

Rückschluss von der Faktizität des Bösen auf die Bedingungen seiner
Möglichkeit. Kants transzendentale Wende radikalisiert sich letztlich darin, dass

124



er das Böse ausschliesslich den Leistungen des Subjekts zuschreiben muss.
Da die Anlagen des Menschen nur Anlagen zum Guten sind, muss der Hang

- im Gegensatz zur Anlage - als «Tat» aufgefasst werden (RiG B 25f.).
Doch auch diese Kennzeichnung gerät ins Ambivalente: Einerseits muss

der Hang den Charakter der Tat haben, um aus freier Willkür zu entspringen,
andrerseits scheint dieser Charakter der geforderten Allgemeinheit des

Hangs zuwiderzulaufen. Dieser Widerspruch wird durchaus reflektiert:
«Dagegen versteht man unter dem Begriffe eines Hanges einen subjektiven
Bestimmungsgrund der Willkür, der vor jeder Tat vorhergeht, mithin selbst

noch nicht Tat ist» (B 25).
Von Tat muss also in einem doppelten Sinne die Rede sein: als die böse

Handlung, die ein Individuum in der Zeit vollzieht, und als intelligibleTat, die

jenseits von Zeitbestimmungen in der Vernunft stattfindet als der Entschluss
der freien Willkür zum Bösen. Sie ist keine Disposition oder Gewohnheit,
noch durch heteronome Quellen verursacht. Sie ist nicht zeitlich fixierbar,
sondern hat ihren Ursprung in der Vernunft. «Eine jede böse Handlung muss,
wenn man den Vernunftursprung derselben sucht, so betrachtet werden, als

ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der Unschuld in sie geraten
wäre.» (B 42) Obwohl diese intelligible Tat nicht in Termini des Empirischen
beschrieben werden kann, muss sie als ein Faktum der menschlichen Existenz

gelten. Die Figur der intelligiblen Tat macht das Böse denkbar, aber sie

erklärt es nicht. Könnte sie dieses leisten, so höbe sie die Freiheit auf. Der
postulierte Vernunftursprung des Bösen bleibt damit so unerforschlich wie
das Faktum der Freiheit. Die in der Explikation dieses Sachverhalts ins Spiel
gebrachte Zweiweltenlehre dient weniger einer Deduktion des Bösen als
vielmehr seiner Verrätselung.

Auch in weiteren Punkten führt Kant das notwendige Scheitern von
Problemlösungsversuchen vor. Ist der Mensch von Natur aus böse, so ist die

Allgemeinheit dieser intelligiblen Tat in jedem Exemplar der Gattung
aufzuzeigen. Da das Böse aus dem Begriff des Menschen nicht apriori abzuleiten
ist, bleibt nur ein Hinweis auf die Erfahrung. Dieser aber ist kein Beweis.

Zwar ist richtig, dass wir von bösen Handlungen - (woher wissen wir, dass

diese Handlung böse ist?) - aufböse Maximen schliessen können, doch bleibt
der Erfahrungsbeleg für diese These notwendig ungenügend. Dieses Versagen
aber ist prinzipiell notwendig: Ein zureichender Beweis verbietet sich wegen
der Freiheit des Menschen, die die Zufälligkeit und Zurechenbarkeit des

Menschen impliziert. Es ist also lediglich der Erfahrungsdruck - nicht nur in
der Weltbeobachtung, sondern auch in der Selbstwahrnehmung -, der die

Annahme der Allgemeinheit des Bösen motiviert. Die transzendentale Re-

125



flexion, die zur intelligiblen Tat führt, erreicht jedoch nur seine Möglichkeit
und Zufälligkeit.

Das gleiche gilt für die Antithese «zugezogen - angeboren» (B 8). Um der
Verantwortlichkeit des Menschen willen, die in der Autonomiephilosophie
begründet ist, muss das Böse als selbst zugezogen betrachtet werden. Es

resultiert aus dem freien Entscheid, die Rangordnung der Maximen zu
verkehren. Dieser Entscheid unterliegt keiner Notwendigkeit, er könnte auch
anders ausfallen. Doch «radikal» ist das Böse nur, wenn es als unlösbar in der
menschlichen Natur verwurzelt gesehen wird. Diesen Aspekt bezeichnet der

metaphorische Ausdruck «angeboren». Er kollidiert zwangsläufig damit,
dass das Böse nur der freien Zuständigkeit geschuldet ist (vgl. B 27). Eine
transzendentale Herleitung für das angeborene Böse jedoch ist ein Ding der

Unmöglichkeit. Die Universalität des Bösen, soviel auch für sie sprechen

mag, ist weder durch Erfahrung noch durch transzendentale Reflexion zu
erhärten.

in.

Ob Kant selbst die Lehre vom radikal Bösen als Ergänzung oder Kritik seiner

Moralphilosophie verstanden hat, sei dahingestellt. Da diese Lehre aus
offenen Problemen der Moralphilosophie erwächst und zugleich wichtige
Grundlagen derselben in Frage stellt, scheint einiges dafür zu sprechen, sie als

Kantische Selbstkritik zu nehmen.

Die aufgeführten Begriffspaare in der Bestimmung des Bösen bezeichnen
die Aussichtslosigkeit des Unterfangens, das Böse terminologisch und
systematisch präzise einzugrenzen. Es ist anzunehmen, dass dieses antithetische
Verfahren bewusst gewählt ist, um das Scheitern der Vernunft an der Uner-
forschlichkeit des Bösen zu demonstrieren. Weder lässt es sich in der
transzendentalen Fragestellung erreichen noch als Erfahrungsdatum in seiner

Allgemeinheit dartun. Die leitenden Begriffe pendeln zwischen den Sphären

von Freiheit und Natur, intelligibler und empirischer Welt, ohne sie indes

wirklich vermitteln zu können. Der Hang zum Bösen ist sowohl empirisches
Faktum als auch intelligible Tat, ohne dass beide Aspekte in ein geklärtes
Verhältnis rücken. Das Böse dementiert den früheren Anspruch auf die
Koordination oder gar Harmonie beider Seiten.

Damit ist ein Grundpfeiler der Kantischen Systematik brüchig geworden.
Hatte das Konzept des höchsten Guts die Systemeinheit noch in der

Übereinstimmung von Natur und Freiheit postuliert, so fragt Kant nun nach dem

126



Ursprung ihrer tatsächlichen Unvereinbarkeit. Da auch im subjektiv sittlichen

Willen das Böse als Maxime nie auszuschliessen ist - da es ja der Freiheit
des Willens sich verdankt - droht die gesamte moraltheologische Postula-
tenlehre illusionär zu werden. Das Böse, obzwar aus Freiheit entsprungen,
doch nicht vernunftgemässer Gesetzlichkeit unterliegend, entzieht dem
Vernunftglauben an eine moralisch geleitete Zweckordnung der gegenwärtigen
oder der zukünftigen Welt den Boden. Mit dem Wegfall der scharfen
Unterscheidung von phänomenaler und noumenaler Welt hält das Reich der Natur
maskiert Einzug im Reich der Freiheit: Wenn heteronome Motive aus Freiheit

gewählt werden können, wenn Naturbestimmtheit aus freiem zurechenbarem

Entschluss ergriffen wird, dann ist die reinliche Sphärentrennung
hinfällig - damit aber auch die Möglichkeit einer geordneten Synopse beider
Bereiche. Der Konflikt von Gut und Böse hat die frühere Diastase von Natur
und Freiheit überlagert. Er ist aber nicht deckungsgleich mit ihm, denn auf
beiden Seiten - der natürlichen Anlage zum Guten wie dem natürlichen Hang
zum Bösen - findet sich das Verhältnis von Natur und Freiheit.

Dass durch das Böse das bisher angestrebte Verhältnis von Natur und
Freiheit aus den Fugen gerät, zeigt sich auch darin, dass das Böse geradezu
gegenbildlich zum höchsten Gut gefasst wird. Die Einheit aus unterschiedlichen

Prinzipien, die im höchsten Gut gedacht wurde, tritt im Bösen in
charakteristischer Verkehrung auf.

Es war das grundlegende Konstruktionsprinzip für das höchste Gut, dass

das moralische Moment der natürlichen Erfüllung vorangeht. Allein aus
dieser Reihenfolge kann sich die Forderung einer nicht-absurden Welt ergeben.

Das Böse, das seinen Ursprung im Vermögen zum Guten, der Freiheit,
hat, kann daher durch keine material neuen Bestimmungskomponenten
ausgezeichnet werden. Es ist keine dualistische Gegenmacht zum Guten,
sondern resultiert aus dem Prinzip des Guten selbst. So lässt sich das Böse formal
umschreiben als die verkehrte Rangordnung der sittlichen und natürlichen
Elemente des Handelns bzw. der Maximenbildung. «Also muss der
Unterschied, ob der Mensch gut oder böse sei, nicht in dem Unterschiede der

Triebfedern, die er in seine Maxime aufnimmt (nicht in dieser ihrer Materie),
sondern in der Unterordnung (der Form derselben) liegen: welche von beiden

er zur Bedingung der andern macht. Folglich ist der Mensch (auch der beste)

nur dadurch böse, dass er die sittliche Ordnung der Triebfedern in der
Aufnehmung derselben in seine Maximen umkehrt.» (B 34)

Das Böse ist also nicht nur seiner Verfassung nach der genaue Gegenbegriff
zum höchsten Gut; es stellt auch seine sachliche Möglichkeit als Einheit von
Tugend und Glückseligkeit, Freiheit und Natur in Zweifel. So verfügt auch

127



die RiG nicht mehr über den starken Begriff des höchsten Guts, wie er im
kritischen System entwickelt wurde. Der praktisch motivierte Vernunftglaube

an die Wirklichkeit des Guten verliert angesichts der Universalität des

Bösen jeglichen Halt. Damit schwächt sich das Moment der Glückseligkeit
ab, da es von vornherein unter dem Verdacht steht, durch Selbstliebe die

Ordnung der Maximen zu verkehren. Die mit dem Sittengesetz verbundene

Hoffnung auf Glückseligkeit ist obsolet geworden. Das höchste Gut ist
reduziert auf die sittliche Aufgabe der Herbeiführung einer ethischen Gemeinschaft,

einer «Gesellschaft nach Tugendgesetzen und zum Behuf derselben»

(RiG B 129). Die bisherige Konzeption des höchsten Gutes wird wegen ihrer
eudämonistischen Konnotationen, die sich vom Verdacht des Bösen nicht
trennen lassen, ausgeschieden. Das höchste Gut ist nur noch moralischer
Gemeinschaftszweck. «Jede Gattung vernünftiger Wesen ist nämlich objektiv,

in der Idee der Vernunft, zu einem gesellschaftlichen Zwecke, nämlich der

Beförderung des höchsten als eines gemeinschaftlichen Guts bestimmt.»

(RiG B 135) Diese Beförderung des höchsten Guts ist zugleich der Prozess der
Überwindung des Bösen, der wegen dessen Radikalität nie vollendbar ist.

Auch wenn Kant hypothetisch an dieses Konzept des höchsten Guts beiläufig

die Gottesidee anschliesst, so hat sie doch jede konstitutive Funktion
verloren.

Es gehört zu den verwundernswerten Zügen der Kantischen Religionsschrift,

dass gerade in ihr der Gottesgedanke nahezu völlig zurücktritt. Ihr
Moralkonzept und ihre Vorstellung vom höchsten Gut können nicht mehr als

Brücke zur Idee Gottes dienen.
Ein weiterer, bereits gestreifter Aspekt der Lehre vom Bösen kann die neue

Kraftlosigkeit des Gottesbegriffs illustrieren. Im gesamten kritischen System
diente der Gottesbegriff der Aufgabe einer Einheit von Natur und Freiheit.
Diese Grundstruktur des gesamten Kantischen Ansatzes wird in der RiG
hinfällig. Die Aufteilung des Menschen in ein Sinnes- und ein Verstandeswesen,

die als platonische Tradition auch für Kant systembildend war, hat
ihre Geltung angesichts des Bösen verloren. Der Mensch ist der existierende

Widerspruch: Als ganzer gehört er zur Natur, als ganzer steht er unter dem
Gesetz der Freiheit. Die Antithese von «Anlage» und «Hang», insbesondere
die von «angeboren» und «selbst zugezogen», artikuliert diesen Zwiespalt.
Zwar bleibt das Problem von Natur und Freiheit bestehen, doch kollabiert
diese Unterscheidung, die der früheren Ethik so viel Evidenz verlieh, an der
Tatsache des Bösen. Im Ursprung des Bösen - hier zeigt es sich wieder als

Gegenbegriff zum höchsten Gut - sind Natur und Freiheit auf fatale Weise

geeint und ununterscheidbar. Der «Hang» zum Bösen ist ein «natürlicher»,

128



der doch nur der Freiheit entspringt. Diese Sachlage ist angetan, den Begriff
der Freiheit selbst zu untergraben. Damit stürzt ein weiterer Grundpfeiler der
Kantischen Philosophie, nämlich die analytische Verbindung von Freiheit
und Sittengesetz. Diese hatte in den moralphilosophischen Hauptschriften
das Ziel, die Möglichkeit guten Handelns zu sichern, das Böse liess sich nur
abstrakt-negativ als Abirren von der Norm, als Heteronomie der Neigungen
qualifizieren. Es gehörte nicht in den Bereich der sittlichen Entscheidungsfreiheit.

Zwei Motivkreise könnten Kant zur Revision dieser Auffassung
angeregt haben.

Der eine dürfte im ergebnislosen Ringen mit der Triebfedern-Problematik
liegen; der zweite - damit zusammenhängend - in einer verstärkten Reflexion
auf die inneren Verwirklichungsbedingungen des Sittengesetzes, aus welcher

hervorgeht, dass im konkreten Falle nie eindeutig entscheidbar ist, ob eine

Handlung autonomen oder heteronomen Maximen entspringt. Mit anderen
Worten: gefragt ist nicht nur die Erklärung moralischen Handelns, einer

Aufhellung bedarf insbesondere die Möglichkeit nicht-moralischen
Handelns.

Hieraufhatten die ethischen Hauptschriften keine befriedigende Antwort.
Sie sind beherrscht von der Identität von Freiheit und autonomer Gesetzgebung

des Willens. Das Moralgesetz als ein Fakt der Vernunft steht im
Wechselverhältnis mit dem ebenfalls unableitbaren Begriff der Freiheit:
«Also ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.»

(GMS BA 98) Auf diese Weise ist Freiheit einzig als Freiheit zum Guten
denkbar. Wenn die Freiheit unter dem Sittengesetz die einzig wirkliche Freiheit

ist, verwandelt sich nicht dann der Freiheitsbegriff in einen Automatismus,

der alternative Entscheidungen nicht zulässt, bzw. diese in den nicht
zurechenbaren Bereich der Naturkausalität abschiebt? Lässt sich unter
diesem Freiheitsverständnis die Aufnahme einer dem Sittengesetz widerstrebenden

Maxime überhaupt denken?

Kants These: «Freiheit und eigene Gesetzgebung des Willens sind beides

Autonomie, mithin Wechselbegriffe» (GMS BA 104f.), destruiert in der

Konsequenz wider Willen den Freiheitsbegriff. Es fiele nicht nur nicht-moralisches

Handeln unter das Verdikt der Unfreiheit, sondern auch moralisches
Handeln verlöre seine Zurechenbarkeit, wenn der Mensch nicht auch anders
sich entscheiden könnte. Sind Freiheit und Sittengesetz Wechselbegriffe,
dann ist die Freiheit der Wahl aufgehoben.

Die Zurechenbarkeit nicht-moralischen Handelns kann einzig dann
gedacht werden, wenn das analytische Verhältnis von Freiheit und Sittengesetz
aufgebrochen wird. Die Faktizität des Bösen macht diesen Schritt unver-

129



meidbar. Damit löst die Lehre vom zurechenbar radikal Bösen das frühere

Konzept heteronomer Bestimmung ab. Es muss selbst noch der Freiheit
geschuldet sein, dass ich heteronomen Maximen den Vorrang vor dem

Sittengesetz einräume. Das Böse besteht darin, dass ich mich aus freien Stücken

zur Aufgabe moralischer Freiheit entscheide. Damit aber gerät der Begriff
der Autonomie aus der Balance: die Autonomie ist nicht mehr durch die
moralische Gesetzgebung gesichert, sondern gerät zur freien und unbegreiflichen

Willkür. Erst in solcher Ungebundenheit ist sie Freiheit zum Guten wie

zum Bösen.

Kant hat die Anerkennung der unbegreiflichen Realität des Bösen mit der

Auflösung der Identität von Freiheit und Sittengesetz bezahlt. Dieser Preis ist
sehr hoch, da er die Grundlage seiner Ethik zerstört. Letztlich besagt dieses

Verständnis von Freiheit, dass Kant über kein zwingendes Argument mehr
verfügt, weshalb ich mir das Sittengesetz auferlegen soll. Die Wahl einer

«guten Gesinnung» wird so rätselhaft wie das Böse selbst, der freie Wille wird
zum Geheimnis.

Die Lehre vom Bösen stellt eine Selbstkritik Kants dar, wie sie fundamentaler

kaum vorstellbar ist. Sie folgt aus einer Radikalisierung des

subjektivitätstheoretischen Ansatzes, in der die früher sorgsam austarierte Zuordnung

von Gott, Welt, Mensch zugunsten der Subjektivität aufgegeben wird.
Damit wird die Subjektivität sich nicht durchsichtiger: Vermochte das
frühere System die Unbegreifbarkeit des Subjekts noch an den Widerlagern von
Welt und Gott zu befestigen, so ist nunmehr das Subjekt mit dem unerforsch-
lich Bösen als einem Konstituens seiner selbst alleingelassen.

Es sind nahezu alle Bauelemente des Kantischen Systems, die durch das

Böse ihre Stabilität verlieren: das Verhältnis von Natur und Freiheit, von
sinnlicher und intelligibler Welt, die Postulatentheologie mit ihrer Gotteslehre,

schliesslich der Begriff moralischer Autonomie selbst.

Es gehört zu den tiefsten Überzeugungen Kants, dass die Welt nicht absurd
ist. Das höchste Gut als Einheit von Tugend und Glückseligkeit war entworfen

als Gegenpol zu diesem aus dem Weltlauf sich aufdrängenden Eindruck.
An diese Voraussetzung wird nun gerührt. Macht nicht die Allgemeinheit und
Unerforschlichkeit des Bösen die Welt als ganze unbegreiflich? Wo kann das

Vertrauen auf die Rationalität noch einen Verankerungspunkt finden?
Die Lehre vom Bösen hat Sprengkraft für den gesamten Ansatz der

Kantischen Transzendentalphilosophie. Sie macht dies implizit, nicht programmatisch

deutlich. Ob Kant selber sich die destruktiven Folgen seines

Neuansatzes in vollem Umfang eingestanden hat, ist kaum zu entscheiden.
Es hat eher den Anschein, als habe Kant in dieser Schrift in den Abgrund

130



geblickt - und sei wieder zurückgewichen. In den folgenden Schriften lassen

sich kaum Spuren dieser neuen Einsichten ausmachen. Die Metaphysik der

Sitten von 1797/98 macht eher den Eindruck, als wolle sie den Stand der RiG
widerrufen. So beteuert die Einleitung erneut die von der RiG aufgegebene
Identität von Sittengesetz und Freiheit6. Die bis ins Kasuistische reichende
Institutionenlehre von Moral und Recht mit ihrer starken Betonung der

Legalität kann als ein Versuch betrachtet werden, das Böse, das explizit nicht
erwähnt wird, nicht nur durch moralische Gesinnung, sondern vor allem
durch äussere Ordnung im Zaum zu halten.

6 Zu dieser erneuten Revision vgl. G. Prauss, Kant über Freiheit als Autonomie, Frankfurt/
Main 1983, S. lllf.

131




	Über die Unerforschlichkeit des Bösen nach Kant

