
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit : zur
augustinischen Theorie des Bösen in De civitate Dei XII

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 52/93

GEORG KOHLER

Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit
der Freiheit

Zur augustinischen Theorie des Bösen in De civitate Dei XII

1. Einleitung

Vom Gottesstaat behandelt das Wesen der luziferischen Bosheit und den

Engelssturz an einer für die Architektur des ganzen Werkes entscheidenden
Stelle: am und als Ausgangsort jenes geisterscheidenden Gegensatzes
zwischen «civitas terrena» und «civitas Dei», der die Menschen seit Adams
Abfall auf die Probe stellt und der sie bis zum Ende der Zeiten herausfordern
wird. Für Augustin ist Luzifers Tat deshalb ein dreifacher Ursprung - erstens
erscheint in ihr das Prinzip und das Urbild des Bösen; zweitens ist sie ein

Quellpunkt der menschlichen Notwendigkeit zu wählen - zwischen «Himmel»

und «Welt», «Licht» und «Finsternis», «civitas Dei» und «civitas

terrena», den «Werken des Geistes» und denen des «Fleisches»; drittens ist sie

der eigentliche Anfang des Heilsgeschehens. Denn ohne die Empörung des

zum Herrn der Hölle gewordenen Engels hätte es den Versucher und die

Versuchung und daher auch den Anlass zur Sünde und damit der
Erlösungsbedürftigkeit des Menschen nicht gegeben. Dass das Wesen des Bösen, die

Erfahrung der menschlichen Freiheit und die letzte Sinndeutung der
Geschichte in einem unmittelbaren gedanklichen Zusammenhang stehen, macht
der dreifache Beginn, den Satans Aufstand markiert, also mit einem Schlag
klar. Um so wichtiger ist es zu verstehen, worin das buchstäblich Entscheidende

dieses Uraktes besteht und was sein bestimmender Grund ist.
Der Auseinandersetzung mit dieser Frage widmet De civitate Dei viel

Scharfsinn und argumentative Anstrengung. Dennoch gelangt Augustin am
Ende zu keinem überzeugenden Resultat. Das Rätsel des Ursprungs des

Bösen wird mit einem Sophisma zum Verschwinden gebracht. Aber das
geschieht zu auffallig, als dass man darüber nicht stutzig werden müsste.

Im folgenden will ich zuerst die augustinische Wesensdeutung der satanischen

Ursünde als «Hochmut» bzw. «Stolz» erläutern (2); dann möchte ich
die Herleitung der ontologischen Nichtigkeit diskutieren, die nach Augustin

67



im Wesen des Bösen und der Sünde zum Vorschein kommt (3); und drittens
sind die immanenten Voraussetzungen der augustinischen Theorie des Bösen

zu bezeichnen, sowie einige auch für das säkulare, atheologische Philosophieren

aktuelle Folgerungen aus diesem Stück spätantiker Dämonologie zu
ziehen (4). Grundlage der Überlegungen bildet das zwölfte Buch von De
civitate Dei, das die Überschrift hat «Ursache des Engelfalls, die Erschaffung
des Menschen». Dabei halte ich mich besonders an dessen 6. und 7. Kapitel
«Woher der böse Wille der bösen Engel?» bzw. «Eine bewirkende Ursache des

bösen Willens gibt es nicht».

2. Das Böse als pervertierter Selbstbezug

Will man wissen, was das Böse im Kern ausmacht, muss man nach des

Kirchenvaters Lehre zunächst zur Ursünde und zum heilsgeschichtlich ersten
Auftauchen des Bösen zurückkehren - zur Abkehr Luzifers und seiner Scharen

von Gott:

«Fragt man aber nach der Ursache der Unseligkeit der bösen Engel, zeigt sich klärlich nur
eine, die Abkehr von dem, der zuhöchst ist und die Hinkehr zu sich selber, die nicht
zuhöchst sind. Wie soll man diesen Fehler anders bezeichnen als Hochmut? (Hochmut ist
ja der Anfang aller Sünde.) Sie wollten also ihre Kraft nicht in ihm bewahren, und obwohl
sie mehr gewesen wären, hätten sie dem, der zuhöchst ist, angehangen, zogen sie ihm das
geringere Sein, nämlich sich selber vor. Das ist das erste Versagen, der erste Mangel, der
erste Fehler jener Natur, die so geschaffen ward, dass sie zwar nicht das höchste Sein
besass, aber doch, um Seligkeit zu erlangen, den, welcher zuhöchst ist, hätten gemessen
können, während sie, von ihm abgewandt, zwar nicht ihr Sein verlor, aber es verminderte
und darum elend ward.» (De civ. Dei XII, 6, S. 66')

Der augustinische Text zitiert und interpretiert den Mythos vom obersten

Engel Luzifer, der gegen Gott rebelliert und mitsamt seinem Engelsgefolge in
die Hölle verbannt wird. Im Alten Testament selbst ist davon ja nirgends die

Rede, und im Neuen Testament spricht einzig die Johannesoffenbarung in ein

paar Sätzen von einem «Krieg Michaels mit dem Drachen», «die alte Schlange,

genannt der Teufel und der Satan, der den ganzen Erdkreis verführt,
geworfen wurde er auf die Erde, und seine Engel wurden mit ihm geworfen»
(Off. 12,7-9). Erst nachbiblisch, in der Zeit der frühen Patristik, gespiesen aus

spätantik-jüdischen und -orientalischen Traditionen wird der Luziferstoff

1 Zitiert wird nach: Aurelius Augustinus, Vom Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übertragen

von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert von Carl Andresen, München
1978 (Ausgabe des Deutschen Taschenbuch Verlags).

68



dämonologisch entfaltet, theologisch nobilitiert und detailreich ausgemalt.
Aber nicht diese Konkreta, nicht die Bilder und visionären Erzählungen von
tückischen Verführern und grauenhaften Monstern interessieren den Autor
des Gottesstaates, sondern die abstrakten Sinngehalte. Es geht um die
Antwort auf eine Was-Frage und - damit verknüpft - um die Antwort auf eine

Woher-Frage. Worin besteht das Böse und woher ist es gekommen?
Die augustinische Beantwortung des ersten Problems ist von bemerkenswerter

Einfachheit. Das entscheidende Charakteristikum des Bösen ist der

Stolz, die Selbstüberhebung, genauer gesagt: der übertriebene Stolz
ichbegabter, aber geschaffener Wesen, der einer verabsolutierten Selbstbeziehung

entstammt, die die wahren Macht-, Rang- und Begründungsverhältnisse der

Seinsordnung verkennt. Das Böse verkehrt alles, weil es selber einer ersten

Verkehrung (Perversion) entspringt: der «Abkehr von dem, der zuhöchst ist,
und der Hinkehr zu sich selber, die nicht zuhöchst sind». Das Böse hat also
seinen genuinen Ort im Bereich der Subjektivität, in der alle sonstigen Übel
und moralischen Schlechtigkeiten fundierenden Selbstüberbewertung des

nichtgöttlichen Ichs, einer Überhebung, die zwar offensichtlich unangemessen,

aber dennoch freiwillig ist.
Dass solche Selbsterhöhung nichts anderes als der Ausdruck vollkommener

Verblendung sein kann, ist im Kontext der augustinischen Darstellung
ohne weiteres evident. Schwieriger ist die Erklärung und Begründung ihrer
Freiwilligkeit - an der freilich alles hängt. Denn ist das Böse nicht die
Wirkung einer eigenständig-freien Willensleistung, die ausschliesslich dem Ich
zuzurechnen ist, das sie aktualisiert, dann kann das Böse nur ein selber von
Gott Geschaffenes und Gewolltes sein und damit müsste auch Gott selber
böse sein. Es sei denn, das Böse wäre (wie alles von Gott Geschaffene) im
Grund ein Gut. Aber wie sollte das zu verstehen sein?

Die Überlegung zeigt, wie schnell die Fragen nach dem Bösen, exakter: die

Fragen nach dessen Grund und Ursache, in die Zwickmühlen der Onto-
Theologie führen. Werden Gott und seine Allmacht und der Ursprung des

Bösen nicht radikal getrennt, dann gerät alles in ein wahrhaft teuflisches
Zwielicht. Augustin situiert deshalb die Quelle des Bösen im innersten,
eigensten Bezirk ichhafter, aber erschaffener Subjektivität; im bösen, pervertierten

und freien, soll heissen: von Gott unabhängigen Willen - sei es

Luzifers oder des Menschen. «Es ist der böse Wille, der das böse Werk
vollbringt», ist darum das erste Fazit von XII, 6.

Befriedigend gelöst ist das Grundproblem des Bösen damit jedoch nicht,
im Gegenteil, die Verlegenheit, in die man mit ihm gerät, ist bloss um eine

Stufe verschoben und gesteigert worden. Aber bevor ich dem weiter nach-

69



gehe, möchte ich das noch stärker herausarbeiten, was an der augustinischen
Erläuterung des Bösen auch uns verweltlichten Geistern einzuleuchten
vermag. Nämlich die Aussage, das Wesen des Bösen bestehe in einem depra-
vierten Selbstbezug des Ich.

Das Böse, mithin auch die Sünde, ist im Kern nichts anderes als jene
absolute Selbstverfallenheit, die einem endlichen Subjekt nicht mehr gestattet,

über sich hinauszukommen - auf andere, anderes und Umfassenderes
hin. Ein Radikalegoismus, der das von ihm bestimmte Ich immer an es selber

bindet, es an dessen eigene Endlichkeit und Beschränktheit fesselt und damit
von jeder erlösenden Selbsttranszendenz a priori ausschliesst. Der Böse ist
«unselig», «elend», «heil-los» und «verdammt» letztenendes durch sich
selber.

Wo der Bezug aufdas umgreifende, grössere Dritte fehlt, entsteht nicht nur
die Heillosigkeit solipsistisch gegeneinander abgeschotteter Egoismen,
sondern zugleich deren mörderische Konkurrenz und wechselseitige Verfallenheit.

Eben das ist die Lage der Menschen, nachdem sich das erste Ereignis des

Bösen, LuzifersTat, im Sekundärdatum, in Adams Ungehorsam, wiederholt
hat: Selbstsucht steht gegen Selbstsucht, es herrscht der prinzipiell
friedlosunglückliche Zustand einer vom Sündenfall gezeichneten Welt. «Feindschaft,
Hader, Eifersucht, Zorn, Neid aber Haupt und Wurzel all dieses Bösen
ist der Hochmut, der im Teufel regiert.» (XIV, 3)

In der augustinischen Wesensbestimmung des Bösen sind gedankliche
Elemente enthalten, die sich unzweifelhaft auch dann noch festhalten lassen,

wenn man den onto-theologischen Überbau, in den sie eingelassen sind, nicht
mehr benutzen will.

3. Das Nicht-Begreifen-Können des Ursprungs

3.1 Am dämonologischen Thema, dem Was und Woher des teuflischen Wollens,

handelt De civitate Dei auch das Problem der menschlichen Bosheit ab.

Die Passagen des vierzehnten Buches, die den Sündenfall im Paradies erörtern,

verfahren nach dem vom Luzifersturz her bekannten Muster; auch beim
Menschen ist das Wesen des Bösen der Hochmut und dessen Ursprung ist
nichts als der böse Wille: «Was aber ist Hochmut anderes als Streben nach
falscher Hoheit? Denn das ist falsche Hoheit, vom Urgrund sich zu lösen,
dem der Geist eingewurzelt sein soll, um gewissermassen sein eigener
Urgrund zu werden und zu sein Diese Abkehr aber ist freiwillig» (XIV, 13:

«Der bösen Tat Adams ging der böse Wille vorauf»).

70



Aber wie ist das überhaupt möglich bzw. was bewirkt sie: diese «freiwillige
Abkehr», die das eigentliche Prinzip des Bösen ist? Die Frage stellt sich bei

Luzifer wie bei Adam und Eva, und systematisch verfolgt wird sie vor allem
am Fall desTeufels. Mit den ersten Sätzen ist Augustin mitten im tiefsten und,
wie sich zeigen wird, im Grund unlösbaren Problem: «Sucht man nach einer
bewirkenden Ursache dieses bösen Willens, findet man keine. Denn was
sollte es sein, das den bösen Willen hervorbringt, der seinerseits das böse

Werk hervorbringt? Darum ist es der böse Wille, der das böse Werk
vollbringt, aber nichts ist, was den bösen Willen bewirkt.» (XII, 6)

Das Gesagte ist das erste und bleibt das letzte Wort zur Sache. Worum sich

Augustin allerdings wortreich bemüht, ist der Versuch, diese paradoxe
NichtAntwort als inhaltlich überzeugendes Argument erscheinen zu lassen. Alles
endet aber immer wieder bei der einen Aussage: Das primäre Böse, der böse

Wille, kommt aus nichts, von nichts, durch nichts. Dennoch bewirkt er etwas

- die bösen Werke. Wie kann man das verstehen?

Augustin argumentiert auf der Basis von gewissermassen axiomatischen
Annahmen. Dass das Böse von nichts kommen muss, hängt zunächst damit
zusammen, dass ein Gutes seine Ursachejedenfalls nicht sein kann(= Satz 1):

«Wenn da irgend etwas wäre, was als Ursache in Frage kommen könnte, hat es entweder
auch einen Willen oder keinen. Hat es einen, dann sicher entweder einen guten oder
bösen. Wenn einen guten, wird doch niemand so unsinnig sein zu glauben, dass der gute
Wille einen bösen Willen hervorbrächte. Denn dann wäre ein guter Wille die Ursache der
Sünde, und etwas Sinnloseres lässt sich nicht erdenken. Wenn aber jenes Etwas, das den
bösen Willen verursachen soll, selbst einen bösen Willen hat, forsche ich folgerichtig nach
der Ursache, die ihn hervorgebracht hat und so fort, bis ich, um endlich meinen Fragen
ein Ziel zu setzen, nach der Ursache des ersten bösen Willens frage. Es wäre aber nicht der
erste böse Wille, wenn ihn ein anderer böser Wille hervorgebracht hätte. Das also ist der
erste, den kein anderer hervorgebracht hat.» (XII, 6, S. 66f.)

Zumindest der allererste böse, d. h. der luziferische Wille, kann also nur von
nichts hervorgebracht worden sein. Augustin vermeidet hier, wie an späteren
Stellen die Formulierung, die nahe gelegen hätte: «Also kann der erste böse

Wille von nichts anderem als nur durch sich selber hervorgebracht worden
sein». Augustin verwirft diese Formel, bevor sie überhaupt ausgesprochen
worden ist. Denn sie führt, im Verein mit <Satz 1 > sofort in einen Widerspruch,
sofern man nicht das andere für die augustinische Ontologie fundamentale
Axiom aufgeben will, wonach Seiendes, sofern es ist, gut ist; weil Seiendes ja
nur sein kann, sofern es von Gott Geschaffenes, also gut Geschaffenes ist: ens

et bonum convertuntur Satz 2). Diese Annahme organisiert die an das

oben Angeführte unmittelbar anschliessende Überlegung:

71



«Antwortet man, nichts habe ihn hervorgebracht und darum sei er immer gewesen
[Auszeichnung G. K.], so frage ich, ob er irgendeinem Wesen [d. h. einem geschaffenen
Seienden qua Guten, Anm. G. K.] angehörte. Wenn keinem [was ja unmittelbar aus <Satz
1> folgen muss, Anm. G. K.], konnte er selber auch nicht sein, wenn aber irgendeinem, so
verschlechterte und verdarb er es, war ihm schädlich und beraubte es eines Gutes. Folglich

konnte der böse Wille in keiner bösen Natur sein, sondern nur in einer guten, wenn
auch wandelbaren, der dieser Fehler schaden konnte. Denn schadete er nicht, wär's auch
kein Fehler gewesen und hätte man ihn auch keinen bösen Willen heissen dürfen. Schadete

er aber, schadete er zweifellos dadurch, dass er Gutes fortnahm oder verminderte. So

konnte der böse Wille unmöglich immer in einem Wesen vorhanden gewesen sein, da
etwas natürlich Gutes vorher dagewesen sein musste, das der böse Wille schädigen und
wegnehmen konnte. War er also nicht immer, frage ich, wer ihn bewirkt hat.» (XII, 6,
S. 67)

Die Suche nach der bewirkenden Ursache des bösen Willens, also nach dem,
was einen ursprünglich guten Willen dazu gebracht hat, sich zu pervertieren,
ist nicht abzuweisen, obwohl sie nirgends auf einen festen Grund zu stossen
scheint. - «Sucht man nach einer bewirkenden Ursache dieses bösen Willens,
findet man keine.» Die negative Ausgangsthese wird Schritt für Schritt in
ihrer notwendigen Negativität vorgeführt. Aber solche Bestätigung zu
liefern, ist nur der eine Sinn der zitierten Stelle. Ihre andere Funktion liegt
darin, die rhetorische Umpolung der negativen Aussage über den Grund des

Bösen vorzubereiten, die Augustin nun durchführen will. Dass es eben nichts,
die «Nichthaftigkeit» selbst ist, was das Böse bewirkt, genau das ist es, was
man zu begreifen hat: als die im gegebenen Fall einzig denkbare und gültige
und insofern auch positive Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des

Bösen.

Um dies zu erreichen, erinnert Augustin an den Grundcharakter alles

Kreatürlichen - an dessen Wandelbarkeit als die Einbruchstelle möglicher
Defizienzen. Weil alles Geschaffene zwar an sich stets gut, aber eben prinzipiell

wandelbar ist, kann es verderben, und wenn es verdorben ist, muss das

geschehen sein, nachdem es geschaffen worden ist und also bereits existiert
hat. Aber eben: wodurch verdorben? Jedenfalls nicht durch irgendein anderes

Seiendes, das bereits existiert. Denn «mag (etwas), so geringwertig wie die

unterste Erde (sein), ist es eine (von Gott geschaffene) Natur und ein Wesen,

so ist es unfraglich auch gut und hat nach seiner Art und in seiner Ordnung
Mass und Gestalt» (XII, 6). Also kann der «böse Wille» (ganz gewiss der
allererste «böse Wille») nur durch sich selber böse geworden sein. - Möchte
man meinen. Doch wie oben schon gesagt, wird diese Wendung sorgfältig
umgangen. Statt dessen heisst es in der direkten Fortsetzung des Zitierten:
«Wie kann also eine gute Sache bösen Willen bewirken? Wie in aller Welt
Gutes die Ursache von Bösem sein? Nein, nur dann, wenn der Wille sich vom

72



Höheren ab- und dem Niederen zuwendet, wird er böse, also machte
nicht ein niederes Ding den Willen böse; sondern schlecht und ordnungswidrig,

weil er selber böse ward, trachtete er nach dem niederen Ding»
(Auszeichnungen von G. K.).

«Weil er selber böse ward». Die von Augustin gefundene Formulierung
hält sich exakt in der Mitte zwischen dem aktiven («weil er sich selber böse

gemacht hat») und dem ohnehin ausgeschlossenen passiven Modus («weil er
böse gemacht worden ist»). Damit bewältigt Augustin die doppelte Schwierigkeit,

den «bösen Willen» weder als causa sui noch als von einem anderen

abhängigen kausalen Effekt zu bestimmen. Die erste Bestimmung ist unmöglich,

weil nur Gott causa sui ist; die zweite, weil sie eben letztenendes Gott
selbst in den Urheber des Bösen verwandeln müsste.

Das ursprünglich Böse oder der «böse Wille» darf also weder etwas
Substantielles sein, noch darf er solches sein, das von etwas verursacht worden
ist. Kurz: der «böse Wille» ist aus nichts und von nichts und daher ist er -
durch nichts. Nämlich durch nichts als durch seine eigene Fehl-Haftigkeit
und Defizienz, die sich darin zeigt, dass er sich «vom Höheren ab- und dem
Niederen zuwendet», darin, dass «er selber böse, d. h. selbstbezogen ward».

3.2 Um seinem Gedankengang grössere Plausibilität zu verschaffen, liefert
Augustin nun ein Beispiel. Ein Exempel, das auch darum von Bedeutung ist,
weil es die Differenz zwischen dem «ersten» Bösen (dem luziferischen
Gottestrotz) und dem «zweiten» Bösen (den menschlich-freiwilligen Fehlhandlungen)

systematisch nivelliert.

«Nehmen wir an, dass zwei Menschen, die geistig und leiblich in gleicher Verfassung sind,
denselben schönen Leib erblicken, und dass der eine durch diesen Anblick zu unerlaubtem

Genuss verlockt wird, während der andere unentwegt in keuschem Willen verharrt,
was sollen wir da als Ursache ansehen, dass wohl in dem einen, aber nicht in dem anderen
böser Wille entsteht. Was verursacht ihn in dem erstgenannten?» (XII, 6, S. 68)

Beispiel für Böses (Bosheit, Böse-Sein) ist hier die Sünde der Unzucht. Sie

realisiert auf ihre Weise dasselbe wie die Ursünde des Stolzes; sowohl die

Abkehr des Willens vom göttlichen Gebot und von Gott wie den Akt und die

Haltung der Selbstüberhebung und Selbstermächtigung. Deshalb repräsentiert

die Suche nach der besonderen Ursache dieser speziellen Sünde die

allgemeine Erfahrung, die sich bei jeder Suche nach der Ursache böser

Willensbildung einstellt: die Erfahrung, auf nichts zu stossen. Denn diese

Ursache kann weder «die Schönheit des (begehrten) Leibes» sein noch «das

Fleisch des einen». Denn die Schönheit fiel beiden gleich in die Augen, hatte
aber nicht die gleiche Wirkung, und von beiden war zugleich vorausgesetzt,

73



dass sie - «geistig und leiblich» - in gleicher Verfassung seien. Augustin fährt
fort:

«Oder sollen wir sagen, der eine sei durch geheime Einflüsterungen eines boshaften
Geistes versucht worden? Als ob er nicht diese Einflüsterung, diesem Zureden, wie man
sich auch denken mag, mit eigenem Willen zugestimmt hätte! Was diese Zustimmung,
diesen bösen Willen, der dem schlimmen Zureden nachgab, in dem Manne hervorgebracht

hat, danach fragen wir. Denn wir nehmen an, um auch diese Schwierigkeit aus
dem Wege zu räumen, dass beide in derselben Weise versucht werden und der eine nachgibt

und einwilligt, während der andere standhaft bleibt, der er war. Da zeigt sich doch
klar, dass der eine von der Keuschheit nicht lassen wollte, der andere aber es wollte. Was

war der Grund? Doch nur der eigene Wille, da ja in beiden die körperliche und geistige
Beschaffenheit die gleiche war. Beide Augen sahen in gleicher Weise die Schönheit, beiden
machte die gleiche geheime Versuchung zu schaffen.» (XII, 6, S. 68f.)

Wieder ist man am selben Punkt. Ursache der bösen Handlung, des Werks des

Bösen, ist ein endliches, subjektives Wollen. Aber jenseits dieses Willens lässt
sich eine substantielle Kausalität nicht fassen:

«Wollen wir eine Ursache ausfindig machen, die in dem einen den eigenen bösen Willen
hervorgebracht habe, finden wir auch bei genauem Zusehen nichts. Sagen wir nämlich, er
selbst sei die Ursache - nun, was war er selbst vor seinem bösen Willen anderes als eine

gute Natur, geschaffen von Gott, dem unwandelbaren Gut? Wer also sagt, derjenige, der
dem Versucher und bösen Berater im Unterschied von dem anderen zustimmte, sich des
schönen Leibes zu bemächtigen, der beiden körperlich und geistig gleichgestimmten
Männern vor Augen stand, habe seinen bösen Willen selbst hervorgebracht, obwohl er
vor seinem bösen Willen gut gewesen sei, der frage weiter, warum er ihn hervorgebracht
hat. Darum, weil er eine Natur ist, oder weil er eine aus nichts erschaffene Natur istl
[Auszeichnung von G. K.] Er wird finden, dass der böse Wille nicht darin seinen

Ursprung hat, dass der Sünder ein Naturwesen ist, sondern darin, dass es eine aus nichts
geschaffene Natur ist. Denn wenn die Natur Ursache des bösen Willens wäre, müssten wir
unweigerlich sagen, dass von Gutem Böses bewirkt werde, Gutes die Ursache des Bösen
sei.» (XII, 6, S. 69).

So klar wie überhaupt möglich wird an dieser Stelle ausgesprochen, dass es

onto-theologische Basissätze sind, die den augustinischen Diskurs über das

Böse steuern und die dafür sorgen, dass dieser nur noch das Nichtseiende und
den Mangel als Herkunftsort des Bösen zu diagnostizieren vermag. Der
«böse Wille» ist, wie er ist - verdreht, selbstbezogen und verblendet -, weil er
(obschon an sich gut geschaffen) doch stets anders werden kann. Denn als

endlich wandelbare Natur ist er eo ipso unvollkommen, d. h. partizipierend
am Nichtsein und an der Möglichkeit von Defizienz.

3.3 Damit schliesst das Kapitel 6, doch im Grunde ist die Frage nach der
bewirkenden Ursache des «bösen Willens» selbst dann noch offen, wenn man
die augustinische Umpolung bloss negativer Aussagen über die Herkunft des

Bösen in die positive Behauptung, nichts anderes als das Nichts oder die

74



Nichtigkeit sei eben diese Ursache, gelten lässt. Denn das Aus-nichts-
geschaffen-Sein aller Naturen ausser Gott, die Teilhabe an der Nichtigkeit,
die Menschen wie Engeln gemeinsam ist, erklärt vielleicht die Möglichkeit der
Perversion des Willens, aber nicht die jeweilige Verwirklichung dieser
Möglichkeit. Um beim augustinischen Beispiel zu bleiben: Zwei Menschen sind
der Versuchung ausgesetzt, die Sünde der Unzucht zu begehen, und beide

könnten sie vollziehen. Aber weshalb geschieht es nur beim einen? Die Frage
ist nach wie vor unbeantwortet, und deshalb macht Kap. 7 («Eine bewirkende

Ursache des bösen Willens gibt es nicht») einen neuen und abschliessenden

Anlauf, das Problem zu lösen. Dessen Pointe liegt noch einmal in
einer Umpolung, nämlich darin, die erkannte Antwortlücke als den notwendigen

Ausdruck der im gegebenen Fall einzig richtigen Antwort zu erklären:

«So frage mich niemand nach der bewirkenden Ursache des bösen Willens. Denn da gibt's
keine bewirkende, sondern nur eine versagende, weil keine Wirkung, sondern nur
Versagen. Denn abfallen von dem, das zuhöchst ist, zu dem, was geringer ist, ist der Anfang
des bösen Willens. Die Ursachen solchen Abfalls, die ja, wie gesagt, keine wirkenden,
sondern versagende sind, ausfindig machen wollen, hiesse die Finsternis sehen, das

Schweigen hören wollen. Beide sind uns freilich wohlbekannt, jene durch die Augen,
dieses durch die Ohren, aber nicht durch ihre Erscheinung, sondern durch Aufhebung der
Erscheinung. Niemand suche also bei mir ein Wissen von dem, wovon ich weiss, dass ich's
nicht weiss, er müsste denn lernen wollen, das nicht zu wissen, wovon man wissen muss,
dass man's nicht wissen kann. Denn was man nicht durch Erscheinung, sondern durch
deren Wegnahme zu wissen bekommt, weiss man, wenn's erlaubt ist, das zu sagen oder zu
denken, in gewisser Weise durch Nichtwissen, um es durch Wissen nicht zu wissen. Denn
wenn der scharfe Blick des leiblichen Auges die körperlichen Erscheinungen durchläuft,
sieht er nirgendwo Finsternis, ausser da, wo er aufhört zu sehen.» (XII, 7, S. 69f.)

Die augustinische Diskussion der Herkunft des Bösen endet in einem So-

phisma. Dass nichts oder genauer: die Nichthaftigkeit der geschaffenen
Wesen die Ursache des «bösen Willens» und damit aller Bosheit in der Welt
ist, erkennt man daran, dass man nichts mehr erkennt. Wo der Raum der
Wissbarkeit ausgeschöpft ist, bleibt nur noch docta ignorantia als einzig
mögliche Wissensform. Was Augustin mit diesem Argument erzielt, ist so

etwas wie die Herstellung von apodiktischer Gewissheit durch deren Gegenteil.

Man kann zwar nichts mehr bezweifeln, aber nicht auf Grund besserer

Einsicht, sondern weil einem mit dem Sehen und Hören auch das Begreifen

vergangen ist. Wer die Prämissen der augustinischen Beweisführung nicht
teilt, wird dieses Ergebnis freilich nicht als wirklichen Erkenntnisschritt im
abgründigen Wesen des Bösen akzeptieren, sondern lediglich als die notwendige

Konsequenz eben dieser Beweisvoraussetzungen verstehen wollen. Und

genau diese Folgerichtigkeit macht die Sache auch wieder interessant: als das

Symptom der onto-theologischen Denkzwänge, unter denen Augustin steht.

75



4. Onto-Theologie und die Autonomie des Subjekts

4.1 Überlegt man die Vorgaben, die das Philosophieren Augustins von
Anfang an leiten, vermag man seine Theorie der Unbegreifbarkeit des Bösen
nicht mehr (oder wenigstens: nicht ohne weiteres) als eine Auskunft über die
Sache zu nehmen, die hier verhandelt wird, sondern lediglich als eine über die
besondere Perspektive, die diese Sache im gegebenen Zusammenhang
erschlossen soll.

Drei alles beherrschende Thesen sind es nämlich, die Augustins philosophische

Theologie über das Wesen und den Ursprung des Bösen erzeugen.
Erstens die «antidemiurgische» These: Gott ist als Weltschöpfer der Schöpfer
einer guten Welt. Zweitens die «antidualistische» These: Es gibt nur ein oberstes

Prinzip, oder noch kürzer: Es gibt nur einen Gott. Drittens die
«antimoderne» (weniger paradox gesagt: die «vormoderne») These: Die Subjektivität

und Freiheit endlicher Wesen ist nicht als absolute Autonomie zu
denken.

Die ersten zwei Thesen entspringen Augustins antignostischer Grundstellung,

denn es war ja die Gnosis und vor allem ihre von Augustin bekämpfte
marcionisch-manichäische Variante, die in beiden Fällen das Gegenteil
behauptete. Unde malum? Das erklärte die Gnosis durch die Annahme jenes
bösen Gegengottes, des Demiurgen, der diese schlimme Welt, den Weltkerker,

in dem die Menschheit leben muss, geschaffen hat, und in den eingesperrt
sie nur auf dessen Ende und die Erlösung durch den transzendenten Heils-

bringer warten kann.
In der Tradition Adolf v. Harnacks ist es vor allem Hans Blumenberg, der

Augustins Theologie und Onto-Theologie aus ihrer antignostischen Zielsetzung

verständlich macht. Marcion hatte den Schöpfer- vom Erlösergott
getrennt und den ersten dem Alten, den zweiten dem Neuen Testament
zugeordnet:

«Der Gott, der die Welt und den Menschen geschaffen und ihnen ein unerfüllbares Gesetz

gegeben, der launisch und tyrannenhaft die im Alten Testament überlieferte Volksgeschichte

gelenkt hatte, der Opfer und Zeremonien für sich forderte, war der böse

Demiurg. Der Gott, der die Erlösung bringt, ohne sie den Menschen, die er nicht
geschaffen hat, im geringsten schuldig zu sein, der <fremde Gott>, ist das Wesen reiner, weil
grundloser Liebe. Diese Gottheit hat das Recht, den Kosmos zu vernichten, den sie nicht
geschaffen hat, und den Ungehorsam gegen das Gesetz zu verkünden, das sie nicht
gegeben hat Aber zum Erlöser, der aus der Fremde der Transzendenz diese
Erkenntnis bringt, kann nicht mehr der Sohn des Schöpfers der Welt und des Beherrschers
ihrer Geschichte werden. Marcion hat einen Gott gewollt, der sich selbst nicht zu
widersprechen braucht, indem er einen Menschen so erschafft, dass er ihn aus seiner
Verlorenheit erlösen muss; der ein Gesetz gibt, dessen Unerfüllbarkeit ihn zum Freispruch

76



der straffällig Gewordenen nötigt; der eine Ordnung der Natur statuiert, um sie mit
eigenen Wundern zu durchbrechen - mit einem Wort: der allmächtig ist und doch eine
Welt bewirkt, die am Ende die erklärte Absicht des Heils nur der kleinsten Zahl der
Menschen zugute kommen lässt.»2

Gnosis ist radikale Weltverachtung und Gottesanklage in eins. Gegen beides

opponiert Augustin mit der Energie seiner gewaltigen rhetorischen und
spekulativen Kraft. Er will das von der gnostischen Naherwartung beeinflusste
Christentum wieder realitätsfähig machen und den Schöpfergott der Bibel

von der Schuld am malum befreien. Dass Gott im biblischen Bericht jedem
seiner Werke die Bestätigung, dass es gut gelungen war, ausdrücklich gegeben

hatte, konnte und wollte die augustinische Exegese also nicht mehr
unterdrücken.

Deshalb wird der alttestamentarische Gott zum einzig-allmächtigen Wesen

gesteigert, das aus dem Nichts eine gute Welt ins Leben rief und seinen

obersten Geschöpfen die Freiheit gelassen hat, sich gegen seine Güte zu
wenden. Was Adam mit korrumpierender Wirkung fürs ganze Geschlecht
dann eben auch tut. Und weil Luzifers Versuchung nur ein Anlass, aber nicht
der wirkliche Grund für die Abkehr des Stammvaters von Gott ist, kann

Augustinus seine antignostische Absicht verwirklichen: Das Selbstverschulden

des Menschen gestattet dieTheodizee als Rechtfertigung Gottes. Gott ist
und bleibt allmächtig und gut und mithin auch gerecht. Die kosmischen Übel,
die mala, die nicht unmittelbar aus dem menschlichen Versagen, dem malum
der Sünde stammen, also die Naturkatastrophen, Schicksalsschläge, Krankheiten,

die die Menschen ängstigen, sind daher nichts als die gerechte Strafe
für den Hochmut und den Trotz von Adams Geschlecht. «Die Prämisse der
menschlichen Freiheit erlaubt Augustin, die Mängel der Welt nicht als die

ursprüngliche Fehlerhaftigkeit ihrer Bestimmung zugunsten des Menschen

zu interpretieren, sondern als die verändernden Eingriffe Gottes in sein Werk,
mit denen er die Natur in den Dienst der Gerechtigkeit gegenüber den
Menschen stellt.»3

Doch diese Freiheit des Menschen als Freiheit zum Bösen und zur Sünde

bildet nun ein Restproblem, das unlösbar bleibt und Augustinus zu eben

jenen sophistischen Argumentationen nötigt, die ich oben analysiert habe.

2 Hans Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und überarbeitete
Neuausgabe von Die Legitimität der Neuzeit, erster und zweiter Teil, 2. Aufl., Frankfurt
a. M. 1983, S. 149.

3 Blumenberg, a.a.O., S. 153. Im unmittelbaren Kontext der hier besprochenen augustini-
schen Texte übernimmt das im zwölften Buch auf das Kap. 7 folgende Kap. 8 die

Funktion, genau dies zu erinnern.

77



Es zwingt nämlich erstens dazu, das Böse der Sünde als Wirkung der
konstitutiven Nichtigkeit alles Geschaffenen, genauer gesagt: als Resultat

von («des») Nichts zu bestimmen, an dem jede Kreatur teilhat. Nur so ist
Gott als einziges Seinsprinzip und als der Herr eines ursprünglich guten
Kosmos zu denkenjUnd es zwingt zweitens dazu, die menschliche Freiheit
nicht im neuzeitlich- modernen Sinn als eigentliche Autonomie, als wirkliche
Selbstbestimmung und eigenmächtige Selbstbehauptung, sondern lediglich
als die Möglichkeit zur falschen Wahl zu denken. Denn andernfalls wäre der
Mensch zumindest in diesem einen Moment der primären Entscheidung
nichts weniger als eine causa sui, etwas also, was nach dem Ansatz der au-
gustinischen Metaphysik allein der göttlichen Allmacht zukommen kann.

Der geschöpflich-menschliche Wille ist nur frei, insofern er versagt und so

zum Ursprung des Bösen wird, aber keinesfalls, wenn er Gott und dem Guten
zugewandt bleibt. Wäre er nämlich auch im Fall der richtigen Wahl absolut
frei und aus sich allein bestimmt, dann würde er zur Macht des Menschen,
sich selber zu retten oder wenigstens den verdienten Anspruch auf Erlösung
zu erwerben - was wiederum die Differenz zwischen der Nichtigkeit seiner
Freiheit und Gottes Allmacht in einer das onto-theologische System
gefährdenden Weise nivellieren müsste.4

Am Ende wird darum alles gleichermassen dunkel: die Ursache des Bösen
ebenso wie der Grund der göttlichen Gnade, die die wenigen Erwählten von
der massa damnata trennt wie schliesslich der Sinn der menschlichen Freiheit
überhaupt. Die augustinische Theodizee, von deren Präsumptionen die Doktrin

des Bösen abhängt, die De civitate Dei bis zum äussersten Punkt
begriffener Unbegreifbarkeit vortreibt, findet letztlich keine überzeugende
Antwort auf die Frage «Unde malum?». So wird sie selber zum Motiv, diese

neu zu stellen.

4.2 Hans Blumenberg5 hat gezeigt, wie sich die «Legitimität der Neuzeit» auf
dem Hintergrund der Wirkungsgeschichte der augustinischen Lehren verstehen

lässt: als Neubeginn, als der Versuch «humaner Selbstbehauptung»

gegen den unerträglich gewordenen «theologischen Absolutismus», der in
Augustins antignostischer Metaphysik beschlossen war. Das nachzuzeichnen
ist im Rahmen dieses Aufsatzes allerdings nicht möglich. Grundsätzlich lässt

4 Das ist der Grund dafür, dass das 9. Kap. von Buch XII die augustinische Gnaden- und
Prädestinationslehre entwickelt: «Der gute Wille der heiligen Engel ist Gottes Gnadengabe».

5 Vgl. dazu v. a. den zweiten Teil von Säkularisierung und Selbstbehauptung.

78



sich hier nur soviel sagen, dass es die inneren Widersprüche der augustini-
schen Theodizee und Metaphysik selbst sind, die zu einem neuen Anfang
nötigen. An die Stelle der Absolutheit Gottes und seiner Allmacht tritt ein

neuer Begriff der Autonomie menschlicher Vernunft. Entsprechend transformiert

sich das Herkunftsrätsel des Bösen. Die Ursache ist nun nicht mehr die

Verbindung des geschöpflichen Willens mit der Nichtigkeit, sondern die
menschliche Subjektivität und deren eigene Absolutheit. Die durch die Neuzeit

schliesslich als ursprüngliche Spontaneität und als primordiale, nicht
weiter ableitbare Erkenntnisbasis bestimmte Menschenvernunft enthält in
sich ebenso die Freiheit zum guten Willen (der übrigens genau wie bei
Augustin als eine Weise der Selbstdistanzierung und Selbstüberschreitung,
nämlich zum allgemeinen Vernunftgesetz hin begriffen wird) wie die zum
bösen Willen (zur unbedingten Ich-Bezogenheit, die das vernünftig Allgemeine

und die Achtung gegenüber den Ansprüchen der anderen der
Anspruchserfüllung eigener Bedürfnisse opfert). Kurz: Die Möglichkeit des

Bösen gründet nicht mehr in der Endlichkeit des menschlichen Selbst,
sondern gerade in dem, wodurch der Mensch zum, kantisch gesagt, un-endlichen
Wesen wird; sie wurzelt in der dem Gesetz der Kausalität nicht unterstellten
und nicht weiter erklärbaren Autonomie der Person. Die Frage «Unde
malum?» ist dadurch freilich so wenig an ein letztes Ende zu bringen wie bei

Augustin; sie wird lediglich transferiert. Nämlich in die erneute, aber anders

strukturierte Auseinandersetzung mit dem Problem der menschlichen
Willensnatur. Weil die Neuzeit vollzieht, was der spätantik-christliche Metaphy-
siker noch vermeidet: die Verabsolutierung des Begriffs menschlicher

Autonomie, kann sie die eigentümlich hybride Willenstheorie Augustins und
dessen bloss negatorisch operierende Ursprungserklärung des Bösen
verabschieden. Aber wie der theologische Philosoph stehen zuletzt auch Kant und
die nachkantische Philosophie vor dem Ursprungsrätsel des vernünftigen
Selbst. Es und alles, was ihm zugehört, wird nun zu jenem Abgrund des

Denkens, der vor Augustin noch den alles umfassenden Namen Gottes trägt.
So öffnet sich schliesslich auch das moderne Prinzip der Autonomie und der
freien Individualität auf das grosse Dunkel einer transrationalen Einheit, die
alles Begreifen abweist, weil sie jede Differenz verschlingt.

Am unerbittlichsten geschieht das bei Schopenhauer und bei Nietzsche.
Doch hier muss ich den Gedankengang abbrechen. Mit der Feststellung, dass

nicht nur beim christlichen Metaphysiker Augustin, sondern ebenso bei den

Denkern der Moderne, die bei der Erfahrung der grundlosen Absolutheit des

freien Subjektes ansetzen, das Problem des malum schliesslich mit einem

Anfang endet, der jenseits rationaler Begreifbarkeit liegt.

79




	Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit : zur augustinischen Theorie des Bösen in De civitate Dei XII

