Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit : zur
augustinischen Theorie des Bosen in De civitate Dei XI|

Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883071

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 52/93

GEORG KOHLER

Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit
der Freiheit

Zur augustinischen Theorie des Bosen in De civitate Dei X11

1. Einleitung

Vom Gottesstaat behandelt das Wesen der luziferischen Bosheit und den En-
gelssturz an einer fiir die Architektur des ganzen Werkes entscheidenden
Stelle: am und als Ausgangsort jenes geisterscheidenden Gegensatzes zwi-
schen «civitas terrena» und «civitas Dei», der die Menschen seit Adams
Abfall auf die Probe stellt und der sie bis zum Ende der Zeiten herausfordern
wird. Fur Augustin ist Luzifers Tat deshalb ein dreifacher Ursprung —erstens
erscheint in ihr das Prinzip und das Urbild des Bosen; zweitens ist sie ein
Quellpunkt der menschlichen Notwendigkeit zu wihlen — zwischen «Him-
mel» und «Welt», «Licht» und «Finsternis», «civitas Dei» und «civitas
terrena», den « Werken des Geistes» und denen des «Fleisches»; drittens ist sie
der eigentliche Anfang des Heilsgeschehens. Denn ohne die Emporung des
zum Herrn der Holle gewordenen Engels hitte es den Versucher und die
Versuchung und daher auch den Anlass zur Siinde und damit der Erlésungs-
bediirftigkeit des Menschen nicht gegeben. Dass das Wesen des Bosen, die
Erfahrung der menschlichen Freiheit und die letzte Sinndeutung der Ge-
schichte in einem unmittelbaren gedanklichen Zusammenhang stehen, macht
der dreifache Beginn, den Satans Aufstand markiert, also mit einem Schlag
klar. Um so wichtiger ist es zu verstehen, worin das buchstidblich Entschei-
dende dieses Uraktes besteht und was sein bestimmender Grund ist.

Der Auseinandersetzung mit dieser Frage widmet De civitate Dei viel
Scharfsinn und argumentative Anstrengung. Dennoch gelangt Augustin am
Ende zu keinem iiberzeugenden Resultat. Das Ritsel des Ursprungs des
Bosen wird mit einem Sophisma zum Verschwinden gebracht. Aber das ge-
schieht zu auffillig, als dass man dariiber nicht stutzig werden miisste.

Im folgenden will ich zuerst die augustinische Wesensdeutung der satani-
schen Ursiinde als «Hochmut» bzw. «Stolz» erldutern (2); dann mochte ich
die Herleitung der ontologischen Nichtigkeit diskutieren, die nach Augustin

67



im Wesen des Bosen und der Siinde zum Vorschein kommt (3); und drittens
sind die immanenten Voraussetzungen der augustinischen Theorie des Bosen
zu bezeichnen, sowie einige auch fiir das sikulare, atheologische Philoso-
phieren aktuelle Folgerungen aus diesem Stiick spatantiker Damonologie zu
ziehen (4). Grundlage der Uberlegungen bildet das zwdlfte Buch von De
civitate Dei, das die Uberschrift hat «Ursache des Engelfalls, die Erschaffung
des Menschen». Dabei halte ich mich besonders an dessen 6. und 7. Kapitel
«Woher der bose Wille der bosen Engel?» bzw. «Eine bewirkende Ursache des
bosen Willens gibt es nicht».

2. Das Bose als pervertierter Selbstbezug

Will man wissen, was das Bose im Kern ausmacht, muss man nach des
Kirchenvaters Lehre zundchst zur Urstinde und zum heilsgeschichtlich ersten
Auftauchen des Bosen zuriickkehren — zur Abkehr Luzifers und seiner Scha-
ren von Gott:

«Fragt man aber nach der Ursache der Unseligkeit der bésen Engel, zeigt sich klarlich nur
eine, die Abkehr von dem, der zuhd6chst ist und die Hinkehr zu sich selber, die nicht
zuhochst sind. Wie soll man diesen Fehler anders bezeichnen als Hochmut? <Hochmut ist
ja der Anfang aller Siinde.> Sie wollten also ihre Kraft nicht in ihm bewahren, und obwohl
sie mehr gewesen wiren, hitten sie dem, der zuhdchst ist, angehangen, zogen sie ihm das
geringere Sein, ndmlich sich selber vor. Das ist das erste Versagen, der erste Mangel, der
erste Fehler jener Natur, die so geschaffen ward, dass sie zwar nicht das hochste Sein
besass, aber doch, um Seligkeit zu erlangen, den, welcher zuhd6chst ist, hdtten geniessen
konnen, wihrend sie, von ihm abgewandt, zwar nicht ihr Sein verlor, aber es verminderte
und darum elend ward.» (De civ. Dei XII, 6, S. 66")

Der augustinische Text zitiert und interpretiert den Mythos vom obersten
Engel Luzifer, der gegen Gott rebelliert und mitsamt seinem Engelsgefolge in
die Holle verbannt wird. Im Alten Testament selbst ist davon ja nirgends die
Rede, und im Neuen Testament spricht einzig die Johannesoffenbarung in ein
paar Sitzen von einem «Krieg Michaels mit dem Drachen», «die alte Schlan-
ge, genannt der Teufel und der Satan, der den ganzen Erdkreis verfiihrt,
geworfen wurde er auf die Erde, und seine Engel wurden mit ihm geworfen»
(Off. 12, 7-9). Erst nachbiblisch, in der Zeit der frithen Patristik, gespiesen aus
spatantik-jidischen und -orientalischen Traditionen wird der Luziferstoff

1 Zitiert wird nach: Aurelius Augustinus, Vom Gotiesstaat. Aus dem Lateinischen tbertra-
gen von Wilhelm Thimme. Eingeleitet und kommentiert von Carl Andresen, Miinchen
1978 (Ausgabe des Deutschen Taschenbuch Verlags).

68



damonologisch entfaltet, theologisch nobilitiert und detailreich ausgemalt.
Aber nicht diese Konkreta, nicht die Bilder und visionaren Erzdhlungen von
tiickischen Verfiihrern und grauenhaften Monstern interessieren den Autor
des Gottesstaates, sondern die abstrakten Sinngehalte. Es geht um die Ant-
wort auf eine Was-Frage und — damit verkniipft — um die Antwort auf eine
Woher-Frage. Worin besteht das Bose und woher ist es gegkommen?

Die augustinische Beantwortung des ersten Problems ist von bemerkens-
werter Einfachheit. Das entscheidende Charakteristikum des Bosen ist der
Stolz, die Selbstiiberhebung, genauer gesagt: der #bertriebene Stolz ichbe-
gabter, aber geschaffener Wesen, der einer verabsolutierten Selbstbeziehung
entstammt, die die wahren Macht-, Rang- und Begriindungsverhiltnisse der
Seinsordnung verkennt. Das Bdse verkehrt alles, weil es selber einer ersten
Verkehrung (Perversion) entspringt: der «Abkehr von dem, der zuhGchst ist,
und der Hinkehr zu sich selber, die nicht zuhochst sind». Das Bose hat also
seinen genuinen Ort im Bereich der Subjektivitit, in der alle sonstigen Ubel
und moralischen Schlechtigkeiten fundierenden Selbstiiberbewertung des
nichtgottlichen Ichs, einer Uberhebung, die zwar offensichtlich unangemes-
sen, aber dennoch freiwillig ist.

Dass solche Selbsterhohung nichts anderes als der Ausdruck vollkomme-
ner Verblendung sein kann, ist im Kontext der augustinischen Darstellung
ohne weiteres evident. Schwieriger ist die Erkldrung und Begriindung ihrer
Freiwilligkeit — an der freilich alles hidngt. Denn ist das Bose nicht die Wir-
kung einer eigenstdndig-freien Willensleistung, die ausschliesslich dem Ich
zuzurechnen ist, das sie aktualisiert, dann kann das Bose nur ein selber von
Gott Geschaffenes und Gewolltes sein und damit miisste auch Gott selber
bose sein. Es sei denn, das Bose wire (wie alles von Gott Geschaffene) im
Grund ein Gut. Aber wie sollte das zu verstehen sein?

Die Uberlegung zeigt, wie schnell die Fragen nach dem Bésen, exakter: die
Fragen nach dessen Grund und Ursache, in die Zwickmiihlen der Onto-
Theologie fithren. Werden Gott und seine Allmacht und der Ursprung des
Bosen nicht radikal getrennt, dann gerit alles in ein wahrhaft teuflisches
Zwielicht. Augustin situiert deshalb die Quelle des Bdosen im innersten, ei-
gensten Bezirk ichhafter, aber erschaffener Subjektivitit; im bosen, perver-
tierten und freien, soll heissen: von Gott unabhingigen Willen — sei es
Luzifers oder des Menschen. «Es ist der bose Wille, der das bose Werk voll-
bringt», ist darum das erste Fazit von XII, 6.

Befriedigend gelost ist das Grundproblem des Bosen damit jedoch nicht,
im Gegenteil, die Verlegenheit, in die man mit ihm gerit, ist bloss um eine
Stufe verschoben und gesteigert worden. Aber bevor ich dem weiter nach-

69



gehe, mochte ich das noch stirker herausarbeiten, was an der augustinischen
Erlduterung des Bosen auch uns verweltlichten Geistern einzuleuchten ver-
mag. Namlich die Aussage, das Wesen des Bosen bestehe in einem depra-
vierten Selbstbezug des Ich.

Das Bose, mithin auch die Siinde, ist im Kern nichts anderes als jene
absolute Selbstverfallenheit, die einem endlichen Subjekt nicht mehr gestat-
tet, iiber sich hinauszukommen — auf andere, anderes und Umfassenderes
hin. Ein Radikalegoismus, der das von ihm bestimmte Ich immer an es selber
bindet, es an dessen eigene Endlichkeit und Beschranktheit fesselt und damit
von jeder erlosenden Selbsttranszendenz a priori ausschliesst. Der Bose ist
«unselig», «elend», «heil-los» und «verdammt» letztenendes durch sich sel-
ber.

Wo der Bezug auf das umgreifende, grossere Dritte fehlt, entsteht nicht nur
die Heillosigkeit solipsistisch gegeneinander abgeschotteter Egoismen, son-
dern zugleich deren morderische Konkurrenz und wechselseitige Verfallen-
heit. Eben das ist die Lage der Menschen, nachdem sich das erste Ereignis des
Bosen, Luzifers Tat, im Sekundardatum, in Adams Ungehorsam, wiederholt
hat: Selbstsucht steht gegen Selbstsucht, es herrscht der prinzipiell friedlos-
ungliickliche Zustand einer vom Stiindenfall gezeichneten Welt. «Feindschaft,
Hader, Eifersucht, Zorn, Neid (. . .), aber Haupt und Wurzel all dieses Bosen
ist der Hochmut, der (. . .) im Teufel regiert.» (XIV, 3)

In der augustinischen Wesensbestimmung des Bosen sind gedankliche Ele-
mente enthalten, die sich unzweifelhaft auch dann noch festhalten lassen,
wenn man den onto-theologischen Uberbau, in den sie eingelassen sind, nicht
mehr benutzen will.

3. Das Nicht-Begreifen-Konnen des Ursprungs

3.1 Am dimonologischen Thema, dem Was und Woher des teuflischen Wol-
lens, handelt De civitate Dei auch das Problem der menschlichen Bosheit ab.
Die Passagen des vierzehnten Buches, die den Siindenfall im Paradies eror-
tern, verfahren nach dem vom Luzifersturz her bekannten Muster; auch beim
Menschen ist das Wesen des Bosen der Hochmut und dessen Ursprung ist
nichts als der bose Wille: «Was aber ist Hochmut anderes als Streben nach
falscher Hoheit? Denn das ist falsche Hoheit, vom Urgrund sich zu 1dsen,
dem der Geist eingewurzelt sein soll, um gewissermassen sein eigener Ur-
grund zu werden und zu sein (. . .) Diese Abkehr aber ist freiwillig» (XIV, 13:
«Der bosen Tat Adams ging der bose Wille vorauf»).

70



Aber wie ist das iiberhaupt moglich bzw. was bewirkt sie: diese «freiwillige
Abkehr», die das eigentliche Prinzip des Bosen ist? Die Frage stellt sich bei
Luzifer wie bei Adam und Eva, und systematisch verfolgt wird sie vor allem
am Fall des Teufels. Mit den ersten Sdtzen ist Augustin mitten im tiefsten und,
wie sich zeigen wird, im Grund unlésbaren Problem: «Sucht man nach einer
bewirkenden Ursache dieses bosen Willens, findet man keine. Denn was
sollte es sein, das den bosen Willen hervorbringt, der seinerseits das bose
Werk hervorbringt? Darum ist es der bése Wille, der das bose Werk voll-
bringt, aber nichts ist, was den bosen Willen bewirkt.» (XII, 6)

Das Gesagte ist das erste und bleibt das letzte Wort zur Sache. Worum sich
Augustin allerdings wortreich bemiiht, ist der Versuch, diese paradoxe Nicht-
Antwort als inhaltlich iiberzeugendes Argument erscheinen zu lassen. Alles
endet aber immer wieder bei der einen Aussage: Das primére Bose, der bose
Wille, kommt aus nichts, von nichts, durch nichts. Dennoch bewirkt er etwas
— die bosen Werke. Wie kann man das verstehen?

Augustin argumentiert auf der Basis von gewissermassen axiomatischen
Annahmen. Dass das Bose von nichts kommen muss, hingt zunachst damit
zusammen, dass ein Gutes seine Ursache jedenfalls nicht sein kann (= Satz 1):

«Wenn da irgend etwas wire, was als Ursache in Frage kommen konnte, hat es entweder

-auch einen Willen oder keinen. Hat es einen, dann sicher entweder einen guten oder
bosen. Wenn einen guten, wird doch niemand so unsinnig sein zu glauben, dass der gute
Wille einen bosen Willen hervorbrichte. Denn dann wire ein guter Wille die Ursache der
Siinde, und etwas Sinnloseres ldsst sich nicht erdenken. Wenn aber jenes Etwas, das den
bosen Willen verursachen soll, selbst einen bosen Willen hat, forsche ich folgerichtig nach
der Ursache, die ihn hervorgebracht hat und so fort, bis ich, um endlich meinen Fragen
ein Ziel zu setzen, nach der Ursache des ersten bosen Willens frage. Es wire aber nicht der
erste bose Wille, wenn ihn ein anderer boser Wille hervorgebracht hétte. Das also ist der
erste, den kein anderer hervorgebracht hat.» (XII, 6, S. 66f.)

Zumindest der allererste bose, d. h. der luziferische Wille, kann also nur von
nichts hervorgebracht worden sein. Augustin vermeidet hier, wie an spiteren
Stellen die Formulierung, die nahe gelegen hétte: «Also kann der erste bose
Wille von nichts anderem als nur durch sich selber hervorgebracht worden
sein». Augustin verwirft diese Formel, bevor sie liberhaupt ausgesprochen
worden ist. Denn sie fiihrt, im Verein mit <Satz 1> sofort in einen Widerspruch,
sofern man nicht das andere fiir die augustinische Ontologie fundamentale
Axiom aufgeben will, wonach Seiendes, sofern es ist, gut ist, weil Seiendes ja
nur sein kann, sofern es von Gott Geschaffenes, also gut Geschaffenes ist: ens
et bonum convertuntur (= Satz 2). Diese Annahme organisiert die an das
oben Angefiihrte unmittelbar anschliessende Uberlegung:

71



«Antwortet man, nichts habe ihn hervorgebracht und darum sei er immer gewesen [Aus-
zeichnung G. K], so frage ich, ob er irgendeinem Wesen [d. h. einem geschaffenen
Seienden qua Guten, Anm. G. K.] angehérte. Wenn keinem [was ja unmittelbar aus «Satz
1> folgen muss, Anm. G. K.], konnte er selber auch nicht sein, wenn aber irgendeinem, so
verschlechterte und verdarb er es, war ihm schidlich und beraubte es eines Gutes. Folg-
lich konnte der bose Wille in keiner bosen Natur sein, sondern nur in einer guten, wenn
auch wandelbaren, der dieser Fehler schaden konnte. Denn schadete er nicht, wér’s auch
kein Fehler gewesen und hédtte man ihn auch keinen bésen Willen heissen diirfen. Scha-
dete er aber, schadete er zweifellos dadurch, dass er Gutes fortnahm oder verminderte. So
konnte der bose Wille unméglich immer in einem Wesen vorhanden gewesen sein, da
etwas natiirlich Gutes vorher dagewesen sein musste, das der bose Wille schadigen und
wegnehmen konnte. War er also nicht immer, frage ich, wer ihn bewirkt hat.» (XII, 6,
S. 67)

Die Suche nach der bewirkenden Ursache des bosen Willens, also nach dem,
was einen urspriinglich guten Willen dazu gebracht hat, sich zu pervertieren,
ist nicht abzuweisen, obwohl sie nirgends auf einen festen Grund zu stossen
scheint. — «Sucht man nach einer bewirkenden Ursache dieses bosen Willens,
findet man keine.» Die negative Ausgangsthese wird Schritt fiir Schritt in
ihrer notwendigen Negativitidt vorgefiihrt. Aber solche Bestitigung zu lie-
fern, ist nur der eine Sinn der zitierten Stelle. IThre andere Funktion liegt
darin, die rhetorische Umpolung der negativen Aussage iiber den Grund des
Bo6sen vorzubereiten, die Augustin nun durchfiithren will. Dass es eben nichts,
die «Nichthaftigkeit» selbst ist, was das Bose bewirkt, genau das ist es, was
man zu begreifen hat: als die im gegebenen Fall einzig denkbare und giiltige
und insofern auch positive Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des
Bosen.

Um dies zu erreichen, erinnert Augustin an den Grundcharakter alles
Kreatiirlichen — an dessen Wandelbarkeit als die Einbruchstelle méglicher
Defizienzen. Weil alles Geschaffene zwar an sich stets gut, aber eben prinzi-
piell wandelbar ist, kann es verderben, und wenn es verdorben ist, muss das
geschehen sein, nachdem es geschaffen worden ist und also bereits existiert
hat. Aber eben: wodurch verdorben? Jedenfalls nicht durch irgendein ande-
res Seiendes, das bereits existiert. Denn «mag (etwas), so geringwertig wie die
unterste Erde (sein), ist es eine (von Gott geschaffene) Natur und ein Wesen,
so ist es unfraglich auch gut und hat nach seiner Art und in seiner Ordnung
Mass und Gestalt» (XII, 6). Also kann der «bose Wille» (ganz gewiss der
allererste «bose Wille») nur durch sich selber bose geworden sein. — Mochte
man meinen. Doch wie oben schon gesagt, wird diese Wendung sorgfiltig
umgangen. Statt dessen heisst es in der direkten Fortsetzung des Zitierten:
«Wie kann also eine gute Sache bosen Willen bewirken? Wie in aller Welt
Gutes die Ursache von Bosem sein? Nein, nur dann, wenn der Wille sich vom

72



Hoheren ab- und dem Niederen zuwendet, wird er bose, (. . .) also machte
nicht ein niederes Ding den Willen bose; sondern schlecht und ordnungs-
widrig, weil er selber bose ward, trachtete er nach dem niederen Ding»
(Auszeichnungen von G. K.).

«Weil er selber bose ward» . . . Die von Augustin gefundene Formulierung
hilt sich exakt in der Mitte zwischen dem aktiven («weil er sich selber bose
gemacht hat») und dem ohnehin ausgeschlossenen passiven Modus («weil er
bose gemacht worden ist»). Damit bewiltigt Augustin die doppelte Schwie-
rigkeit, den «bdsen Willen» weder als causa sui noch als von einem anderen
abhiangigen kausalen Effekt zu bestimmen. Die erste Bestimmung ist unmog-
lich, weil nur Gott causa sui ist; die zweite, weil sie eben letztenendes Gott
selbst in den Urheber des Bosen verwandeln miusste.

Das urspriinglich Bose oder der «bose Wille» darf also weder etwas Sub-
stantielles sein, noch darf er solches sein, das von efwas verursacht worden
ist. Kurz: der «bdse Wille» ist aus nichts und von nichts und daher ist er —
durch nichts. Namlich durch nichts als durch seine eigene Fehl-Haftigkeit
und Defizienz, die sich darin zeigt, dass er sich «vom Hoheren ab- und dem
Niederen zuwendet», darin, dass «er selber bose, d. h. selbstbezogen ward».

3.2 Um seinem Gedankengang grossere Plausibilitit zu verschaffen, liefert
Augustin nun ein Beispiel. Ein Exempel, das auch darum von Bedeutung ist,
weil es die Differenz zwischen dem «ersten» Bosen (dem luziferischen Got-
testrotz) und dem «zweiten» Bosen (den menschlich-freiwilligen Fehlhand-
lungen) systematisch nivelliert.

«Nehmen wir an, dass zwei Menschen, die geistig und leiblich in gleicher Verfassung sind,
denselben schonen Leib erblicken, und dass der eine durch diesen Anblick zu unerlaub-
tem Genuss verlockt wird, wihrend der andere unentwegt in keuschem Willen verharrt,
was sollen wir da als Ursache ansehen, dass wohl in dem einen, aber nicht in dem anderen
boser Wille entsteht. Was verursacht ihn in dem erstgenannten? (XII, 6, S. 68)

Beispiel fiir Boses (Bosheit, Bose-Sein) ist hier die Siinde der Unzucht. Sie
realisiert auf ihre Weise dasselbe wie die Ursiinde des Stolzes; sowohl die
Abkehr des Willens vom gottlichen Gebot und von Gott wie den Akt und die
Haltung der Selbstiiberhebung und Selbsterméchtigung. Deshalb reprisen-
tiert die Suche nach der besonderen Ursache dieser speziellen Siinde die
allgemeine Erfahrung, die sich bei jeder Suche nach der Ursache boser Wil-
lensbildung einstellt: die Erfahrung, auf nichts zu stossen. Denn diese
Ursache kann weder «die Schonheit des (begehrten) Leibes» sein noch «das
Fleisch des einen». Denn die Schonheit fiel beiden gleich in die Augen, hatte
aber nicht die gleiche Wirkung, und von beiden war zugleich vorausgesetzt,

73



dass sie — «geistig und leiblich» — in gleicher Verfassung seien. Augustin fihrt
fort:

«Oder sollen wir sagen, der eine sei durch geheime Einfliisterungen eines boshaften
Geistes versucht worden? Als ob er nicht diese Einfliisterung, diesem Zureden, wie man
sich auch denken mag, mit eigenem Willen zugestimmt hétte! Was diese Zustimmung,
diesen bosen Willen, der dem schlimmen Zureden nachgab, in dem Manne hervorge-
bracht hat, danach fragen wir. Denn wir nehmen an, um auch diese Schwierigkeit aus
dem Wege zu rdumen, dass beide in derselben Weise versucht werden und der eine nach-
gibt und einwilligt, wihrend der andere standhaft bleibt, der er war. Da zeigt sich doch
klar, dass der eine von der Keuschheit nicht lassen wollte, der andere aber es wollte. Was
war der Grund? Doch nur der eigene Wille, da ja in beiden die korperliche und geistige
Beschaffenheit die gleiche war. Beide Augen sahen in gleicher Weise die Schonheit, beiden
machte die gleiche geheime Versuchung zu schaffen.» (XII, 6, S. 68f.)

Wieder ist man am selben Punkt. Ursache der bésen Handlung, des Werks des
Bosen, ist ein endliches, subjektives Wollen. Aber jenseits dieses Willens ldsst
sich eine substantielle Kausalitdt nicht fassen:

«Wollen wir eine Ursache ausfindig machen, die in dem einen den eigenen bosen Willen
hervorgebracht habe, finden wir auch bei genauem Zusehen nichts. Sagen wir ndmlich, er
selbst sei die Ursache — nun, was war er selbst vor seinem bosen Willen anderes als eine
gute Natur, geschaffen von Gott, dem unwandelbaren Gut? Wer also sagt, derjenige, der
dem Versucher und bosen Berater im Unterschied von dem anderen zustimmte, sich des
schonen Leibes zu bemichtigen, der beiden korperlich und geistig gleichgestimmten
Minnern vor Augen stand, habe seinen bésen Willen selbst hervorgebracht, obwohl er
vor seinem bosen Willen gut gewesen sei, der frage weiter, warum er ihn hervorgebracht
hat. Darum, weil er eine Natur ist, oder weil er eine aus nichts erschaffene Natur ist?
[Auszeichnung von G. K.] Er wird finden, dass der bése Wille nicht darin seinen Ur-
sprung hat, dass der Siinder ein Naturwesen ist, sondern darin, dass es eine aus nichts
geschaffene Natur ist. Denn wenn die Natur Ursache des bosen Willens wére, miissten wir
unweigerlich sagen, dass von Gutem Bdéses bewirkt werde, Gutes die Ursache des Bosen
sei.» (XII, 6, S. 69).

So klar wie iiberhaupt moglich wird an dieser Stelle ausgesprochen, dass es
onto-theologische Basissitze sind, die den augustinischen Diskurs iiber das
Bose steuern und die dafiir sorgen, dass dieser nur noch das Nichtseiende und
den Mangel als Herkunftsort des Bosen zu diagnostizieren vermag. Der
«bose Wille» ist, wie er ist — verdreht, selbstbezogen und verblendet —, weil er
(obschon an sich gut geschaffen) doch stets anders werden kann. Denn als
endlich wandelbare Natur ist er eo ipso unvollkommen, d. h. partizipierend
am Nichtsein und an der Mdglichkeit von Defizienz.

3.3 Damit schliesst das Kapitel 6, doch im Grunde ist die Frage nach der
bewirkenden Ursache des «bosen Willens» selbst dann noch offen, wenn man
die augustinische Umpolung bloss negativer Aussagen iiber die Herkunft des
Bosen in die positive Behauptung, nichts anderes als das Nichts oder die

74



Nichtigkeit sei eben diese Ursache, gelten ldsst. Denn das Aus-nichts-
geschaffen-Sein aller Naturen ausser Gott, die Teilhabe an der Nichtigkeit,
die Menschen wie Engeln gemeinsam ist, erklart vielleicht die Maglichkeit der
Perversion des Willens, aber nicht die jeweilige Verwirklichung dieser Mog-
lichkeit. Um beim augustinischen Beispiel zu bleiben: Zwei Menschen sind
der Versuchung ausgesetzt, die Siinde der Unzucht zu begehen, und beide
konnten sie vollziehen. Aber weshalb geschieht es nur beim einen? Die Frage
ist nach wie vor unbeantwortet, und deshalb macht Kap. 7 («Eine bewir-
kende Ursache des bosen Willens gibt es nicht») einen neuen und abschlies-
senden Anlauf, das Problem zu l6sen. Dessen Pointe liegt noch einmal in
einer Umpolung, ndmlich darin, die erkannte Antwortliicke als den notwen-
digen Ausdruck der im gegebenen Fall einzig richtigen Antwort zu erkléren:

«So frage mich niemand nach der bewirkenden Ursache des bésen Willens. Denn da gibt’s
keine bewirkende, sondern nur eine versagende, weil keine Wirkung, sondern nur Ver-
sagen. Denn abfallen von dem, das zuhdchst ist, zu dem, was geringer ist, ist der Anfang
des bosen Willens. Die Ursachen solchen Abfalls, die ja, wie gesagt, keine wirkenden,
sondern versagende sind, ausfindig machen wollen, hiesse die Finsternis sehen, das
Schweigen horen wollen. Beide sind uns freilich wohlbekannt, jene durch die Augen,
dieses durch die Ohren, aber nicht durch ihre Erscheinung, sondern durch Aufhebung der
Erscheinung. Niemand suche also bei mir ein Wissen von dem, wovon ich weiss, dass ich’s
nicht weiss, er miisste denn lernen wollen, das nicht zu wissen, wovon man wissen muss,
dass man’s nicht wissen kann. Denn was man nicht durch Erscheinung, sondern durch
deren Wegnahme zu wissen bekommt, weiss man, wenn’s erlaubt ist, das zu sagen oder zu
denken, in gewisser Weise durch Nichtwissen, um es durch Wissen nicht zu wissen. Denn
wenn der scharfe Blick des leiblichen Auges die kdrperlichen Erscheinungen durchliuft,
sieht er nirgendwo Finsternis, ausser da, wo er aufhort zu sehen.» (XII, 7, S. 69f.)

Die augustinische Diskussion der Herkunft des Bosen endet in einem So-
phisma. Dass nichts oder genauer: die Nichthaftigkeit der geschaffenen
Wesen die Ursache des «bosen Willens» und damit aller Bosheit in der Welt
ist, erkennt man daran, dass man nichts mehr erkennt. Wo der Raum der
Wissbarkeit ausgeschopft ist, bleibt nur noch docta ignorantia als einzig
mogliche Wissensform. Was Augustin mit diesem Argument erzielt, ist so
etwas wie die Herstellung von apodiktischer Gewissheit durch deren Gegen-
teil. Man kann zwar nichts mehr bezweifeln, aber nicht auf Grund besserer
Einsicht, sondern weil einem mit dem Sehen und Hoéren auch das Begreifen
vergangen ist. Wer die Pramissen der augustinischen Beweisfithrung nicht
teilt, wird dieses Ergebnis freilich nicht als wirklichen Erkenntnisschritt im
abgriindigen Wesen des Bosen akzeptieren, sondern lediglich als die notwen-
dige Konsequenz eben dieser Beweisvoraussetzungen verstehen wollen. Und
genau diese Folgerichtigkeit macht die Sache auch wieder interessant: als das
Symptom der onto-theologischen Denkzwinge, unter denen Augustin steht.

75



4. Onto-Theologie und die Autonomie des Subjekts

4.1 Uberlegt man die Vorgaben, die das Philosophieren Augustins von An-
fang an leiten, vermag man seine Theorie der Unbegreifbarkeit des Bosen
nicht mehr (oder wenigstens: nicht ohne weiteres) als eine Auskunft iiber die
Sache zu nehmen, die hier verhandelt wird, sondern lediglich als eine tiber die
besondere Perspektive, die diese Sache im gegebenen Zusammenhang er-
schliessen soll.

Drei alles beherrschende Thesen sind es ndmlich, die Augustins philoso-
phische Theologie iiber das Wesen und den Ursprung des Bosen erzeugen.
Erstens die «antidemiurgische» These: Gott ist als Weltschopfer der Schopfer
einer guten Welt. Zweitens die «antidualistische» These: Es gibt nur ein ober-
stes Prinzip, oder noch kiirzer: Es gibt nur einen Gott. Drittens die «anti-
moderne» (weniger paradox gesagt: die «vormoderne») These: Die Subjek-
tivitdit und Freiheit endlicher Wesen ist nicht als absolute Autonomie zu
denken.

Die ersten zwei Thesen entspringen Augustins antignostischer Grundstel-
lung, denn es war ja die Gnosis und vor allem ihre von Augustin bekdmpfte
marcionisch-manichdische Variante, die in beiden Fillen das Gegenteil be-
hauptete. Unde malum? Das erklirte die Gnosis durch die Annahme jenes
bosen Gegengottes, des Demiurgen, der diese schlimme Welt, den Weltker-
ker, in dem die Menschheit leben muss, geschaffen hat, und in den eingesperrt
sie nur auf dessen Ende und die Erlosung durch den transzendenten Heils-
bringer warten kann.

In der Tradition Adolf v. Harnacks ist es vor allem Hans Blumenberg, der
Augustins Theologie und Onto-Theologie aus ihrer antignostischen Zielset-
zung verstindlich macht. Marcion hatte den Schopfer- vom ErlGsergott
getrennt und den ersten dem Alten, den zweiten dem Neuen Testament zu-
geordnet:

«Der Gott, der die Welt und den Menschen geschaffen und ihnen ein unerfiillbares Gesetz
gegeben, der launisch und tyrannenhaft die im Alten Testament iiberlieferte Volksge-
schichte gelenkt hatte, der Opfer und Zeremonien fiir sich forderte, war der bose
Demiurg. Der Gott, der die Erlosung bringt, ohne sie den Menschen, die er nicht ge-
schaffen hat, im geringsten schuldig zu sein, der «fremde Gotb, ist das Wesen reiner, weil
grundloser Liebe. Diese Gottheit hat das Recht, den Kosmos zu vernichten, den sie nicht
geschaffen hat, und den Ungehorsam gegen das Gesetz zu verkiinden, das sie nicht
gegeben hat (...) Aber zum Erl6ser, der aus der Fremde der Transzendenz diese Er-
kenntnis bringt, kann nicht mehr der Sohn des Schopfers der Welt und des Beherrschers
ihrer Geschichte werden. Marcion hat einen Gott gewollt, der sich selbst nicht zu wi-
dersprechen braucht, indem er einen Menschen so erschafft, dass er ihn aus seiner
Verlorenheit erlosen muss; der ein Gesetz gibt, dessen Unerfiillbarkeit ihn zum Freispruch

76



der strafféllig Gewordenen nétigt; der eine Ordnung der Natur statuiert, um sie mit
eigenen Wundern zu durchbrechen — mit einem Wort: der allméachtig ist und doch eine
Welt bewirkt, die am Ende die erklirte Absicht des Heils nur der kleinsten Zahl der
Menschen zugute kommen lisst.»?

Gnosis ist radikale Weltverachtung und Gottesanklage in eins. Gegen beides
opponiert Augustin mit der Energie seiner gewaltigen rhetorischen und spe-
kulativen Kraft. Er will das von der gnostischen Naherwartung beeinflusste
Christentum wieder realitidtsfihig machen und den Schépfergott der Bibel
von der Schuld am malum befreien. Dass Gott im biblischen Bericht jedem
seiner Werke die Bestatigung, dass es gut gelungen war, ausdriicklich gegeben
hatte, konnte und wollte die augustinische Exegese also nicht mehr unter-
driicken.

Deshalb wird der alttestamentarische Gott zum einzig-allmichtigen Wesen
gesteigert, das aus dem Nichts eine gute Welt ins Leben rief und seinen
obersten Geschopfen die Freiheit gelassen hat, sich gegen seine Giite zu
wenden. Was Adam mit korrumpierender Wirkung fiirs ganze Geschlecht
dann eben auch tut. Und weil Luzifers Versuchung nur ein Anlass, aber nicht
der wirkliche Grund fiir die Abkehr des Stammvaters von Gott ist, kann
Augustinus seine antignostische Absicht verwirklichen: Das Selbstverschul-
den des Menschen gestattet die Theodizee als Rechtfertigung Gottes. Gott ist
und bleibt allméichtig und gut und mithin auch gerecht. Die kosmischen Ubel,
die mala, die nicht unmittelbar aus dem menschlichen Versagen, dem malum
der Siinde stammen, also die Naturkatastrophen, Schicksalsschlage, Krank-
heiten, die die Menschen dngstigen, sind daher nichts als die gerechte Strafe
fiir den Hochmut und den Trotz von Adams Geschlecht. «Die Pramisse der
menschlichen Freiheit erlaubt Augustin, die Méngel der Welt nicht als die
urspriingliche Fehlerhaftigkeit ihrer Bestimmung zugunsten des Menschen
zu interpretieren, sondern als die verdndernden Eingriffe Gottes in sein Werk,
mit denen er die Natur in den Dienst der Gerechtigkeit gegeniiber den Men-
schen stellt.»?

Doch diese Freiheit des Menschen als Freiheit zum Bdsen und zur Siinde
bildet nun ein Restproblem, das unlosbar bleibt und Augustinus zu eben
jenen sophistischen Argumentationen notigt, die ich oben analysiert habe.

2 Hans Blumenberg, Sdkularisierung und Selbstbehauptung. Erweiterte und Uberarbeitete
Neuausgabe von Die Legitimitdt der Neuzeit, erster und zweiter Teil, 2. Aufl., Frankfurt
a. M. 1983, S. 149.

3 Blumenberg, a.a.0., S. 153. Im unmittelbaren Kontext der hier besprochenen augustini-
schen Texte iibernimmt das im zwoélften Buch auf das Kap. 7 folgende Kap. 8 die
Funktion, genau dies zu erinnern.

77



Es zwingt nidmlich erstens dazu, das Bose der Siinde als Wirkung der
konstitutiven Nichtigkeit alles Geschaffenen, genauer gesagt: als Resultat
von («des») Nichts zu bestimmen, an dem jede Kreatur teilhat. Nur so ist
Gott als einziges Seinsprinzip und als der Herr eines urspriinglich guten
Kosmos zu denken)jUnd es zwingt zweitens dazu, die menschliche Freiheit
nicht im neuzeitlich- modernen Sinn als eigentliche Autonomie, als wirkliche
Selbstbestimmung und eigenméchtige Selbstbehauptung, sondern lediglich
als die Moglichkeit zur falschen Wahl zu denken. Denn andernfalls ware der
Mensch zumindest in diesem einen Moment der primaren Entscheidung
nichts weniger als eine causa sui, etwas also, was nach dem Ansatz der au-
gustinischen Metaphysik allein der gottlichen Allmacht zukommen kann.

Der geschopflich-menschliche Wille ist nur frei, insofern er versagt und so
zum Ursprung des Bosen wird, aber keinesfalls, wenn er Gott und dem Guten
zugewandt bleibt. Wire er ndmlich auch im Fall der richtigen Wahl absolut
frei und aus sich allein bestimmt, dann wiirde er zur Macht des Menschen,
sich selber zu retten oder wenigstens den verdienten Anspruch auf Erlésung
zu erwerben — was wiederum die Differenz zwischen der Nichtigkeit seiner
Freiheit und Gottes Allmacht in einer das onto-theologische System gefdhr-
denden Weise nivellieren miisste.*

Am Ende wird darum alles gleichermassen dunkel: die Ursache des Bosen
ebenso wie der Grund der gottlichen Gnade, die die wenigen Erwéhlten von
der massa damnata trennt wie schliesslich der Sinn der menschlichen Freiheit
iiberhaupt. Die augustinische Theodizee, von deren Prisumptionen die Dok-
trin des BoOsen abhingt, die De civitate Dei bis zum &ussersten Punkt
begriffener Unbegreifbarkeit vortreibt, findet letztlich keine liberzeugende
Antwort auf die Frage «Unde malum?». So wird sie selber zum Motiv, diese
neu zu stellen.

4.2 Hans Blumenberg® hat gezeigt, wie sich die «Legitimitat der Neuzeit» auf
dem Hintergrund der Wirkungsgeschichte der augustinischen Lehren verste-
hen ldsst: als Neubeginn, als der Versuch «humaner Selbstbehauptung»
gegen den unertriglich gewordenen «theologischen Absolutismus», der in
Augustins antignostischer Metaphysik beschlossen war. Das nachzuzeichnen
ist im Rahmen dieses Aufsatzes allerdings nicht moglich. Grundsatzlich lasst

4 Das ist der Grund dafiir, dass das 9. Kap. von Buch XII die augustinische Gnaden- und
Priadestinationslehre entwickelt: «Der gute Wille der heiligen Engel ist Gottes Gnaden-
gabe».

5 Vgl. dazu v. a. den zweiten Teil von Sdkularisierung und Selbstbehauptung.

78



sich hier nur soviel sagen, dass es die inneren Widerspriiche der augustini-
schen Theodizee und Metaphysik selbst sind, die zu einem neuen Anfang
notigen. An die Stelle der Absolutheit Gottes und seiner Allmacht tritt ein
neuer Begriff der Autonomie menschlicher Vernunft. Entsprechend transfor-
miert sich das Herkunftsritsel des Bosen. Die Ursache ist nun nicht mehr die
Verbindung des geschopflichen Willens mit der Nichtigkeit, sondern die
menschliche Subjektivitidt und deren eigene Absolutheit. Die durch die Neu-
zeit schliesslich als urspriingliche Spontaneitidt und als primordiale, nicht
weiter ableitbare Erkenntnisbasis bestimmte Menschenvernunft enthdlt in
sich ebenso die Freiheit zum guten Willen (der iibrigens genau wie bei Au-
gustin als eine Weise der Selbstdistanzierung und Selbstiiberschreitung,
namlich zum allgemeinen Vernunftgesetz hin begriffen wird) wie die zum
bosen Willen (zur unbedingten Ich-Bezogenheit, die das verniinftig Allge-
meine und die Achtung gegeniiber den Anspriichen der anderen der An-
spruchserfiillung eigener Bediirfnisse opfert). Kurz: Die Moglichkeit des
Bosen griindet nicht mehr in der Endlichkeit des menschlichen Selbst, son-
dern gerade in dem, wodurch der Mensch zum, kantisch gesagt, un-endlichen
Wesen wird; sie wurzelt in der dem Gesetz der Kausalitit nicht unterstellten
und nicht weiter erkldrbaren Autonomie der Person. Die Frage «Unde ma-
lum?» ist dadurch freilich so wenig an ein letztes Ende zu bringen wie bei
Augustin; sie wird lediglich transferiert. Ndmlich in die erneute, aber anders
strukturierte Auseinandersetzung mit dem Problem der menschlichen Wil-
lensnatur. Weil die Neuzeit vollzieht, was der spatantik-christliche Metaphy-
siker noch vermeidet: die Verabsolutierung des Begriffs menschlicher
Autonomie, kann sie die eigentiimlich hybride Willenstheorie Augustins und
dessen bloss negatorisch operierende Ursprungserklidrung des Bosen verab-
schieden. Aber wie der theologische Philosoph stehen zuletzt auch Kant und
die nachkantische Philosophie vor dem Ursprungsritsel des verniinftigen
Selbst. Es und alles, was ihm zugehort, wird nun zu jenem Abgrund des
Denkens, der vor Augustin noch den alles umfassenden Namen Gottes tragt.
So offnet sich schliesslich auch das moderne Prinzip der Autonomie und der
freien Individualitit auf das grosse Dunkel einer transrationalen Einheit, die
alles Begreifen abweist, weil sie jede Differenz verschlingt.

Am unerbittlichsten geschieht das bei Schopenhauer und bei Nietzsche.
Doch hier muss ich den Gedankengang abbrechen. Mit der Feststellung, dass
nicht nur beim christlichen Metaphysiker Augustin, sondern ebenso bei den
Denkern der Moderne, die bei der Erfahrung der grundlosen Absolutheit des
freien Subjektes ansetzen, das Problem des malum schliesslich mit einem
Anfang endet, der jenseits rationaler Begreifbarkeit liegt.

79






	Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die Nichtigkeit der Freiheit : zur augustinischen Theorie des Bösen in De civitate Dei XII

