Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Le probleme du mal concomitant chez le Stoiciens
Autor: Chiesa, Curzio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883070

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883070
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bose in der Geschichte
des philosophischen Denkens /

Le mal dans I’histoire
de la pensée philosophique

Studia Philosophica 52/93

CURZIO CHIESA

Le probléeme du mal concomitant
chez les Stoiciens

Dans la Cause de Dieu, petit abrégé méthodique de la Théodicée, Leibniz
propose d’envisager le bien et le mal d’un triple point de vue: métaphysique,
physique et moral.

Meétaphysique: il consiste en général dans la perfection ou imperfection des choses, méme
de celles qui ne sont pas intelligentes . . .

Physique: il s’entend spécialement du bien-étre et des souffrances des substances intelli-
gentes, et il comprend le mal de peine.

Moral: il désigne les actions vertueuses et vicieuses des mémes créatures intelligentes, et il
comprend le mal de coulpe.

(Causa Dei, 29-32).

D’aprés Leibniz, Dieu crée notre monde en le choisissant dans la région
immense des vérités éternelles, qui contient toutes les possibilités et I'infinité
des mondes possibles. Ce qui détermine Dieu a permettre le mal, c’est que «le
mal entre dans plusieurs d’entre eux, et que méme le meilleur de tous en
renferme» (Essais de Théodicée, 1§ 21). Dieu ne veut pas le mal, car sa volonté
est inclinée vers le bien. Suivant la volonté que Leibniz qualifie d’«antécé-
dente», Dieu regarde et veut chaque bien a part en tant que bien. Mais, dans
la mesure ou les volontés antécédentes particuliéres entrent en conflit les unes
avec les autres, Dieu suit en définitive sa volonté dite «conséquente», en vertu
de laquelle il choisit le meilleur.

45



Dieu permet ainsi le mal dans I’exacte mesure ou il constitue la condition
sine qua non du meilleur.

Les maux métaphysiques et physiques, comme sont les imperfections dans les choses, et
les maux de peine dans les personnes, deviennent quelquefois des biens subsidiaires,
comme moyens pour de plus grands biens. Mais le mal moral ou mal de coulpe n’a jamais
valeur de moyen; car, ainsi que le recommande I’apotre, il ne faut pas faire le mal, méme
pour qu’il en arrive du bien; mais le mal peut avoir valeur de condition sine qua non,
comme on dit . . . (Causa Dei § 35-6).

Dans cette perspective, le mal est considéré par Leibniz comme une consé-
quence du bien:

I s’ensuit que le mal qui est dans les créatures raisonnables n’arrive que par concomitance,
non pas par des volontés antécédentes, mais par une volonté conséquente, comme étant
enveloppé dans le meilleur plan possible; et le bien métaphysique, qui comprend tout, est
cause qu’il faut donner place quelquefois au mal physique et au mal moral, comme je I’ai
déja expliqué plus d’une fois. I/ se trouve que les anciens stoiciens n’ont pas été fort éloignés
de ce systéme. M. Bayle ’a remarqué lui-méme dans son Dictionnaire, a Particle de
Chrysippe, lettre T (Essais de Théodicée 11 § 209).

Le mal qui arrive «par concomitance» est le mal «annexé» qui n’empéche pas
que, tout compté et rabattu, notre monde soit le meilleur que Dieu puisse
choisir. Il représente la condition sine qua non, c’est-a-dire, précise Leibniz
dans la Cause de Dieu, la condition «liée et concomitante», «sans laquelle un
bien obligé ne peut étre obtenu» (§ 36). Autrement dit, ce mal est nécessaire
dans I’hypothese du meilleur, «non pas comme si par lui-méme il elit mérité
davantage d’étre choisi, mais a cause de sa liaison avec cette suite entiére de
I'univers qui a mérité d’étre préférée» (Théodicée 11 § 174).

Dans le texte du Dictionnaire auquel Leibniz fait référence, Bayle traduit
librement et reproduit un passage des Nuits Attiques d’Aulu-Gelle (VII 1, 7-
12), dans lequel on trouve la thése de Chrysippe suivant laquelle le mal
cosmique est une conséquence inévitable de ’organisation rationnelle et pro-
videntielle de I'univers: le mal est conforme a la nature et au logos et il survient
par concomitance (kata parakolouthésin).

Bayle approuve la position de Chrysippe: «Je ne pense pas qu’un paien ait
pu rien dire de plus raisonnable dans I'ignorance ou il était de la chute du
premier homme».

Notre étude a pour but d’examiner la thése de Chrysippe dans le cadre de la
physique et de la théologie stoiciennes a partir d’une analyse du texte d’Aulu-
Gelle (liv. VII, ch. 1). Il s’agira en particulier de comprendre la thése du mal
concomitant par rapport a une autre théses stoicienne, avec laquelle elle est
apparemment incompatible, a savoir le principe de la conjonction nécessaire

46



et de la dépendance mutuelle du bien et du mal en tant que contraires: «sans le
mal, il n’y aurait pas de bien» (Plutarque, De Stoicorum repugnantiis 1050 f;
De Communibus Notitiis adversus Stoicos 1065 b*). Il s’agira enfin de se poser
la question de savoir dans quelle mesure ces deux théses peuvent étre con-
ciliées avec I’'une des idées cruciales de I’éthique stoicienne, suivant laquelle le
seul mal véritable est le mal moral: «nihil malum nisi quod virtuti contrariumy.

IL.

D’apres le Timée de Platon, déja, nous vivons dans le meilleur des mondes
possibles. Suivant le mythe cosmogonique, le démiurge, dieu artiste rationnel
et bienveillant, a organisé un cosmos d’apres les Formes intelligibles, qui sont
les modeles que 1'univers imite autant que faire se peut, dans la mesure du
possible. Le monde n’a pas été créé ex nihilo, mais ordonné et harmonisé a
partir de I’existence chaotique préalable d’une entité difficile & cerner et a
peine intelligible, a savoir la chdra, une notion qui signifie a la fois le matériau
et le terrain, mais aussi le lieu, la place et I’espace. Le démiurge n’est donc pas
tout-puissant, car il doit composer, voire pactiser, avec la «nécessité», la
cause errante, qui est la loi du chaos primordial quand Dieu est supposé
absent. Le démiurge doit dés lors persuader, convaincre, la nécessité, afin de
réaliser un univers qui soit le plus parfait, le plus riche, le plus plein et, en
somme, le meilleur possible. _

Or c’est justement la chéra, ainsi que la nécessité aveugle et irrationnelle
qui la caractérise, qui fait que notre monde est le meilleur des mondes pos-
sibles sans étre pour autant parfait de fagon absolue: le matériau est la mesure
de la perfection possible en méme temps que la raison du défaut et du manque
par rapport au modéele idéal. C’est la chéra qui détermine la différence on-
tologique entre les Formes intelligibles et leurs copies sensibles: celles-ci, qui
sont les choses de notre vie empirique, sont des phénomeénes qui ne peuvent

* Ces deux traités anti-stoiciens de Plutarque sont cités d’aprés I’édition Cherniss dans la
collection Loeb: Plutarch’s Moralia, XIII. 2, ed. H. Cherniss (Harvard-London, 1976); la
traduction, parfois modifiée, est celle d’E. Bréhier, revue par V. Goldschmidt, dans Les
Stoiciens (Encyclopédie de la Pléiade, Paris, 1962). Les autres auteurs grecs et latins, a
I’exception de Diogéne Laérce et de Sextus Empiricus (coll. Loeb), sont cités d’apres les
éditions bilingues de la collection Budé. Des sigles sont utilisés pour les ouvrages suivants:
SVF = J. von Armnim, Stoicorum Veterum Fragmenta, 3 vol. (Leipzig, 1903-1905); LS =
A.A.Long & D.N.Sedley, The Hellenistic Philosophers, 2 vol. (Cambridge, 1987); FDS =
K. Hiilser, Die Fragmente zur Dialektik der Stoiker, 4 vol. (Stuttgart, 1987-89).

47



que refléter les réalités nouménales et qui sont situés dans ce que Cherniss
appelle «a plenum of phenomenal reflections»!. Dans ces conditions, le mou-
vement de telle ou telle chose imprime aux autres phénomeénes des mouve-
ments accidentels, dus au hasard et complétement erratiques. Or c’est la
nécessité, la cause errante, qui régit cet enchainement purement mécanique
des mouvements. Autrement dit, la nécessité représente la conséquence in-
directe, qui n’est ni visée ni voulue comme telle, du mouvement et de I’action
qui ont leur source directe dans I’ame intelligente du démiurge. C’est pour-
quoi l'action bienveillante de ce dernier est susceptible d’entrainer des
conséquences négatives et malheureuses, qui apparaissent comme une sorte
de mal incident, surgissant accessoirement lorsqu’un mouvement se produit
dans 'univers compact des choses sensibles.

L’action providentielle de Dieu trouve ainsi sa limite dans les contraintes
imposeées par la nécessité aveugle du matériau spatial.

L’espace platonicien sera par la suite assimilé et identifié a la matiére aristo-
télicienne et il sera considéré en définitive comme un principe de résistance
qui s’oppose a la raison divine: la matiére deviendra, notamment dans le
néoplatonisme, le contraire de Dieu, non-étre opposé a I’étre, la cause du
défaut de perfection et du manque d’étre, mais aussi le principe de ce qui
s’oppose au bien, c’est-a-dire le mal. Plotin identifie ainsi le mal a la matiére,
défaut total d’étre et de bien:

La chose qui manque un peu de bien n’est pas une chose mauvaise; elle peut méme étre
parfaite, au moins en son genre; mais lorsque le défaut de bien est total, comme dans la
matiére, nous avons le mal véritable, celui qui n’a aucune part au bien. La matiére n’a
méme pas I’étre qui lui permettrait d’avoir part au bien; si on dit qu’elle est, c’est par
équivoque; la vérité, c’est qu’elle est un non-étre (Ennéades 1, 8.4).

Entant que non-étre, la matiére, privée de tout bien, devient la source du mal;
elle est la «nature ancienne» (Enn. 1, 8.7), suivant la formule platonicienne
reprise par Plotin, qui résiste a I'ordonnance divine. Elle est mauvaise, non
pas parce qu’elle a des qualités mauvaises, mais parce qu’elle n’en a pas (Enn.
I, 8.10, cf. III, 6.7) La matiére est dans cette optique ’origine du mal cos-
mique, qui réunit ce que Leibniz qualifie de mal métaphysique et de mal
physique.

1 H. Cherniss, «The Sources of Evil according to Plato» (1954), in: Collected Papers, ed.
L.Taran (Leiden, 1977), pp. 253-260; cf. I'intr. de L. Brisson dans Platon, Timée. Trad.
inédite, intr. et notes par L.B. (Paris, 1992), pp. 20-34.

48



Remarquons qu’en dépit des différences cruciales qui les opposent, la chéra
platonicienne et la matiére plotinienne jouent, dans leurs systémes respectifs,
un role comparable, car elles permettent d’articuler un schéme conceptuel de
type dualiste, suivant lequel au principe actif est opposé un élément résistant
qui limite I’efficience de la cause divine.

Ce schéme n’est pas a confondre avec le dualisme de type manichéen,
suivant lequel au principe actif du bien s’oppose un principe négatif équiva-
lent, qui est la cause du mal dans toutes ses formes. Mais les deux schémes
présentent des similitudes qui ont pour effet de favoriser I'interprétation des
doctrines dualistes dans les termes typiques de la tendance manichéenne.
C’est ainsi que Plutarque réduit toute forme de dualisme au dualisme ma-
nichéen lorsqu’il croit retrouver, dans la pensée grecque des origines jusqu’a
Platon, une tradition d’origine ancienne et anonyme qui est, dit-il, largement
diffusée chez les Barbares comme chez les Grecs. D’aprés cette doctrine,

Deux principes contraires sont en action, deux forces antagonistes, dont 'une méne vers
la droite, sans écarts, et dont ’autre cherche a faire rebrousser chemin et tire en arriére.
C’est a elles que notre vie doit d’étre un mixte, et le monde, sinon dans sa totalité, du
moins dans cette partie terrestre et jusqu’a la lune inclusivement, d’étre irrégulier, divers
et susceptible de toutes sortes de changements. Car si dans la nature rien ne se produit
sans cause, et si le Bien ne peut étre la cause du Mal, la nature a nécessairement en elle,
comme pour le bien, un principe originel propre au mal (De Iside et Osiride 369 c).

Plutarque considére que des philosophes comme Héraclite, Empédocle, Ana-
xagore et Platon sont d’accord avec cette croyance, qu’on trouvait déja chez
les Egyptiens et chez le Mage Zoroastre. Mais en réalité, dans le cas de la
chora du Timée, comme dans celui de la matiére aristotélicienne, identifiée a
la puissance, et dans celui de la matiére de Plotin, réduite au non-étre, iln’y a
rien qui implique la thése cruciale du dualisme manichéen. Les traits essen-
tiels qui définissent ’espace et la matiére sont ceux de la passivité et de la
réceptivité, ce qui exclut qu’on puisse en faire des principes originels et des
causes effectives du mal.

III.

Supposons maintenant que la matiére se laisse, pour reprendre les termes
images de Platon, persuader complétement par le dieu, qu’elle permette vo-
lontiers et qu’elle donne son entier consentement sans résister; deés lors, rien
ne s’opposerait plus a la réalisation compléte du plan divin. Si, par hypothese,
la matieére était entierement docile et obéissante, I’action bienfaitrice de Dieu
deviendrait du méme coup illimitée et absolument toute-puissante.

49



Mais dans ces conditions, le probléeme du mal ne pourrait pas ne pas se
poser dans toute son acuité mystérieuse et scandaleuse.

Les données du probléme philosophique du mal, tel qu’il se pose sans doute
pour la premiére fois chez les Stoiciens, sont claires: d’un coté, Dieu, Deus sive
Natura sive Ratio, un étre rationnel et bon, providentiel, omniscient et tout-
puissant, loi universelle de tout ce qui est et de tout ce qui arrive; de I’autre le
mal, la souffrance, la douleur, la misére et le malheur. Au milieu, les hommes
qui croient a la fois en Dieu et a I’existence du mal. Or, si ces deux croyances
se révélaient en définitive incompatibles, leur systéme de croyances dans son
ensemble deviendrait inconsistant, et partant irrationnel. Autrement dit, si
Dieu cause providentiellement tout ce qui arrive dans le monde et si le mal
existe, Dieu doit étre considéré comme la seule cause possible du mal. Mais
Dieu ne peut, par définition, que faire le bien, comme le soutiennent les
Stoiciens a la suite de Socrate et de Platon.

Tel est en substance le probléme du mal, le dilemme principal de la théo-
logie philosophique depuis I’ Antiquité. «Si Deus est, unde malum?», suivant
la formule latine que Leibniz utilise au début de la premiére partie de la
Théodicée (§ 20). Pourquoi le mal, s’il y a une Providence ? Que devient notre
notion de Dieu, si le mal existe? Comme le dit Sextus Empiricus, si Dieu est a
la fois providence et cause du mal, le fait d’affirmer son existence est un acte
irrationnel et sacrilége qui confine a I'impiété, dans la mesure ou I’on admet
implicitement que Dieu est méchant (Hyp. Pyrrh. 111, 12). A ce compte,
I’insensé semble bien étre, non pas celui des Psaumes (XIV, 1), qui dit en son
coeur: il n’y a point de dieu, mais plutdt celui qui dit qu’un tel Dieu existe.
Quoi de plus raisonnable que '«argument» de ceux qui affirment, dans les
termes d’Aulu-Gelle, que «s’il y avait une providence, alors il n’y aurait pas
de mal» (VII, 1.1)?

Or les Stoiciens reconnaissent que le mal existe en méme temps qu’ils croient
en un Dieu providentiel grace auquel la nature et le destin sont bienveillants
pour ’homme. Du coup, le mal n’a plus aucune cause si ce n’est Dieu lui-
meéme, qui apparait ainsi comme le seul responsable du mal cosmique.

Dans notre monde, flit-il le meilleur possible, les preuves du mal ne man-
quent malheureusement pas, tellement grande est, dans un monde qu’on
suppose créé pour ’homme, ’«abondance des miseres et des maux» (ibid.).
Dieu en est la cause; il devient ainsi le suspect principal, un suspect difficile a
arréter, certes, mais qu’on peut en droit traduire en justice.

Commence alors la longue histoire du procés de Dieu et s’inaugure du

50



méme coup la longue série des plaidoyers qu’on appellera depuis Leibniz de
«Théodicée», c’est-a-dire justification de Dieu, de défense de la justice de
Dieu. Les philosophes deviennent pour la plupart des avocats des dieux,
plaidant en faveur de la justice divine dans ce que Sénéque appelle déja la
«causa deorum» (De Prov. 1, 1).

La théologie stoicienne comporte des essais de théodicée, dont I’extrait de
Chrysippe rapporté par Aulu-Gelle est une piéce maitresse, qui ont pour but
de justifier Dieu et d’expliquer le mal. Ces essais ou ces esquisses doivent étre
articulés sur le systéme stoicien, qui fixe en I’occurrence le cadre conceptuel et
les limites des solutions possibles qui peuvent étre envisagées au sujet du mal
par rapport a la justice divine. »

En général, on distingue deux types de solutions extrémes au probléme du
mal: la réponse «moniste», qui réduit en définitive le mal a une illusion, et la
réponse «dualiste» de type manichéen, qui attribue au mal un principe divin
specifique, comme dans la tradition dont il était question dans ’extrait du De
Iside de Plutarque. Disons d’emblée qu’aucune des deux solutions radicales
n’est adoptée comme telle par I’école du Portique. Toutefois, dans les esquis-
ses de théodicée que nous pouvons reconstruire a partir de quelques témoi-
gnages épars, il y a a la fois des théses qui sont de tendance moniste et d’autres
qui ressortissent plutot a la tendance dualiste.

IV.

L'orientation générale du systéme stoicien est manifestement de type moni-
ste. Il s’agit en effet d’un panthéisme qui est en méme temps un «pansoma-
tisme», dans lequel, d’une part, tout ce qui existe est un corps, mais, d’autre
part, tous les corps sont imprégneés du souffle divin qu’est le /ogos universel.
Le cosmos est régi et réglé par dieu, car tout ce qui arrive est prescrit par le
destin (heimarmené), en tant que séquence des causes et des effets, et par la
providence (pronoia), en tant que logos qui prévoit I’enchainement juste et
correct. L'ordre et la connexion des choses constituent une totalité harmo-
nieuse, juste et bonne. Il n’y a en principe rien de mauvais dans la nature, car
tout est prédéterminé par un plan cosmique qui est bienveillant a ’égard de
I’homme. Dans cette perspective, tout ce qui est réel est rationnel et bon, et il
n’y a pas a proprement parler de mal. Ce que nous considérons comme tel
semble étre le résultat de 'adoption d’un point de vue limité, borné, partiel,
subjectif et égoiste. Mais si nous faisions I’effort d’adopter le point de vue

51



cosmique, griace a la capacité rationnelle qu’Epictéte qualifie de «synopti-
que» (sunoratikén, Entretiens 1, 6,1), nous comprendrions que ce qui nous
apparait a premiére vue comme un mal est en réalité, si ’ensemble est em-
brassé d’'un coup d’eeil, un bien qui est a la fois utile et nécessaire pour la
réalisation de I’ordre providentiel. Du point de vue du logos divin, tout n’est
qu’ordre et beauté. Tout est bien, les malheurs particuliers font le bien gé-
néral; tout est au mieux, car la «nature a fait tout bon» (Montaigne).

Mais cette forme de monisme absolu ne peut pas représenter correctement
la position stoicienne, car, dans les fragments des anciens stoiciens, il y a
également des théses qui vont plutdt dans un sens dualiste.

Leibniz attribue aux Stoiciens la méme position dualiste qui caractérise a
ses yeux tous les philosophes de 1’Antiquité, suivant laquelle c’est la matiére
qui joue le role du principe du mal: «Les anciens attribuaient la cause du mal a
la matiére, qu’ils croyaient incréée et indépendante de Dieu» (Théodicée 1,
§ 20). Dans la troisieme partie de la Théodicée, Leibniz précise que

Suivant Plutarque, Platon reconnaissait dans la matiére une certaine 4me ou force mal-
faisante rebelle & Dieu: c’était un vice réel, un obstacle aux projets de Dieu. Les stoiciens
aussi ont cru que la matiére était la source des défauts, comme Juste Lipse I’a montré dans
le premier livre de la Physiologie des stoiciens (§ 379).

Bayle pour sa part, aprés avoir rappelé que les Stoiciens admettaient deux
principes, a savoir Dieu comme agent et la matiére comme patient, souligne a
juste titre «qu’ils ne croioient pas que la matiére fit un principe mauvais»
(art. Pauliciens, note G). Pour appuyer son interprétation, Bayle se référe en
particulier a deux témoignages de Cicéron et de Plutarque, qui indiquent
clairement que la matiére ne peut pas étre considérée comme la cause du mal.
Plutarque dit en effet, dans la version d’Amyot que Bayle utilise et reproduit,
que les Stoiciens

font Dieu, qui est tout bon, la cause de tous les maux: car la matiére n’a peu produire le
mal de soi, parce qu’'elle est sans qualité, et toutes les diversitez qu’elle a, elle les a de ce qui
la remue et qui la forme, c’est-a-dire la raison qui est dedans, qui la remue et la forme,
n’étant pas idoine a se former et se remuer soi-méme; tellement qu’il est force que le mal
vienne en estre ou de rien, et de ce qui n’est pas, ou si c¢’est par quelque principe mouvant,
que ce soit pas Dieu (Comm. Not. 1076 cd).

Dans I’extrait de Cicéron, la matiere est définie comme étant complétement
malléable:

La matiére des choses, de laquelle et en laquelle elles sont toutes, est entiérement flexible
et changeable (flexibilem et commutabilem), de sorte qu’il n’y a rien qu’on ne puisse
immeédiatement fagonner et tourner en tous sens & partir d’elle (Nat. Deorum 3. 92).

52



Dans I'optique de Cicéron et de Plutarque, reprise par Bayle, Dieu est seul
responsable dans la mesure ou il peut faire tout ce qu’il veut a partir d’une
matiére totalement passive et réceptive de n’importe quelle forme. En revan-
che, d’aprés Juste Lipse et Leibniz, la matiere, en tant que source et cause du
mal, semble étre pour le moins récalcitrante par rapport au plan providentiel.

Juste Lipse, notamment dans la quatorziéme dissertation du second livre
de sa Physiologia Stoicorum de 1604, renvoie a plusieurs passages stoiciens,
parmi lesquels il faut mentionner le témoignage de Sénéque.

Le passage le plus connu est celui qu’on trouve dans une lettre a Lucilius:

La matiére git inerte, préte a tout; elle serait en repos si personne ne la faisait bouger
(Materia iacet iners, res ad omnia parata, cessatura si nemo moveat); mais la cause,
c’est-a-dire la raison, forme la matiére et la tourne comme il lui plait produisant toute
sorte d’ouvrages 4 partir d’elle (65.2).

Voila donc une matiére toute passive et disposée a toute transformation. A la
fin de cette lettre, Séneque dit que Dieu, le principe actif de I'univers, I’em-
porte en puissance et en mérite sur la mati¢re qui patit sous I’effet de Dieu,
avant de comparer Dieu a I’dme de la personne humaine et la matiére a son
COTps.

Mais dans les Questions naturelles, Sénéque envisage la possibilité d'une
matiére rétive et désobéissante en ce sens qu’elle fait preuve d’inobservance:

Dieu réalise-t-il tout ce qu’il veut, ou son oeuvre le trahit-elle 4 beaucoup d’égards et bien
des choses sortent-elles défectueuses des mains de ce grand artiste, non que son art soit
impuissant, mais parce que la matiére avec laquelle il travaille est souvent rebelle a ’art?
(inobsequens arti) (1, 1.16).

Enfin, dans le traité sur la Providence, et dans un contexte de théodicée,
Séneque admet les théses suivantes:

1. Dieu ne peut pas changer la matiére (Non potest artifex mutare materiam);
2. Certaines propriétés sont inséparables, car elles sont mutuellement liées
(cohaerent) et indivisibles (individua) (Prov. 1V, 9).

Il est tout a fait remarquable que Sénéque associe ici I'idée d’une matiére en
quelque sorte réfractaire a I’égard du dessein providentiel a celle de déter-
minations indissociables qui s’impliquent mutuellement.

Cette thése nous permet ainsi d’aborder le passage de Chrysippe rapporté
par Aulu-Gelle, dans lequel on trouve I’expression apparemment la plus
claire de la position dualiste: il s’agit de ce qu’on pourrait appeler la «loi des
contraires», qui apparait au début et a la fin du premier chapitre du livre VII
(ch. 1.1, 1.13), entourant ainsi la thése du mal concomitant. Mais, avant de

53



I’examiner, il faut se poser la question de savoir quelle est, au total, la doctrine
stoicienne de la matiere et quelles en sont les implications en ce qui concerne
le probléme du mal. Les témoignages ne sont pas univoques et les interpré-
tations sont contradictoires; les commentateurs récents reprennent en les
modifiant les positions de Juste Lipse et de Leibniz (p. ex. Pohlenz) ou celle de
Bayle (p. ex. Long et Kerferd)>.

V.

Comme I'indique I’exposé canonique de la physique stoicienne qu’on trouve
chez Diogene Laérce, le cosmos est un étre vivant qui résulte de deux prin-
cipes: ’agent (to poioun) et le patient (to paschon):

Le patient, c’est la substance sans qualité (apoios ousia), la matiére (hulé); ’agent la raison

qui est en elle, Dieu; car Dieu, qui est éternel, crée (démiourgein) chaque chose a travers
toute la matiere (VII, 134).

Telle est la doctrine de Zénon, de Cléanthe et de Chrysippe. Le monde est un
corps et Dieu est son 4me corporelle. Les principes sont inengendrés et im-
périssables; ils sont des corps (sdmata, cf. LS 44B, 1, 273-4; II, 266) «amor-
phes», c’est-a-dire dépourvus de forme déterminée. Dieu, c’est-a-dire le logos,
est le feu artiste, le principe structurel qui produit toutes choses a partir de la
matiére inerte, sans qualités ni mouvement propres. Celle-ci apparait comme
une sorte de bouillon primordial qui renferme la «raison spermatique» —i.e.
le principe générateur divin — comme le germe contient la semence (cf. VII,
136). Dieu et la matiere sont indestructibles et seuls ils sont préserves au
moment de la conflagration (ekpurésis) qui scande I’éternel retour du méme
ordre cosmique. Il est vrai que Dieu, au moment de cet embrasement du
monde, est supposé résorber en lui, voire méme dissoudre (analusas, Comm.
Not. 1065 b), toute la matiere. Mais celle-ci n’est pas entiérement supprimée,
ou, plutét, abolie, car elle est par définition inengendrée (agenétos, cf. inge-
nita, SVF 1, 509) et, surtout, indestructible (aphthartos).

Il apparait ainsi assez clairement, dans le cadre conceptuel que ces quel-
ques notions permettent d’esquisser, que la matiére ne peut pas étre la cause
effective ou efficiente du mal, en raison de son caractére purement passif. Il

2 M. Pohlenz, Die Stoa, 2 vol. (Gottingen, 1948-1949), v. I, p. 100, v. II, p. 57; A. A. Long,
«The Stoic Concept of Evil», in: Philosophical Quarterly 18 (1968), p.334-5; G. Kerferd,
«The Origin of Evil in Stoic Thought», in: Bulletin of the John Rylands University Library
of Manchester 60 (1977-78), p. 486.

54



n’est donc pas possible de soutenir sans réserves une interprétation du genre
de celle que propose Juste Lipse.

Cela dit, le fait que la matiére est inengendrée, impérissable et indestruc-
tible, et le fait que Dieu, pour reprendre la formule du De Providentia de
Séneque, «ne peut pas la changer», suggérent une représentation plus com-
plexe de cette substance originaire. La matiére fait figure d’un réceptacle
fluide et informe, qui est certes dépourvu de déterminations ou de qualités
positives, mais qui pourrait, telle une masse inerte, opposer une certaine
résistance a I’égard des productions du feu artiste divin. Dans cette perspec-
tive, qui ne peut que demeurer conjecturale, on retrouverait chez les Stoiciens
une image de la matiére premiere et primitive qui est tout a fait semblable a
celle que Platon avait esquissée dans le 7imée au sujet du réceptacle et de la
matrice nourriciére des choses, a savoir la chéra, déterminée par la nécessite,
qui représente «I’état dans lequel on peut s’attendre a trouver absolument
toute chose quand dieu en est absent» (Tim. 53 b). Or les Stoiciens eux-mémes
reconnaissent que la nécessité est un facteur inévitable, comme le prouvent
trois témoignages précis de Plutarque, d’Aétius et de Galien.

Dans le premier, Plutarque rapporte que Chrysippe «dit aussi qu’il y a un
fort mélange de nécessité» (Stoic. Rep. 1051 ¢): la formule et le verbe utilisés
(memichthai v. mignumi) renvoient sans doute a un passage du 7imée dans
lequel Platon affirme que la naissance du cosmos a eu lieu par un mélange
(memeigmené, v. mignumi) des deux ordres de la nécessité et de I'intellect
(47 b—48 a). Le second témoignage est encore plus explicite: nous y appre-
nons que les Stoiciens, qui ressemblent sur ce point a Platon, disent que la
nécessité est «une cause invincible et contraignante» (SVF II, 976). Enfin,
Galien (SVF 11, 1136, De usu partium V, 15, p. 259-60, 294-5 Helmreich)
rappelle qu’aucun art ne peut éviter completement les inconvénients de la
matiere (tés hulés phugein mochthérian oudemian) et créer une oeuvre sem-
blable au diamant. C’est donc la matiére qui fait que la nature ne peut créer
que le meilleur des mondes possibles sans pouvoir réaliser un cosmos d’une
pureté adamantine. Mais par ailleurs la nature ne néglige jamais rien en quoi
que ce soit, car elle prévoit toutes sortes de remédes permettant de pallier ce
que Galien, dans une formule remarquable, qualifie de «conséquences né-
cessairesy (ta kat'anankés akolouthésonta), c’est-a-dire d’effets concomitants
qui sont dus a la nécessité. I1 y a 1a une liaison tout a fait intéressante entre la
necessité inscrite dans la matiére et les conséquences qu’elle implique, qui
surviennent par concomitance lors de la réalisation du but fixé par la nature.
La contrainte de la nécessité c’est le mal par concomitance.

Il faut cependant ajouter, pour conclure sur ce point, que les traits de

55



ressemblance qui permettent de relier la position stoicienne a la source pla-
tonicienne ne concernent que la composante matérielle de la genése du
cosmos. En effet, les Stoiciens, comme on le sait, rejettent vigoureusement la
theése platonicienne des Formes intelligibles transcendantes, ainsi que celle
d’un démiurge comme cause efficiente externe de ['univers. Le Dieu stoicien
est une intelligence immanente; c’est un corps qui réside dans la matiére en
I'imprégnant de part en part autant que faire se peut, suivant le principe
fondamental du mélange des corps qui stipule que tout ce qui existe résulte de
la mixtion de Dieu et de la matiére (cf. LS 48).

VI

Examinons maintenant la thése relative aux contraires.

Puisque le bien est le contraire du mal, il est nécessaire que I'un et I’autre existent, opposés
'un a l'autre, et comme soutenus mutuellement par leurs efforts adverses (opposita inter
Sese et quasi mutuo aduersoque fulta nisu consistere); tant il est vrai qu’il n’y a pas de
contraire sans autre chose qui est son contraire. De quelle maniére pourrait-on avoir le
sens de la justice s’il n’y avait pas d’injustice? et qu’est-ce que la justice si ce n’est I’absence
d’injustice? Comment de méme peut-on comprendre le courage si ce n’est par compa-
raison avec la lacheté? Comment la continence sinon par rapport avec I'intempérance ?
De quelle maniére serait la sagesse, s’il n’y avait pas en face 'ignorance? Dans ces
conditions, pourquoi, dit-il, les insensés ne réclament-ils pas encore qu’il y ait la vérité
sans le mensonge? Et de fait se trouvent dans le méme rapport bien et mal, bonheur et
malheur, douleur et plaisir. Car, comme dit Platon, ils sont liés I'un a I’autre par leurs
extrémités opposées; si on supprimait I'un, on supprimerait les deux (VII, 1.3-5).

Cette thése est reprise 4 la fin du texte ou la vertu appelle le vice en raison de
I’«affinité contraire» (per adfinitatem contrariam).

Ce qu’on pourrait appeler la «loi des contraires» résulte de 'application
d’un principe d’opposition qui est d’origine présocratique et en I’occurrence
héraclitéenne (cf. LS I, p. 332). Cette loi est celle de la conjonction nécessaire
des contraires; elle stipule leur dépendance mutuelle ainsi que leur implica-
tion réciproque. Le bien et le mal sont des contraires: 1’existence de 'un
entraine donc I’existence de I’autre. Les contraires, comme le disait déja le
Phédon de Platon, dont ’autorité est explicitement convoquée, s’engendrent
mutuellement, naissent réciproquement I’un de ’autre (Phéd. 71 ab): quand
I'un survient (paragenétai), I’autre accourt a sa suite, il suit de pres (epako-
louthei) son contraire (Phéd. 60 c).

«Toujours il y aura, nécessairement, un contraire (hupenantion) du bien»:
cette formule fameuse du Théététe (176 a 6) semble s’adapter parfaitement a

56



la perspective stoicienne, suivant laquelle la loi des contraires explique I’exi-
stence d’un mal qui n’est pas prévu comme tel par I’ordonnance de la nature
providentielle?.

Telle qu’elle apparait dans notre texte, la loi des contraires comporte deux
aspects:

1. Du point de vue épistémique, la connaissance d’un contraire suppose et
implique celle de I’autre. Si x et y sont des contraires (p. ex. bien-mal,
justice-injustice, courage-lacheté, continence-intempérance, sagesse-igno-
rance, vérite-mensonge, bonheur-malheur, douleur-plaisir), on ne peut
percevoir (sensus) ou comprendre (intellegi) X sans y, en ’absence de y, car
on ne peut saisir X que par rapport a y, par comparaison (ex adpositione)
avecy, ou par opposition a y, ce dernier étant également considéré comme
la privation de son contraire.

2. Du point de vue ontologique, I’existence d’un contraire entraine celle de
’autre, dans la mesure ou les contraires sont réciproquement «étayés par
’effort mutuel et adverse»; corrélativement la négation ou la suppression
de I'un comporte du méme coup celle de I’autre. Autrement dit, en général,
x et y sont existentiellement interdépendants.

Or une analyse de ce genre montre assez clairement que les contraires de cette
liste hétérogene présentent en vrac un certain nombre de propriétés logiques
qu’il faudrait distinguer et que les Stoiciens eux-mémes avaient d’ailleurs
soigneusement analysées a la suite d’Aristote, si ’on en croit les témoignages
concordants de Galien (FDS 939), de Porphyre (FDS 943) et, surtout de
Simplicius (SVF II, 172-79; FDS 937-8, 941-2, 944-5).

On sait qu’Aristote distingue quatre types d’opposition, a savoir, la con-
tradiction, la contrariété, la privation et I’opposition des relatifs®.

3 Cf. Cherniss, art. cit., p. 254 n. 7. La notion platonicienne de «subcontraire» (hupenantion)
est a 'origine du concept de «contre-existence» (parupostasis) qui sera utilisé pour désigner
le mode de subsistance du mal; comme le dit Proclus, le mal n’est ni privation totale ni
contraire, mais subcontraire au bien, ce qui signifie «une sorte de parhypostase de la
réalitéy» (De Malorum subsistentia 54, Trois études, t. 111, p.101 et n. p. 125, coll. Budé, 1982;
cf. la notice de D. Isaac, p. 12-3,16).

4 Schématiquement, les traits caractéristiques indiqués par Aristote sont les suivants:

1. I'opposition de contradiction (p. ex. blanc-non blanc): si x et y sont des termes opposés
de maniére contradictoire, y est la négation ou I’absence de x; il n’y a pas d’intermédiaire
entre eux et, si x est vrai d'un sujet, y est nécessairement faux et inversement;

2. T'opposition des relatifs (p. ex. pere-fils, double-moitié€): ces termes sont dits de leur
oppose, ils sont en relation réciproque et ils dépendent existentiellement ’un de I’autre; si x
est vrai d’un sujet, y est nécessairement vrai d’un autre sujet;

3. lopposition de privation (p. ex. voyant-aveugle): y est la privation de x pour un sujet

57



Du point de vue ontologique, Aristote remarque en particulier que dans le
cas des contraires, a I'inverse de celui des relatifs, il n’y a pas de dépendance
existentielle réciproque: «pour les contraires, il n’est pas nécessaire que sil’un
existe, I’autre doive exister également, car si tout le monde était bien portant,
il y aurait la santé, mais non la maladie, et si toute chose était blanche, il y
aurait le blanc, mais non le noir» (Catégories 11.14 a 6-10). Aristote consi-
dere le bien et le mal comme des contraires, mais il précise aussitot que, s’il est
vrai qu’a un bien est nécessairement contraire un mal, le contraire du mal
n’est pas nécessairement le bien, car il peut s’agir d’un autre mal, comme c’est
le cas de I’exces par opposition au manque (13 b 36-14 a 3).

Du point de vue ontologique, la loi des contraires devient dés lors tout a
fait problématique, et nous n’avons aucune réponse stoicienne a cette objec-
tion préalable de la part d’Aristote. Du point de vue épistémique, elle parait a
premiere vue plus plausible, mais en définitive elle se révele incompatible avec
d’autres théses stoiciennes bien attestées.

En effet, premierement, il semble que la reconnaissance d’une propriété (ou
d’un prédicat) implique celle de la propriété (ou du prédicat) opposée. Ainsi,
par exemple, nous ne pouvons pas identifier quelque chose comme bien sans
reconnaitre en méme temps quelque chose d’autre comme n’étant pas un
bien, en raison du fait que nous ne pouvons pas saisir un concept sans saisir
du méme coup le concept opposé. Mais en 1’occurrence, il ne s’agit pas de ce
qui est opposé comme un contraire, mais bien de ce qui est opposé de maniere
contradictoire. Or le témoignage de Simplicius confirme que les Stoiciens, a
I'instar d’Aristote, distinguaient ces deux cas d’opposition, ce qui diminue
considérablement la portée épistémique de la loi des contraires. Deuxieéme-
ment, cette loi est dépourvue de pertinence en ce qui concerne le probléme du
bien et du mal, car, dans le cadre de I’éthique stoicienne, quelque chose peut
ne pas étre un bien sans étre pour autant un mal, comme c’est le cas de tous les
intermédiaires que les Stoiciens qualifiaient d’«indifférents» (cf. p. ex. DL VII
102-5). Comme le dit Plutarque, «ce qui n’est pas vrai est par la-méme faux;
mais ce qui n’est pas un bien n’est pas par la-méme un mal»; en effet, «entre le
bien et le mal il y a 'indifférent» et par conséquent il n’est pas nécessaire que

déterminé, si ce dernier est naturellement disposé a posséder x;

4. suivant 'opposition de contrariété, les contraires ne sont pas dits de leurs opposés; ils
n’ont pas d’intermédiaires seulement si ['un ou ’autre appartient nécessairement d un sujet
déterminé (p. ex. maladie-santé); autrement, il y a des intermeédiaires (p. ex. le gris, entre le
blanc et le noir); ce n’est que dans les cas ou il n’y a pas d’intermédiaires que la négation de
X équivaut a l’affirmation de y.

58



le mal coexiste avec le bien (Comm. Not. 1066 e). Troisiemement enfin, la loi
des contraires ne peut pas €tre appliquée correctement dans une perspective
de théodicée. En effet, méme sil’on accorde qu’il est nécessaire de connaitre le
mal afin d’avoir une notion adéquate de son contraire extréme, et que par
conséquent le mal est connaissable et partant existant dans la nature®, il est
clair que quelques cas de vice ou de malheur auraient ét¢ amplement suffi-
sants. Comme le dit Plutarque, qui ne manque pas de soulever I’objection, «si
la nature avait absolument besoin de produire le mal, il lui aurait suffi d’un
ou deux exemples de mal, ou, si I’on veut, elle aurait pu faire dix méchants ou
méme mille ou dix mille, mais non pas un pareil torrent de vices» (Comm.
Not. 1067 d). Dans le méme ordre d’idées, on pourrait méme supposer qu'un
¢vénement isolé particulierement chargé de malheurs puisse assumer en lui
tout le mal cosmique pour devenir une sorte de mal étalon paradigmatique,
condition nécessaire et suffisante pour que I’on se fasse une idée adéquate de
ce qui est contraire au bien. Il en résulte en tous les cas que la prolifération des
malheurs et ’expansion des vices de ce monde demeurent totalement inju-
stifiées.

Il est certes indéniable que les Stoiciens ont utilisé la loi des contraires dans
sa double composante épistémique et ontologique et en tant qu’argument de
théodicée. Mais rien ne nous oblige a la considérer comme une prémisse
fondamentale de leur systéeme. Au contraire, sa faiblesse intrinséque, ainsi
que la présence de témoignages qui en derniére instance la contredisent, nous
suggere de la considérer plutoét comme I’expression elliptique d’une position
qui est dérivée a partir de prémisses moins contestables. Et tel est le point de
vue qui est adopté ici: la loi des contraires doit €tre envisagée dans la per-
spective du mal par concomitance, dont elle est une conséquence. Seule la
thése suivant laquelle le mal est un concomitant du bien peut donner le
fondement requis et la justification nécessaire a ce principe de contrariété
excessivement douteux.

5 La prudence (phronésis) est par définition la science du bien et du mal et c’est pourquoi le
mal doit exister ne serait-ce qu’en tant que connaissable (cf. Comm. Not. 1066f). Pour une
analyse logique de I’ensemble des problémes et des textes pertinents, cf. M.Mignucci, «The
Stoic Notion of Relatives», in: J. Barnes, M. Mignucci (eds.), Matter and Metaphysics
(Fourth Symposium Hellenisticum, Napoli 1988), pp. 129-217, surtout sect. XIV. Par
ailleurs, les notions du bien et du mal nous sont consubstantielles et en quelque sorte
congeénitales, car elles résultent d’une genése intrinséque (sumphuton) a partir de principes
qui sont en nous (ibid. 1070 c): pour nous, les concepts de bien et de mal sont naturels et a
priori. Mais il n’y a aucune raison pour que le dieu stoicien soit soumis & un ordre
conceptuel a priori.

59



VII.

D’apres Long et Sedley (LS 54), les essais stoiciens de théodicée compre-
naient essentiellement quatre types d’explication du mal cosmique:

1. le principe d’opposition d’origine héraclitéenne, que nous avons qualifié
de «loi des contraires»; _

2. les bienfaits déguisés, I'idée que le bien qui est caché dans le mal se révélera
comme tel dans la suite des événements, ainsi que les avantages qui n’ap-
paraissent pas comme tels a premiere vue: telle est, aux yeux de Chrysippe,
I'utilité des punaises, qui servent a nous réveiller, et des souris, qui nous
avertissent de ne pas poser les choses n’'importe ou (Stoic. Rep. 1044 d);

3. la perversité ou la souffrance individuelles qui sont considérées comme un
mal fonctionnel au bien total;

4. enfin, «les concomitants nécessaires de 1’activité intentionnelle», le mal
survenant «kata parakolouthésin», comme concomitant du meilleur.

Long et Sedley signalent a juste titre que le principe d’opposition pourrait
étre chez Chrysippe un cas particulier de ce dernier type d’explication (LS v.
I, p. 332).

On trouve aussi dans les sources des allusions fugitives, et sans doute
négligeables, a I’existence de démons mauvais et a des cas de négligence de la
part de dieu: méme si, en principe, aucun événement n’échappe a la provi-
dence qui gouverne I'univers (St. Rep. 1050 b, Comm. Not. 1076 e), il pourrait
y avoir un peu de poussiere iné¢vitable, «comme dans les grandes maisons ou
trainent par terre un peu de son et quelques grains de blé, quoique tout y soit
bien rangeé» (Stoic. Rep. 1051 c).

On pourrait ajouter que le principe de contrariété apparait quelquefois
sous la forme du principe de complétude ou de plénitude d’origine platoni-
cienne (Tim. 41 bc), qui stipule que tous les contraires doivent étre exempli-
fiés, afin qu’il n’existe aucun couple de contraires qui soit «incomplet et
comme boiteux» (Plutarque, De Soll. an. 960 bc, cf. Porphyre, De abst. 111,
21.1). Et ce dernier principe est présenté parfois dans sa version esthétique:
«la nature est amie du beau et se plait a la variété» (Stoic. Rep. 1044 c). «Ce
qui le montre le mieux, aurait dit Chrysippe, c’est la queue du paon, qui
indique qu’en I’occurrence I’animal a été créé en vue de la queue et non
I'inverse». Dans cette perspective, la paonne, dépourvue de ’embellissement
en question, apparait comme un «concomitant» du male, nécessaire en vue de
la reproduction (ibid. 1044 d). Le terme utilisé par Plutarque est «sunéko-
louthéken», qui équivaut a la notion de «parakolouthésis» (cf. LS I1, p. 329).

60



Nous voici donc ramenés, encore une fois, a la thése du mal comme con-
comitant nécessaire du bien.

Cette thése affirme que le mal cosmique n’existe que comme conséquence
incidente du bien; le mal n’est pas visé comme tel par la providence, car il
s’agit de quelque chose qui survient «comme étant enveloppé dans le meilleur
plan possible» (Leibniz, Théod. § 211, 335). C’est un «inconvénient» (incom-
modum) accidentel et accessoire, mais inséparable du bien visé, «rencontré a
la suite de ’ouvrage, qui n’existe que comme conséquence», c’est-a-dire qui
survient «par une espece de concomitance» (Bayle). Le mal n’est et n’existe
que kata parakolouthésin, c’est-a-dire par et en tant que conséquence: le bien
existe, par conséquent le mal doit exister lui aussi comme concomitant du
meilleur. Voici le texte de Chrysippe chez Aulu-Gelle:

Le méme Chrysippe, dans le méme livre, considére une question qu’il vaut la peine de se
poser, pense-t-il, «si les maladies des hommes viennent selon la nature», c’est-a-dire si la
nature des choses elle-méme ou la providence qui a fait la structure de ce monde et la race
des hommes, a fait aussi les maladies, les infirmiteés et les souffrances physiques que les
hommes endurent. Or il estime que ce n’a pas été un dessein premier de la nature (prin-
cipale naturae consilium) de soumettre les hommes aux maladies, cela est en incompati-
bilité constante avec ’auteur de la nature, qui a engendré tout le bien. «Mais, ajoute-t-il,
comme il créait et mettait au monde beaucoup de grandes choses trés appropriées et trés
utiles, des inconvénients sont nés en méme temps, inséparables de ce méme qu’il faisait
(simul adgnata sunt incommoda his ipsis quae faciebat cohaerentia)». Et il dit que ces
derniers ont été faits par la nature mais en raison de connexions nécessaires (per sequellas
quasdam necessarias) qu’'il appelle lui-méme kata parakolouthésin (par conséquence). Par
exemple, dit-il, quand la nature fabriquait le corps des hommes, une structure plus fine et
I'intérét méme de I'oeuvre ont réclamé qu’elle format la téte d’osselets trés minces et
menus. Mais de cet intérét de I’oeuvre principale un inconvénient extérieur est résulté (alia
quaedam incommoditas extrinsecus consecuta est). que la téte fit faiblement protégée et
facile a briser sous des coups ou des attaques de faible importance. De méme que les
maladies et les souffrances sont venues au monde en méme temps que la santé (VII,
1.7-12, trad. R. Marache, cf. LS 54 Q).

A premiére vue, on pourrait croire que le mal qui arrive par concomitance ou
par conséquence est justement la manifestation de la loi des contraires dans le
cadre d’un enchalnement fatal. Autrement dit, dans la connexion providen-
tielle s’insére le principe de la conjonction nécessaire des contraires, de sorte
que le mal se greffe sur le bien a titre de contraire engendré par son contraire.

En realite, le rapport doit étre renversé: c’est la thése de la concomitance
qui permet d’expliquer les passages concernant les contraires.

Prenons ’exemple utilisé par Chrysippe, qui se trouve déja dans le Timée
(75 ab). La téte de 'homme est naturellement et providentiellement bien faite
et bien remplie; mais elle ne peut avoir la structure fine et complexe que son
activité requiert sans étre, par voie de conséquence, assez fragile. La fragilite

61



est ainsi une conséquence a certains égards indésirable et «incommode», mais
en tous les cas inévitable, et partant due a la nécessité, du but visé. Chez
Platon, la nécessité impose des contraintes au démiurge qui essaie de la
persuader. Il se trouve ainsi que les os compacts et la chair épaisse d’une part,
et, de l’autre, I’acuité sensorielle, se réveélent incompatibles ou non compos-
sibles. Par ailleurs, le démiurge a le choix entre une vie humaine longue ou
bréve, bonne ou mauvaise. Mais ces propriétés ne peuvent pas se combiner de
toutes les manieres, parce qu’il y en a qui sont, pour reprendre la formule de
Sénéque, inséparables, «cohérentes» et indivisibles, de sorte que la seule
alternative concédée par la nécessité est celle entre une vie courte et bonne et
une vie longue et mauvaise. Le démiurge choisit la premiére liaison, ce qui
entraine nécessairement la production d’une téte qui est a la fois apte a
recevoir les sensations et a penser mais fragile.

De la méme maniere, chez les Stoiciens, la fin principale entraine des incon-
vénients secondaires et inséparables, des «séquelles» nécessaires. Le bien
implique le mal; entendons-nous: il y a un but qui est visé et qui, en tant que
fonctionnel au plan d’ensemble, est bon en soi. Mais il se trouve que le but ne
peut étre atteint ou réalisé que si quelque chose qui est de 1’ordre de la
condition, du moyen ou du résultat, devient son concomitant mauvais ou
susceptible d’engendrer quelque mal. Ce dernier est envisagé par les Stoiciens
comme une conséquence nécessaire qui est conforme a la nature ou a la
raison, non pas en tant que telle, mais dans ’exacte mesure ou il dépend de la
réalisation d’un bien qui est meilleur par rapport a ce qui serait le cas sans lui,
comme par exemple le fait d’avoir une téte solide d’eléphant sur nos €paules
et de surcroit en acier.

En somme, si I’on accepte, a 'instar des Stoiciens et de Leibniz, le plan
providentiel et 1a visée du meilleur, la thése du mal concomitant devient une
explication tout a fait cohérente et raisonnable, méme si par ailleurs elle peut
susciter des réactions d’antipathie.

Quoi qu’il en soit, dans le systéme stoicien, le bien entraine le mal comme
conséquence. Le bien implique le mal. A titre de conséquence, le mal est
nécessaire, et c’est vraisemblablement ce qui explique la formule un peu
enigmatique de Chrysippe suivant laquelle il y a «une grande mixtion de la
nécessité» (cf. LS v. II, p. 331).

Mais si I’existence du bien implique incidemment celle du mal, alors, en
vertu d’une loi logique que les Stoiciens connaissaient et qu’ils ont pu app-
liquer en I’occurrence, s’il n’y a pas de mal, alors il n’y a pas de bien. Si le bien
implique le mal, alors, par simple contraposition, sans mal il n’y a pas de bien.

62



C’est cette formule qu’on trouve dans un passage de Chrysippe, rapporté
par Plutarque a deux endroits de ses traités contre les Stoiciens:

Le mal a un rapport particulier au reste des événements, car il est conforme a la raison de
la nature et il n’est pas pour ainsi dire inutile a 'univers; sans lui, il n’y aurait pas de bien
(Comm. Not. 1065 ab, Stoic. Rep. 1050f).

Le mal n’est pas inutile a 'univers, «pour ainsi dire», ajoute Chrysippe.
L'utilité fonctionnelle du mal particulier est une formule qui ne doit pas étre
prise absolument a la lettre, et c’est pourquoi Chrysippe la nuance par la
clause métalinguistique «si je puis dire». L’énoncé qui suit, en revanche, n’est
pas nuanceé, et doit représenter la thése précise qui justifie la formule un peu
osée et scandaleuse qui la préceéde. Or cette thése affirme que «sans le mal, il
n’y aurait pas de bien». Mais, comme le dit Tony Long (art. cit. p. 333), loin
d’asserter «la conjonction nécessaire des contraires», cette thése, qui n’est que
la contraposée de celle de la concomitance, asserte la «nécessité de la con-
sequence». Ainsi, pour reprendre I’exemple platonicien, la fragilité de la téte
est la conséquence négative qui est nécessaire, non pas en tant que telle, en
vertu d’une nécessité absolue que la scolastique qualifiait de divisa et de re
(necessitas consequentis), mais en vertu de la nécessité hypothétique compo-
sita, sub conditione et de dicto (necessitas consequentiae), qui dépend de la
condition de ’enchainement providentiel orienté vers le meilleur. Le choix
divin du meilleur a pour conséquence incidente la production d’un effet
secondaire qui nous semble, a premiére vue, mauvais, mais qui résulte de la
connexion nécessaire et fatale des choses qui, globalement, est juste et bonne.

VIIL

Marc-Auréle écrit ceci:

Tout provient de la-haut, mis en mouvement par ce grand principe directeur commun ou
par voie de conséquence (kat’epakolouthésin). Donc la gueule béante du lion, le poison,
tout ce qui fait du mal, comme I’épine, la fange, sont des conséquences survenantes (epi-
gennémata) de ce qu’il y a la-haut de vénérable et de beau. Ne t’imagine pas qu’il s’agit de
quelque chose d’étranger a celui que tu vénéres, mais réfléchis a la source d’ou viennent
toutes choses (Pensées VI, 36 § 2).

Le mal concomitant est la conséquence, prima facie mauvaise, d’'un bien
déterminé. Cette conséquence pourrait se révéler, par la suite, comme utile
pour d’autres biens, et la nature pourrait y remédier par des expédients qui
vont se réveler encore plus bénéfiques. En tous les cas, cette conséquence n’est

63



pas un événement isolé, car elle appartient a une connexion et a un enchai-
nement providentiels. Le conséquent hypothétiquement nécessaire est en
méme temps, en conjonction avec le bien dont il dépend, I’antécédent d’une
serie indéfinie d’événements prévus par le destin bienveillant. Pour reprendre
un terme que Cicéron utilise dans un contexte analogue, ’événement con-
comitant est une réalité solidaire et «confatale» (copulata res et confatalis, De
fato X111, 30). Dans cette optique, le mal est comme fondu et résorbé dans
I’ordre cosmique, comme une maille du tissu fatal. En somme, «tout compté
et rabattu», comme dit Leibniz, le mal deviendrait quasiment invisible si nous
étions en mesure d’adopter le point de vue global et synoptique qui est celui
de Dieu. Or il se trouve que nous y sommes naturellement prédisposés,
comme le rappelle Cicéron lui-méme:

Entre 'homme et la béte il y a cette grande différence que la béte s’approprie (se accom-
odat) uniquement a ce qui est prés d’elle et a I'objet présent, n’ayant qu’une faible
perception du passeé et de I’avenir, tandis que ’homme, participant 4 la raison et, par elle,
distinguant les conséquences (consequentia), voyant les causes, n’ignorant pas ce qui
précéde une chose, ce qu’on peut appeler son antécédent, comparant les semblables,
ajoutant et liant aux choses présentes les futures, voit facilement le cours de sa vie entiére
et prépare d’avance ce qui est nécessaire pour vivre (De Officiis 1, IV, 11).

La capacité rationnelle qui nous permet de «discerner les conséquences» et de
les voir par rapport a leurs causes antécédentes, la capacité (dunamis)
qu’Epictete qualifie de «synoptique», doit nous inciter a saisir et a compren-
dre, ne serait-ce que fugitivement, cette perspective de nulle part qu’est le
point de vue du logos cosmique, le point de vue de ’harmonie universelle
préétablie. Dans cette perspective, le mal cosmique est, pour ainsi dire, de-
stiné a disparaitre.

Or c’est justement dans la mesure ou le mal cosmique est destiné a étre comme
résorbé dans la séquence indéfinie et éternelle des événements que les Stoi-
ciens peuvent affirmer, sans se contredire, la theése suivant laquelle le seul mal
qui nous concerne véritablement est le mal moral, qui comprend tout ce qui
s’oppose a la vertu en tant que perfection de I’étre rationnel en tant que
rationnel. Celle-ci est envisagée par eux comme une disposition ferme et
constante qui doit assurer une vie conforme a la nature, une vie en «<homo-
logie» avec la nature, c’est-a-dire en harmonie avec le /logos.

Suivant un principe fondamental de leur éthique, la vertu est de I'ordre de
la connaissance: la prudence ou sagesse morale est une science dont les théo-
rémes constituent des principes de conduite; et le vice, c’est I’ignorance,
comme chez Socrate.

64



Nous nous apercevons du méme coup, sans entrer dans les détails, que les
différents aspects du probléme du mal convergent vers une conception uni-
que. Le mal moral, c’est le vice, une disposition inconsistante de la raison
égarée qui ne reconnait plus la loi universelle de 1’orthos logos comme son
bien propre: le mal, c’est un défaut de connaissance, c’est I'ignorance de ce
qui nous convient en tant qu’étre rationnels.

Le mal physique pour sa part se dissout dans le bien cosmique que ’on
saisit de maniére synoptique dans la perspective de Dieu. Les zones d’ombre
du cycle universel sont en somme harmonisées: Dieu, comme le dit Cléanthe,
harmonise le désordre (kosmein takosma, SVF 1, 537, p. 122.15), il mélange
tous les biens et les maux incidents dans une mixture que Chrysippe, dans une
image qui renvoie sans doute a Héraclite compare au cycéon (Stoic. Rep.
1049 f), le breuvage qui prend seulement s’il est remué. Le mal cosmique
devient ainsi le résultat d’'une description trop humaine d’événements qui
sont nécessaires pour la réalisation du bien a 1’échelle de 'univers; et, a cette
échelle, il n’y a plus de mal. Le mal physique est réduit a une illusion d’op-
tique.

En définitive, s’il y a du mal, a la fois physique et moral, apparent ou réel,
c’est parce que les hommes ne sont pas sages. C’est parce que, comme le
disent les Stoiciens, a part les sages (mais il n’y en a qu’un, ou deux, a la
rigueur), tout le monde est fou.

Telle serait, dans ses grandes lignes, la perspective d’une interprétation glo-
bale du probléme du mal chez les Stoiciens. Si Dieu, ou la nature, ne fait
aucun mal, Dieu n’est pas responsable du mal cosmique. Son action se trouve
ainsi justifiée: ses défenseurs ont remporté la cause de Dieu. Reste alors le mal
moral, le mal de coulpe, dont on sait d¢ja, sans réquisitoire ni plaidoyer, que
c’est I’homme qui est le seul responsable et donc le coupable.

Or ce qui permet de tempérer cette forme radicale de monisme optimiste en
physique et en théologie, qui va de pair avec un certain pessimisme éthique,
c’est précisement la thése du mal concomitant, qui comporte une certaine
nuance de dualisme. Cette thése indique que les Stoiciens ont reconnu I’exi-
stence du mal au niveau des séquences isolées des choses et des événements. A
ce niveau, se manifestent indéniablement, et souvent de maniére brutale, des
faits et des é€tats de choses qui sont chargés de mal et de malheur. Les Stoi-
ciens les considérent comme des conséquences négatives, comme des conco-
mitants nécessaires du meilleur, vraisemblablement dus a I'inertie de la
matiere, voire comme des «contre-séquences» dans lesquelles le mal apparait
effectivement comme le contraire du bien. De ce point de vue, le mal subsiste

65



a titre et en vertu de la nécessité de conséquence, impliqué par le bien et
impliquant avec lui un autre bien conséquent. Le mal n’est donc pas nié, mais
il est axé sur le meilleur dans un enchainement infini de conséquences et de
concomitances qui constituent au bout du compte le meilleur des mondes
possibles.

66



	Le problème du mal concomitant chez le Stoïciens

