
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Das Böse erklären

Autor: Strasser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 52/93

PETER STRASSER

Das Böse erklären

1. Episodische und habituelle Ursachen des Bösen

Der zehnjährige Paul, dessen Mutter Hausfrau ist und dessen Vater eine -
sagen wir - gutbürgerliche Stellung innehat, war bisher ein angepasstes,

unauffälliges Kind. Eines Tages jedoch entwendet er in einem Survival-Shop,
den er vorher noch nie betreten hat, ein Messer. Dieses schaut nicht sonderlich

martialisch aus; es ähnelt einem jener Küchenmesser, wie man sie zum
Tranchieren von grossen Fleischstücken benötigt. Der Diebstahl wird an Ort
und Stelle entdeckt. Aufgrund rascher Intervention des Vaters, den man in
den Überlebens-Laden zitiert, unterbleibt eine Anzeige.

Soweit der Tatbestand, nun aber die Frage, die sich Pauls Eltern natürlich
stellt: Wieso stahl ihr Kind, das so etwas noch nie getan hatte (und dem man
auch keinen Diebstahl zugetraut hätte), plötzlich ein riesiges Messer, und

zwar in einer Art von Geschäft, das zu betreten für einen wohlerzogenen
Jungen keine Selbstverständlichkeit sein kann? Man stellt die Frage Paul,

man stellt sie eindringlich und mit gebührender Strenge, und Paul antwortet
wie folgt: Er, Paul, habe nach der Lektüre des ihm vor kurzem erst geschenkten

Tarzan-Buches plötzlich den heftigen Wunsch verspürt, ein Buschmesser

zu besitzen; deshalb sei er in das fragliche Geschäft gegangen und habe bloss
deshalb gestohlen, weil ihm das zum Kauf des Messers nötige Taschengeld
fehlte. Mit dem Messer wollte er, Paul, nichts Unrechtes anstellen, er wollte es

bloss besitzen und - so erklärt Paul verlegen - sich fühlen wie Tarzan.
Pauls Eltern könnten auf diese Erklärung, rein theoretisch, mit Zufriedenheit

reagieren. Denn rein theoretisch wissen sie nun, warum Paul das Messer

zu stehlen versuchte. Er wollte sich wie Tarzan fühlen, sein Verlangen war
stark und dringlich, und er sah keine andere realistische Möglichkeit, die

Sache, die es ihm gestattete, sich wie Tarzan zu fühlen, in die Hände zu
bekommen als dadurch, dass er ebendiese Sache, das grosse Messer, entwendete.

Praktisch allerdings sind die Eltern von Paul nach dessen Erklärung erst
recht beunruhigt. <Ich verstehe das nicht>, sagt die Mutter, und der Vater sagt:
<Was gibt es da zu verstehen, unser Herr Sohn ist eben ein kriminelles
Subjekt!) Das sagt der Vater im Zorn, d. h. er glaubt nicht wirklich, was er sagt; er

29



will nur die Sorge der Mutter bekräftigen. Es kann doch nicht sein, dass die

läppischen Gründe, die Paul für sein Handeln verantwortlich macht, die

wahren Ursachen sind. Ihr Sohn geht doch nicht in ein, ohnedies fragwürdiges,

Geschäft und stiehlt dort ein Mords-Messer, bloss weil er ein solches

gerne hätte, um sich wie Tarzan zu fühlen
Pauls Eltern halten also Pauls Erklärung für unbefriedigend. Denn das

Verhalten ihres Sohnes war nicht eines von der moralisch mehr oder minder
neutralen Art. Hätte sich Paul im Kino den Schneewittchen-Film von Walt
Disney angesehen und hätte man ihn hintennach gefragt, warum er sich den

Schneewittchen-Film von Walt Disney angesehen habe, dann wäre es eine

völlig befriedigende Erklärung gewesen, wenn Paul geantwortet hätte, er
wollte so gerne einmal diesen Film sehen. Da Pauls Verhalten moralisch
neutral gewesen wäre, ausserdem ganz und gar nicht ungewöhnlich für einen

Jungen seines Alters, sozusagen absolut durchschnittlich und mit Einsatz
absolut durchschnittlicher Mittel realisierbar, hätte jedermann eine Erklärung

akzeptiert, in der von nichts anderem als von dem schlichten Wunsch

(der Absicht, der Intention), das Verhalten zu realisieren - diesesfalls also:
den Schneewittchen-Film von Walt Disney zu sehen -, die Rede gewesen
wäre. Pauls tatsächliches Verhalten war aber von einer anderen Art. Es war
ungewöhnlich in dem Sinne, dass es ein moralisch böses und noch dazu ein in
der Öffentlichkeit gesetztes moralisch böses Verhalten war, begangen von
einem Jungen, der als sozial angepasstes Kind sozial angepasster Eltern zu
gelten hat. Von einem solchen Kind darf füglich eine effektive Kontrolle über
seine moralisch bösen Wünsche (Absichten, Intentionen) erwartet werden.
Deshalb gibt es für Pauls Eltern, nachdem Paul seine Sicht der Dinge
geschildert hat, folgendes Erklärungsproblem: Wieso funktionierte auf einmal
die Kontrolle nicht mehr?

Pauls Eltern wenden sich in ihrer Not an einen Psychiater. Damit geben sie

etwas sehr Grundsätzliches zu erkennen. Sie glauben nicht mehr daran, dass die

Ursachen für Pauls böses Handeln, bezogen aufPauls Persönlichkeit, bloss
episodischer Natur waren. Sie haben vielmehr den Verdacht, dass mit <Paul selben,
d. h. der Persönlichkeit (dem Charakter, der Psyche) des Jungen das eine oder
andere nicht stimmt. Der Auftrag des Psychiaters besteht demnach darin, nach

Ursachen tieferliegender Art, nach habituellen Ursachen zu suchen.

Und so könnte die Erklärung des Psychiaters, nachdem er mit Paul eine

Reihe von Sitzungen abhielt, etwa folgendermassen aussehen: Pauls Wunsch,
sich wie Tarzan zu fühlen, rührt daher, dass er seine Mutter aus den Klauen
des Ungeheuers befreien möchte, wie einst Tarzan seine Jane befreite. Das

Ungeheuer, man ahnt es schon, ist der Vater, der die Mutter so umfassend,

30



insonderheit auch sexuell, besitzt, wie Paul sie für sein Leben gerne besitzen
würde. Das Ungeheuer aber droht Paul mit Kastration. Das erweckt in dem
derart Bedrohten ein revanchistisches Gelüst. Nicht er, sondern das Ungeheuer

sollte entmannt und auf diesem Wege unfähig gemacht werden, die

Mutter zu besitzen. Als nun Paul wieder einmal seiner Mutter dabei zusieht,
wie sie einem zum baldigen Verzehr bestimmten, toten Huhn den Hals
abschneidet, bevor sie es brät, und als der amputierte Hals des Huhns Paul

plötzlich an seinen eigenen bedrohten Penis erinnert, da steht es fest: ein
Überlebens-Messer muss her, und es muss aussehen wie ein grosses Küchenmesser,

mit dem man einem Huhn den Hals abschneidet. Der Vater wird
dann endlich das Huhn sein, und was dessen Hals sein wird, das kann man
sich denken. - Mag sein, dass der Psychiater seinem Befund hinzufügt, es sei

psychopathologisch durchaus nicht unbedenklich, wenn eine Gegenkastra-
tions-Phantasie sich so weit in die Realität vordränge wie bei Paul, der noch
dazu kein kleines Kind mehr sei.

Der psychiatrische Befund wird Pauls Eltern gewiss nicht glücklich
machen, doch nun haben sie eine Erklärung der von ihnen gewünschten Art:
Pauls Persönlichkeit ist neurotisch gestört, und das Überich von Paul ist nicht
stark genug, um seinen destruktiven Triebimpulsen erfolgreich Widerstand
zu leisten. Die Oberflächenerklärung mittels episodischer Ursachen (Pauls
Wunsch, sich wie Tarzan zu fühlen, etc.) wird ihrerseits erklärt mittels
habitueller Ursachen, die sich vor dem Hintergrund der Freudschen Trieb- und
Sozialisationstheorie erschliessen.

2. Autonomie und Fremdbestimmtheit des Bösen

Unser Beispiel zeigt, dass es für die Erklärung eines Verhaltens nicht belanglos

ist, ob es sich dabei um ein moralisch neutrales oder ein bösesTun handelt.
Das mag zunächst erstaunen. Wieso sollte der Umstand, dass Pauls Eltern
oder die Öffentlichkeit überhaupt Pauls Verhalten als böse einstufen, einen
Einfluss auf die Qualität der Erklärung haben? Entweder nennt die Erklärung

einer Handlung die sie bedingenden Ursachen korrekt oder nicht; und
von der moralischen Einstufung der Handlung sind ihre Ursachen doch

unabhängig, logisch ebenso wie empirisch! Darauf wird nun aber erwidert
werden: Nein, so ist es eben nicht, und zwar genau dann, wenn der böse

Handelnde um die moralische Qualität seines Handelns Bescheid weiss. Bei
Paul ist dies offensichtlich der Fall. Deshalb dreht es sich nicht einfach darum,

zu erklären, warum er tat, was er tat, sondern darum, dass er tat, was er

31



tat, obwohl er wusste, dass sein Tun böse ist. Dieses Wissen verändert die

Situation, die zu erklären ist, und manche Philosophen würden sagen, eine

Handlung, die mit dem Bewusstsein, Böses zu tun, ausgeführt wird, ist eine

andere Art von Handlung als das gleiche Tun ohne Unrechts-Bewusstsein.
Ich denke, so plausibel dieser Einwand klingt, man sollte ihn dennoch

genauer unter die Lupe nehmen.
Ich habe die Reaktion von Pauls Eltern geschildert, nachdem sie hörten,

wie ihr Sohn seinen Messerdiebstahl erklärte. Sein Wunsch, sich wie Tarzan

zu fühlen, schien ihnen ganz und gar kein befriedigender Grund zu sein; da

musste noch mehr dahinterstecken Doch eine solche Reaktionsweise ist
nicht schlichtweg natürlich; sie ist auch die Folge einer kulturell geprägten
Sicht der Dinge. Es handelt sich um die psychologisierende und soziologi-
sierende Sicht menschlichen Entscheidens und Handelns. Und vom
psychologischen Standpunkt aus gesehen war Pauls Erklärung höchst unzufriedenstellend.

Aber ein anderer Standpunkt ist der des freien Willens. Ihm zufolge
hätten Pauls Eltern die Erklärung ihres Sohnes nicht unbedingt als mangelhaft

eingestuft. Paul war ja nicht verrückt, nicht schwachsinnig, er hatte keine

Drogen genommen, bevor er in den Survival-Shop ging, niemand hatte ihn

gezwungen zu tun, was er tat. Also tat er es aus freien Stücken. Aus freien
Stücken leistete er seinem Wunsch, etwas zu tun, wovon er freilich wusste,
dass es etwas Böses war, keinen Widerstand. So gesehen erübrigt sich die
Suche nach weiteren, tieferliegenden Gründen; es bedarf keiner habituellen
Ursachen, um die von Paul genannten episodischen verständlich zu machen.

Man hat zu Recht gesagt, der Standpunkt des freien Willens sei eine

metaphysische Position und daher prinzipiell unbeweisbar. Doch trifft dieses

Urteil eher auf die philosophischen Formulierungen der Willensfreiheit zu,
wie etwa die berühmte Augustinische in De libero arbitrio. Typisch für solche

Formulierungen scheint zu sein, dass sie versuchen, von der Rolle der
Willensfreiheit im praktischen Alltagskontext zunächst vollständig zu abstrahieren

und zu fragen: Was ist die Willensfreiheit. Man kann auf die Sache aber
auch einen Wittgensteinschen Blick werfen und fragen: Wie gebrauchen wir
das Konzept des freien Willens, wenn wir uns über unsere Entscheidungen
und Handlungen, über unsere Verantwortlichkeit und Schuld unterhalten?
Und da sieht man dann sehr rasch, dass für den Begriff <freier Will» - bzw.
die Formulierungen, die ihm äquivalent sind oder ihn voraussetzen -
dasselbe gilt wie für unzählige andere Begriffe: wir können ihn problemlos
verwenden in dem Sinne, dass wir wissen, was wir meinen, wenn wir ihn
verwenden, ohne dass wir wissen, wie er zu analysieren wäre. Wenn die Eltern
von Paul, nachdem sie seine Erklärung zur Kenntnis genommen haben, sa-

32



gen würden: <Nun gut, das war deine freie Entscheidung, und deshalb bist du
für deine Tat voll verantwortlich), dann sagten sie nichts, was man Paul oder
der Öffentlichkeit erst analytisch auseinandersetzen müsste, damit es

verstanden wird. Dass Pauls Eltern tatsächlich anders reagieren, hat nichts mit
der Elnverständlichkeit des Begriffs (freier Wille) in seiner alltäglichen
Verwendungsweise zu tun, sondern mit dem Einfluss des humanwissenschaftlichen

Erklärungsmodells auf die Common-sense-Sicht menschlicher
Angelegenheiten. ETnd freilich wird der Sichtwechsel gerne damit propagiert, dass

man den metaphysischen Charakter und die Unverständlichkeit des Begriffs
der Willensfreiheit anprangert, wobei man den Finger auf die Wunde der

philosophischen Explikationsversuche seit Aurelius Augustinus legt.
Hätten die Eltern von Paul dessen Erklärung unter Hinweis auf die freie

Entscheidung ihres Sohnes als zufriedenstellend akzeptiert, dann wäre
selbstverständlich der Gang zum Psychiater unterblieben. Man hätte folglich auch
nicht (entdeckt) - ich setze das Wort hier vorsichtshalber unter Anführungszeichen

-, dass Paul kein voll zurechnungsfähiger Junge ist, weil sein psychischer

Habitus neurotische Züge aufweist. Eine der wichtigsten pragmatischen

Funktionen des Konzepts der Willensfreiheit besteht darin, die Kette
der Erklärungen zu unterbrechen: wer unter bestimmten episodischen
Randbedingungen frei handelt, dessen habituelle Situation erscheint als irrelevant
für das Zustandekommen seines Handelns. Mag die psychische Lage von
Paul zur Zeit der Tat auch belastet gewesen sein, sie bedarf keiner
Berücksichtigung, sofern es um die Frage geht, warum er seinen Wunsch nach einem
(Buschmesser) nicht unterdrückt habe, vorausgesetzt, er konnte sich frei
entscheiden. Pragmatisch funktioniert die Zuschreibung von Willensfreiheit
unter anderem als Erklärungsblocker.

Eine Alltagskultur, in der kein derartiger Blocker existiert, ist schwer
vorstellbar. In einer solchen Kultur würden die Menschen einander gewiss nicht
als Wesen begegnen, die zumindest manchmal frei handeln. Alles, was
geschieht, wäre abhängig entweder vom puren Zufall oder von habituellen
Ursachen, die dem freien Zugriff des Menschen, dessen psychischen Zustand
sie determinieren, entzogen sind. Darüber hinaus wüsste man nie, ob man
den anderen, der sein Handeln erklärt, verstanden hat, weil man nicht wüsste,

wann man die Erklärung einer Handlung überhaupt als zufriedenstellend
betrachten darf. Natürlich wüsste man dann auch nicht, ob man irgendeine
der eigenen Handlungen versteht.

In jeder funktionierenden Alltagskultur gibt es demgegenüber
Erklärungsgewohnheiten, aufgrund welcher man weiss, wann eine Verhaltensweise

hinlänglich erklärt und damit verstanden wurde. Derlei Gewohnheiten kön-

33



nen sehr komplex sein, wenn sie einen Zusammenhang zwischen Handlungstypus,

Ursachentypus, der Persönlichkeit des Handelnden und seiner inneren
Freiheit herstellen. In Pauls Fall z. B. würde ein Rekurs auf seinen Wunsch,
sich wie Tarzan zu fühlen, von vorneherein als unerheblich oder jedenfalls
ungenügend empfunden werden, wenn Paul ein notorischer Dieb aufgrund
einer kleptomanen Disposition wäre. Da er sich aber prima facie als wohl-
angepasstes Individuum und nicht als Zwangscharakter darstellt, ist unseren
Erklärungsgewohnheiten zufolge prima facie davon auszugehen, dass Paul
frei handelt. Das bedeutet, wir verstehen, warum Paul ein Messer stehlen will,
sobald wir seine Motive, d. h. die Motive, die er als die seinen erkennt, auch
kennen. Pauls Eltern stellen diese Erklärungsgewohnheit, die mit dem Er-
klärungsblocker <freier Wille> operiert, gar nicht infrage; sie stützen sich bloss

auf die Prima-facie-Klausel der Erklärungsgewohnheit. Ja, dem ersten
Augenschein nach sieht es aus, als ob Paul frei gehandelt habe, allerdings
widerspricht der Messerdiebstahl so sehr seinem Charakter, dass man
vermuten muss, Paul sei unter innerem Zwang gestanden, als er sich zum
Überlebens-Laden aufmachte

Es ist für das Problem der Erklärung böser Handlungen, Zustände,
Eigenschaften nicht unwesentlich, dass unsere Kultur hinsichtlich des Erklä-
rungsblockers <freier Wille> schon seit langem keine klare Intuition mehr hat.
Während man im Strafrecht darum bemüht ist, über die Formulierung des

Begriffs der Zurechnungsfähigkeit den Common-sense-Vorstellungen von
innerer Freiheit zu genügen, werden ebendiese Vorstellungen immer unschärfer

und ihre Anwendungsbedingungen immer unsicherer. Der Grund dafür
ist im Populärwerden humanwissenschaftlicher Erklärungsmodelle zu
suchen, die ursprünglich in schroffem Gegensatz zu jedweder Freiheitsmetaphysik,

einschliesslich der des Common sense, standen. Das bedeutet, dass

nun etwa psychoanalytische Begriffe mit dem Alltagskonzept der inneren
Freiheit diskursiv <zusammengebracht> und kurzgeschlossen werden.

Die kuriose Folge solcher Amalgamierungen sind beispielsweise psychiatrische

Gutachter im Strafprozess, die je nach Schulenzugehörigkeit und
kriminalpolitischer Färbung allen Ernstes und guten Gewissens auf angeblich

rein empirischer Basis Aussagen darüber treffen, ob der Täter zur Zeit
der Tat <auch hätte anders handeln können). Der schlaue Gesetzgeber
wiederum hat in seinen Kommentaren zur <Dispositionsfähigkeit> erkennen
lassen, er wisse schon, dass er metaphysisch blind und das Freiheitsproblem
kein empirisches sei, weswegen er sich auf das Postulat zurückziehe, dass ein

Mensch, der im Alltagsverstand als durchschnittlich normal gilt, auch als

innerlich frei, als <dispositionsfähig>, zu gelten habe. Nur hat der schlaue

34



Gesetzgeber dabei die Rechnung ohne den Wirt gemacht, diesesfalls ohne die
Humanwissenschaftler, insbesondere die Psychiater, die auf dem Wege der

Popularisierung ihrer Theorien mehr und mehr darüber bestimmen, wer als

durchschnittlich normaler Mensch gilt. Derart wird die Empirie des

Gerichtspsychiaters, nämlich die (seelisch-geistige Normalität) gemäss den
Standards im Alltag, immer mehr eine von der eigenen, der psychiatrischen
Profession mit- und selbsterzeugte.

Um es kurz zu machen: Unsere Situation in Sachen Willensfreiheit ist
höchst unklar und verworren, was freilich kaum zu merken ist, solange von
der Frage, ob jemand frei handelte, praktisch wenig oder gar nichts abhängt.
Aber natürlich ist auch das kaum Merkbare existent, und ausserdem prägt es

unser soziales und privates Leben tiefer, als es scheinen mag. Wir leben
nämlich schon seit langem in einer Kultur, die einerseits grössten Wert auf
persönliche Autonomie, Freiheit und Selbstverantwortlichkeit legt, und
andererseits gar nicht genug davon bekommen kann, die menschlichen Verhältnisse,

inklusive der ich-nächsten und rationalsten psychischen Regungen, als

Funktionen tiefenstruktureller Determinanten zu analysieren. Dabei ist
nicht so erheblich, ob gerade der Soziologismus, der Psychologismus oder der

Soziobiologismus Konjunktur hat. Entscheidend ist vielmehr, dass hier ein
unauflösbares Spannungsverhältnis kulturell sanktioniert wird. Dessen

Ausformung im individuellen Selbst führt zu einer paradoxen Situation: Meine
innere Freiheit werde ich nur erringen, wenn ich meine Fremdbestimmtheit
erkenne; und in dem Masse, in dem ich erkenne, wie umfassend und tiefreichend

ich fremdbestimmt bin, wird sich auch das Mass meiner Autonomie
vergrössern.

Das erinnert an den marxistischen Lehrsatz, wonach Freiheit nichts weiter
sei als Einsicht in die Notwendigkeit. Aber erstens wird dadurch die Sache

nicht besser, und zweitens ist etwas ganz anderes gemeint. Gemeint ist nämlich

jene Art von Autonomie, die zu dem Urteil Anlass gibt, ich hätte auch
anders handeln können, als ich gehandelt habe, und die mit dem Erklärungs-
blocker (freier Wille) arbeitet, also einem Instrument, das im Diskurs der
Fremdbestimmtheit, seiner Logik zufolge, an keiner Stelle des Erklärungsgeschehens

auftaucht. Man könnte daher mit Gregory Bateson und seinen

Mitarbeitern sagen, dass unsere Kultur gerade im Bereich des moralisch
qualifizierten ProblemVerhaltens die Täter und ihre Beurteiler in eine Double-
Zünri-Situation hineinzwingt1. Es gibt ein Gebot, das ungefähr lautet: Befreie

1 Die «Vorstudien zu einer Theorie der Schizophrenie» v. Gregory Bateson, Don D. Jackson,

Jay Haley u. John H. Weakland erschienen zunächst in der Zeitschrift Behavioral

35



dich aus der Unfreiheit, der Heteronomie, werde autonom und handle
selbstverantwortlich! Und es gibt ein zweites, eine Art sekundäres Metagebot, das

ungefähr lautet: Um autonom und selbstverantwortlich handeln zu können,
musst du erkennen, dass und wie deine Handlungen tiefenstrukturell
determiniert sind! Das läuft darauf hinaus, dass der eine dem andern seine

Autonomie nicht anders als dadurch unter Beweis stellen kann, dass er
zufriedenstellend erklärt, wodurch sein Handeln kausal und funktional
bestimmt ist. Und der um Verstehen Bemühte wird schliesslich jeden, der darauf
pocht, frei gehandelt zu haben, ohne hinreichende Ursachen für die empirische

Bestimmtheit seines Handelns zu nennen, ernsthaft verdächtigen, unfrei
gehandelt zu haben.

Das double bind führt im Bereich des bösen Handelns und seiner Erklärung
zu einer paradoxen Dynamik: Autonomie und Fremdbestimmtheit fangen

an, einander zu bedingen, und so kann es geschehen, dass sich das Böse,
welches in aufgeklärten Zeiten eine Funktion der personalen Freiheit ist,
ebenjene Art von Empirie infiziert, welche doch offensichtlich die Heteronomie

des handelnden Subjekts offenbart. Das Paradebeispiel für diesen

Vorgang sind Straftäter, die man sich angewöhnt hat, (kriminelle Psychopathen)

zu titulieren. Unbestritten ist, dass ihre bösen Taten das Resultat einer

biologischen oder psychischen Anomalie sind, von der nach konservativer
Expertenmeinung sogar gilt, dass sie angeboren und nicht behandelbar sei.

Hierher gehören etwa die (moralisch Schwachsinnigen) (so nannte man sie

jedenfalls früher); ihr Problem besteht darin, kein sozialtaugliches Gewissen
ausbilden zu können. Die Straftaten, die sie setzen, scheinen ihnen schicksalhaft

bestimmt zu sein. Nichtsdestotrotz erklärten Generationen forensischer

Psychiater der Justiz und sich selber, warum derjenige, der an moral
insanity laboriert oder - um weitere Beispiele zu nennen - an einer sexuellen

Abartigkeit, einer hochstaplerischen, querulatorischen oder fabulistischen

Disposition, ein böser Mensch ist, der ins Gefängnis gehört.
Die Frage, wie das Böse in die Welt kommt, ist eine Grundfrage jeder

Kultur. Ihre Antwort prägt das kulturelle Klima entscheidend mit. Die
archaische Antwort personalisiert das Böse und die mythische substantialisiert
es. Es gibt Wesen wie den Teufel, die das personifizierte Böse sind. Und es gibt
das Böse als ein objektives Merkmal der Dinge, welches sogar zur
Wesensbestimmung desjenigen werden kann, dem es anhaftet oder inhäriert. Der

Science, Bd. I, Nr. 4, 1956. Wiederabdruck in: Gregory Bateson, Ökologie des Geistes.

Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven, Frankfurt

a. M., 1981, S. 270-301.

36



gnostische Mythos von der bösen Materie, in die der göttliche Lichtsame
eingeschlossen ist, gehört ebenso hierher wie der christliche Mythos von der

Erbsünde, die durch die Menschengeschlechter gleich einer Erbkrankheit
fortwirkt und die Verschlechterung der menschlichen Natur bzw., nach
Augustinus und Luther, deren gänzliche Verderbnis zur Folge hat. So gesehen

eignet der Ansicht, wonach es das Böse als Substanz oder objektives Merkmal

überhaupt nicht gibt, sondern nur böse Handlungen, Zustände und
Eigenschaften, die in der freien Betätigung des menschlichen Willens gründen,

ein antimythischer Zug par excellence. Dies hat die Aufklärung, die

gegen die reaktionären und verkappt schuldtheologischen Metaphysiken des

freien Willens zugunsten einer empirisch-utilitaristischen Konzeption des

Menschen zu Felde zog, geflissentlich übersehen. Sie hat übersehen, dass das,

was ich den Erklärungsblocker <freier Wille> nannte, verhindert, dass die böse

Handlung und ihre Folgen als bloss episodischer Ausdruck eines bösen
Charakters oder einer bösen menschlichen Natur erscheinen und derart das

objektiv Böse des Mythos wiederbelebt wird. Ich sage nicht, dies sei eine

notwendige Folge der Abwehr des liberum arbitrium, der Willensfreiheit;
aber die von mir charakterisierte Double-bind-Gestalt des fremdbestimmten
Autonomen oder autonom Fremdbestimmten, die ein Kompromissprodukt
der humanwissenschaftlichen Intervention in den Diskurs der inneren Freiheit

darstellt, hat dort, wo der Umgang mit unmoralischen Verhaltensweisen
soziales Gewicht erlangt und Entscheidungen fordert, regelmässig zur Reak-

tivierung des Mythos vom objektiv Bösen geführt.

3. Der Bös-Kranke

Hier nun ist der Ort, den kleinen Paul, der sich wie Tarzan fühlen wollte,
endgültig zu verlassen, und uns der Welt des wahren Verbrechens sowie den

Pionierstunden seiner wissenschaftlichen Erforschung kurz zuzuwenden.

Die Entstehung der wissenschaftlichen Kriminologie wird zu Recht mit
dem Werk des Turiner Irrenarztes Cesare Lombroso (1835-1909) in Verbindung

gebracht. Man mag die empirischen Methoden Lombrosos vom
heutigen Standpunkt aus (wie übrigens auch schon vom feineren wissenschaftlichen

Standpunkt seiner eigenen Zeit) als grobschlächtig bezeichnen; wichtig
ist allein, dass Lombroso dem Verbrechen unter Ausschaltung jeder
metaphysischen Spekulation begegnen wollte. Und so sammelte er Unmengen von
Berichten über Kriminelle aller Art, er und seine Schüler stellten tausende

von Untersuchungen an Delinquenten an, man konstruierte neuartige Ap-

37



parate, um die verbrecherischen Individuen umfassender und tiefreichender

vermessen zu können, als es bis dahin jemals geschehen war, man konstruierte

Statistiken und wieder Statistiken, und all das Gesammelte bewies nun
unter anderem folgendes: Es gibt einen uomo delinquente, einen geborenen
Verbrecher, von dem Lombroso aufgrund - wie ihm schien - erdrückenden
empirischen Materials behauptete, dass er überhaupt kein Homo sapiens sei,

sondern eine eigene anthropologische Varietät)2.
Dieser Homo delinquens nun, der nichts weiter hätte sein sollen als eine

durch und durch empirische Gestalt, fern aller Verbrechensmetaphysik, ist in
Wahrheit ein erstaunliches Stück Mythos. Nach Lombrosos eigenen Worten
hat er eine «unwiderstehliche Begierde nach dem Bösen um seiner selbst

willen», was unter biologischen Gesichtspunkten, man mag es drehen und
wenden wie man will, ein Mysterium bleiben muss, nicht aber unter einem

satanologischen. Betrachten wir die Natur mit den Augen Darwins - und
Lombroso versichert uns, nichts anderes zu tun -, dann wäre eine Spezies, die
das Böse um seiner selbst willen begehrt, eine glatte Missbildung, weil für den

Überlebenskampf, der in hohem Masse die Ausformung sozialer Fähigkeiten
erfordert, glattweg ungeeignet. Wer, ausser Nero und anderen Göttergleichen,

kann sich schon den Luxus zweckfreier Asozialität leisten? Nimmt man
allerdings zur Kenntnis, dass es für Lombroso eine Naturgeschichte des

Verbrechens gibt, wonach bereits die Pflanzen, nämlich die insektenfressenden,

«wahre Morde» verüben, so wird man unschwer auch erkennen, dass

Lombrosos Natur eine dämonische ist. Der erste Teil des Hauptwerks von
Lombroso, L'Uomo delinquente (1. Ausg. 1876), handelt von den Uranfängen
des Verbrechens, die wir angeblich bereits bei den niederen Organismen
konstatieren können, und wir erfahren auch sogleich, dass die Natur uns «das

Beispiel der unerbittlichsten Gefühllosigkeit und grösster Unsittlichkeit» bietet.

Und die Frage ist nun: Wie konnte gerade ein Forscher, der sich dem Ideal
der Naturwissenschaft verschrieben hat, zu einer derart hybriden Theorie des

Verbrechers gelangen, einer Theorie, die ihr biologisches Material dämoni-
siert und dadurch dem Bösen erneut Substanz verleiht? Meine Antwort
lautet: Was durch die Ausschaltung des freien Willens seinen Platz auf der
Ebene menschlichen Tuns einbüsst, nämlich das Böse als Folge autonomer
Entscheidungen, hinterlässt ein untolerierbares ethisches Vakuum; dieses

2 Zu den folgenden Ausführungen über Lombroso vgl. Kap. II meines Buchs Verbrechermenschen.

Zur kriminalwissenschaftlichen Erzeugung des Bösen, Frankfurt a. M. u. New
York 1984, S. 41 ff.: «Der Mythos als Wissenschaft».

38



wird mittels Dämonisierung der Natur verbrecherischer Individuen, d. h. der

Substanzialisierung des Bösen in Form von buchstäblich bösem biologischem

Stoff, wieder aufgefüllt.
Und ich denke, es ist dieselbe Konstellation, die, selbstverständlich unter

geharnischter Abgrenzung von Lombrosos Homo delinquens, zur modernen
Gestalt des Psychopathen führt. Er repräsentiert vorzüglich den paradoxen
Typ des Bös-Kranken. Je schwerer das pathologische Moment wiegt, umso
grösser ist der moralische Abscheu, den der böse Charakter des Delinquenten
mobilisiert. Deshalb schauen die Verwahrungs- und Sicherungsmassnahmen,
die gegen ihn getroffen werden, auch keineswegs nach Krankenbetreuung,
sondern nach verschärfter Einkerkerung aus. Indem der Delinquent bestraft
wird, geht es um weitaus Grundsätzlicheres: um einen Schlag gegen seine

böse Natur, die sich dem Exorzismus der Psychiatrie widersetzt.
Dem muss nun allerdings hinzugefügt werden, dass unterdessen die

kriminalpolitische Diskussion - sie erreichte in Deutschland mit Tilmann
Mosers Streitschrift Repressive Kriminalpsychiatrie aus dem Jahre 1971 ihren
polemischen Höhepunkt - eine deutliche Tendenz zur Entdämonisierung
psychopathischer Straftäter erkennen lässt. Begriffe, wie sie noch 1951 Ernst
Seelig, prominenter Schüler von Hans Gross, in seinem Lehrbuch der
Kriminologie verwendete, sind aus dem forensischen Bereich verschwunden: Es

gibt sie nicht mehr, die berühmt-berüchtigten «arbeitsscheuen Berufsverbrecher»,

die «zynischen Zuhälter», die «Hochstapler-Helden», die «Messerhelden»,

die «Berufsschwindler», und wie das Gesindel geheissen hat3. Aus dem
Gesindel sind psychisch abnorme Rückfalltäter geworden, und die juristisch
gewandelte Einschätzung ihrer schicksalhaften Disponiertheit zeigt sich unter

anderem in einer wesentlich liberaleren Handhabung des Schuldaus-

schliessungs-Grundes <Zurechnungsunfähigkeit>.
Was aber, wie ich denke, nicht als blosse Anekdote in der Geschichte der

Kriminologie betrachtet und als solche archiviert werden kann, das ist
Lombrosos Konstellation. Da wir, wenn ich recht habe, in unserer humanwissenschaftlich

geprägten Kultur dazu tendieren, den böse handelnden Menschen
im Sinne eines autonom Fremdbestimmten oder fremdbestimmt Autonomen
aufzufassen, tendieren wir auch dazu, diesen Menschen zu dämonisieren,
und das umso mehr, je abscheulicher uns seine Taten anmuten. Der dämonische

Mensch ist der moralisch böse Mensch, der nicht kraft seines freien
Willens, sondern kraft seiner bestialischen Natur zum Gegenstand unserer
Verurteilung wird.

3 Ernst Seelig, Lehrbuch der Kriminologie, Graz 1951, S. 144.

39



Wer unter uns, ausser derjenige, dessen Interesse ein ideologisch fixiertes,
ein politisch-didaktisches ist, würde heute noch sagen, Hitlers Handlungen
seien jeweils seinem freien Entschluss entsprungen, ohne wenigstens
hinzuzufügen, Hitlers Entschlüsse seien Ausdruck einer teuflischen Persönlichkeit
gewesen? Deshalb finden wir es auch nicht abwegig, sondern erwarten im
Gegenteil, dass immer deutlicher zutage tritt, in welchem Ausmass Hitlers
Persönlichkeit tatsächlich abnorm, abartig, bös-krank war. Neueste

Eröffnungen hinsichtlich der Koprophilie dessen, der über die Welt den Gestank
der Krematorien brachte, in denen buchstäblich ein ganzes Volk verheizt
werden sollte, wirken auf uns nicht schockierend, sondern passen ins Bild.
Allerdings ist dieses Bild auf eine eigentümliche Weise unabschliessbar. Jedes

pathologische Faktum, das den habituellen Kern Adolf Hitlers verdichtet,
lässt dessen Heteronomie deutlicher hervortreten. Konnte Hitler schlussendlich

nicht anders handeln, als er handelte? War das Phänomen Hitler etwa
eines, das durch empirische Ursachen bedingt wurde und durch die Angabe
solcher Ursachen befriedigend erklärbar ist? Das kann nicht sein! Soviel

Empirie und Gesetzmässigkeiten man auch immer aufbieten mag, um jenes
Phänomen zu erklären, sie werden dessen dämonisches Wesen niemals zu
fassen kriegen. Denn dieses besteht darin, nicht empirisch-wertfrei, sondern
im Gegenteil objektiv böse zu sein. Lombrosos Konstellation hat zur Folge,
dass es böse Handlungen gibt, die weder empirisch zufriedenstellend erklärbar,

noch aus einer freien Willensaktivität herleitbar sind. Und das heisst: Es

gibt böse Handlungen, die uns dadurch in Bann schlagen, dass wir sie

prinzipiell nicht verstehen können. Es ist, als ob in unsere Welt etwas Unheilvolles
hereinragte, das sich in bestimmten Lebensregungen zeigt, aber im übrigen
unbegreifbar bleibt: etwas Teuflisches.

4. Die Unerklärbarkeit des absolut Bösen

Vor Jahren hörte ich einen jungen Mann, einen siebzehn- oder achtzehnjährigen

Gymnasiasten, zum Thema <Auschwitz> das folgende sagen: Er habe

nun viel in der Schule und auch von seinen Eltern über Auschwitz und andere

Nazi-KZ's gehört, er habe darüber hinaus einschlägig informierende Bücher
wie Eugen Kogons SS-Staat und andere gelesen, aber er könne das ganze
immer noch nicht verstehen. Von seinen Mitschülern, die sich in ihrer Rolle
als aufrechte Antifaschisten nicht schlecht fühlten, wurde der Begriffsstutzige

zurechtgewiesen: Was es denn da nicht zu verstehen gebe? Wolle er
vielleicht andeuten, er würde erst dann verstehen, wenn er auch in der Lage

40



sei, die Beweggründe der <Endlösungs>-Ingenieure und ihrer Handlanger im
KZ nachzuvollziehen, sie als mögliche eigene Beweggründe zu erfassen?

Wollte er etwa die Nazi-Teufel exkulpieren? Der solcherart peinlich Befragte
gab zur Antwort: Nein, das wolle er nicht, obwohl er sich mit klaren
Schuldzuweisungen schwer täte, weil er das ganze eben noch immer nicht recht
verstehe.

Diese Reden und Widerreden sind mir, wenn ich über die Erklärung
extrem und vielleicht unüberbietbar böser Verhaltensweisen nachdachte,
immer wieder in den Sinn gekommen. Ich fragte mich, welches Material man
jenem begriffsstutzigen jungen Mann hätte anbieten müssen, damit er in die

Lage versetzt worden wäre zu verstehen. Gut möglich, ja sogar sehr
wahrscheinlich, dass sein Problem darin bestand, sich in die Strategen und
Exekutoren des Holocaust nicht einfühlen zu können. Da blieb ein Abgrund
an Fremdheit, wie sehr man sich auch historisch und soziologisch und
psychologisch belehren lassen, wieviele biographische Selbstzeugnisse man auch
studieren mochte. Da blieb ein Abgrund, als ob diejenigen, die damals das

Ereignis Auschwitz kreierten, gar nicht vom eigenen Menschenschlag gewesen

wären.
Ich überlegte mir also folgendes: Was jener junge Mann vielleicht erfassen

wollte, das waren die Judenmörder in der Freiheit ihres Tuns. Aber was in
Auschwitz (oder Treblinka oder Buchenwald...) geschehen war, das
erschien dermassen wahnsinnig und teuflisch zugleich, dass die Motive der
Mörder als lächerliche Randdetails einer Mordmaschinerie wirkten, deren
wahre Antriebskräfte sich, wie tief man auch bohren mochte, der Aufklärung
stets entzogen - eben so, als ob da etwas Ungreifbares die Empirie von
Auschwitz als radikal bösen Stoff konstituierte. So gesehen wäre Auschwitz
tatsächlich nicht erklärbar, und wir könnten das Handeln im Bannkreis von
Auschwitz nicht verstehen.

Und ist nicht genau dies die Botschaft, die uns jene, welche das Ereignis
(Auschwitz) fassungslos macht, mittels der Singularitätsthese nahebringen
wollen, freilich ohne sie derart akkurat, derart schmucklos auszudrücken,
wie ich das hier tue? Niemand will ja in den deutschen und österreichischen

Vergangenheitsbewältigungs-Debatten Anlass zu der Verdächtigung bieten,
er mystifiziere den realen historischen Megaschrecken. Aber so trivial kann
die Singularitätsthese, die für viele zur Doktrin, zum Dogma wurde, doch
auch wiederum nicht sein, dass sie sich auf die Feststellung reduzieren liesse,

unter den Nazis sei der Völkermord zum ersten Mal in der Geschichte
bürokratisch und mit industrieller Sachlichkeit abgewickelt worden. Das
stimmt zwar, heisst aber bloss, dass die Nazis sich auf der Höhe ihrer tech-

41



nischen Möglichkeiten bewegten, wie das die vielen anderen Volksmörder der

Weltgeschichte ebenso taten (und daher gegebenenfalls ebenso gehandelt hätten

wie die Nazis). Nein, gegenüber dieser Interpretation hat die Singularitätsthese,

jedenfalls in ihrer stärksten Version, einen gewaltigen semantischen
Überschuss. Mit ihr ist wesentlich mehr gemeint.

In ihrer stärksten Version besagt die These, wenn ich mich nicht irre:
Auschwitz war radikal (oder absolut) böse.) Und in dieser Version ist die These

keine historisch-empirische mehr. Natürlich schliesst sie dann nicht aus, dass

es ein historisches Ereignis Auschwitz gab, welches sich empirisch rekonstruieren

lässt. Aber die Verfechter der stärksten Version der These werden auf
jede Erklärung, wie umfassend und tiefreichend sie auch sein mag, mit dem

Vorwurfdes Ungenügens reagieren. Denn sie werden die Evidenz haben, dass

die Erklärung nicht hinreiche, um Auschwitz in seiner vollen Realität
verständlich zu machen. Dahinter steckt, ob bewusst oder unbewusst, eine

metaphysische idée fixe. Ihr zufolge geht die volle Realität dessen, was als

absolut böse erlebt oder beurteilt wird, stets und notwendig über die Summe

seiner empirischen Teile hinaus. Die idée fixe besagt, dass das radikal Böse

nicht einfach eine Hypostasierung einzelner Bewertungsakte ist, die wir
gegenüber einer Anzahl empirischer Phänomene setzen, sondern dass das

radikal Böse selber Substanz hat.

Auf der Ebene des individuellen Handelns, die das emergente Ereignis
Auschwitz) vermittelt, zeigt sich Lombrosos Konstellation. In dem Masse,
in dem wir die Handlung eines <Endlösungs>-Logisten oder KZ-Schergen als

verabscheuungswürdig empfinden, infiziert deren äusserster Teil - das

Verhalten, das die böse Tat in Raum und Zeit vollendet- immer grössere Teile der
handelnden Person, bis zu dem Punkt, an dem diese sich in ein mythisches
Wesen verwandelt. Aus einer empirischen wird dann eine symbolische
Gestalt, die als ganze das Böse repräsentiert, ebenso, wie aus dem historischen
Auschwitz ein Ort wird, dessen apokalyptische Bedeutung im Raum des

Empirischen nicht nachbildbar ist4.

4 «Aber in ihrem Bestreben, unter Beweis zu stellen, dass alles möglich ist, hat die totale
Herrschaft, ohne es eigentlich zu wollen, entdeckt, dass es ein radikal Böses wirklich gibt
und dass es in dem besteht, was Menschen weder bestrafen noch vergeben können. Als das

Unmögliche möglich wurde [nämlich Auschwitz, allgemein: das Nazi-KZ], stellte sich

heraus, dass es identisch ist mit dem unbestrafbaren, unverzeihlichen radikal Bösen, das

man weder verstehen noch erklären kann durch die bösen Motive von Eigennutz, Habgier,

Neid, Machtgier, Ressentiment, Feigheit oder was es sonst noch geben mag und
demgegenüber daher alle menschlichen Reaktionen gleich machtlos sind [.. .].» Hannah
Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Frankfurt a. M. o.J., S. 721 f. (Orig.-
Ausg.: The Origins of Totalitarianism, New York 1955) - Vgl. dazu auch die Forderung

42



Derart verdichtete sich, zum Beispiel, die fassbare Person Adolf Eichmann
während des Jerusalemer Prozesses in der Öffentlichkeit zur Totalität der

Bestie, trotz der mahnenden Stimmen jener, die mythische Revivals im
Umgang mit Menschen, und seien es die schlimmsten Exemplare der Spezies, aus

prinzipiell humanitären Gründen ablehnten. Die Handlungen der Bestie

sind, gleichwie die des Teufels, <zufriedenstellend> erklärbar bloss dadurch,
dass man sie als bestialische, als teuflische Handlungen kenntlich macht. Und
das wiederum heisst: sie sind weder zufriedenstellend, noch überhaupt
erklärbar, wiewohl Hannah Arendt mit Blick auf die ganz und gar unspektakuläre

Persönlichkeit Eichmanns von der <Banalität des Bösem sprach. Denn
die Handlungen der Bestie entspringen nicht aus kontingenten Ursachen,
sondern aus der personalen Bedingung ihrer Möglichkeit - einem absolut
bösen Ich hinter dem empirisch fassbaren Selbst. Die spektakuläre Hinrichtung

des Mannes, der den jüdischen Genozid vom Berliner Reichssicherheitsamt

aus administrierte, zeigte denn auch ein deutlich archaisches

Gepräge, wie es im Grunde nur mythischen Gefahren angemessen ist. Am 31.

Mai 1962 «wurde Eichmann kurz vor Mitternacht gehängt, sein Körper
verbrannt und die Asche ausserhalb des israelischen Hoheitsgebiets übers
Mittelmeer verstreut»5. Die Erde sollte den Samen des Bösen nicht wieder
aufnehmen.

5. Sollen wir unseren Umgang mit dem Bösen reformieren?

Ich habe meine Überlegungen mit der Schandtat des kleinen Paul, der sich
wie Tarzan fühlen wollte, begonnen, und bin schliesslich auf einen der gröss-
ten Massenmörder der Geschichte zu sprechen gekommen. Nun möchte ich
zum Abschluss die Frage stellen, ob es denn nicht ohne weiteres möglich
wäre, im Umgang mit dem Bösen dessen Hypostasierung endlich zu
unterlassen. Wir wissen doch, dass dem Bösen keine objektive Existenz zukommt,
dass es sich vielmehr in der moralisch negativen Bewertung vonTatbeständen

erschöpft, einer Bewertung, die erst von Menschen aufgrund ihrer subjektiven

Betroffenheit vorgenommen und bisweilen durch Institutionalisierung
auf Dauer gestellt wird

nach einer «Theorie eines radikalen mundan Bösen» bei Christoph Schulte, radikal böse.

Die Karriere des Bösen von Kant bis Nietzsche, 2. Aufl. München 1991, S. 352.
5 Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen. Aus dem

Amerikanischen von Brigitte Granzow. Mit einem einleitenden Essay von Hans Momm-
sen, München 1986 (Neuausgabe der dt. Orig.-Ausg. 1964), S. 296.

43



Aber wissen wir das wirklich? Wenn wir die Evidenzen prüfen, die uns
unsere Kultur vermittelt - so wie ich das hier möglichst unvoreingenommen
und um Genauigkeit bemüht zu tun suchte -, dann können wir nicht sicher
sein. Unsere Kultur nämlich lässt keine eindeutige Antwort zu.

Man kann natürlich, etwa im Namen einer konsequent durchgeführten
Aufklärung, unseren kulturellen Rahmen, von dem unsere Evidenzen über
die Freiheit, das Böse, die Fremdbestimmtheit abhängen, mit Hinweis aufdie
darin wurzelnden Unzukömmlichkeiten ablehnen. Dann betreibt man
reformistische oder Umsturz-Metaphysik. Deren Problem ist es freilich, dass sie

ihre Reformvorschläge innerhalb jener Rahmenkategorien, jenes, mit
Richard Rorty gesprochen, «abschliessenden Vokabulars» entwickeln muss,
welches sie mehr oder weniger radikal verändern will. «Es ist abschliessend)

\final\ insofern, als dem Nutzer keine Zuflucht zu nicht-zirkulären Argumenten

mehr bleibt, wenn der Wert seiner Wörter angezweifelt wird.»6 Die
Rechtfertigungsgründe des metaphysischen Reformers oder Revolutionärs
sind nirgendwo anders zu holen als in dem kategorialen Framework, gegen
das er argumentiert. Und ich bin deshalb der Ansicht derer, die sagen, auf der
Ebene des final vocabulary hört der rationale Diskurs auf und beginnt das

Spiel der Überredung, der Propaganda für ein neues Rahmenwerk. In diesem
Sinne lässt sich für eine andere Sicht des Menschen, seiner Freiheit, seines

Bestimmtseins und seiner Einstellung zum Bösen metaphysisch Stimmung
machen. Das mag unter Umständen das beste sein, was wir gegenwärtig tun
können - und deshalb, hätten wir bloss Einsicht in die Lage der dann
grundsätzlich veränderten Dinge, auch tun sollten aber das ist trotzdem keine
Sache des rationalen Diskurses und dessen, was in seinem Rahmen als

Rechtfertigung gelten darf.
Uns ist die Einsicht in die Lage von Dingen verwehrt, die erst jenseits

unseres «abschliessenden Vokabulars» Konturen annehmen. Alles, was wir
daher begründetermassen sagen können, ist, dass wir nicht wissen, ob es eine
bessere Art gibt, sich dem Bösen verstehend zu nähern, als es unsere Art ist,
dies zu tun.

6 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a. M. 1992, S. 127. (Orig.-
Ausg. Cambridge University Press 1989)

44


	Das Böse erklären

