Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Das Bose erklaren

Autor: Strasser, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 52/93

PETER STRASSER

Das Bose erklaren

1. Episodische und habituelle Ursachen des Bosen

Der zehnjihrige Paul, dessen Mutter Hausfrau ist und dessen Vater eine —
sagen wir — gutbiirgerliche Stellung innehat, war bisher ein angepasstes,
unauffilliges Kind. Eines Tages jedoch entwendet er in einem Survival-Shop,
den er vorher noch nie betreten hat, ein Messer. Dieses schaut nicht sonder-
lich martialisch aus; es dhnelt einem jener Kiichenmesser, wie man sie zum
Tranchieren von grossen Fleischstiicken benotigt. Der Diebstahl wird an Ort
und Stelle entdeckt. Aufgrund rascher Intervention des Vaters, den man in
den Uberlebens-Laden zitiert, unterbleibt eine Anzeige.

Soweit der Tatbestand, nun aber die Frage, die sich Pauls Eltern natiirlich
stellt: Wieso stahl ihr Kind, das so etwas noch nie getan hatte (und dem man
auch keinen Diebstahl zugetraut hitte), pl6tzlich ein riesiges Messer, und
zwar in einer Art von Geschift, das zu betreten fiir einen wohlerzogenen
Jungen keine Selbstverstindlichkeit sein kann? Man stellt die Frage Paul,
man stellt sie eindringlich und mit gebiihrender Strenge, und Paul antwortet
wie folgt: Er, Paul, habe nach der Lektiire des ihm vor kurzem erst geschenk-
ten Tarzan-Buches plotzlich den heftigen Wunsch verspiirt, ein Buschmesser
zu besitzen; deshalb sei er in das fragliche Geschift gegangen und habe bloss
deshalb gestohlen, weil ihm das zum Kauf des Messers notige Taschengeld
fehlte. Mit dem Messer wollte er, Paul, nichts Unrechtes anstellen, er wollte es
bloss besitzen und — so erklart Paul verlegen — sich fiihlen wie Tarzan.

Pauls Eltern konnten auf diese Erklarung, rein theoretisch, mit Zufrieden-
heit reagieren. Denn rein theoretisch wissen sie nun, warum Paul das Messer
zu stehlen versuchte. Er wollte sich wie Tarzan fiihlen, sein Verlangen war
stark und dringlich, und er sah keine andere realistische Moglichkeit, die
Sache, die es ihm gestattete, sich wie Tarzan zu fiihlen, in die Hinde zu
bekommen als dadurch, dass er ebendiese Sache, das grosse Messer, entwen-
dete. Praktisch allerdings sind die Eltern von Paul nach dessen Erklarung erst
recht beunruhigt. dch verstehe das nichty, sagt die Mutter, und der Vater sagt:
«Was gibt es da zu verstehen, unser Herr Sohn ist eben ein kriminelles Sub-
jekth Das sagt der Vaterim Zorn, d. h. er glaubt nicht wirklich, was er sagt; er

29



will nur die Sorge der Mutter bekriftigen. Es kann doch nicht sein, dass die
lappischen Griinde, die Paul fiir sein Handeln verantwortlich macht, die
wahren Ursachen sind. Ihr Sohn geht doch nicht in ein, ohnedies fragwiir-
diges, Geschift und stiehlt dort ein Mords-Messer, bloss weil er ein solches
gerne hitte, um sich wie Tarzan zu fiihlen . . .

Pauls Eltern halten also Pauls Erkldrung fiir unbefriedigend. Denn das
Verhalten ihres Sohnes war nicht eines von der moralisch mehr oder minder
neutralen Art. Hitte sich Paul im Kino den Schneewittchen-Film von Walt
Disney angesehen und hatte man ihn hintennach gefragt, warum er sich den
Schneewittchen-Film von Walt Disney angesehen habe, dann wiére es eine
vollig befriedigende Erklirung gewesen, wenn Paul geantwortet hitte, er
wollte so gerne einmal diesen Film sehen. Da Pauls Verhalten moralisch
neutral gewesen wire, ausserdem ganz und gar nicht ungewéhnlich fiir einen
Jungen seines Alters, sozusagen absolut durchschnittlich und mit Einsatz
absolut durchschnittlicher Mittel realisierbar, hitte jedermann eine Erkla-
rung akzeptiert, in der von nichts anderem als von dem schlichten Wunsch
(der Absicht, der Intention), das Verhalten zu realisieren — diesesfalls also:
den Schneewittchen-Film von Walt Disney zu sehen —, die Rede gewesen
wire. Pauls tatsdchliches Verhalten war aber von einer anderen Art. Es war
ungewohnlich in dem Sinne, dass es ein moralisch boses und noch dazu ein in
der Offentlichkeit gesetztes moralisch boses Verhalten war, begangen von
einem Jungen, der als sozial angepasstes Kind sozial angepasster Eltern zu
gelten hat. Von einem solchen Kind darf fiiglich eine effektive Kontrolle tiber
seine moralisch bosen Wiinsche (Absichten, Intentionen) erwartet werden.
Deshalb gibt es fiir Pauls Eltern, nachdem Paul seine Sicht der Dinge ge-
schildert hat, folgendes Erklarungsproblem: Wieso funktionierte auf einmal
die Kontrolle nicht mehr? '

Pauls Eltern wenden sich in ihrer Not an einen Psychiater. Damit geben sie
etwas sehr Grundsitzliches zu erkennen. Sie glauben nicht mehr daran, dass die
Ursachen fiir Pauls boses Handeln, bezogen auf Pauls Personlichkeit, bloss epi-
sodischer Natur waren. Sie haben vielmehr den Verdacht, dass mit <Paul selben,
d. h. der Personlichkeit (dem Charakter, der Psyche) des Jungen das eine oder
andere nicht stimmt. Der Auftrag des Psychiaters besteht demnach darin, nach
Ursachen tieferliegender Art, nach habituellen Ursachen zu suchen.

Und so konnte die Erklarung des Psychiaters, nachdem er mit Paul eine
Reihe von Sitzungen abhielt, etwa folgendermassen aussehen: Pauls Wunsch,
sich wie Tarzan zu fiihlen, rithrt daher, dass er seine Mutter aus den Klauen
des Ungeheuers befreien mochte, wie einst Tarzan seine Jane befreite. Das
Ungeheuer, man ahnt es schon, ist der Vater, der die Mutter so umfassend,

30



insonderheit auch sexuell, besitzt, wie Paul sie fiir sein Leben gerne besitzen
wiirde. Das Ungeheuer aber droht Paul mit Kastration. Das erweckt in dem
derart Bedrohten ein revanchistisches Geliist. Nicht er, sondern das Unge-
heuer sollte entmannt und auf diesem Wege unfahig gemacht werden, die
Mutter zu besitzen. Als nun Paul wieder einmal seiner Mutter dabei zusieht,
wie sie einem zum baldigen Verzehr bestimmten, toten Huhn den Hals ab-
schneidet, bevor sie es brit, und als der amputierte Hals des Huhns Paul
plétzlich an seinen eigenen bedrohten Penis erinnert, da steht es fest: ein
Uberlebens-Messer muss her, und es muss aussehen wie ein grosses Kiichen-
messer, mit dem man einem Huhn den Hals abschneidet. Der Vater wird
dann endlich das Huhn sein, und was dessen Hals sein wird, das kann man
sich denken. — Mag sein, dass der Psychiater seinem Befund hinzufiigt, es sei
psychopathologisch durchaus nicht unbedenklich, wenn eine Gegenkastra-
tions-Phantasie sich so weit in die Realitit vordringe wie bei Paul, der noch
dazu kein kleines Kind mehr sei.

Der psychiatrische Befund wird Pauls Eltern gewiss nicht gliicklich ma-
chen, doch nun haben sie eine Erkldrung der von ihnen gewiinschten Art:
Pauls Personlichkeit ist neurotisch gestort, und das Uberich von Paul ist nicht
stark genug, um seinen destruktiven Triebimpulsen erfolgreich Widerstand
zu leisten. Die Oberflidchenerkldrung mittels episodischer Ursachen (Pauls
Wunsch, sich wie Tarzan zu fiihlen, etc.) wird ihrerseits erklirt mittels habi-
tueller Ursachen, die sich vor dem Hintergrund der Freudschen Trieb- und
Sozialisationstheorie erschliessen.

2. Autonomie und Fremdbestimmtheit des Bosen

Unser Beispiel zeigt, dass es fiir die Erkldrung eines Verhaltens nicht belang-
los ist, ob es sich dabei um ein moralisch neutrales oder ein boses Tun handelt.
Das mag zunichst erstaunen. Wieso sollte der Umstand, dass Pauls Eltern
oder die Offentlichkeit iiberhaupt Pauls Verhalten als bése einstufen, einen
Einfluss auf die Qualitit der Erkldrung haben? Entweder nennt die Erkla-
rung einer Handlung die sie bedingenden Ursachen korrekt oder nicht; und
von der moralischen Einstufung der Handlung sind ihre Ursachen doch
unabhingig, logisch ebenso wie empirisch! Darauf wird nun aber erwidert
werden: Nein, so ist es eben nicht, und zwar genau dann, wenn der bose
Handelnde um die moralische Qualitit seines Handelns Bescheid weiss. Bei
Paul ist dies offensichtlich der Fall. Deshalb dreht es sich nicht einfach dar-
um, zu erkldren, warum er tat, was er tat, sondern darum, dass er tat, was er

31



tat, obwohl er wusste, dass sein Tun bose ist. Dieses Wissen verdndert die
Situation, die zu erkldren ist, und manche Philosophen wiirden sagen, eine
Handlung, die mit dem Bewusstsein, Boses zu tun, ausgefiihrt wird, ist eine
andere Art von Handlung als das gleiche Tun ohne Unrechts-Bewusstsein.

Ich denke, so plausibel dieser Einwand klingt, man sollte ihn dennoch
genauer unter die Lupe nehmen.

Ich habe die Reaktion von Pauls Eltern geschildert, nachdem sie horten,
wie ihr Sohn seinen Messerdiebstahl erklirte. Sein Wunsch, sich wie Tarzan
zu fiihlen, schien ihnen ganz und gar kein befriedigender Grund zu sein; da
musste noch mehr dahinterstecken . . . Doch eine solche Reaktionsweise ist
nicht schlichtweg natiirlich; sie ist auch die Folge einer kulturell geprigten
Sicht der Dinge. Es handelt sich um die psychologisierende und soziologi-
sierende Sicht menschlichen Entscheidens und Handelns. Und vom psycho-
logischen Standpunkt aus gesehen war Pauls Erklarung hochst unzufrieden-
stellend. Aber ein anderer Standpunkt ist der des freien Willens. IThm zufolge
hétten Pauls Eltern die Erklarung ihres Sohnes nicht unbedingt als mangel-
haft eingestuft. Paul war ja nicht verriickt, nicht schwachsinnig, er hatte keine
Drogen genommen, bevor er in den Survival-Shop ging, niemand hatte ihn
gezwungen zu tun, was er tat. Also tat er es aus freien Stiicken. Aus freien
Stiicken leistete er seinem Wunsch, etwas zu tun, wovon er freilich wusste,
dass es etwas Boses war, keinen Widerstand. So gesehen eriibrigt sich die
Suche nach weiteren, tieferliegenden Griinden; es bedarf keiner habituellen
Ursachen, um die von Paul genannten episodischen verstdndlich zu machen.

Man hat zu Recht gesagt, der Standpunkt des freien Willens sei eine me-
taphysische Position und daher prinzipiell unbeweisbar. Doch trifft dieses
Urteil eher auf die philosophischen Formulierungen der Willensfreiheit zu,
wie etwa die berithmte Augustinische in De libero arbitrio. Typisch fiir solche
Formulierungen scheint zu sein, dass sie versuchen, von der Rolle der Wil-
lensfreiheit im praktischen Alltagskontext zunichst vollstindig zu abstrahie-
ren und zu fragen: Was ist die Willensfreiheit. Man kann auf die Sache aber
auch einen Wittgensteinschen Blick werfen und fragen: Wie gebrauchen wir
das Konzept des freien Willens, wenn wir uns iiber unsere Entscheidungen
und Handlungen, iiber unsere Verantwortlichkeit und Schuld unterhalten?
Und da sieht man dann sehr rasch, dass fiir den Begriff «reier Wille> — bzw.
die Formulierungen, die ihm dquivalent sind oder ihn voraussetzen — das-
selbe gilt wie fiir unzdhlige andere Begriffe: wir konnen ihn problemlos
verwenden in dem Sinne, dass wir wissen, was wir meinen, wenn wir ihn
verwenden, ohne dass wir wissen, wie er zu analysieren wiare. Wenn die Eltern
von Paul, nachdem sie seine Erklarung zur Kenntnis genommen haben, sa-

32



gen wiirden: <Nun gut, das war deine freie Entscheidung, und deshalb bist du
fiir deine Tat voll verantwortlichy, dann sagten sie nichts, was man Paul oder
der Offentlichkeit erst analytisch auseinandersetzen miisste, damit es ver-
standen wird. Dass Pauls Eltern tatsachlich anders reagieren, hat nichts mit
der Unverstandlichkeit des Begriffs «freier Wille» in seiner alltaglichen Ver-
wendungsweise zu tun, sondern mit dem Einfluss des humanwissenschaftli-
chen Erklarungsmodells auf die Common-sense-Sicht menschlicher Angele-
genheiten. Und freilich wird der Sichtwechsel gerne damit propagiert, dass
man den metaphysischen Charakter und die Unverstédndlichkeit des Begriffs
der Willensfreiheit anprangert, wobei man den Finger auf die Wunde der
philosophischen Explikationsversuche seit Aurelius Augustinus legt.

Haitten die Eltern von Paul dessen Erklirung unter Hinweis auf die freie
Entscheidung ihres Sohnes als zufriedenstellend akzeptiert, dann wire selbst-
verstdndlich der Gang zum Psychiater unterblieben. Man hitte folglich auch
nicht <entdeckt> — ich setze das Wort hier vorsichtshalber unter Anfiihrungs-
zeichen —, dass Paul kein voll zurechnungsfiahiger Junge ist, weil sein psychi-
scher Habitus neurotische Ziige aufweist. Eine der wichtigsten pragmati-
schen Funktionen des Konzepts der Willensfreiheit besteht darin, die Kette
der Erkldrungen zu unterbrechen: wer unter bestimmten episodischen Rand-
bedingungen frei handelt, dessen habituelle Situation erscheint als irrelevant
fir das Zustandekommen seines Handelns. Mag die psychische Lage von
Paul zur Zeit der Tat auch belastet gewesen sein, sie bedarf keiner Bertick-
sichtigung, sofern es um die Frage geht, warum er seinen Wunsch nach einem
«Buschmesser» nicht unterdriickt habe, vorausgesetzt, er konnte sich frei ent-
scheiden. Pragmatisch funktioniert die Zuschreibung von Willensfreiheit
unter anderem als Erklarungsblocker.

Eine Alltagskultur, in der kein derartiger Blocker existiert, ist schwer vor-
stellbar. In einer solchen Kultur wiirden die Menschen einander gewiss nicht
als Wesen begegnen, die zumindest manchmal frei handeln. Alles, was ge-
schieht, wiare abhidngig entweder vom puren Zufall oder von habituellen
Ursachen, die dem freien Zugriff des Menschen, dessen psychischen Zustand
sie determinieren, entzogen sind. Dariiber hinaus wiisste man nie, ob man
den anderen, der sein Handeln erklért, verstanden hat, weil man nicht wiisste,
wann man die Erkldrung einer Handlung iiberhaupt als zufriedenstellend
betrachten darf. Natiirlich wiisste man dann auch nicht, ob man irgendeine
der eigenen Handlungen versteht.

In jeder funktionierenden Alltagskultur gibt es demgegeniiber Erklidrungs-
gewohnheiten, aufgrund welcher man weiss, wann eine Verhaltensweise
hinlidnglich erklirt und damit verstanden wurde. Derlei Gewohnheiten kon-

33



nen sehr komplex sein, wenn sie einen Zusammenhang zwischen Handlungs-
typus, Ursachentypus, der Personlichkeit des Handelnden und seiner inneren
Freiheit herstellen. In Pauls Fall z. B. wiirde ein Rekurs auf seinen Wunsch,
sich wie Tarzan zu fiihlen, von vorneherein als unerheblich oder jedenfalls
ungeniigend empfunden werden, wenn Paul ein notorischer Dieb aufgrund
einer kleptomanen Disposition wére. Da er sich aber prima facie als wohl-
angepasstes Individuum und nicht als Zwangscharakter darstellt, ist unseren
Erklarungsgewohnheiten zufolge prima facie davon auszugehen, dass Paul
frei handelt. Das bedeutet, wir verstehen, warum Paul ein Messer stehlen will,
sobald wir seine Motive, d. h. die Motive, die er als die seinen erkennt, auch
kennen. Pauls Eltern stellen diese Erkldrungsgewohnheit, die mit dem Er-
klarungsblocker «freier Wille» operiert, gar nicht infrage; sie stiitzen sich bloss
auf die Prima-facie-Klausel der Erklirungsgewohnheit. Ja, dem ersten Au-
genschein nach sieht es aus, als ob Paul frei gehandelt habe, allerdings
widerspricht der Messerdiebstahl so sehr seinem Charakter, dass man ver-
muten muss, Paul sei unter innerem Zwang gestanden, als er sich zum
Uberlebens-Laden aufmachte . . .

Es ist fiir das Problem der Erklarung boser Handlungen, Zustinde, Ei-
genschaften nicht unwesentlich, dass unsere Kultur hinsichtlich des Erkla-
rungsblockers dreier Wille» schon seit langem keine klare Intuition mehr hat.
Wihrend man im Strafrecht darum bemiiht ist, iiber die Formulierung des
Begriffs der Zurechnungsfiahigkeit den Common-sense-Vorstellungen von
innerer Freiheit zu geniigen, werden ebendiese Vorstellungen immer unschér-
fer und ihre Anwendungsbedingungen immer unsicherer. Der Grund dafiir
ist im Populdrwerden humanwissenschaftlicher Erkldrungsmodelle zu su-
chen, die urspriinglich in schroffem Gegensatz zu jedweder Freiheitsmeta-
physik, einschliesslich der des Common sense, standen. Das bedeutet, dass
nun etwa psychoanalytische Begriffe mit dem Alltagskonzept der inneren
Freiheit diskursiv <zusammengebracht) und kurzgeschlossen werden.

Die kuriose Folge solcher Amalgamierungen sind beispielsweise psychia-
trische Gutachter im Strafprozess, die je nach Schulenzugehérigkeit und
kriminalpolitischer Farbung allen Ernstes und guten Gewissens auf angeb-
lich rein empirischer Basis Aussagen dariiber treffen, ob der Téater zur Zeit
der Tat <auch héitte anders handeln kénnen>. Der schlaue Gesetzgeber wie-
derum hat in seinen Kommentaren zur Dispositionsfihigkeit> erkennen
lassen, er wisse schon, dass er metaphysisch blind und das Freiheitsproblem
kein empirisches sei, weswegen er sich auf das Postulat zuriickziehe, dass ein
Mensch, der im Alltagsverstand als durchschnittlich normal gilt, auch als
innerlich frei, als «dispositionsfahig), zu gelten habe. Nur hat der schlaue

34



Gesetzgeber dabei die Rechnung ohne den Wirt gemacht, diesesfalls ohne die
Humanwissenschaftler, insbesondere die Psychiater, die auf dem Wege der
Popularisierung ihrer Theorien mehr und mehr dariiber bestimmen, wer als
durchschnittlich normaler Mensch gilt. Derart wird die Empirie des Ge-
richtspsychiaters, namlich die «seelisch-geistige Normalitdt> geméiss den
Standards im Alltag, immer mehr eine von der eigenen, der psychiatrischen
Profession mit- und selbsterzeugte.

Um es kurz zu machen: Unsere Situation in Sachen Willensfreiheit ist
hochst unklar und verworren, was freilich kaum zu merken ist, solange von
der Frage, ob jemand frei handelte, praktisch wenig oder gar nichts abhédngt.
Aber natiirlich ist auch das kaum Merkbare existent, und ausserdem pragt es
unser soziales und privates Leben tiefer, als es scheinen mag. Wir leben
namlich schon seit langem in einer Kultur, die einerseits grossten Wert auf
personliche Autonomie, Freiheit und Selbstverantwortlichkeit legt, und an-
dererseits gar nicht genug davon bekommen kann, die menschlichen Verhalt-
nisse, inklusive der ich-ndchsten und rationalsten psychischen Regungen, als
Funktionen tiefenstruktureller Determinanten zu analysieren. Dabei ist
nicht so erheblich, ob gerade der Soziologismus, der Psychologismus oder der
Soziobiologismus Konjunktur hat. Entscheidend ist vielmehr, dass hier ein
unauflésbares Spannungsverhaltnis kulturell sanktioniert wird. Dessen Aus-
formung im individuellen Selbst fiihrt zu einer paradoxen Situation: Meine
innere Freiheit werde ich nur erringen, wenn ich meine Fremdbestimmtheit
erkenne; und in dem Masse, in dem ich erkenne, wie umfassend und tiefrei-
chend ich fremdbestimmt bin, wird sich auch das Mass meiner Autonomie
vergrossern.

Das erinnert an den marxistischen Lehrsatz, wonach Freiheit nichts weiter
sei als Finsicht in die Notwendigkeit. Aber erstens wird dadurch die Sache
nicht besser, und zweitens ist etwas ganz anderes gemeint. Gemeint ist nim-
lich jene Art von Autonomie, die zu dem Urteil Anlass gibt, ich hitte auch
anders handeln konnen, als ich gehandelt habe, und die mit dem Erklarungs-
blocker «reier Wille> arbeitet, also einem Instrument, das im Diskurs der
Fremdbestimmtheit, seiner Logik zufolge, an keiner Stelle des Erklarungs-
geschehens auftaucht. Man konnte daher mit Gregory Bateson und seinen
Mitarbeitern sagen, dass unsere Kultur gerade im Bereich des moralisch
qualifizierten Problemverhaltens die Tédter und ihre Beurteiler in eine Double-
bind-Situation hineinzwingt!. Es gibt ein Gebot, das ungefihr lautet: Befreie

1 Die «Vorstudien zu einer Theorie der Schizophrenie» v. Gregory Bateson, Don D. Jack-
son, Jay Haley u. John H. Weakland erschienen zunéchst in der Zeitschrift Behavioral

35



dich aus der Unfreiheit, der Heteronomie, werde autonom und handle selbst-
verantwortlich! Und es gibt ein zweites, eine Art sekundires Metagebot, das
ungefihr lautet: Um autonom und selbstverantwortlich handeln zu kénnen,
musst du erkennen, dass und wie deine Handlungen tiefenstrukturell deter-
miniert sind! Das lduft darauf hinaus, dass der eine dem andern seine
Autonomie nicht anders als dadurch unter Beweis stellen kann, dass er zu-
friedenstellend erkldrt, wodurch sein Handeln kausal und funktional be-
stimmt ist. Und der um Verstehen Bemiihte wird schliesslich jeden, der darauf
pocht, frei gehandelt zu haben, ohne hinreichende Ursachen fiir die empiri-
sche Bestimmtheit seines Handelns zu nennen, ernsthaft verddchtigen, unfrei
gehandelt zu haben.

Das double bind fiihrt im Bereich des bosen Handelns und seiner Erklarung
zu einer paradoxen Dynamik: Autonomie und Fremdbestimmtheit fangen
an, einander zu bedingen, und so kann es geschehen, dass sich das Bose,
welches in aufgeklarten Zeiten eine Funktion der personalen Freiheit ist,
ebenjene Art von Empirie infiziert, welche doch offensichtlich die Hetero-
nomie des handelnden Subjekts offenbart. Das Paradebeispiel fiir diesen
Vorgang sind Straftiter, die man sich angewohnt hat, <kriminelle Psychopa-
then» zu titulieren. Unbestritten ist, dass ihre bosen Taten das Resultat einer
biologischen oder psychischen Anomalie sind, von der nach konservativer
Expertenmeinung sogar gilt, dass sie angeboren und nicht behandelbar sei.
Hierher gehoren etwa die <moralisch Schwachsinnigen» (so nannte man sie
jedenfalls friither); ihr Problem besteht darin, kein sozialtaugliches Gewissen
ausbilden zu konnen. Die Straftaten, die sie setzen, scheinen ihnen schick-
salhaft bestimmt zu sein. Nichtsdestotrotz erklarten Generationen forensi-
scher Psychiater der Justiz und sich selber, warum derjenige, der an moral
insanity laboriert oder — um weitere Beispiele zu nennen — an einer sexuellen
Abartigkeit, einer hochstaplerischen, querulatorischen oder fabulistischen
Disposition, ein boser Mensch ist, der ins Gefingnis gehort.

Die Frage, wie das Bose in die Welt kommt, ist eine Grundfrage jeder
Kultur. Thre Antwort pragt das kulturelle Klima entscheidend mit. Die ar-
chaische Antwort personalisiert das Bose und die mythische substantialisiert
es. Es gibt Wesen wie den Teufel, die das personifizierte Bose sind. Und es gibt
das Bose als ein objektives Merkmal der Dinge, welches sogar zur Wesens-
bestimmung desjenigen werden kann, dem es anhaftet oder inhdriert. Der

Science, Bd. I, Nr. 4, 1956. Wiederabdruck in: Gregory Bateson, O'kologie des Geistes.
Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven, Frank-
furt a. M., 1981, S. 270-301.

36



gnostische Mythos von der bosen Materie, in die der gottliche Lichtsame
eingeschlossen ist, gehort ebenso hierher wie der christliche Mythos von der
Erbsiinde, die durch die Menschengeschlechter gleich einer Erbkrankheit
fortwirkt und die Verschlechterung der menschlichen Natur bzw., nach Au-
gustinus und Luther, deren géinzliche Verderbnis zur Folge hat. So gesehen
eignet der Ansicht, wonach es das Bose als Substanz oder objektives Merk-
mal iiberhaupt nicht gibt, sondern nur bose Handlungen, Zustinde und
Eigenschaften, die in der freien Betdtigung des menschlichen Willens griin-
den, ein antimythischer Zug par excellence. Dies hat die Aufklidrung, die
gegen die reaktioniren und verkappt schuldtheologischen Metaphysiken des
freien Willens zugunsten einer empirisch-utilitaristischen Konzeption des
Menschen zu Felde zog, geflissentlich tibersehen. Sie hat iibersehen, dass das,
was ich den Erkldarungsblocker reier Wille» nannte, verhindert, dass die bose
Handlung und ihre Folgen als bloss episodischer Ausdruck eines bosen Cha-
rakters oder einer bésen menschlichen Natur erscheinen und derart das
objektiv Bose des Mythos wiederbelebt wird. Ich sage nicht, dies sei eine
notwendige Folge der Abwehr des liberum arbitrium, der Willensfreiheit;
aber die von mir charakterisierte Double-bind-Gestalt des fremdbestimmten
Autonomen oder autonom Fremdbestimmten, die ein Kompromissprodukt
der humanwissenschaftlichen Intervention in den Diskurs der inneren Frei-
heit darstellt, hat dort, wo der Umgang mit unmoralischen Verhaltensweisen
soziales Gewicht erlangt und Entscheidungen fordert, regelméssig zur Reak-
tivierung des Mythos vom objektiv Bosen gefiihrt.

3. Der Bos-Kranke

Hier nun ist der Ort, den kleinen Paul, der sich wie Tarzan fiihlen wollte,
endgiiltig zu verlassen, und uns der Welt des wahren Verbrechens sowie den
Pionierstunden seiner wissenschaftlichen Erforschung kurz zuzuwenden.
Die Entstehung der wissenschaftlichen Kriminologie wird zu Recht mit
dem Werk des Turiner Irrenarztes Cesare Lombroso (1835-1909) in Verbin-
dung gebracht. Man mag die empirischen Methoden Lombrosos vom heu-
tigen Standpunkt aus (wie librigens auch schon vom feineren wissenschaft-
lichen Standpunkt seiner eigenen Zeit) als grobschldchtig bezeichnen; wichtig
ist allein, dass Lombroso dem Verbrechen unter Ausschaltung jeder meta-
physischen Spekulation begegnen wollte. Und so sammelte er Unmengen von
Berichten iiber Kriminelle aller Art, er und seine Schiiler stellten tausende
von Untersuchungen an Delinquenten an, man konstruierte neuartige Ap-

37



parate, um die verbrecherischen Individuen umfassender und tiefreichender
vermessen zu konnen, als es bis dahin jemals geschehen war, man konstru-
ierte Statistiken und wieder Statistiken, und all das Gesammelte bewies nun
unter anderem folgendes: Es gibt einen uomo delinquente, einen geborenen
Verbrecher, von dem Lombroso aufgrund — wie ihm schien — erdriickenden
empirischen Materials behauptete, dass er iiberhaupt kein Homo sapiens sei,
sondern eine eigene @anthropologische Varietat?.

Dieser Homo delinquens nun, der nichts weiter hitte sein sollen als eine
durch und durch empirische Gestalt, fern aller Verbrechensmetaphysik, ist in
Wabhrheit ein erstaunliches Stiick Mythos. Nach Lombrosos eigenen Worten
hat er eine «unwiderstehliche Begierde nach dem Bosen um seiner selbst
willen», was unter biologischen Gesichtspunkten, man mag es drehen und
wenden wie man will, ein Mysterium bleiben muss, nicht aber unter einem
satanologischen. Betrachten wir die Natur mit den Augen Darwins — und
Lombroso versichert uns, nichts anderes zu tun —, dann ware eine Spezies, die
das Bose um seiner selbst willen begehrt, eine glatte Missbildung, weil fiir den
Uberlebenskampf, der in hohem Masse die Ausformung sozialer Fihigkeiten
erfordert, glattweg ungeeignet. Wer, ausser Nero und anderen Gotterglei-
chen, kann sich schon den Luxus zweckfreier Asozialitat leisten? Nimmt man
allerdings zur Kenntnis, dass es fiir Lombroso eine Naturgeschichte des
Verbrechens gibt, wonach bereits die Pflanzen, ndmlich die insektenfressen-
den, «<wahre Morde» veriiben, so wird man unschwer auch erkennen, dass
Lombrosos Natur eine ddmonische ist. Der erste Teil des Hauptwerks von
Lombroso, L'Uomo delinquente (1. Ausg. 1876), handelt von den Uranfingen
des Verbrechens, die wir angeblich bereits bei den niederen Organismen kon-
statieren konnen, und wir erfahren auch sogleich, dass die Natur uns «das
Beispiel der unerbittlichsten Gefiihllosigkeit und grosster Unsittlichkeit» bie-
tet.

Und die Frage ist nun: Wie konnte gerade ein Forscher, der sich dem Ideal
der Naturwissenschaft verschrieben hat, zu einer derart hybriden Theorie des
Verbrechers gelangen, einer Theorie, die ihr biologisches Material dimoni-
siert und dadurch dem Bosen erneut Substanz verleiht? Meine Antwort
lautet: Was durch die Ausschaltung des freien Willens seinen Platz auf der
Ebene menschlichen Tuns einbiisst, nimlich das Bose als Folge autonomer
Entscheidungen, hinterldsst ein untolerierbares ethisches Vakuum; dieses

2 Zu den folgenden Ausfiihrungen iiber Lombroso vgl. Kap. II meines Buchs Verbrecher-
menschen. Zur kriminalwissenschaftlichen Erzeugung des Bdsen, Frankfurt a. M. u. New
York 1984, S. 41ff.: «Der Mythos als Wissenschaft».

38



wird mittels Ddmonisierung der Natur verbrecherischer Individuen, d. h. der
Substanzialisierung des Bosen in Form von buchstiblich bosem biologi-
schem Stoff, wieder aufgefiillt.

Und ich denke, es ist dieselbe Konstellation, die, selbstverstindlich unter
geharnischter Abgrenzung von Lombrosos Homo delinquens, zur modernen
Gestalt des Psychopathen fiihrt. Er repriasentiert vorziiglich den paradoxen
Typ des Bds-Kranken. Je schwerer das pathologische Moment wiegt, umso
grosser ist der moralische Abscheu, den der bose Charakter des Delinquenten
mobilisiert. Deshalb schauen die Verwahrungs- und Sicherungsmassnahmen,
die gegen ihn getroffen werden, auch keineswegs nach Krankenbetreuung,
sondern nach verschérfter Einkerkerung aus. Indem der Delinquent bestraft
wird, geht es um weitaus Grundsatzlicheres: um einen Schlag gegen seine
bose Natur, die sich dem Exorzismus der Psychiatrie widersetzt.

Dem muss nun allerdings hinzugefiigt werden, dass unterdessen die kri-
minalpolitische Diskussion — sie erreichte in Deutschland mit Tilmann
Mosers Streitschrift Repressive Kriminalpsychiatrie aus dem Jahre 1971 ihren
polemischen Hohepunkt — eine deutliche Tendenz zur Entddmonisierung
psychopathischer Straftéiter erkennen ldsst. Begriffe, wie sie noch 1951 Ernst
Seelig, prominenter Schiiler von Hans Gross, in seinem Lehrbuch der Krimi-
nologie verwendete, sind aus dem forensischen Bereich verschwunden: Es
gibt sie nicht mehr, die berithmt-beriichtigten «arbeitsscheuen Berufsverbre-
cher», die «zynischen Zuhélter», die «Hochstapler-Helden», die «Messerhel-
den», die «Berufsschwindler», und wie das Gesindel geheissen hat’. Aus dem
Gesindel sind psychisch abnorme Riickfalltiter geworden, und die juristisch
gewandelte Einschdtzung ihrer schicksalhaften Disponiertheit zeigt sich un-
ter anderem in einer wesentlich liberaleren Handhabung des Schuldaus-
schliessungs-Grundes «Zurechnungsunfihigkeit>.

Was aber, wie ich denke, nicht als blosse Anekdote in der Geschichte der
Kriminologie betrachtet und als solche archiviert werden kann, das ist Lom-
brosos Konstellation. Da wir, wenn ich recht habe, in unserer humanwissen-
schaftlich geprigten Kultur dazu tendieren, den bose handelnden Menschen
im Sinne eines autonom Fremdbestimmten oder fremdbestimmt Autonomen
aufzufassen, tendieren wir auch dazu, diesen Menschen zu damonisieren,
und das umso mehr, je abscheulicher uns seine Taten anmuten. Der damo-
nische Mensch ist der moralisch bose Mensch, der nicht kraft seines freien
Willens, sondern kraft seiner bestialischen Natur zum Gegenstand unserer
Verurteilung wird.

3 Ernst Seelig, Lehrbuch der Kriminologie, Graz 1951, S. 144.

39



Wer unter uns, ausser derjenige, dessen Interesse ein ideologisch fixiertes,
ein politisch-didaktisches ist, wiirde heute noch sagen, Hitlers Handlungen
seien jeweils seinem freien Entschluss entsprungen, ohne wenigstens hinzu-
zufiigen, Hitlers Entschliisse seien Ausdruck einer teuflischen Personlichkeit
gewesen? Deshalb finden wir es auch nicht abwegig, sondern erwarten im
Gegenteil, dass immer deutlicher zutage tritt, in welchem Ausmass Hitlers
Personlichkeit tatsdchlich abnorm, abartig, bos-krank war. Neueste Eroff-
nungen hinsichtlich der Koprophilie dessen, der iiber die Welt den Gestank
der Krematorien brachte, in denen buchstiblich ein ganzes Volk verheizt
werden sollte, wirken auf uns nicht schockierend, sondern passen ins Bild.
Allerdings ist dieses Bild auf eine eigentiimliche Weise unabschliessbar. Jedes
pathologische Faktum, das den habituellen Kern Adolf Hitlers verdichtet,
lasst dessen Heteronomie deutlicher hervortreten. Konnte Hitler schlussend-
lich nicht anders handeln, als er handelte? War das Phanomen Hitler etwa
eines, das durch empirische Ursachen bedingt wurde und durch die Angabe
solcher Ursachen befriedigend erklarbar ist? Das kann nicht sein! Soviel
Empirie und Gesetzmassigkeiten man auch immer aufbieten mag, um jenes
Phidnomen zu erkldren, sie werden dessen ddmonisches Wesen niemals zu
fassen kriegen. Denn dieses besteht darin, nicht empirisch-wertfrei, sondern
im Gegenteil objektiv bose zu sein. Lombrosos Konstellation hat zur Folge,
dass es bose Handlungen gibt, die weder empirisch zufriedenstellend erklar-
bar, noch aus einer freien Willensaktivitat herleitbar sind. Und das heisst: Es
gibt bose Handlungen, die uns dadurch in Bann schlagen, dass wir sie prin-
zipiell nicht verstehen kéonnen. Es ist, als ob in unsere Welt etwas Unheilvolles
hereinragte, das sich in bestimmten Lebensregungen zeigt, aber im {ibrigen
unbegreifbar bleibt: etwas Teuflisches.

4. Die Unerklarbarkeit des absolut Bosen

Vor Jahren horte ich einen jungen Mann, einen siebzehn- oder achtzehnjih-
rigen Gymnasiasten, zum Thema «Auschwitz> das folgende sagen: Er habe
nun viel in der Schule und auch von seinen Eltern iiber Auschwitz und andere
Nazi-KZ’s gehort, er habe dariiber hinaus einschldgig informierende Biicher
wie Eugen Kogons SS-Staat und andere gelesen, aber er konne das ganze
immer noch nicht verstehen. Von seinen Mitschiilern, die sich in ihrer Rolle
als aufrechte Antifaschisten nicht schlecht fiihlten, wurde der Begriffsstutzi-
ge zurechtgewiesen: Was es denn da nicht zu verstehen gebe? Wolle er
vielleicht andeuten, er wiirde erst dann verstehen, wenn er auch in der Lage

40



sei, die Beweggriinde der <Endlosungs>-Ingenieure und ihrer Handlanger im
KZ nachzuvollziehen, sie als mogliche eigene Beweggriinde zu erfassen?
Wollte er etwa die Nazi-Teufel exkulpieren? Der solcherart peinlich Befragte
gab zur Antwort: Nein, das wolle er nicht, obwohl er sich mit klaren Schuld-
zuweisungen schwer tite, weil er das ganze eben noch immer nicht recht
verstehe.

Diese Reden und Widerreden sind mir, wenn ich iiber die Erklirung ex-
trem und vielleicht uniiberbietbar boser Verhaltensweisen nachdachte, im-
mer wieder in den Sinn gekommen. Ich fragte mich, welches Material man
jenem begriffsstutzigen jungen Mann hétte anbieten miissen, damit er in die
Lage versetzt worden ware zu verstehen. Gut moglich, ja sogar sehr wahr-
scheinlich, dass sein Problem darin bestand, sich in die Strategen und
Exekutoren des Holocaust nicht einfithlen zu konnen. Da blieb ein Abgrund
an Fremdheit, wie sehr man sich auch historisch und soziologisch und psy-
chologisch belehren lassen, wieviele biographische Selbstzeugnisse man auch
studieren mochte. Da blieb ein Abgrund, als ob diejenigen, die damals das
Ereignis Auschwitz kreierten, gar nicht vom eigenen Menschenschlag gewe-
sen waren.

Ich tiberlegte mir also folgendes: Was jener junge Mann vielleicht erfassen
wollte, das waren die Judenmoérder in der Freiheit ihres Tuns. Aber was in
Auschwitz (oder Treblinka oder Buchenwald . ..) geschehen war, das er-
schien dermassen wahnsinnig und teuflisch zugleich, dass die Motive der
Moérder als ldcherliche Randdetails einer Mordmaschinerie wirkten, deren
wahre Antriebskréfte sich, wie tief man auch bohren mochte, der Aufklarung
stets entzogen — eben so, als ob da etwas Ungreifbares die Empirie von
Auschwitz als radikal bosen Stoff konstituierte. So gesehen wire Auschwitz
tatsiachlich nicht erklarbar, und wir konnten das Handeln im Bannkreis von
Auschwitz nicht verstehen.

Und ist nicht genau dies die Botschaft, die uns jene, welche das Ereignis
«Auschwitz» fassungslos macht, mittels der Singularitidtsthese nahebringen
wollen, freilich ohne sie derart akkurat, derart schmucklos auszudriicken,
wie ich das hier tue? Niemand will ja in den deutschen und osterreichischen
Vergangenheitsbewiltigungs-Debatten Anlass zu der Verdichtigung bieten,
er mystifiziere den realen historischen Megaschrecken. Aber so trivial kann
die Singularitétsthese, die fiir viele zur Doktrin, zum Dogma wurde, doch
auch wiederum nicht sein, dass sie sich auf die Feststellung reduzieren liesse,
unter den Nazis sei der Volkermord zum ersten Mal in der Geschichte bii-
rokratisch und mit industrieller Sachlichkeit abgewickelt worden. Das
stimmt zwar, heisst aber bloss, dass die Nazis sich auf der Hohe ihrer tech-

41



nischen Méglichkeiten bewegten, wie das die vielen anderen Volksmorder der
Weltgeschichte ebenso taten (und daher gegebenenfalls ebenso gehandelt hit-
ten wie die Nazis). Nein, gegeniiber dieser Interpretation hat die Singulari-
tiatsthese, jedenfalls in ihrer stirksten Version, einen gewaltigen semantischen
Uberschuss. Mit ihr ist wesentlich mehr gemeint.

In ihrer starksten Version besagt die These, wenn ich mich nicht irre: <Au-
schwitz war radikal (oder absolut) bose.» Und in dieser Version ist die These
keine historisch-empirische mehr. Natiirlich schliesst sie dann nicht aus, dass
es ein historisches Ereignis Auschwitz gab, welches sich empirisch rekonstru-
ieren liasst. Aber die Verfechter der stirksten Version der These werden auf
jede Erklarung, wie umfassend und tiefreichend sie auch sein mag, mit dem
Vorwurf des Ungeniigens reagieren. Denn sie werden die Evidenz haben, dass
die Erklirung nicht hinreiche, um Auschwitz in seiner vollen Realitit ver-
stindlich zu machen. Dahinter steckt, ob bewusst oder unbewusst, eine
metaphysische idée fixe. IThr zufolge geht die volle Realitdt dessen, was als
absolut bdse erlebt oder beurteilt wird, stets und notwendig iiber die Summe
seiner empirischen Teile hinaus. Die idée fixe besagt, dass das radikal Bose
nicht einfach eine Hypostasierung einzelner Bewertungsakte ist, die wir ge-
geniiber einer Anzahl empirischer Phinomene setzen, sondern dass das
radikal Bose selber Substanz hat.

Auf der Ebene des individuellen Handelns, die das emergente Ereignis
<Auschwitz vermittelt, zeigt sich Lombrosos Konstellation. In dem Masse,
in dem wir die Handlung eines <Endlosungs>-Logisten oder KZ-Schergen als
verabscheuungswiirdig empfinden, infiziert deren dusserster Teil — das Ver-
halten, das die bose Tat in Raum und Zeit vollendet —immer grossere Teile der
handelnden Person, bis zu dem Punkt, an dem diese sich in ein mythisches
Wesen verwandelt. Aus einer empirischen wird dann eine symbolische Ge-
stalt, die als ganze das Bose reprisentiert, ebenso, wie aus dem historischen
Auschwitz ein Ort wird, dessen apokalyptische Bedeutung im Raum des
Empirischen nicht nachbildbar ist*.

4 «Aber in ihrem Bestreben, unter Beweis zu stellen, dass alles moglich ist, hat die totale
Herrschaft, ohne es eigentlich zu wollen, entdeckt, dass es ein radikal Boses wirklich gibt
und dass es in dem besteht, was Menschen weder bestrafen noch vergeben konnen. Als das
Unmogliche moglich wurde [ndmlich Auschwitz, allgemein: das Nazi-KZ], stellte sich
heraus, dass es identisch ist mit dem unbestrafbaren, unverzeihlichen radikal Bosen, das
man weder verstehen noch erklaren kann durch die bosen Motive von Eigennutz, Hab-
gier, Neid, Machtgier, Ressentiment, Feigheit oder was es sonst noch geben mag und
demgegeniiber daher alle menschlichen Reaktionen gleich machtlos sind [. . .].» Hannah
Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Frankfurt a. M. o.J., S. 721f. (Orig.-
Ausg.: The Origins of Totalitarianism, New York 1955) — Vgl. dazu auch die Forderung

42



Derart verdichtete sich, zum Beispiel, die fassbare Person Adolf Eichmann
wihrend des Jerusalemer Prozesses in der Offentlichkeit zur Totalitit der
Bestie, trotz der mahnenden Stimmen jener, die mythische Revivals im Um-
gang mit Menschen, und seien es die schlimmsten Exemplare der Spezies, aus
prinzipiell humanitiren Griinden ablehnten. Die Handlungen der Bestie
sind, gleichwie die des Teufels, «zufriedenstellend> erklarbar bloss dadurch,
dass man sie als bestialische, als teuflische Handlungen kenntlich macht. Und
das wiederum heisst: sie sind weder zufriedenstellend, noch iiberhaupt er-
klarbar, wiewohl Hannah Arendt mit Blick auf die ganz und gar unspekta-
kulédre Personlichkeit Eichmanns von der <Banalitit des Bosen» sprach. Denn
die Handlungen der Bestie entspringen nicht aus kontingenten Ursachen,
sondern aus der personalen Bedingung ihrer Moglichkeit — einem absolut
bosen Ich hinter dem empirisch fassbaren Selbst. Die spektakuldre Hinrich-
tung des Mannes, der den jiidischen Genozid vom Berliner Reichssicher-
heitsamt aus administrierte, zeigte denn auch ein deutlich archaisches
Geprage, wie es im Grunde nur mythischen Gefahren angemessen ist. Am 31.
Mai 1962 «wurde Eichmann kurz vor Mitternacht gehiangt, sein Korper
verbrannt und die Asche ausserhalb des israelischen Hoheitsgebiets iibers
Mittelmeer verstreut»’. Die Erde sollte den Samen des Bosen nicht wieder
aufnehmen.

5. Sollen wir unseren Umgang mit dem Bdsen reformieren?

Ich habe meine Uberlegungen mit der Schandtat des kleinen Paul, der sich
wie Tarzan fiihlen wollte, begonnen, und bin schliesslich auf einen der gross-
ten Massenmorder der Geschichte zu sprechen gekommen. Nun maochte ich
zum Abschluss die Frage stellen, ob es denn nicht ohne weiteres moglich
wire, im Umgang mit dem Bosen dessen Hypostasierung endlich zu unter-
lassen. Wir wissen doch, dass dem Bosen keine objektive Existenz zukommt,
dass es sich vielmehr in der moralisch negativen Bewertung von Tatbestinden
erschopft, einer Bewertung, die erst von Menschen aufgrund ihrer subjekti-
ven Betroffenheit vorgenommen und bisweilen durch Institutionalisierung
auf Dauer gestellt wird . . .

nach einer «Theorie eines radikalen mundan Bosen» bei Christoph Schulte, radikal bése.
Die Karriere des Bisen von Kant bis Nietzsche, 2. Aufl. Miinchen 1991, S. 352.

5 Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitdit des Bosen. Aus dem
Amerikanischen von Brigitte Granzow. Mit einem einleitenden Essay von Hans Momm-
sen, Miinchen 1986 (Neuausgabe der dt. Orig.-Ausg. 1964), S. 296.

43



Aber wissen wir das wirklich? Wenn wir die Evidenzen priifen, die uns
unsere Kultur vermittelt — so wie ich das hier moéglichst unvoreingenommen
und um Genauigkeit bemiiht zu tun suchte —, dann kénnen wir nicht sicher
sein. Unsere Kultur ndmlich lasst keine eindeutige Antwort zu.

Man kann natiirlich, etwa im Namen einer konsequent durchgefiihrten
Aufkliarung, unseren kulturellen Rahmen, von dem unsere Evidenzen tiber
die Freiheit, das Bose, die Fremdbestimmtheit abhéngen, mit Hinweis auf die
darin wurzelnden Unzukémmlichkeiten ablehnen. Dann betreibt man refor-
mistische oder Umsturz-Metaphysik. Deren Problem ist es freilich, dass sie
ihre Reformvorschlige innerhalb jener Rahmenkategorien, jenes, mit Ri-
chard Rorty gesprochen, «abschliessenden Vokabulars» entwickeln muss,
welches sie mehr oder weniger radikal verdndern will. «Es ist <abschliessend>
[final] insofern, als dem Nutzer keine Zuflucht zu nicht-zirkuldren Argumen-
ten mehr bleibt, wenn der Wert seiner Worter angezweifelt wird.»® Die
Rechtfertigungsgriinde des metaphysischen Reformers oder Revolutionérs
sind nirgendwo anders zu holen als in dem kategorialen Framework, gegen
das er argumentiert. Und ich bin deshalb der Ansicht derer, die sagen, auf der
Ebene des final vocabulary hort der rationale Diskurs auf und beginnt das
Spiel der Uberredung, der Propaganda fiir ein neues Rahmenwerk. In diesem
Sinne ldsst sich fiir eine andere Sicht des Menschen, seiner Freiheit, seines
Bestimmtseins und seiner Einstellung zum Bdsen metaphysisch Stimmung
machen. Das mag unter Umstidnden das beste sein, was wir gegenwértig tun
koénnen — und deshalb, hdtten wir bloss Einsicht in die Lage der dann grund-
satzlich veranderten Dinge, auch tun sollten —; aber das ist trotzdem keine
Sache des rationalen Diskurses und dessen, was in seinem Rahmen als Recht-
fertigung gelten darf.

Uns ist die Einsicht in die Lage von Dingen verwehrt, die erst jenseits
unseres «abschliessenden Vokabulars» Konturen annehmen. Alles, was wir
daher begriindetermassen sagen konnen, ist, dass wir nicht wissen, ob es eine
bessere Art gibt, sich dem Bosen verstehend zu ndhern, als es unsere Art ist,
dies zu tun.

6 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt a. M. 1992, S. 127. (Orig.-
Ausg. Cambridge University Press 1989)

44



	Das Böse erklären

