Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Das Bose : vom ethischen zum metaphysischen Diskurs
Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Philosophie vor der Herausforderung
des Bosen /

La philosophie face au defi du mal

Studia Philosophica 52/93

HELMUT HOLZHEY

Das Bose
Vom ethischen zum metaphysischen Diskurs

Aron R. Bodenheimer zum 70. Geburtstag

1. Schwierigkeiten einer Theorie des Bosen

«Das Bose, nie wirklich festzustellen, gedanklich nicht zu fassen, erweist sich
faktisch in seinem plotzlichen Dasein als uniiberwindlich.» Was Karl Jaspers
im zweiten Band seiner Philosophie schreibt!, bietet sich als Motto und Leit-
faden der folgenden Uberlegungen zur vernunfttheoretischen Rekonstruk-
tion des Bosen an. Was liegt der gedanklichen Fassung des Bosen im
philosophischen, insbesondere im aufgeklarten Diskurs eigentlich im Wege?
Warum erreicht der konstruktive Gedanke des Bésen immer nur «das Phan-
tom dessen, was dem guten Willen wie hinterriicks da ist»? Die Frage erhilt
ihre Dramatik angesichts der Aufgabe, fiir die Erscheinungen des Bosen im
20. Jahrhundert (Holocaust, stalinistische Massenmorde, die Exzesse mittel-
und siidamerikanischer Diktatoren, die Verbrechen im jugoslawischen Krieg
usw. usw.) eine Erklarung zu finden und so liber das Entsetzen hinaus, das sie
auslosen, wenigstens in der Theorie eine Bewiltigung anzubahnen. Wenn von
«Bewiltigung» hierbei iiberhaupt die Rede sein diirfte, hiesse das nichts an-
deres, als dergestalt Boses in einen Bezug zu Gutem bringen’, also mit jenem

1 Karl Jaspers, Philosophie. 11: Existenzerhellung, 1932, Berlin / Gottingen / Heidelberg
1956, S. 173.

2 Ebd,, S.172.

3 Man erkennt solche Versuche in der Einrichtung von KZ-Gedenkstétten, die den Leben-
den zur «Mahnung» dienen sollen. Diese Versuche schlagen aber mindestens dann mit
Sicherheit fehl, wenn die Erinnerung an die Verbrechen als Rechtfertigung des Nachfolge-
regimes (etwa als eines antifaschistischen) benutzt wird, ja sie werden zynisch, wenn — wie

7



nach Massgabe einer Theodizee verfahren zu konnen. Theodizee heisst:
Rechtfertigung Gottes angesichts des Ubels in der von ihm geschaffenen
Welt. Gelingt das angesichts der iiberwiltigenden Realitat des Bosen nicht
mehr, bleibt nur das Wegsehen oder der Gestus: ich will damit nichts zu tun
haben. Nach der These von Karl-Heinz Bohrer bewirkte der Holocaust, dass
im Nach-Nazideutschland jeder Diskurs iliber das Bose tabuisiert wurde.
«Der Eintritt des real Bosen, des Nationalsozialismus», die schockierende
Konfrontation mit geschehendem Bosen, liess auch jede Imagination des
Bosen (in der Literatur) einem Tabu verfallen. Bohrer erkennt hierin «sozu-
sagen» eine Verdoppelung der Theodizee des 18. Jahrhunderts®*. Wo dem
Bosen hingegen ein eigener theoretisch-imagindrer Spielraum gegénnt wird —
ich spreche nur von solchen Vergegenwirtigungen des Bosen —, droht, was
immer schon bei einer (wirklichen) Tabuverletzung drohte: Ausstossung.
An Beispielen fiir diesen Vorgang ist kein Mangel. Der Marquis de Sade
wurde nicht nur unter dem Ancien Régime wegen seiner Ausschweifungen
jahrelang eingekerkert, sondern bereits wieder 1801 und nunmehr als Autor
beriichtigter Biicher verhaftet, um ab 1803 den Rest seines Lebens im Irren-
haus von Charenton zu verbringen. Inzwischen ist die Lektiire seiner nach
wie vor anstdssig wirkenden Schriften nicht mehr tabuisiert. — Ein neuerli-
cher Versuch der Ausstossung (aus dem deutschsprachigen Raum) war
jedoch jlingst gegeniiber Peter Singer zu beobachten — vielleicht bietet die
Perspektive der Tabuverletzung eine Erklarung fiir die Proteste, fiir das «Sin-
ger raus!», fiir das Niederschreien von Philosophen, die sich auch nur mit
Singers Thesen und zumal kritisch befassen: Wer die Frage der Gleichbe-
handlung von héheren Tieren und Menschen, wer insbesondere den «Wert»
des Lebens von schwerstbehinderten Féten und Neugeborenen ernsthaft
reflektiert, muss gewissermassen das Bose imaginieren® und erscheint damit —

im Falle des KZ Sachsenhausen — die erste verschwiegene Phase der «Bewiltigung» in der
blossen Umfunktionierung (in ein sowjetisches Lager) bestand. ‘

4 Karl-Heinz Bohrer, Die permanente Theodizee, in: Nach der Natur. Uber Politik und
Asthetik, Miinchen / Wien 1988, S. 144,

5 Vgl. das amoralische Gegenstiick in der «Belehrung» von Eugénie durch Madame de
Saint-Ange (in: de Sade, Die Philosophie im Boudoir, Gifkendorf: Merlin Verlag, 3. Aufl.
1989, S. 115f.): «ich verabscheue die Fortpflanzung so sehr, dass ich sofort aufhorte, deine
Freundin zu sein, sobald du schwanger wiirdest. Wenn dich allerdings dieses Ungliick
ereilt, ohne dass es deine Schuld ist, benachrichtige mich in den ersten sieben oder acht
Wochen, und ich werde es dir ganz sanft auslaufen lassen. Scheue nicht den Kindesmord;
er ist nur ein eingebildetes Verbrechen; wir sind immer Gebieterinnen iiber das, was wir in
unserem Schoss tragen, und es ist so wenig Boses dabei, diese Art Materie zu zerstoren, wie
es bose ist, die andere Materie mit Medikamenten abzufiihren, wenn wir das Bediirfnis
dazu empfinden.» Und auf die Frage Eugénies: «Aber wenn das Kind fast ausgetragen



wider alle Moral der Diskurse —als ein «boser Mensch». — Einen harmloseren
Ausschluss des Bosen macht Hubert Winkels am Historischen Wérterbuch
der Philosophie namhaft: es fehlt der Artikel zum entsprechenden Begriff in
Band 1; das Ubel, will sagen: das Manko wird erst lateinisch in Band 5 unter
dem Titel «malum» beseitigt, als ob wir den Teufel nicht eben noch in Thomas
Manns Doktor Faustus hatten altdeutsch reden horen.

Der Literaturwissenschaftler Bohrer riickt seine provozierenden Uberle-
gungen unter die Frage: «Gibt es das bose Kunstwerk?». Das wiére ein
Kunstwerk, in dem «das dargestellte Bose nicht mehr plausibilisiert ist»’,
z. B. die kiinstlerische Imagination «einer dussersten direkten vernichtenden
Gewalt gegen den nidchstbesten Mitmenschen», etwa ein Kleinkind, als Ima-
gination seiner vollig motivlosen Ermordung®. Auf die philosophische
Schreibarbeit gewendet: Gibt es den bosen Traktat, in dem das thematische
Bose nicht ethisch, geschichtsphilosophisch oder schépfungstheologisch ein-
und aufgefangen, also vom Guten gewissermassen umgarnt wird? Und falls
tatsdchlich auf eine solche inhaltliche Verarbeitung verzichtet wire, hitte das

ist?» antwortet Madame: «Und wiére es schon auf der Welt, so hitten wir immer noch das
Recht, es zu vernichten. Es gibt kein weniger umstrittenes Recht auf Erden als das der
Miitter iiber ihre Kinder. Es gibt kein Volk, das diese Wahrheit nicht als wahr anerkannt
hitte: Dieses Recht griindet sich auf die Vernunft, auf ein Prinzip.»

6 Hubert Winkels, Boses Schreiben — Schreiben gegen das Bose. Weltrettungsdienst Lite-
ratur oder Duell zehn nach zwdlf, in: Neue Rundschau 101 (1990) H. 3, S. 25-40, Anm.
S. 40.

7 Nach der Natur, a.a.0., S. 133f.

8 Rainald Goetz, Der Attentéter. Ein Bericht, in: Merkur 436, 39. Jg. Juni 1985, S. 515 (trotz
des Entsetzens, das einem das Abschreiben fast unmdéglich macht, gebe ich die einschli-
gige Stelle, weil exemplarisch fiir einen «bosen Text», im folgenden wieder; der Einwand,
dass der zitierte Text aus seinem unbedingt zu beachtenden Zusammenhang gerissen wird,
erscheint mit hier nicht stichhaltig): «Ich bin nicht der Attentéter, ich bin nur besessen von
der ganz normalen Idee einer dussersten direkten vernichtenden Gewalt gegen den nichst-
besten Mitmenschen. Ich sehe ein Kleinkind irgendwo, in der ganzen Didmlichkeit, die
Kinder an sich haben, es schreit, es spielt, es benimmt sich gar gezielt kindlich, das ist das
Allerwiderwirtigste, so ein sich selbst als Kind spielendes Kind, und ich habe nur einen
Gedanken, dieses Kind an den Fesseln zu packen und es durch die Luft mit dem Kopf mit
aller mir moéglichen Wucht immer wieder iiber die Schreibtischkante zu schlagen, immer
wieder, mit aller Wucht, den Kopf Gber die Schreibtischkante ziehen, bis das ganze ddm-
liche Kind nur noch ein blutiger triefender Fleischklumpen ist, der mir am erschopften
Arm hingt, und es wire endlich vollkommen Ruhe, ausser dem stillen Tropfen von dem
Blut auf dem Boden. Sehe ich so ein Kind, denke ich automatisch nur das, sehe ich mich
automatisch das Kind iiber der Tischkante zu Brei schlagen, deshalb schaue ich, sehe ich
so ein Kind, schnell weg. Jiirgen Bartsch, diese ordentlichen Morde, die Hohle, die Ker-
zen, das Locken der Opfer, dann das Zerstiickeln, verbotenermassen, heimlich, erregt
habe ich alles in den Zeitungen gelesen, die Prozessberichte, jeden Prozessbericht, jeden
Polizeibericht.»



reine Bose «der guten Form halben, also angesichts der Ordnung des Trak-
tats, des dank seiner Ordnung <guten» Traktats®, eine Chance? Eine indirekte
Bestatigung dieser Fraglichkeit liefert der Ausschluss des Teuflischen, der
«boshaften Vernunft» oder des «schlechthin bosen Willens»'?, aus dem phi-
losophischen Diskurs. Das von ihm untersuchte Moralisch-Bdse im Men-
schen, stellt Kant fest, ist nicht von dieser Art. Und in verwandter Intention
behauptet noch Jaspers (1932): «Das Teuflische ware als das Widergottliche
selbst von einer Grosse, die im Dasein nicht wirklich sein kann. Die gewéhn-
liche Form des Bosen» — und das heisst fiir unseren Zusammenhang: die
rational angehbare Form des Bosen — «ist, dass das Gute gewollt wird, aber
unter der Bedingung, dass es dem Eigendasein dient»'!. Aus der historischen
Erfahrung einer neuen Dimension des Bosen hat dann Hannah Arendts
Studie Eichmann in Jerusalem die Unmoglichkeit konkret vor Augen gefiihrt,
den Holocaust — ob es sich nun um Téter oder Opfer handelt — im ethischen
Normaldiskurs selbst bei Zulassung des «Teuflischen» anzugehen: Eichmann
war nicht «der Teufel in Persony, die infernalische Personlichkeit voll teufli-
scher Gesinnung, sondern biederer Biirokrat, beflissener Apparatschik «der
furchtbaren Banalitdit des Bosen, vor der das Wort versagt und an der das
Denken scheitert»'?; seine Taten waren nicht Einzeltat mal 10%, die Opfer
nicht bloss Millionen von Menschen, verletzt wurde vielmehr «die volker-
rechtliche Ordnung der Welt und die Menschheit im ganzen»".

Nicht nur die Wahl des Themas muss angesichts der Diskrepanz zwischen
den rationalen Mitteln der Thematisierung einerseits, der Erfahrung des Bo-
sen andererseits, befremden, auch der Titel «Das Bose» kann bei einem
sprachbewussten, also sprachkritischen Fachphilosophen von heute nur
Kopfschiitteln auslosen. Eine Formulierung wie Das sogenannte Bése ware
doch das mindeste, was man erwarten konnte. Und beileibe nicht bloss, um
den Autor auf Konrad Lorenz’ Aggressionstheorie!* festzulegen. Wer das
Bose bespricht, fiir den ist wohl auch der Bose nicht allzufern; bekommen wir
es gar noch mit dem Leibhaftigen selbst zu tun? Doch steht das iiberhaupt zur

9 Vgl. Georges Batailles Einordnung von Wissenschaft und Philosophie in die Welt der
«Arbeit», die keine «Uberschreitungen» kennt, in: L'Erotisme, Paris 1957, p. 305.

10 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, 1. Stiick.
Akad.-Ausg. VI, 35.

11 A.a.O,S.172.

12 Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitdt des Bosen, Miin-
chen 1986, S. 300.

13 Ebd., S. 325.

14 Konrad Lorenz, Das sogenannte Biose. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 1963,
Miinchen: dtv, 1974.

10



Wahl? In Kolakowskis «Stenogramm einer metaphysischen Pressekonferenz,
die der Ddmon am 20.12. 1963 in Warschau abgehalten hat» stellt der Teufel
selbst fest: «Sie haben aufgehort, an mich zu glauben, meine Herren, gewiss,
ich weiss davon. Ich weiss es, und es ldsst mich kalt. Ob Sie an mich glauben
oder nicht . . . es ist mir masslos gleichgiiltig . . . Es kommt mir nicht auf die
Anerkennung meiner Existenz an; fiir mich ist nur das eine wichtig — dass das
Werk der Vernichtung nicht stockt.» Der Damon rdsonniert dann tiber den
Unglauben und die Tatsache, dass er ihm immer zuerst zum Opfer falle. «Den
Teufel wird man am leichtesten los. Dann kommen die Engel, dann die Drei-
einigkeit, schliesslich Gott. Als wire der Teufel das allerempfindlichste
Teilchen IThrer Vorstellungskraft . . .»". Abgesehen davon, dass Kolakowski
uns darauf hinweist: «es gibt ein Stiick Boses, das nicht ausgerottet werden
kann»'® — mit der Bestimmung des Teufelswerks als «Werk der Vernichtung»
haben wir eine Spur fiir die Anndherung an das, was wir «das Bose» nennen,
einen ersten Eindruck vielleicht auch davon, wie sich die hypostasierende
Rede vom Bosen als gerechtfertigt erweisen konnte. Ich erinnere ganz allge-
mein an die kosmische Dimension des Bosen: das Ordnungsresistente und
-feindliche, das Chaos; und an seine anthropologische Dimension: das Bose
«als das, was sich der Erklarung und dem Verstidndnis entzieht, als das Zer-
storerische ohne Grund und Motiv». Nicht bemiihen mdchte ich hingegen
einen fundamentalokologischen Topos: «die fortgeschrittene Zivilisation in
ihrer Zerstorung der Natur und der Humanitét selbst» zur Verkorperung des
Bosen zu erkldren'” — das Kaufhaus zur modernsten Gestalt des KZ.

Der philosophische, der literarische und asthetische, der politiktheoreti-
sche Umgang mit dem Bosen stossen offensichtlich auf Schwierigkeiten. Das
Bose thematisch zu machen, es begrifflich zu fassen oder gar es erkliaren zu
wollen, fithrt zu Verstorungen. Scharfsichtig diagnostiziert Ernst Jiinger dar-
in ein Zivilisationsproblem. Man muss den Traum oder den Rausch suchen,
um in solchen aussergewohnlichen Zustinden das Bose als Wahrnehmungs-
ereignis zu inszenieren'®, denn das moderne Individuum lebt nicht mehr in

15 Leszek Kolakowski, Gesprdche mit dem Teufel. Acht Diskurse iiber das Bdse, Miinchen
1975, S. 60f. Vgl. Georges Bataille, L'Erotisme, a.a.O., p. 136f.: «L'un des signes de ce
déclin [du sacré] est le peu d’attention prété de nos jours a ’existence du diable: on y croit
de moins en moins, j’allais dire que I'on n’y croit plus: cela veut dire que le sacré noir,
étant plus que jamais mal défini, n’a plus a la longue aucun sens.»

16 L. Kolakowski, Leben trotz Geschichte. Lesebuch, Miinchen |/ Ziirich 1977, S. 194.

17 Hubert Winkels, a.a.0O., S. 30.

18 Karl-Heinz Bohrer, Die Asthetik des Schreckens. Die pessimistische Romantik und Ernst
Jiingers Frithwerk, Frankfurt a. M. / Berlin / Wien 1983, S. 229.

11



Beriithrung mit dem Bereich des Bosen. Jiinger konstatiert den «Absturz des
Puritanismus in die Naturheilkunde», «die Auszehrung der Erbsiinde durch
Sterilitdt». «Diese vollige Neutralitit, diese totale Farbenblindheit der Zivi-
lisation, die sich unter anderem in der Verwechslung des Verbrechens mit der
Krankheit, der Werte mit den Zahlen, des Fortschrittes mit der Erlosung
offenbart, ist dennoch eine letzte Konsequenz des Bosen, wenn dieses auch
nicht mehr virulent vorhanden ist — dhnlich wie die Spirochéite im metalu-
etischen Stadium. Diese moralische Kastration, die vollige Ausschneidung
des moralischen Bewusstseins bringt einen seltsamen Zustand hervor, in dem
der Mensch aus einem Diener des Bosen in eine Maschine des Bosen ver-
wandelt wird.»'® Der dsthetische Blick hat hier die moralische Dimension des
Bosen erreicht. Nicht allerdings um das Gute heranzuspielen. Jiinger entlarvt
vielmehr die zivilisatorische Abwertung des Bosen als Verlust an Niveau, und
diesen Verlust wiederum als geschichtliche Konsequenz des Bosen, ohne dass
dieses in seinen Wirkungen noch sichtbar ware. Was tun wir also, wenn wir
den bosen Blick fiir Phantasie und den bosen Menschen fiir krank erkliren,
wenn wir alle Bosartigkeit auf den Tumor versammeln, der herausgeschnitten
werden muss, wenn wir die theoretischen Diskurse vom Verdacht rationaler
Boswilligkeit reinhalten? Folgen wir auf diese Weise gar einer Konsequenz
des Bosen, das sich vergessen macht, um so nur noch ungestorter sein Zer-
storungswerk vollbringen zu konnen? Die sich in dieser Frage ausdriickende
Ungewissheit notigt immerhin, wo sie virulent wird, den Blick auf das Bose
zu richten und die ubiquitidr zu beobachtende Tendenz, unter der rhetori-
schen Agide des Guten Einverstindnis herzustellen, zu unterwandern. Das
soll nun gerade nicht heissen, dass der Bezug zum Guten entbehrlich ware. Es
ist, ich unterstreiche es nochmals, eine offene Frage, ob es das bose Kunst-
werk oder eine bose Vernunft wirklich gibt. Aber die Frage gehort gestellt. Sie
darf auch nicht vorschnell beantwortet werden. Der Vorrang des Guten mit-
samt der privativen Natur des Bosen ist alles andere als selbstverstandlich.
Die Thesen miissen auf die Fragen zuriickgebracht werden, deren Losung sie
sein wollten. Vielleicht ist auch nur noch die Frage der Ort, an dem die
Strittigkeit von gut und bose zur Sprache gebracht werden kann, nachdem
mit dem Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee gerech-
net werden muss. Nach dem Siindenfall ruft Gott den Menschen an den Ort
der Frage: Adam, wo bist du? (Gen. 3,10)

19 Ernst Jinger, Das Abenteuerliche Herz. Aufzeichnungen bei Tag und bei Nacht, Berlin
1929, S. 88f., zit. von Bohrer, Die Asthetik des Schreckens, S. 227.

12



2. Die mala: von der metaphysischen zur ethischen Traktierung
des (moralisch) Bosen

Welche Bedeutung hat das Wort «bose»? Wem oder was schreiben wir das
Pradikat, bose zu sein, zu? Unter der Hand war schon im bisher Dargelegten
die eine oder andere Erlduterung zum Wortgebrauch gegeben worden. Vor-
zugsweise, scheint mir, bietet sich als Aquivalent fiir «bose» das Wort
«zerstorerisch» an. So schon bei Leibniz®. «Un mauvais homme se plait a
faire souffrir et a detruire, et il n’en trouve que trop d’occasions.» Bekannte
historische Beispiele: Caligula oder Nero, die «mehr Ubles getan haben als
ein Erdbeben». Aus dem moralischen Ubel erwachsen nach der Uberzeugung
des Philosophen physische Ubel; «car une mauvaise volonté est dans son
departement ce que le mauvais principe des Manichéens seroit dans 1’Uni-
vers» (wenn man deren dualistischen Standpunkt einndhme).?! Leibniz kennt
drei Sorten des Ubels (mal, malum): das metaphysische, physische und mo-
ralische. Das metaphysische Ubel besteht in der Unvollkommenheit, im
Seinsmangel; das physische im Leiden; das moralische in der Siinde (péché)
bzw. Schuld (culpa)?. Wir beziehen heute den Ausdruck «bose» wie selbst-
verstiandlich auf die dritte Art von Ubeln, ordnen ihn also dem ethischen
Diskurs ein. Auch Leibniz tut das, wenn er in den teilweise deutsch geschrie-
benen Initia et Specimina Scientiae novae Generalis bése Geschehnisse der
Ordnung der Natur einschreibt. Eindeutig hat er dabei boses 7un, nicht
physische oder metaphysische Defekte der Schopfung, vor Augen. Auch hier
ist es wieder die Ordnung, die das Bose infragestellt. Fiir Leibniz jedoch nur
scheinbar infragestellt. Denn, so der Philosoph der pristabilierten Harmo-
nie: «man muss bedencken, dass das bose nicht bose ist an sich selbst, sondern
vor den der es gethan, und also die straffe zwar dazu gehohre, aber dem
ganzen nach, die Natur aus dem vermeinten bosen dergestalt das beste zu-
bringen wisse, dass alles viel besser herauskomt als wenn es anders hehrgan-
gen, sonst wiirde sie es auch gewiss nicht verstattet haben.»? Nicht der hier
vertretene Optimismus ist fiir uns von Interesse, sondern die Sicherheit, mit

20 G.W. Leibniz, Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de I’homme et I'origine du
mal, I n. 26. Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt (GP), VI, 118; in der
Ubersetzung von A. Buchenau, Hamburg 1968, S. 113f.

21 Vgl. die ungemein eindringlichen Schilderungen der wachsenden Macht des Bosen, ver-
korpert durch Sauron, den Dunklen Herrscher von Mordor, in J. R. Tolkiens Kultbuch
The Lord of the Rings, Oxford 1966; deutsch: Der Herr der Ringe, Stuttgart 1972.

22 Théodicée, 1 n. 21. GP VI, 115.

23 GP VII, 121.

13



der Leibniz den ethischen Diskurs iiber das Bose — ohne ihm einen Sonder-
status oder gar Primat zu geben — in den metaphysischen Diskurs, in dem die
Ordnung der Welt im ganzen thematisch ist, einbettet.

Ganz anders, als Resultat einer «verniinftigen» Aufklirung iiber das Bose,
bei Kant. Dem ersten Anschein nach nur sprachkritisch interessiert, weist er
in der Kritik der praktischen Vernunft auf die Moglichkeit hin, den zwei
Bedeutungen der lateinischen Worte «bonum» und «malum» im Deutschen
gesonderte Ausdriicke zuzuordnen und so jene lateinische Zweideutigkeit zu
beseitigen. Mit «bonum» kann sowohl das Gute wie das Wohl, mit «malum»
das Bose und das Ubel bzw. Weh gemeint sein. «Das Wohl oder Ubel bedeutet
immer nur eine Beziehung auf unseren Zustand der Annehmlichkeit oder
Unannehmlichkeit, des Vergniigens und Schmerzens . . . Das Gute oder Bise
bedeutet aber jederzeit eine Beziehung auf den Willen, sofern dieser durchs
Vernunftgesetz bestimmt wird, sich etwas zu seinem Objekte zu machen.»
Kant trennt das physische Ubel, das er «auf den Empfindungszustand der
Person» bezieht, vom moralischen, das mit Handlungen zu tun hat. «Bose»
kann nicht eine Sache, sondern nur «die Handlungsart, die Maxime des
Willens und mithin die handelnde Person selbst» genannt werden. Das mo-
ralische Ubel hat damit jeden objektiven Sachcharakter verloren, es kann
nicht mehr die Seins- oder natiirliche Ordnung betreffen und gefihrden.
Physische Unannehmlichkeiten, Schmerz und Tod, sind philosophisch — und
das heisst fiir den geistigen Menschen, den Menschen als Vernunftwesen —
uninteressant. Kant erinnert an den Stoiker, «der in den heftigsten Gicht-
schmerzen ausrief: Schmerz, du magst mich noch so sehr foltern, ich werde
doch nie gestehen, dass du etwas Boses (kakon, malum) seist! er hatte doch
recht. Ein Ubel war es, das fiihlte er, und das verriet sein Geschrei; aber dass
ihm dadurch ein Boses anhinge, hatte er gar nicht Ursache einzurdumen;
denn der Schmerz verringert den Wert seiner Person nicht im mindesten,
sondern nur den Wert seines Zustandes. Eine einzige Luge, deren er sich
bewusst gewesen ware, hitte seinen Mut niederschlagen miissen . . .»*. Es
lasst sich kaum ein besserer Beleg fiir den Primat der praktischen Vernunft
finden. Das Bose wird in der menschlichen Willenssphire verortet — aller-
dings, wie sich zeigen wird, ohne durchschlagenden Erfolg.

Worauf man sich einlidsst, wenn man das Bose definitorisch festzumachen
versucht, zeigt eine Stelle in Friedrich Engels’ Anti-Diihring. Ich meine dabei
nicht die These, dass alle moralischen Vorstellungen iiber Gut und Bose von
der «jedesmaligen 6konomischen Gesellschaftslage» abhingig seien, sondern

24 Akad.-Ausg. V, 59f.

14



etwas Lustigeres: Dithring enthiille uns, notiert Engels, den Ursprung des
Bosen im Menschen durch Hinweis auf den «Typus der Katze mit der zuge-
horigen Falschheit» und schreibe dergestalt: «Das Bose ist daher nichts
Geheimnisvolles, wenn man nicht etwa Lust hat, auch in dem Dasein der
Katze oder liberhaupt des Raubtiers etwas Mystisches zu wittern». Engels’
Kommentar: «Das Bose ist —die Katze. Der Teufel hat also keine Horner und
Pferdefuss, sondern Krallen und griine Augen . .. Das Bose ist die Katze!
Das ist Moral, nicht nur fiir alle Welten, sondern auch — fiir die Katze!»*

3. Mythologische und theologische Erklarungen fiir den Ursprung
des Bosen; ihre Aporetik

Woher das Bose (unde malum)? Mit der Genese soll zugleich weiter geklart
werden, was es denn mit dem Bdsen auf sich hat — ob es sich nun um die
Bedeutung des Ausdrucks «bdse» oder um die Relevanz sowie Art und Weise
modernen philosophischen Umgangs mit dem Bosen handelt. Das Spektrum
genetischer Erklirungen des Bosen ist allerdings sehr breit. Es reicht vom
Mythos des Engelfalls bis zur wissenschaftlichen Theorie infraspezifischer
Aggression, d. h. der Hypothese der Fehlleitung eines an sich lebenswichtigen
Instinkts, der nicht mehr das adaquate Ventil findet (K. Lorenz).

Daich eine kleine Anhdnglichkeit an Engellehren entwickelt habe, beginne
ich mit dem Mythos vom Engelfall. Die Engel sind ein wesentliches Element
der mittelalterlichen Ordnungsvorstellungen. Das gilt zunichst fiir die kos-
mische Ordnung. Der Engel tritt, als Glied in der Kette der geschaffenen
Wesen, dem horror vacui entgegen, und sichert so die Kontinuitdt in der
Schopfung — im Sinne der aktualisierbaren Moglichkeit des Riickbezugs der
geschaffenen Wesen aufihren Schopfer. Man muss, lehrt Thomas von Aquin,
unkorperliche Geschopfe annehmen, weil sonst eine Liicke zwischen Gott
und der von ihm geschaffenen Welt bestehen wiirde, die mit Gottes Vollkom-
menheit unvereinbar wire. Die Engel, Wesen der reinen Einsicht, bilden die
geistige Briicke zwischen Gott und den Menschen, mit der die Assimilation
der Schépfung an den Schépfer erméglicht wird?. Ahnlich in (neu)platoni-
scher Tradition noch Marsilio Ficino: Gott schafft zuerst den angelischen
Geist (mente angelica), der, zundchst formlos und finster, sich «aus angebo-
renem Triebe» zu Gott zuriickwendet und die Naturen der zu schaffenden

25 Friedrich Engels, Herrn Eugen Diihring’s Umwdlzung der Wissenschaft. MEW 20,87f.
26 Thomas von Aquin, Summa Theological q. 50, art. 1.

15



Dinge empfingt?”’. In dieser kosmologischen Funktion wehrt der Engel
gleichzeitig der Drohung des Bosen. Eine besonders heikle Mission. Wer eine
Liicke fillen will, muss in sie hineinpassen. In die Kette der Seienden passen
die Engel, indem sie geschaffene Geistwesen sind. Wie aber angesichts des
Bosen? Will der Engel es auffangen und ihm wehren, muss er es auch repra-
sentieren, und nicht bloss im Sinne einer theoretischen Vergegenwartigung, er
muss das Bose — tun! Betrachten wir den Mythos vom Engelfall. Als Mythos
ist er Indiz der <rationalen» Unldsbarkeit der Aufgabe, den Ursprung des
Bosen zu erkliren. Bar aller Nuancen, ungeachtet der unterschiedlichen
Uberlieferungen riicksichtslos zusammengefasst, erzihlt er folgendes®: Lu-
zifer bzw. Satanael, der «Fiirst dieser Welt», emport sich ob Gottes Plan, bei
der Erschaffung der Welt dem Menschen unter allen Geschopfen eine Aus-
nahmestellung zu geben; er empfindet das als Erniedrigung, ist neidisch,
zweifelt an Gottes Weisheit. Die Emporung fiihrt zu seinem Sturz, in den er
ein Drittel der Engel, die auch abfallen, mitreisst. — Welche Botschaft birgt
diese Geschichte? Sie besagt dreierlei:

— Das Bose geht nicht auf ein dem Guten gleichrangiges Prinzip zuriick,
denn Luzifer ist ein geschaffenes Wesen.

— Das Bose hat seinen Ursprung in Auflehnung, Erhebung, superbia, ist also
vom «Willen» abhingig.

— Das menschliche Bose gehort in einen umfassenden Zusammenhang. Ge-
wiss steht im Hintergrund die Erfahrung bosen Tuns von Menschen; aber
dies hat, so die Botschaft, seine Quelle und Reprisentation in einem der
menschlichen Geschichte vorgeordneten Geschehen, das mit der Welt-
schopfung als solcher verkniipft ist.

Engelfall und Siindenfall: Konzeptuell verarbeitet begegnet diese, den Ha-
resieverdacht provozierende, doppelte Erzihlung vom Ursprung des Bosen
in Origenes’ Lehre von der doppelten Schopfung, die besagt, dass die Schop-
fung der zweiten, der sichtbaren Welt Reaktion ist auf den Abfall der
angelischen Geister in der ersten, der geistigen Welt; und ebenso noch in
Franz v. Baaders Lehre vom doppelten Siindenfall Luzifers und Adams®.

27 Marsilio Ficino, Uber die Liebe oder Platons Gastmahl. Ubersetzt von Karl Paul Hasse,
hg. und eingeleitet von Paul Richard Blum. Lat.-Deutsch, Hamburg 1984, orat. I, cap. I,
S: 21,

28 Vgl. Alfons Rosenberg, Engel und Ddmonen. Gestaltwandel eines Urbildes, 2., erw. Aufl.,
Miinchen 1986, S. 147ft.

29 Vgl. Christoph Schulte, radikal bése. Die Karriere des Biosen von Kant bis Nietzsche,
Miinchen 1988, S. 180ff.

16



Auch Augustin kennt diese narrative Tradition und arbeitet sie auf seine
Weise in seine Schopfungstheologie ein. Aber er geht von einer «Gemein-
schaft zwischen Menschen und Engeln» aus®, trennt also auch nicht die
Aussagen iiber das angelische und das menschliche Bose. Damit fallen das
Motiv des Neids ob der Erschaffung der Menschen und iiberhaupt der Ge-
danke der doppelten Schopfung bzw. der ontologischen Verdunkelung als
Prozessgrund der (zweiten) Schopfung weg. Das Bose wird ganz in den Wil-
len, nicht in Natur gesetzt. Und im Unterschied zur Gnosis hypostasiert
Augustin diesen Willen nicht, spricht vielmehr auch dem Teufel eine gute,
wenngleich verderbte Natur zu. Die Schopfung ist ihrer Natur (ihrem Wesen)
nach gut; und zwar heisst «gut», wer oder was Gott anhingt?.

Augustin begreift das Bose als Ordnungsproblem. Unde malum? Haben
Unordnung, Zerstorung und Beeintrachtigung eine andere Quelle als die
Ordnung — woher resultieren sie? Eine dualistische Position leugnet die Sup-
rematie der Ordnung. Wie soll aber, wer nicht dualistisch denkt, in der
Ordnung die Quelle der Unordnung finden konnen? Die Ordnung entspringt
aus dem guten Prinzip und hat in ihm ihre Grundlage. Muss daneben ein
bodses Prinzip angenommen werden? Woher sonst die Unordnung des Bosen?
Im 6. Kapitel des XII. Buchs von De civitate Dei fragt Augustin nach dem
Ursprung des angelischen Hochmuts: « Woher der bése Wille der bosen En-
gel”» Er findet keine bewirkende Ursache. Der bdse Wille ist nicht auf einen
andern riickfiihrbar. Ist er dann immer gewesen, d. h. dem guten gleichur-
spriinglich? Er muss, wenn er liberhaupt sein soll, etwas angehoren; das
Wesen, dem er angehort, wird er verschlechtern — es ist also urspriinglich gut
und der bose Wille nicht immer dagewesen. Neuerlich driangt sich die Frage
nach der Ursache des Bosen auf: Ist sie etwas Nicht-Willentliches, Natur? Die
Natur aber ist gut, taugt also nicht zur Erklarung des Bosen. Augustin re-
simiert diesen Diskurs so: «So frage mich niemand nach der bewirkenden
Ursache des bosen Willens. Denn da gibt’s keine bewirkende, sondern nur
eine versagende, weil keine Wirkung, sondern nur Versagen»*2. Im Versuch
einer genetischen Erklarung des Bosen schreibt Augustin die privative Natur
des Bosen fest: es ist nur als Abwesenheit des Guten zu begreifen.*

Augustins Erkldrung des Bosen, die eher eine Absage an eine solche Er-

30 A. Augustinus, De civitate Dei XI1, 1.

31 Ebd.

32 XI1, 7. Eine detailliertere Darlegung und Diskussion dieser Augustinischen Argumen-
tation gibt Georg Kohler in seinem Beitrag «Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die
Nichtigkeit der Freiheit» in diesem Band, S. 67ff.

33 Vgl. zusammenfassend Chr. Schulte, a.a.O., S. 123ff.

17



klarung darstellt, kann angesichts der fortgesetzten Bedrohung durch das
Bose nicht befriedigen. Ich sehe nur eine Interpretation des Mythos vom
Engelfall, die dieser Situation gerecht wird und Hoffnung ldasst. Man muss
die Entscheidung zum Guten oder Bésen dem Engel, wie er von Gott ge-
schaffen ist, selbst einschreiben. Gott bindet den Engel an ein einziges
unwiderrufliches Entweder-Oder*. Im Ursprung selbst liegt die M6glichkeit
der Engel-Entscheidung. Die gut geschaffene Kreatur gerit vor die Freiheit
der Wahl, weil sich nur darin die Intention des Schopfers erfiillt. Das «na-
turliche Liebes-Gefiihl fiir den Schopfer» geniigt diesem nicht. Der Engel
muss sich zwischen der Liebe zum Schopfer oder zu sich selbst, unabhingig
von Gott, entscheiden. Es ist, wie Cacciari betont, die ungeheure Liebe zum
«eigenen Licht», die den Sturz nach sich zieht*. Nicht erst dem Menschen,
schon dem Engel gehort die «reale und lebendige» Freiheit, d. h. nach Schel-
ling das «Vermdgen des Guten und des Bosen»*. Heisst das nicht, dass der
gottlichen, der guten Ordnung als solcher der Streit zwischen gut und bose
eingeschrieben ist?

4. Vom ethischen Diskurs tiber den Ursprung des Bdsen bei Kant
zum metaphysischen Diskurs bei Schelling

Ich mache einen Sprung, nicht schon zu Schelling, aber zu Kant. Wie erklart
Kant den Ursprung des Bosen? Bemerkenswerterweise macht er das radikal
Bose zum Thema des ersten Stiicks seiner Religion innerhalb der Grenzen der
blossen Vernunft. Worin besteht das Bose? Es finden sich mannigfache Zu-
schreibungen des Pradikats «bdse», so begegnen im Text bose Menschen,
bose Handlungen, bose Maximen, ein boses Herz u. a. m. Genauer betrachtet
sollen Menschen dann «bodse» genannt werden, wenn sie aufgrund boser
Maximen, d. h. boser subjektiver Grundsitze, handeln. Das Attribut «bdse»
soll keinesfalls der Natur des Menschen zugeschrieben werden, oder doch nur
in dem Sinne, dass darunter «der subjektive Grund des Gebrauchs seiner
Freiheit» verstanden wird?. Als solch subjektiver Grund kann wiederum nur

34 Massimo Cacciari, L'Angelo necessario, Milano 1986; deutsch: Der notwendige Engel.
Ubersetzt von R. Kacianka, Klagenfurt 1987, S. 104.

35 S.101f.

36 F.W.]. Schelling, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Frei-
heit (1809), zit. nach der Ausgabe von Horst Fuhrmans, Stuttgart: Reclam, 1983, S. 64
(= Simmtliche Werke VII, 352).

37 Akad.-Ausg. VI, 21.

18



ein freier Akt gelten, sonst wire keine moralische oder strafrechtliche Zu-
rechnung einer bosen Handlung moglich. Das Bose geht demnach auf einen
freien Akt zuriick, nicht etwa auf einen natiirlichen Trieb. Dieser freie Akt ist
im Unterschied zur triebhaften Handlung durch Selbstbestimmung gekenn-
zeichnet, durch die Annahme einer Regel, der ich meinen Freiheitsgebrauch
unterstelle, und eben eine solche Regel heisst bei Kant «Maxime». Die Frage
nach dem Grund des Bosen transformiert sich damit in die Frage nach dem
«ersten Grund der Annehmung . . . boser (gesetzwidriger) Maximen»3.
Das Bose gewinnt in Kants Philosophie erst mit dieser Frage nach dem
ersten Grund boser Maximen Virulenz. In seiner Ethik hatte sich diese Frage
noch gar nicht gestellt, war sie doch auf die Bestimmung des Guten im Sinne
der Erarbeitung eines Begriffs des Guten ausgerichtet, dem «das Bose» als
abstrakte Negation gegeniiberstand®. Gut sei allein ein Wille, und zwar der
mit der Vorstellung der allgemeinen Gesetzmassigkeit der jeweiligen Maxime
vernunftbestimmte Wille. Ob man je einen empirischen Nachweis fiir einen
derart guten Willen beibringen kénnte, bezweifelte selbst Kant, erklarte sich
aber daran und damit an der pragmatischen Glaubwiirdigkeit seiner Ethik
fir weitgehend desinteressiert. Das Studium des Bosen in Gestalt boser Ma-
ximen zeigt eine veranderte Einstellung. Kant stellt sich in die Perspektive der
Wirklichkeit sittlichen Handelns. Wie kommt es dazu, dass wir nicht geméss
dem kategorischen Imperativ handeln? Der handelnde Mensch ist als solcher
offenbar kein hoheres Vernunftwesen, die praktische Selbstgesetzgebung als
Ausdruck seiner praktischen Vernunft ihm nicht eingeschrieben. Und mehr
noch: Solche Widersetzlichkeit muss seiner Freiheit zugerechnet werden,
nicht seiner sinnlichen Triebnatur. Der menschliche Freiheitsgebrauch ist also
ambivalent. Worin ist diec Annahme guter, worin die Annahme boser Maxi-
men begriindet? Jene, antwortet Kant, in einer urspriinglichen Anlage zum
Guten in der menschlichen Natur, diese in einem natiirlichen Hange zum
Bésen. Unter einem «Hang» ist die subjektive «Pradisposition zum Begehren
eines Genusses» zu verstehen, die fiir den Fall des Hanges zum Bosen als nicht
angeboren, sondern als von einzelnen Menschen sich selbst zugezogen auf-
gefasst werden soll. Mit diesem Hang zum Bosen erscheint im Zentrum des
menschlichen Freiheitsgebrauchs ein sittlichkeitsfeindliches Element. Kant

38 Ebd.

39 Hermann Schroédter, Zwischen intelligibler Tat und Sprachereignis: Das Bose als philo-
sophisches Problem im Deutschen Idealismus und in der Analytischen Philosophie, in:
Philosophisches Jahrbuch 99 (1992) S. 51-73, zit. S. 52. — Auf die Anfithrung und Dis-
kussion der reichen Literatur zu Kants Theorie des Bésen muss ich in diesem Aufsatz
weitgehend verzichten.

19



sucht es zugleich mit allen theoretischen Mitteln zu entschirfen. Wenn der
Hang ein moralisch relevanter Faktor sein soll, muss er 7af sein, als Hang
aber Tat vor jeder Tat, intelligible Tat, die nicht in die Zeit fallt, ein philo-
sophisch reinterpretiertes peccatum originale®. Dieser «natiirliche» und doch
nicht natiirliche, weil selbstverschuldete Hang zum Bosen heisst das radikal
(wurzelhaft) Bose in der menschlichen Natur*'. Es wirkt sich dahin aus, dass
der Mensch die «sittliche Ordnung» verkehrt, namlich das moralische Gesetz
der Selbstliebe unterordnet. Nicht die Selbstliebe, Neigung oder Sinnlichkeit
als solche machen das moralisch Bose aus, sondern deren positive Bewertung
gegeniiber der moralischen Selbstbestimmung unter dem Gesetz. Die Ana-
logie zur Emporung Luzifers gegeniiber Gott im Mythos vom Engelfall ist
augenfillig: Nicht die Selbstliebe als solche, sondern die ungeheure Selbst-
liebe, die Uberhebung, die die Emporung auslost, fiihrt zum Eklat. Und Kant
selbst erinnert an diese Geschichte zur Plausibilisierung seiner Theorie des
moralisch Bosen. Der «Vernunftursprung» des Hanges zum Bosen — der als
Ursprung allein relevant ist — «bleibt uns unerforschlich», bleibt Geheimnis:
Augustinisches Resultat. Die urspriingliche Anlage des Menschen ist eine
zum Guten: «fiir uns ist also hier kein begreiflicher Grund da, woher das
moralische Bdse in uns zuerst gekommen sein konne»*. Diese Unbegreif-
lichkeit werde in der Bibel so zum Ausdruck gebracht, dass die «Geschichts-
erzihlung» das Bose dem Menschen «in einem Geiste von urspriinglich
erhabnerer Bestimmung voranschickt»*, so aber fiir uns unbegreiflich dar-
stellt und den Menschen durch Verfiihrung ins Bose fallen l4sst.

Im Kern des moralischen Freiheitsgebrauchs tritt bei Kant, so fasse ich
zusammen, ein Storfaktor auf, ein diabolos, der eine Verkehrung der sittli-
chen Ordnung bewirkt bzw. darstellt. In seiner Unergriindlichkeit ist er Indiz
eines Risses, der auch den Versuch einer moralischen Letztbegriindung au-
tonomen Menschseins durchzieht.*

Auf Schellings «realen und lebendigen Begriff» der Freiheit, «dass sie ein
Vermogen des Guten und des Bosen sei», war bereits im Anhang zu meiner
kurzen Vergegenwiértigung von Augustins Verstdndnis des Bosen hingewie-
sen worden. Ich will nun diese Definition der Freiheit und die Philosophischen
Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit im ganzen nicht so

40 Akad.-Ausg. VI, 31.

41 Akad.-Ausg. VI, 32.

42 Akad.-Ausg. VI, 43. Vgl. H. Schrédter, a.a.0., S. 54.

43 Akad.-Ausg. VI, 43f.

44 Vgl. die Ausfiithrungen von Hans Peter Lichtenberger «Uber die Unerforschlichkeit des
Bosen nach Kant» in diesem Band S. 117ff.

20



sehr nach ihrem Beitrag zur «Positivierung» des Bosen® als vielmehr als
Markstein bei der Uberfiihrung des ethischen Diskurses iiber das Bése in den
metaphysischen Diskurs des Bdsen interpretieren.

Im Begriff des Bosen zeichnen sich zundchst Gemeinsamkeiten zwischen
Kant und Schelling ab. Auch fiir diesen besteht das Bose in der «Erhebung
des Eigenwillens» bzw. in der «positiven Verkehrtheit oder Umkehrung der
Prinzipien»*, also einer Verkehrung der Ordnung von Partikular- und Uni-
versalwille. Diese Verkehrung ist nun allerdings nicht mehr grundlose Tat
eines unmoralisch handelnden Menschen; sie hat vielmehr ihren Grund in
einem {iber den Menschen hinausgreifenden, wenn auch im Menschen auf
seine Spitze getriebenen Geschehen: in der Erregung des Naturgrundes, die in
die Entzweiung fiithrt. Denn die Mdglichkeit des Guten und Bosen wird von
Schelling in der «Zertrennlichkeit» der in Gott einigen («identischen») Prin-
zipien fundiert. Bemerkenswerterweise werden auch Gott zwei Prinzipien
zugeschrieben, die er in Einheit in sich hat; denn er hat den Grund seiner
Existenz, seiner Natur, als von ihm unterschiedenes Wesen in sich. Schelling
gibt damit eine von Jakob Bohme belehrte Interpretation der Causa sui
Spinozas. Indem er Gott in der Differenz von Grund und Existenz denkt,
ldsst er Gut und Bose in Gott begriindet sein. Die evolutionire Auflosung des
Bandes, das in Gott urspriinglich Grund und Existenz, Wille und Verstand,
das Regellose und die Ordnung verkntipft, fithrt im menschlichen Geist zur
Offenbarung Gottes als Geist. Damit wird der Mensch, und allein der
Mensch, des Bosen fiahig. Der Grund des Bosen kann nun keineswegs mehr
«in Mangel oder Beraubung» gesucht werden, sondern muss «in dem hoch-
sten Positiven liegen, das die Natur enthilt», «in dem offenbar gewordnen
Zentrum oder Urwillen des ersten Grundes»*’. Der Grund des Bésen ist wohl
im gottlichen Grund, aber nicht im «anfianglichen Grundwesen» zu suchen,
weil «in ihm keine Zweiheit der Prinzipien ist»; ebensowenig in einem an-
fanglich gefallenen Geist, weil mit dessen Einfithrung nichts zum Ursprung
des Bosen in der Kreatur beigebracht wiirde* — wie sich bei Augustin und
Kant zeigte. Um das Bose wirklich werden zu lassen, bedarf es allerdings der
intelligiblen Tat des Menschen, der Tat oder Entscheidung, in der sein Wesen

45 Vgl. Odo Marquard, (Art.) Malum I, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, Bd. V,
Sp. 655; Anton Hiigli, (Art.) Malum V1. 3, ebd., Sp. 693ff.

46 F.W.]. Schelling, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Frei-
heit, a.a.0., S. 79f. (= SW VII, 365f.).

47 S. 83 (= SW VII, 368f.); Hervorhebung von mir.

48 S.90 (= SW VII, 375).

21



besteht®. Es ist nicht die Entscheidung fiir ein Gutes oder Boses, sondern der
tathafte Grund solcher Entscheidungen, mit dem der Mensch ein Wesen der
Freiheit zum Guten und Bosen wird.

Nochmals: Das Bose ist an die Kreatur gebunden, insofern erst in und mit
dieser der Urgrund «aufgeht» und so Scheidung veranlasst. Das Bose tritt mit
dem Menschen in der urspriinglichen Schépfung auf (und nicht schon in
Luzifers Fall, wie wieder bei Baader). Die Entscheidung fiir gut oder bose hat
ihren Grund in der intelligiblen Tat, mit der der Mensch vorzeitlich zum
Menschen wird. Was bedeutet es also bei Schelling, dass das Bose der mensch-
lichen Tat zugerechnet wird? Es bedeutet,

— dass es nicht menschlicher Sinnlichkeit, sondern (wie schon bei Kant)
seiner Vernunft, seinem Geist entstammt; ,

— dass es nicht im menschlichen Wesen, der menschlichen (Natur, seinen
Ursprung hat, wiewohl die menschliche Natur im theosophischen Sinne in
die Verkehrung der Prinzipien involviert ist;

— dass es als selbstische Erhebung, Erhebung des Eigenwillens zum herr-
schenden, dem Werdeprozess Gottes zugerechnet werden kann, ohne dass
nun noch an einer Rechtfertigung Gottes, an einer Theodizee, Bedarf be-
stinde.

Fir Kant gab es keine Moglichkeit, das Teuflische philosophisch anzuspre-
chen oder gar zu begreifen; die Untersuchung des «radikalen Bésen» unter-
minierte den praktischen Diskurs der Freiheit des endlich-geschichtlichen
Wesens Mensch. Schelling steht wieder fiir den metaphysischen Diskurs ein,
in dem die Moglichkeit zum Bosen neben die zum Guten riickt, nicht dieser
untergeordnet wird. Das verniinftige Begreifen des Bosen fiihrt vor eine reelle
Macht, die die Freiheit des Menschen gefangennimmt und so einen destruk-
tiven Willen, der in der Schopfung unterworfen war, immer wieder schran-
kenlos zu machen droht®. Der Preis dieser «Positivierung» des Bosen ist aber,
wie Schellings Spatphilosophie klarstellt, das Zugestidndnis, dass die ver-
niinftige Wahrheit iiber das Bose nicht ohne Offenbarung zu haben ist*'. Das
«menschliche Bewusstsein, wie es jetzt ist», steht in diesem Offenbarungs-
prozess, ohne ihn noch als ganzen in allen seinen Momenten zu wissen, freier
interpretiert: ohne der dem Prozess zugehorigen Entbergung des Bosen ge-

49 S. 102 (= SW VII, 385).
50 Vgl. die gegen die Privationsthese gerichtete Bemerkung Schellings (a.a.0., S. 83 = SW
VII, 368): «Der Teufel nach der christlichen Ansicht war nicht die limitierteste Kreatur,

sondern vielmehr die illimitierteste.»
51 Vgl. F. W. J. Schelling, Philosophie der Offenbarung, Darmstadt 1974, Bd. 2, S. 4.

22



wachsen zu sein. Aber die «vollendete Wissenschaft», die wir als zu unserem
Wesen gehorig wiederzuerinnern bestrebt sind®, enthélt die Gewissheit, dass
Gott «nicht wollen kann, dass das Bdse verborgen bleibe, und gerade seiner
Heiligkeit wegen wollen muss, dass es offenbar werde, nicht unter dem von
ihm gesetzten Guten sich verberge»®. Trotz solcher Gleichberechtigung des
Bésen stosst auch dieser theologische Diskurs nicht bis zum bdsen Diskurs»
vor; im Gegenteil: die Entbergung des Bosen steht im Dienste seiner Uber-
windung, das Bose soll «von dem Guten geschieden, um auf ewig in das
Nichtsein verstossen zu werden»*.

5. Schwierigkeiten einer philosophischen Theorie des Bosen

Aber ist denn eine iiber die Schellingsche Wiirdigung noch hinausgehende,
eine <reine> philosophische Darstellung des Bosen im Sinne des <bosen» Trak-
tats iiberhaupt moglich, d. h. sinnvoll? Ich umreisse abschliessend das Pro-
blem und nehme dabei zusammenfassend Bezug auf das bisher Ausgefiihrte.
Ausgangspunkt fiir jeden Versuch, den philosophischen Diskurs fiir das Bose
zu 6ffnen, sind die liberwiltigenden Erfahrungen, die mit ihm in Geschichte
und Gegenwart zu machen sind: von Folterungen, Vertreibungen, Einzel-
und Massenmorden iiber systemimmanente Formen von Destruktivitit bis
zu «Hitler in uns selbst» und den <kleinen» Bosartigkeiten des Alltags. Fiir
solche Erfahrungen macht sich, insbesondere bei unmittelbarem Erleben, das
Postulat einer «Sinnfindung» geltend, wir bediirfen eines Horizontes, um
derartige Einbriiche des Bosen auch nur <theoretisch> verstehen zu kénnen.
Es gibt dabei Erfahrungen, die schlechthin liberwéltigend sind, blankes Ent-
setzen auslosen, nicht verarbeitbar sind. Das «Teuflische», das wir in solchen
Féllen am Werk sehen, ist vormodern in der Gestalt des Teufels personifiziert
worden — darin zugleich reprisentiert und gebannt. Personifizierung und

52 Bd. 1, S. 287.

53 Bd. 2, S. 262. Schelling also macht bereits, wenigstens ontologisch, riickgdngig, was
wieder Bataille (a.a.0., p. 134ff.) am Christentum beklagt, dass in seiner Welt das Heilige
der «Uberschreitung» beraubt wird: «Le diable — I'ange ou le dieu de la transgression (de
I'insoumission et de la révolte) — était chassé du monde divin.» Dazu Schelling wortlich:
«Jene ganze Vorstellung . . . von einem erst heilig erschaffenen Engel, der sodann sich
gegen Gott emport und andere Geister mit in seinen Ruin zieht, darauf, schon von Gott
ausgestossen, von Neid gegen den Menschen beseelt, auch diesen zu verderben gesucht
habe, diese ganze Vorstellung, scheint es mir, miisse, und zwar im Interesse der Theologie
selbst, aufgegeben werden . . .» (ebd., S. 262).

54 Philosophische Untersuchungen, a.a.0., S. 125 (= SW VII, 404).

23



Symbolisierung sind Ansitze zu einem verstehend-bewéltigenden Umgang
mit dem Uberwiltigenden. Was Rilke fiir den Engel namhaft macht’s

Tréte der Erzengel jetzt, der gefihrliche, hinter den Sternen
eines Schrittes nur nieder und herwérts: hochauf-
schlagend erschliig uns das eigene Herz,

gilt ebenso fiir den Teufel: symbolische Gestalten, die anschaulich einprag-
sam halten, dass wir dem, was sie verkorpern, in der Begegnung nicht
gewachsen wiren. Die philosophische Theorie, z. T. auf ihnen aufbauend,
versucht den Prozess der Bewiltigung weiterzutreiben.

Sie stosst hierbei auf die Schwierigkeit, ihrem Gegenstand, dem Bosen, in
eigentimlicher Art nicht gewachsen zu sein. Und zwar zum einen in formaler
Hinsicht, als Theorie, indem allein schon die theoretische Form des Zugangs
als solche den Diskurs des Bosen begrenzt, weil Theorie selbst dank der ihr
eigenen Ordnung «gut» ist. Zum anderen in inhaltlich-begrifflicher Hin-
sicht, so dass sie das Bose entweder systematisch (zu einer blossen Privation
des Guten) herabsetzen, schwichen, verharmlosen muss®’ oder an seiner
«Wirklichkeit» scheitert. Das letztere passiert den Theodizeen des 18. Jahr-
hunderts; es widerfahrt aber auch, wie gezeigt wurde, der Kantischen Ethik,
indem der Zugriff auf das Bose ihre eigenen Voraussetzungen untergrabt.
Schellings spekulativ-geschichtliche Theorie des Bosen muss gegen dessen
Positivitit eine Philosophie der Offenbarung aufbieten, die der funktionalen
Einbindung und schliesslichen Uberwindung des Bosen gewiss macht.

Als Konsequenz dieser philosophisch-theoretischen Erfahrungen mit dem
Bosen konnte sich der theoretische Ausschluss mit Hilfe biologischer, gesell-
schaftstheoretischer oder sprachkritischer Problemreduktionen aufdringen.
Ich halte das nicht fiir verantwortbar. Eine Verdringung des Bosen aus un-
serer Wahrnehmung kann nur, mythologisch gesprochen, seinen neuerlichen
Einbruch beférdern — mit umso schrecklicheren Folgen, je unerkannter es

55 Aus der zweiten Duineser Elegie.

56 Inwieweit das auch fiir das «bdse Kunstwerk» gilt oder ob in der Literatur und Kunst
eine vollkommenere, von der «Form» nicht behinderte Anndherung an das Bose moglich
ist, bleibt weiter zu reflektieren. Um noch ein Beispiel anzufiihren, so scheint sich John
McNaughton in seinem Film «Henry: Portrait of a Serial Killer» bewusst einer «objek-
tiven» Sicht zu verpflichten, in der die vorgefiihrten Morde «wie Momentaufnahmen»
festgehalten werden, «die (fast), ohne Beriicksichtigung der Vergangenheit und ohne
Aussicht in die Zukunft, ganz auf den Augenblick fixiert sind» (NZZ 21. 6. 1991).

57 Willi Oelmiiller (Ist das Bose ein philosophisches Problem? in: Philosophisches Jahrbuch
98 (1991) S. 251-266, zit. S. 259) nennt das «Depotenzierungen des Bésen durch Blick
aufs Ganze (Ontologisierung, Asthetisierung, Funktionalisierung)».

24



dank unserer kiinstlich erzeugten Naivitidt aufzutreten vermag®. Die philo-
sophische Frage nach dem Bosen ist also offen zu halten. Das bedeutet nicht
nur, sie trotz der eklatanten Schwierigkeiten — wie sie die Tradition vor Augen
fiihrt — weiterzutreiben, sondern vor allem auch, sie gegen exklusive Behand-
lungsanspriiche zu behaupten. Solche begegnen innerhalb der Philosophie
heute seitens der Ethik: das Bose wird, wenn tiberhaupt, als ein Problem der
Ethik monopolisiert. Dabei erweisen sich gerade ethische Diskurse, ob sie
nun auf Pflichten, Interessen oder Verantwortung fiir Handlungsfolgen
bauen, strukturell als tiberfordert, wo sie sich diesem Thema stellen. Die
«Macht des Bosen» durchkreuzt den guten Willen, das gute Leben, den guten
Menschen. Ethik kann sogar wider Willen «die Stétte der Vergehen, der
Frevel und der Verfehlungen» werden, etwa in Gestalt der Rechtfertigung des
Terrors®; gewissermassen selbst ein Opfer des Bosen. Die Méglichkeit zum
Bosen ist nicht ethisch, ja iiberhaupt nicht rational abzuarbeiten, sie liegt im
Riicken unserer Vernunft, indem diese selbst in die Strittigkeit von gut und
bose gestellt ist.

Ich bin nicht sicher, ob es sinnvoll ist, die globale Zerstorung unserer
natiirlichen Umwelt in den Diskurs iiber das Bose einzubeziehen. Oder je-
denfalls nur unter der Voraussetzung einer Erweiterung, mit der die vernunft-
theoretische Reduktion der Ubel auf das moralisch Bose riickgingig gemacht
wiirde. Leibniz hatte bereits auf die schlimmen physischen Folgen des mo-
ralisch Bosen hingewiesen. Es gilt aber auch umgekehrt: Die physischen
Ubel, die uns drohen, diirften das Bose provozieren und das ihnen eigene
Zerstorungspotential noch vergrossern. Ich halte den auf rationale Hand-
lungsprinzipien restringierten ethischen Diskurs in einer Situation, die durch
das weitere Wachstum der Weltbevolkerung, die neuen Volkerwanderungen,
die Zerstérung der Okosphire etc. gekennzeichnet ist, fiir hoffnungslos iiber-
holt. Stattdessen sich auf einen erweiterten, einen mit der «kMacht des Bosen»
rechnenden und dergestalt «metaphysischen» Diskurs einzulassen, kann wie-
derum nicht heissen, mit der alten Metaphysik einer letztlich guten und

58 Die in Europa weitverbreitete Hilflosigkeit angesichts der Greuel und Schrecken des
Krieges in Jugoslawien ist auch eine Folge dieser Verdringung und ein Menetekel zu-
gleich. Gewiss kann Philosophie in solchen Erfahrungen — darin gebe ich Oelmiiller
(a.a.0., S. 266) recht — nicht «trosten», d. h. keine Perspektive vorgeben, «als ob die
Geschichte des Bosen und Leidens beendet, aufgehoben, verséhnt sei». Aber sie kann
und muss mehr sein als blosse Kritik vorliegender Frage- und Antwortversuche. Gerade
die «Perspektive des leibgebundenen, . . . endlichen Menscheny ist, wie sich nicht zuletzt
an den Uberschreitungen in der Erotik zeigt (G. Bataille), die Perspektive des animal
metaphysicum.

59 Julien Freund, Die doppelte Ethik, in: Neue Hefte fiir Philosophie, Heft 21 (1982) S. 19.

25



verninftig-transparenten Ordnung in den Kampf zu ziehen, kann vielmehr
nur heissen, die Angewiesenheit auf das Gute, von dem und an dem wir
zehren, damit aber den in Mythen und Ursprungserzahlungen explizierten
Streit zwischen Ordnung und Chaos, gut und bose, als condition humaine zu
fokussieren. Es ist eben gerade nicht so, dass — wie Nietzsche meint® — die
«Begriffe gut> und <bdse>» nur in Bezug auf Menschen Sinn haben», primdr ist
die «Welt» gut oder bose. Nichts anderes als eine solche «metaphysische»,
ndmlich durch menschliche Vernunft und menschlichen Willen nicht einhol-
bare Voraussetzung, macht auch Freuds Todestriebkonzept geltend. Selbst
die natiirliche Ordnung auf unserem Planeten in ihrer ganzen Dynamik ge-
winnt in den letzten Jahrzehnten den Charakter eines Gutes und wird damit
in die Auseinandersetzung zwischen gut und bose geriickt. Reden wir hierbei
von Verantwortung, so dusserte sich diese m. E. primér in der Ausbildung
eines 0ko-metaphysischen Diskurses. Er wird deshalb notwendig, weil wir
fiir die Erhaltung von etwas besorgt sein miissen, das immer auch unabding-
bare Voraussetzung unserer diesbeziiglichen Bemithungen ist. In der heutigen
naturphilosophischen Debatte wird dieses Unverfiigbare als Narur identifi-
ziert, zugleich aber haufig mit der natiirlichen Umwelt des Menschen, die zu
erhalten und stiitzen ist, verwechselt®. Diese Verwechslung erspart den me-
taphysischen Diskurs. Wird jedoch die natiirliche Ordnung auf unserem
Planeten Gegenstand eines solchen Diskurses, dann muss die 6kologische
Krise als Krise dieser natiirlichen Ordnung selbst, als Krise der Balance von
Ordnung und Unordnung, Konstruktion und Destruktion in der Evolution,
begriffen werden. (Das menschliche Begreifen scheint allerdings viel zu sehr
dem Aufbau von Ordnung, dem «Guten», verpflichtet, um ein geeignetes
Medium fiir die Erfahrung der inneren Strittigkeit der Natur zu sein.)
Emigriert der metaphysische Diskurs aus der Rationalitat in die Welt der
Mythen? Paul Ricoeur hat darauf hingewiesen, «dass die Mythenwelt selbst
schon eine zerbrochene Welt ist»%2. Die Mythen erzdhlen von Engeln und
Teufeln; sie geben uns damit zu denken, ohne in unseren Gedanken und ihrer
Logik des Guten und Bosen aufzugehen, ohne sich insbesondere in eine
«ethische Anschauung des Bosen» einfachhin tibersetzen zu lassen. Dem hat
Ricoeur mit der Ausarbeitung einer spezifischen Hermeneutik, einer «schop-

60 F. Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, 1 1.28. KG IV/2, S. 45.

61 Vgl. zur Kliarung des Naturbegriffs in dieser Hinsicht meinen Aufsatz «Der Gedanke
eines <Rechts der Natup als Resultat radikaler Kritik des Naturrechtsdenkens» in: Ver-
rechtlichung und Verantwortung. Studia Philosophica, suppl. 13 (1987) S. 207-218.

62 P. Ricoeur, Phdnomenologie der Schuld. 1: Die Fehlbarkeit des Menschen, 2.Aufl., Miin-
chen 1989, S. 15.

26



ferischen Sinninterpretation» fiir die Symbolik des Bdsen Rechnung zu
tragen versucht, die er mit der Reflexion iiber die «Fehlbarkeit des Men-
schen» zusammenfiihrt und so den ethischen in einem religiés-anthropolo-
gischen Diskurs des Bosen transzendiert®. Der Reflexion, die sich ohne
Mythos und Symbol, rein «im Dienst der Rationalitdt» vollzieht, «ist das
Verstdndnis des Bosen verschlossen». Hier gibt das Symbol zu denken. «Das
Symbol gibt: eine durch die Mythen belehrte Philosophie findet sich an einem
gewissen Punkt der Reflexion ein, und sie will, iiber die philosophische Re-
flexion hinaus, auf eine gewisse Situation der modernen Kultur antworten»®.
Was ich mit diesem Hinweis auf Ricoeur andeuten mochte: Der metaphysi-
sche Diskurs des Bosen muss nicht eskapieren. Eine radikalere Version der
theoretischen Vergegenwirtigung des Bosen bildet das Werk des Marquis de
Sade: die durch bose Rechtfertigungen untermalte «reine» Darstellung bésen
Tuns, einer unaufhaltsamen Maschinerie der Verbrechen. Wozu aber diese
ganze riesige Anstrengung? Paradox genug: Die Anerkennung des Bdsen als
Moment «Gottes» scheint jene Alternative zu seiner — erfolglosen — Unter-
driickung im Namen der Vernunft, scheint jenes gelebte Bewusstsein selbst zu
sein, mit dem allein die «verderblichen Wirkungen» des Bosen (Bataille
spricht von «Sadismus») eingegrenzt werden konnen, um ihm, soweit es fiir
den Menschen «unertriglich» wird, entschlossen Widerstand zu leisten®.

63 Vgl. Gonsalv Mainberger, Die Freiheit und das Bdse. Diachronische und synchronische
Lektiire der Werke von Paul Ricoeur, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 19 (1972), S. 410-430.

64 Phdnomenologie der Schuld. 11: Symbolik des Bésen, 2. Aufl., Miinchen 1988, S. 395f.

65 G. Bataille, L’Erotisme, a.a.0., p. 206.

27






	Das Böse : vom ethischen zum metaphysischen Diskurs

