
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 52 (1993)

Artikel: Das Böse : vom ethischen zum metaphysischen Diskurs

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Philosophie vor der Herausforderung
des Bösen /

La philosophie face au défi du mal

Studia Philosophica 52/93

HELMUT HOLZHEY

Das Böse
Vom ethischen zum metaphysischen Diskurs

Aron R. Bodenheimer zum 70. Geburtstag

1. Schwierigkeiten einer Theorie des Bösen

«Das Böse, nie wirklich festzustellen, gedanklich nicht zu fassen, erweist sich

faktisch in seinem plötzlichen Dasein als unüberwindlich.» Was Karl Jaspers
im zweiten Band seiner Philosophie schreibt1, bietet sich als Motto und
Leitfaden der folgenden Überlegungen zur vernunfttheoretischen Rekonstruktion

des Bösen an. Was liegt der gedanklichen Fassung des Bösen im
philosophischen, insbesondere im aufgeklärten Diskurs eigentlich im Wege?

Warum erreicht der konstruktive Gedanke des Bösen immer nur «das Phantom

dessen, was dem guten Willen wie hinterrücks da ist»?2 Die Frage erhält
ihre Dramatik angesichts der Aufgabe, für die Erscheinungen des Bösen im
20. Jahrhundert (Holocaust, stalinistische Massenmorde, die Exzesse mittel-
und südamerikanischer Diktatoren, die Verbrechen im jugoslawischen Krieg
usw. usw.) eine Erklärung zu finden und so über das Entsetzen hinaus, das sie

auslösen, wenigstens in der Theorie eine Bewältigung anzubahnen. Wenn von
«Bewältigung» hierbei überhaupt die Rede sein dürfte, hiesse das nichts
anderes, als dergestalt Böses in einen Bezug zu Gutem bringen3, also mit jenem

1 Karl Jaspers, Philosophie. II: Existenzerhellung, 1932, Berlin / Göttingen / Heidelberg
1956, S. 173.

2 Ebd., S. 172.

3 Man erkennt solche Versuche in der Einrichtung von KZ-Gedenkstätten, die den Lebenden

zur «Mahnung» dienen sollen. Diese Versuche schlagen aber mindestens dann mit
Sicherheit fehl, wenn die Erinnerung an die Verbrechen als Rechtfertigung des Nachfolgeregimes

(etwa als eines antifaschistischen) benutzt wird, ja sie werden zynisch, wenn -wie

7



nach Massgabe einer Theodizee verfahren zu können. Theodizee heisst:

Rechtfertigung Gottes angesichts des Übels in der von ihm geschaffenen
Welt. Gelingt das angesichts der überwältigenden Realität des Bösen nicht
mehr, bleibt nur das Wegsehen oder der Gestus: ich will damit nichts zu tun
haben. Nach der These von Karl-Heinz Bohrer bewirkte der Holocaust, dass

im Nach-Nazideutschland jeder Diskurs über das Böse tabuisiert wurde.
«Der Eintritt des real Bösen, des Nationalsozialismus», die schockierende
Konfrontation mit geschehendem Bösen, liess auch jede Imagination des

Bösen (in der Literatur) einem Tabu verfallen. Bohrer erkennt hierin
«sozusagen» eine Verdoppelung der Theodizee des 18. Jahrhunderts4. Wo dem
Bösen hingegen ein eigener theoretisch-imaginärer Spielraum gegönnt wird -
ich spreche nur von solchen Vergegenwärtigungen des Bösen -, droht, was
immer schon bei einer (wirklichen) Tabuverletzung drohte: Ausstossung.

An Beispielen für diesen Vorgang ist kein Mangel. Der Marquis de Sade

wurde nicht nur unter dem Ancien Régime wegen seiner Ausschweifungen
jahrelang eingekerkert, sondern bereits wieder 1801 und nunmehr als Autor
berüchtigter Bücher verhaftet, um ab 1803 den Rest seines Lebens im Irrenhaus

von Charenton zu verbringen. Inzwischen ist die Lektüre seiner nach
wie vor anstössig wirkenden Schriften nicht mehr tabuisiert. - Ein neuerlicher

Versuch der Ausstossung (aus dem deutschsprachigen Raum) war
jedoch jüngst gegenüber Peter Singer zu beobachten - vielleicht bietet die

Perspektive der Tabuverletzung eine Erklärung für die Proteste, für das «Singer

raus!», für das Niederschreien von Philosophen, die sich auch nur mit
Singers Thesen und zumal kritisch befassen: Wer die Frage der Gleichbehandlung

von höheren Tieren und Menschen, wer insbesondere den «Wert»
des Lebens von schwerstbehinderten Föten und Neugeborenen ernsthaft
reflektiert, muss gewissermassen das Böse imaginieren5 und erscheint damit -

im Falle des KZ Sachsenhausen - die erste verschwiegene Phase der «Bewältigung» in der
blossen Umfunktionierung (in ein sowjetisches Lager) bestand.

4 Karl-Heinz Bohrer, Die permanente Theodizee, in: Nach der Natur. Über Politik und
Ästhetik, München / Wien 1988, S. 144.

5 Vgl. das amoralische Gegenstück in der «Belehrung» von Eugénie durch Madame de

Saint-Ange (in: de Sade, Die Philosophie im Boudoir, Gifkendorf: Merlin Verlag, 3. Aufl.
1989, S. 115f.): «ich verabscheue die Fortpflanzung so sehr, dass ich sofort aufhörte, deine
Freundin zu sein, sobald du schwanger würdest. Wenn dich allerdings dieses Unglück
ereilt, ohne dass es deine Schuld ist, benachrichtige mich in den ersten sieben oder acht
Wochen, und ich werde es dir ganz sanft auslaufen lassen. Scheue nicht den Kindesmord:
er ist nur ein eingebildetes Verbrechen; wir sind immer Gebieterinnen über das, was wir in
unserem Schoss tragen, und es ist so wenig Böses dabei, diese Art Materie zu zerstören, wie
es böse ist, die andere Materie mit Medikamenten abzuführen, wenn wir das Bedürfnis
dazu empfinden.» Und auf die Frage Eugénies: «Aber wenn das Kind fast ausgetragen

8



wider alle Moral der Diskurse - als ein «böser Mensch». - Einen harmloseren
Ausschluss des Bösen macht Hubert Winkels am Historischen Wörterbuch
der Philosophie namhaft6: es fehlt der Artikel zum entsprechenden Begriff in
Band 1; das Übel, will sagen: das Manko wird erst lateinisch in Band 5 unter
demTitel «malum» beseitigt, als ob wir den Teufel nicht eben noch in Thomas
Manns Doktor Faustus hätten altdeutsch reden hören.

Der Literaturwissenschaftler Bohrer rückt seine provozierenden Überlegungen

unter die Frage: «Gibt es das böse Kunstwerk?». Das wäre ein

Kunstwerk, in dem «das dargestellte Böse nicht mehr plausibilisiert ist»7,

z. B. die künstlerische Imagination «einer äussersten direkten vernichtenden
Gewalt gegen den nächstbesten Mitmenschen», etwa ein Kleinkind, als

Imagination seiner völlig motivlosen Ermordung8. Auf die philosophische
Schreibarbeit gewendet: Gibt es den bösen Traktat, in dem das thematische
Böse nicht ethisch, geschichtsphilosophisch oder schöpfungstheologisch ein-
und aufgefangen, also vom Guten gewissermassen umgarnt wird? Und falls
tatsächlich aufeine solche inhaltliche Verarbeitung verzichtet wäre, hätte das

ist?» antwortet Madame: «Und wäre es schon auf der Welt, so hätten wir immer noch das
Recht, es zu vernichten. Es gibt kein weniger umstrittenes Recht auf Erden als das der
Mütter über ihre Kinder. Es gibt kein Volk, das diese Wahrheit nicht als wahr anerkannt
hätte: Dieses Recht gründet sich auf die Vernunft, auf ein Prinzip.»

6 Hubert Winkels, Böses Schreiben - Schreiben gegen das Böse. Weltrettungsdienst
Literatur oder Duell zehn nach zwölf, in: Neue Rundschau 101 (1990) H. 3, S. 25-40, Anm.
S. 40.

7 Nach der Natur, a.a.O., S. 133f.
8 Rainald Goetz, Der Attentäter. Ein Bericht, in: Merkur 436,39. Jg. Juni 1985, S. 515 (trotz

des Entsetzens, das einem das Abschreiben fast unmöglich macht, gebe ich die einschlägige

Stelle, weil exemplarisch für einen «bösen Text», im folgenden wieder; der Einwand,
dass der zitierte Text aus seinem unbedingt zu beachtenden Zusammenhang gerissen wird,
erscheint mit hier nicht stichhaltig): «Ich bin nicht der Attentäter, ich bin nur besessen von
der ganz normalen Idee einer äussersten direkten vernichtenden Gewalt gegen den nächstbesten

Mitmenschen. Ich sehe ein Kleinkind irgendwo, in der ganzen Dämlichkeit, die
Kinder an sich haben, es schreit, es spielt, es benimmt sich gar gezielt kindlich, das ist das

Allerwiderwärtigste, so ein sich selbst als Kind spielendes Kind, und ich habe nur einen
Gedanken, dieses Kind an den Fesseln zu packen und es durch die Luft mit dem Kopfmit
aller mir möglichen Wucht immer wieder über die Schreibtischkante zu schlagen, immer
wieder, mit aller Wucht, den Kopf über die Schreibtischkante ziehen, bis das ganze dämliche

Kind nur noch ein blutiger triefender Fleischklumpen ist, der mir am erschöpften
Arm hängt, und es wäre endlich vollkommen Ruhe, ausser dem stillen Tropfen von dem
Blut auf dem Boden. Sehe ich so ein Kind, denke ich automatisch nur das, sehe ich mich
automatisch das Kind über der Tischkante zu Brei schlagen, deshalb schaue ich, sehe ich
so ein Kind, schnell weg. Jürgen Bartsch, diese ordentlichen Morde, die Höhle, die Kerzen,

das Locken der Opfer, dann das Zerstückeln, verbotenermassen, heimlich, erregt
habe ich alles in den Zeitungen gelesen, die Prozessberichte, jeden Prozessbericht, jeden
Polizeibericht.»

9



reine Böse <der guten Form halben, also angesichts der Ordnung des Traktats,

des dank seiner Ordnung <guten> Traktats9, eine Chance? Eine indirekte
Bestätigung dieser Fraglichkeit liefert der Ausschluss des Teuflischen, der
«boshaften Vernunft» oder des «schlechthin bösen Willens»10, aus dem

philosophischen Diskurs. Das von ihm untersuchte Moralisch-Böse im
Menschen, stellt Kant fest, ist nicht von dieser Art. Und in verwandter Intention
behauptet noch Jaspers (1932): «Das Teuflische wäre als das Widergöttliche
selbst von einer Grösse, die im Dasein nicht wirklich sein kann. Die gewöhnliche

Form des Bösen» - und das heisst für unseren Zusammenhang: die

rational angehbare Form des Bösen - «ist, dass das Gute gewollt wird, aber

unter der Bedingung, dass es dem Eigendasein dient»11. Aus der historischen

Erfahrung einer neuen Dimension des Bösen hat dann Flannah Arendts
Studie Eichmann in Jerusalem die Unmöglichkeit konkret vor Augen geführt,
den Flolocaust - ob es sich nun um Täter oder Opfer handelt - im ethischen
Normaldiskurs selbst bei Zulassung des «Teuflischen» anzugehen: Eichmann
war nicht <der Teufel in Person>, die infernalische Persönlichkeit voll teuflischer

Gesinnung, sondern biederer Bürokrat, beflissener Apparatschik «der
furchtbaren Banalität des Bösen, vor der das Wort versagt und an der das

Denken scheitert»12; seine Taten waren nicht Einzeltat mal 106, die Opfer
nicht bloss Millionen von Menschen, verletzt wurde vielmehr «die
völkerrechtliche Ordnung der Welt und die Menschheit im ganzen»13.

Nicht nur die Wahl des Themas muss angesichts der Diskrepanz zwischen
den rationalen Mitteln der Thematisierung einerseits, der Erfahrung des Bösen

andererseits, befremden, auch der Titel «Das Böse» kann bei einem

sprachbewussten, also sprachkritischen Fachphilosophen von heute nur
Kopfschütteln auslösen. Eine Formulierung wie Das sogenannte Böse wäre
doch das mindeste, was man erwarten könnte. Und beileibe nicht bloss, um
den Autor auf Konrad Lorenz' Aggressionstheorie14 festzulegen. Wer das

Böse bespricht, für den ist wohl auch der Böse nicht allzufern; bekommen wir
es gar noch mit dem Leibhaftigen selbst zu tun? Doch steht das überhaupt zur

9 Vgl. Georges Batailles Einordnung von Wissenschaft und Philosophie in die Welt der
«Arbeit», die keine «Überschreitungen» kennt, in: L'Erotisme, Paris 1957, p. 305.

10 Immanuel Kant, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, 1. Stück.
Akad.-Ausg. VI, 35.

11 A.a.O., S. 172.

12 Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, München

1986, S. 300.
13 Ebd., S. 325.
14 Konrad Lorenz, Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression, Wien 1963,

München: dtv, 1974.

10



Wahl? In Kolakowskis «Stenogramm einer metaphysischen Pressekonferenz,
die der Dämon am 20.12.1963 in Warschau abgehalten hat» stellt der Teufel
selbst fest: «Sie haben aufgehört, an mich zu glauben, meine Herren, gewiss,
ich weiss davon. Ich weiss es, und es lässt mich kalt. Ob Sie an mich glauben
oder nicht... es ist mir masslos gleichgültig Es kommt mir nicht auf die

Anerkennung meiner Existenz an; für mich ist nur das eine wichtig - dass das

Werk der Vernichtung nicht stockt.» Der Dämon räsonniert dann über den

Unglauben und die Tatsache, dass er ihm immer zuerst zum Opfer falle. «Den
Teufel wird man am leichtesten los. Dann kommen die Engel, dann die
Dreieinigkeit, schliesslich Gott. Als wäre der Teufel das allerempfindlichste
Teilchen Ihrer Vorstellungskraft.. .»I5. Abgesehen davon, dass Kolakowski
uns darauf hinweist: «es gibt ein Stück Böses, das nicht ausgerottet werden
kann»16 - mit der Bestimmung des Teufelswerks als «Werk der Vernichtung»
haben wir eine Spur für die Annäherung an das, was wir «das Böse» nennen,
einen ersten Eindruck vielleicht auch davon, wie sich die hypostasierende
Rede vom Bösen als gerechtfertigt erweisen könnte. Ich erinnere ganz allgemein

an die kosmische Dimension des Bösen: das Ordnungsresistente und
-feindliche, das Chaos; und an seine anthropologische Dimension: das Böse

«als das, was sich der Erklärung und dem Verständnis entzieht, als das
Zerstörerische ohne Grund und Motiv». Nicht bemühen möchte ich hingegen
einen fundamentalökologischen Topos: «die fortgeschrittene Zivilisation in
ihrer Zerstörung der Natur und der Humanität selbst» zur Verkörperung des

Bösen zu erklären17 - das Kaufhaus zur modernsten Gestalt des KZ.
Der philosophische, der literarische und ästhetische, der politiktheoretische

Umgang mit dem Bösen stossen offensichtlich auf Schwierigkeiten. Das
Böse thematisch zu machen, es begrifflich zu fassen oder gar es erklären zu
wollen, führt zu Verstörungen. Scharfsichtig diagnostiziert Ernst Jünger darin

ein Zivilisationsproblem. Man muss den Traum oder den Rausch suchen,

um in solchen aussergewöhnlichen Zuständen das Böse als Wahrnehmungsereignis

zu inszenieren18, denn das moderne Individuum lebt nicht mehr in

15 Leszek Kolakowski, Gespräche mit dem Teufel. Acht Diskurse über das Böse, München
1975, S. 60f. Vgl. Georges Bataille, L'Erotisme, a.a.O., p. 136f.: «L'un des signes de ce

déclin [du sacré] est le peu d'attention prêté de nos jours à l'existence du diable: on y croit
de moins en moins, j'allais dire que l'on n'y croit plus: cela veut dire que le sacré noir,
étant plus que jamais mal défini, n'a plus à la longue aucun sens.»

16 L. Kolakowski, Leben trotz Geschichte. Lesebuch, München / Zürich 1977, S. 194.

17 Hubert Winkels, a.a.O., S. 30.
18 Karl-Heinz Bohrer, Die Ästhetik des Schreckens. Die pessimistische Romantik und Ernst

Jüngers Frühwerk, Frankfurt a. M. / Berlin / Wien 1983, S. 229.

11



Berührung mit dem Bereich des Bösen. Jünger konstatiert den «Absturz des

Puritanismus in die Naturheilkunde», «die Auszehrung der Erbsünde durch
Sterilität». «Diese völlige Neutralität, diese totale Farbenblindheit der
Zivilisation, die sich unter anderem in der Verwechslung des Verbrechens mit der
Krankheit, der Werte mit den Zahlen, des Fortschrittes mit der Erlösung
offenbart, ist dennoch eine letzte Konsequenz des Bösen, wenn dieses auch
nicht mehr virulent vorhanden ist - ähnlich wie die Spirochäte im
metaluetischen Stadium. Diese moralische Kastration, die völlige Ausschneidung
des moralischen Bewusstseins bringt einen seltsamen Zustand hervor, in dem
der Mensch aus einem Diener des Bösen in eine Maschine des Bösen
verwandelt wird.»19 Der ästhetische Blick hat hier die moralische Dimension des

Bösen erreicht. Nicht allerdings um das Gute heranzuspielen. Jünger entlarvt
vielmehr die zivilisatorische Abwertung des Bösen als Verlust an Niveau, und
diesen Verlust wiederum als geschichtliche Konsequenz des Bösen, ohne dass

dieses in seinen Wirkungen noch sichtbar wäre. Was tun wir also, wenn wir
den bösen Blick für Phantasie und den bösen Menschen für krank erklären,
wenn wir alle Bösartigkeit aufdenTumor versammeln, der herausgeschnitten
werden muss, wenn wir die theoretischen Diskurse vom Verdacht rationaler
Böswilligkeit reinhalten? Folgen wir auf diese Weise gar einer Konsequenz
des Bösen, das sich vergessen macht, um so nur noch ungestörter sein

Zerstörungswerk vollbringen zu können? Die sich in dieser Frage ausdrückende

Ungewissheit nötigt immerhin, wo sie virulent wird, den Blick auf das Böse

zu richten und die ubiquitär zu beobachtende Tendenz, unter der rhetorischen

Ägide des Guten Einverständnis herzustellen, zu unterwandern. Das
soll nun gerade nicht heissen, dass der Bezug zum Guten entbehrlich wäre. Es

ist, ich unterstreiche es nochmals, eine offene Frage, ob es das böse Kunstwerk

oder eine böse Vernunft wirklich gibt. Aber die Frage gehört gestellt. Sie

darf auch nicht vorschnell beantwortet werden. Der Vorrang des Guten
mitsamt der privativen Natur des Bösen ist alles andere als selbstverständlich.
Die Thesen müssen auf die Fragen zurückgebracht werden, deren Lösung sie

sein wollten. Vielleicht ist auch nur noch die Frage der Ort, an dem die

Strittigkeit von gut und böse zur Sprache gebracht werden kann, nachdem
mit dem Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee gerechnet

werden muss. Nach dem Sündenfall ruft Gott den Menschen an den Ort
der Frage: Adam, wo bist du? (Gen. 3,10)

19 Ernst Jünger, Das Abenteuerliche Herz. Aufzeichnungen bei Tag und bei Nacht, Berlin
1929, S. 88f., zit. von Bohrer, Die Ästhetik des Schreckens, S. 227.

12



2. Die mala: von der metaphysischen zur ethischen Traktierung
des (moralisch) Bösen

Welche Bedeutung hat das Wort «böse»? Wem oder was schreiben wir das

Prädikat, böse zu sein, zu? Unter der Hand war schon im bisher Dargelegten
die eine oder andere Erläuterung zum Wortgebrauch gegeben worden.
Vorzugsweise, scheint mir, bietet sich als Äquivalent für «böse» das Wort
«zerstörerisch» an. So schon bei Leibniz10. «Un mauvais homme se plait à

faire souffrir et à détruire, et il n'en trouve que trop d'occasions.» Bekannte
historische Beispiele: Caligula oder Nero, die «mehr Übles getan haben als
ein Erdbeben». Aus dem moralischen Übel erwachsen nach der Überzeugung
des Philosophen physische Übel; «car une mauvaise volonté est dans son
département ce que le mauvais principe des Manichéens seroit dans l'Univers»

(wenn man deren dualistischen Standpunkt einnähme).21 Leibniz kennt
drei Sorten des Übels (mal, malum): das metaphysische, physische und
moralische. Das metaphysische Übel besteht in der Unvollkommenheit, im
Seinsmangel; das physische im Leiden; das moralische in der Sünde (péché)
bzw. Schuld (culpa)22. Wir beziehen heute den Ausdruck «böse» wie
selbstverständlich auf die dritte Art von Übeln, ordnen ihn also dem ethischen
Diskurs ein. Auch Leibniz tut das, wenn er in den teilweise deutsch geschriebenen

Initia et Specimina Scientiae novae Generalis böse Geschehnisse der

Ordnung der Natur einschreibt. Eindeutig hat er dabei böses Tun, nicht
physische oder metaphysische Defekte der Schöpfung, vor Augen. Auch hier
ist es wieder die Ordnung, die das Böse infragestellt. Für Leibniz jedoch nur
scheinbar infragestellt. Denn, so der Philosoph der prästabilierten Harmonie:

«man muss bedencken, dass das böse nicht böse ist an sich selbst, sondern

vor den der es gethan, und also die straffe zwar dazu gehöhre, aber dem

ganzen nach, die Natur aus dem vermeinten bösen dergestalt das beste

zubringen wisse, dass alles viel besser herauskomt als wenn es anders hehrgangen,

sonst würde sie es auch gewiss nicht verstattet haben.»23 Nicht der hier
vertretene Optimismus ist für uns von Interesse, sondern die Sicherheit, mit

20 G.W. Leibniz, Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine du
mal, I n. 26. Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt (GP), VI, 118; in der
Übersetzung von A. Buchenau, Hamburg 1968, S. 113f.

21 Vgl. die ungemein eindringlichen Schilderungen der wachsenden Macht des Bösen, ver¬

körpert durch Sauron, den Dunklen Herrscher von Mordor, in J. R. Tolkiens Kultbuch
The Lord of the Rings, Oxford 1966; deutsch: Der Herr der Ringe, Stuttgart 1972.

22 Théodicée, I n. 21. GP VI, 115.

23 GP VII, 121.

13



der Leibniz den ethischen Diskurs über das Böse - ohne ihm einen Sonderstatus

oder gar Primat zu geben - in den metaphysischen Diskurs, in dem die

Ordnung der Welt im ganzen thematisch ist, einbettet.
Ganz anders, als Resultat einer «vernünftigen» Aufklärung über das Böse,

bei Kant. Dem ersten Anschein nach nur sprachkritisch interessiert, weist er
in der Kritik der praktischen Vernunft auf die Möglichkeit hin, den zwei

Bedeutungen der lateinischen Worte «bonum» und «malum» im Deutschen

gesonderte Ausdrücke zuzuordnen und so jene lateinische Zweideutigkeit zu
beseitigen. Mit «bonum» kann sowohl das Gute wie das Wohl, mit «malum»
das Böse und das Übel bzw. Weh gemeint sein. «Das Wohl oder Übel bedeutet
immer nur eine Beziehung auf unseren Zustand der Annehmlichkeit oder
Unannehmlichkeit, des Vergnügens und Schmerzens Das Gute oder Böse

bedeutet aber jederzeit eine Beziehung auf den Willen, sofern dieser durchs

Vernunftgesetz bestimmt wird, sich etwas zu seinem Objekte zu machen.»

Kant trennt das physische Übel, das er «auf den Empfindungszustand der
Person» bezieht, vom moralischen, das mit Handlungen zu tun hat. «Böse»

kann nicht eine Sache, sondern nur «die Handlungsart, die Maxime des

Willens und mithin die handelnde Person selbst» genannt werden. Das
moralische Übel hat damit jeden objektiven Sachcharakter verloren, es kann
nicht mehr die Seins- oder natürliche Ordnung betreffen und gefährden.
Physische Unannehmlichkeiten, Schmerz und Tod, sind philosophisch - und
das heisst für den geistigen Menschen, den Menschen als Vernunftwesen -
uninteressant. Kant erinnert an den Stoiker, «der in den heftigsten
Gichtschmerzen ausrief: Schmerz, du magst mich noch so sehr foltern, ich werde
doch nie gestehen, dass du etwas Böses (kakon, malum) seist! er hatte doch
recht. Ein Übel war es, das fühlte er, und das verriet sein Geschrei; aber dass

ihm dadurch ein Böses anhinge, hatte er gar nicht Ursache einzuräumen;
denn der Schmerz verringert den Wert seiner Person nicht im mindesten,
sondern nur den Wert seines Zustandes. Eine einzige Lüge, deren er sich
bewusst gewesen wäre, hätte seinen Mut niederschlagen müssen ,»24. Es

lässt sich kaum ein besserer Beleg für den Primat der praktischen Vernunft
finden. Das Böse wird in der menschlichen Willenssphäre verortet -
allerdings, wie sich zeigen wird, ohne durchschlagenden Erfolg.

Worauf man sich einlässt, wenn man das Böse definitorisch festzumachen

versucht, zeigt eine Stelle in Friedrich Engels' Anti-Dühring. Ich meine dabei

nicht die These, dass alle moralischen Vorstellungen über Gut und Böse von
der «jedesmaligen ökonomischen Gesellschaftslage» abhängig seien, sondern

24 Akad.-Ausg. V, 59f.

14



etwas Lustigeres: Dühring enthülle uns, notiert Engels, den Ursprung des

Bösen im Menschen durch Hinweis auf den «Typus der Katze mit der
zugehörigen Falschheit» und schreibe dergestalt: «Das Böse ist daher nichts
Geheimnisvolles, wenn man nicht etwa Lust hat, auch in dem Dasein der
Katze oder überhaupt des Raubtiers etwas Mystisches zu wittern». Engels'
Kommentar: «Das Böse ist - die Katze. Der Teufel hat also keine Hörner und
Pferdefuss, sondern Krallen und grüne Augen Das Böse ist die Katze!
Das ist Moral, nicht nur für alle Welten, sondern auch - für die Katze!»25

3. Mythologische und theologische Erklärungen für den Ursprung
des Bösen; ihre Aporetik

Woher das Böse (unde malum)? Mit der Genese soll zugleich weiter geklärt
werden, was es denn mit dem Bösen auf sich hat - ob es sich nun um die

Bedeutung des Ausdrucks «böse» oder um die Relevanz sowie Art und Weise

modernen philosophischen Umgangs mit dem Bösen handelt. Das Spektrum
genetischer Erklärungen des Bösen ist allerdings sehr breit. Es reicht vom
Mythos des Engelfalls bis zur wissenschaftlichen Theorie infraspezifischer
Aggression, d. h. der Hypothese der Fehlleitung eines an sich lebenswichtigen
Instinkts, der nicht mehr das adäquate Ventil findet (K. Lorenz).

Da ich eine kleine Anhänglichkeit an Engellehren entwickelt habe, beginne
ich mit dem Mythos vom Engelfall. Die Engel sind ein wesentliches Element
der mittelalterlichen Ordnungsvorstellungen. Das gilt zunächst für die
kosmische Ordnung. Der Engel tritt, als Glied in der Kette der geschaffenen
Wesen, dem horror vacui entgegen, und sichert so die Kontinuität in der
Schöpfung - im Sinne der aktualisierbaren Möglichkeit des Rückbezugs der
geschaffenen Wesen auf ihren Schöpfer. Man muss, lehrt Thomas von Aquin,
unkörperliche Geschöpfe annehmen, weil sonst eine Lücke zwischen Gott
und der von ihm geschaffenen Welt bestehen würde, die mit Gottes Vollkommenheit

unvereinbar wäre. Die Engel, Wesen der reinen Einsicht, bilden die

geistige Brücke zwischen Gott und den Menschen, mit der die Assimilation
der Schöpfung an den Schöpfer ermöglicht wird26. Ähnlich in (neu)platoni-
scher Tradition noch Marsilio Ficino: Gott schafft zuerst den angelischen
Geist (mente angelica), der, zunächst formlos und finster, sich «aus angeborenem

Triebe» zu Gott zurückwendet und die Naturen der zu schaffenden

25 Friedrich Engels, Herrn Eugen Dühring's Umwälzung der Wissenschaft. MEW 20,87f.
26 Thomas von Aquin, Summa Theotogica I q. 50, art. 1.

15



Dinge empfängt27. In dieser kosmologischen Funktion wehrt der Engel
gleichzeitig der Drohung des Bösen. Eine besonders heikle Mission. Wer eine

Lücke füllen will, muss in sie hineinpassen. In die Kette der Seienden passen
die Engel, indem sie geschaffene Geistwesen sind. Wie aber angesichts des

Bösen? Will der Engel es auffangen und ihm wehren, muss er es auch
repräsentieren, und nicht bloss im Sinne einer theoretischen Vergegenwärtigung, er
muss das Böse - tun! Betrachten wir den Mythos vom Engelfall. Als Mythos
ist er Indiz der nationalem Unlösbarkeit der Aufgabe, den Ursprung des

Bösen zu erklären. Bar aller Nuancen, ungeachtet der unterschiedlichen
Überlieferungen rücksichtslos zusammengefasst, erzählt er folgendes28: Lu-
zifer bzw. Satanael, der «Fürst dieser Welt», empört sich ob Gottes Plan, bei

der Erschaffung der Welt dem Menschen unter allen Geschöpfen eine

Ausnahmestellung zu geben; er empfindet das als Erniedrigung, ist neidisch,
zweifelt an Gottes Weisheit. Die Empörung führt zu seinem Sturz, in den er
ein Drittel der Engel, die auch abfallen, mitreisst. - Welche Botschaft birgt
diese Geschichte? Sie besagt dreierlei:

- Das Böse geht nicht auf ein dem Guten gleichrangiges Prinzip zurück,
denn Luzifer ist ein geschaffenes Wesen.

- Das Böse hat seinen Ursprung in Auflehnung, Erhebung, superbia, ist also

vom «Willen» abhängig.

- Das menschliche Böse gehört in einen umfassenden Zusammenhang.
Gewiss steht im Hintergrund die Erfahrung bösen Tuns von Menschen; aber
dies hat, so die Botschaft, seine Quelle und Repräsentation in einem der
menschlichen Geschichte vorgeordneten Geschehen, das mit der
Weltschöpfung als solcher verknüpft ist.

Engelfall und Sündenfall: Konzeptuell verarbeitet begegnet diese, den
Häresieverdacht provozierende, doppelte Erzählung vom Ursprung des Bösen

in Origenes' Lehre von der doppelten Schöpfung, die besagt, dass die Schöpfung

der zweiten, der sichtbaren Welt Reaktion ist auf den Abfall der

angelischen Geister in der ersten, der geistigen Welt; und ebenso noch in
Franz v. Baaders Lehre vom doppelten Sündenfall Luzifers und Adams29.

27 Marsilio Ficino, Über die Liebe oder Piatons Gastmahl. Übersetzt von Karl Paul Hasse,
hg. und eingeleitet von Paul Richard Blum. Lat.-Deutsch, Hamburg 1984, orat. I, cap. II,
S. 21.

28 Vgl. Alfons Rosenberg, Engel und Dämonen. Gestaltwandel eines Urbildes, 2., erw. Aufl.,
München 1986, S. 147ff.

29 Vgl. Christoph Schulte, radikal böse. Die Karriere des Bösen von Kant bis Nietzsche,
München 1988, S. 180ff.

16



Auch Augustin kennt diese narrative Tradition und arbeitet sie auf seine

Weise in seine Schöpfungstheologie ein. Aber er geht von einer «Gemeinschaft

zwischen Menschen und Engeln» aus30, trennt also auch nicht die

Aussagen über das angelische und das menschliche Böse. Damit fallen das

Motiv des Neids ob der Erschaffung der Menschen und überhaupt der
Gedanke der doppelten Schöpfung bzw. der ontologischen Verdunkelung als

Prozessgrund der (zweiten) Schöpfung weg. Das Böse wird ganz in den Willen,

nicht in Natur gesetzt. Und im Unterschied zur Gnosis hypostasiert
Augustin diesen Willen nicht, spricht vielmehr auch dem Teufel eine gute,
wenngleich verderbte Natur zu. Die Schöpfung ist ihrer Natur (ihrem Wesen)
nach gut; und zwar heisst «gut», wer oder was Gott anhängt31.

Augustin begreift das Böse als Ordnungsproblem. Unde malum? Haben
Unordnung, Zerstörung und Beeinträchtigung eine andere Quelle als die

Ordnung - woher resultieren sie? Eine dualistische Position leugnet die
Suprematie der Ordnung. Wie soll aber, wer nicht dualistisch denkt, in der

Ordnung die Quelle der Unordnung finden können? Die Ordnung entspringt
aus dem guten Prinzip und hat in ihm ihre Grundlage. Muss daneben ein
böses Prinzip angenommen werden? Woher sonst die Unordnung des Bösen?

Im 6. Kapitel des XII. Buchs von De civitate Dei fragt Augustin nach dem

Ursprung des angelischen Hochmuts: «Woher der böse Wille der bösen
Engel?» Er findet keine bewirkende Ursache. Der böse Wille ist nicht auf einen

andern rückführbar. Ist er dann immer gewesen, d. h. dem guten
gleichursprünglich? Er muss, wenn er überhaupt sein soll, etwas angehören; das

Wesen, dem er angehört, wird er verschlechtern - es ist also ursprünglich gut
und der böse Wille nicht immer dagewesen. Neuerlich drängt sich die Frage
nach der Ursache des Bösen auf: Ist sie etwas Nicht-Willentliches, Natur? Die
Natur aber ist gut, taugt also nicht zur Erklärung des Bösen. Augustin
resümiert diesen Diskurs so: «So frage mich niemand nach der bewirkenden
Ursache des bösen Willens. Denn da gibt's keine bewirkende, sondern nur
eine versagende, weil keine Wirkung, sondern nur Versagen»32. Im Versuch
einer genetischen Erklärung des Bösen schreibt Augustin die privative Natur
des Bösen fest: es ist nur als Abwesenheit des Guten zu begreifen.33

Augustins Erklärung des Bösen, die eher eine Absage an eine solche Er-

30 A. Augustinus, De civitate Dei XII, 1.

31 Ebd.
32 XII, 7. Eine detailliertere Darlegung und Diskussion dieser Augustinischen Argumentation

gibt Georg Kohler in seinem Beitrag «Selbstbezug, Selbsttranszendenz und die

Nichtigkeit der Freiheit» in diesem Band, S. 67ff.
33 Vgl. zusammenfassend Chr. Schulte, a.a.O., S. 123ff.

17



klärung darstellt, kann angesichts der fortgesetzten Bedrohung durch das

Böse nicht befriedigen. Ich sehe nur eine Interpretation des Mythos vom
Engelfall, die dieser Situation gerecht wird und Hoffnung lässt. Man muss
die Entscheidung zum Guten oder Bösen dem Engel, wie er von Gott
geschaffen ist, selbst einschreiben. Gott bindet den Engel an ein einziges
unwiderrufliches Entweder-Oder34. Im Ursprung selbst liegt die Möglichkeit
der Engel-Entscheidung. Die gut geschaffene Kreatur gerät vor die Freiheit
der Wahl, weil sich nur darin die Intention des Schöpfers erfüllt. Das
«natürliche Liebes-Gefühl für den Schöpfer» genügt diesem nicht. Der Engel
muss sich zwischen der Liebe zum Schöpfer oder zu sich selbst, unabhängig
von Gott, entscheiden. Es ist, wie Cacciari betont, die ungeheure Liebe zum
«eigenen Licht», die den Sturz nach sich zieht35. Nicht erst dem Menschen,
schon dem Engel gehört die «reale und lebendige» Freiheit, d. h. nach Schel-

ling das «Vermögen des Guten und des Bösen»36. Heisst das nicht, dass der

göttlichen, der guten Ordnung als solcher der Streit zwischen gut und böse

eingeschrieben ist?

4. Vom ethischen Diskurs über den Ursprung des Bösen bei Kant
zum metaphysischen Diskurs bei Schelling

Ich mache einen Sprung, nicht schon zu Schelling, aber zu Kant. Wie erklärt
Kant den Ursprung des Bösen? Bemerkenswerterweise macht er das radikal
Böse zum Thema des ersten Stücks seiner Religion innerhalb der Grenzen der
blossen Vernunft. Worin besteht das Böse? Es Finden sich mannigfache Zu-
schreibungen des Prädikats «böse», so begegnen im Text böse Menschen,
böse Handlungen, böse Maximen, ein böses Herz u. a. m. Genauer betrachtet
sollen Menschen dann «böse» genannt werden, wenn sie aufgrund böser

Maximen, d. h. böser subjektiver Grundsätze, handeln. Das Attribut «böse»

soll keinesfalls der Natur des Menschen zugeschrieben werden, oder doch nur
in dem Sinne, dass darunter «der subjektive Grund des Gebrauchs seiner

Freiheit» verstanden wird37. Als solch subjektiver Grund kann wiederum nur

34 Massimo Cacciari, L'Angelo necessario, Milano 1986; deutsch: Der notwendige Engel.
Übersetzt von R. Kacianka, Klagenfurt 1987, S. 104.

35 S. 101 f.
36 F. W. J. Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Frei¬

heit (1809), zit. nach der Ausgabe von Horst Fuhrmans, Stuttgart: Reclam, 1983, S. 64

Sämmtliche Werke VII, 352).
37 Akad.-Ausg. VI, 21.

18



ein freier Akt gelten, sonst wäre keine moralische oder strafrechtliche
Zurechnung einer bösen Handlung möglich. Das Böse geht demnach auf einen
freien Akt zurück, nicht etwa auf einen natürlichen Trieb. Dieser freie Akt ist
im Unterschied zur triebhaften Handlung durch Selbstbestimmung
gekennzeichnet, durch die Annahme einer Regel, der ich meinen Freiheitsgebrauch
unterstelle, und eben eine solche Regel heisst bei Kant «Maxime». Die Frage
nach dem Grund des Bösen transformiert sich damit in die Frage nach dem
«ersten Grund der Annehmung böser (gesetzwidriger) Maximen»38.

Das Böse gewinnt in Kants Philosophie erst mit dieser Frage nach dem
ersten Grund böser Maximen Virulenz. In seiner Ethik hatte sich diese Frage
noch gar nicht gestellt, war sie doch auf die Bestimmung des Guten im Sinne
der Erarbeitung eines Begriffs des Guten ausgerichtet, dem «das Böse» als
abstrakte Negation gegenüberstand39. Gut sei allein ein Wille, und zwar der
mit der Vorstellung der allgemeinen Gesetzmässigkeit der jeweiligen Maxime
vernunftbestimmte Wille. Ob man je einen empirischen Nachweis für einen
derart guten Willen beibringen könnte, bezweifelte selbst Kant, erklärte sich
aber daran und damit an der pragmatischen Glaubwürdigkeit seiner Ethik
für weitgehend desinteressiert. Das Studium des Bösen in Gestalt böser
Maximen zeigt eine veränderte Einstellung. Kant stellt sich in die Perspektive der
Wirklichkeit sittlichen Handelns. Wie kommt es dazu, dass wir nicht gemäss
dem kategorischen Imperativ handeln? Der handelnde Mensch ist als solcher
offenbar kein höheres Vernunftwesen, die praktische Selbstgesetzgebung als

Ausdruck seiner praktischen Vernunft ihm nicht eingeschrieben. Und mehr
noch: Solche Widersetzlichkeit muss seiner Freiheit zugerechnet werden,
nicht seiner sinnlichen Triebnatur. Der menschliche Freiheitsgebrauch ist also

ambivalent. Worin ist die Annahme guter, worin die Annahme böser Maximen

begründet? Jene, antwortet Kant, in einer ursprünglichen Anlage zum
Guten in der menschlichen Natur, diese in einem natürlichen Hange zum
Bösen. Unter einem «Hang» ist die subjektive «Prädisposition zum Begehren
eines Genusses» zu verstehen, die für den Fall des Hanges zum Bösen als nicht
angeboren, sondern als von einzelnen Menschen sich selbst zugezogen auf-
gefasst werden soll. Mit diesem Hang zum Bösen erscheint im Zentrum des

menschlichen Freiheitsgebrauchs ein sittlichkeitsfeindliches Element. Kant

38 Ebd.
39 Hermann Schrödter, Zwischen intelligibler Tat und Sprachereignis: Das Böse als philo¬

sophisches Problem im Deutschen Idealismus und in der Analytischen Philosophie, in:
Philosophisches Jahrbuch 99 (1992) S. 51-73, zit. S. 52. - Auf die Anführung und
Diskussion der reichen Literatur zu Kants Theorie des Bösen muss ich in diesem Aufsatz
weitgehend verzichten.

19



sucht es zugleich mit allen theoretischen Mitteln zu entschärfen. Wenn der

Hang ein moralisch relevanter Faktor sein soll, muss er Tat sein, als Hang
aber Tat vor jeder Tat, intelligible Tat, die nicht in die Zeit fällt, ein
philosophisch reinterpretiertes peccatum originale40. Dieser «natürliche» und doch
nicht natürliche, weil selbstverschuldete Hang zum Bösen heisst das radikal
(wurzelhaft) Böse in der menschlichen Natur41. Es wirkt sich dahin aus, dass

der Mensch die «sittliche Ordnung» verkehrt, nämlich das moralische Gesetz

der Selbstliebe unterordnet. Nicht die Selbstliebe, Neigung oder Sinnlichkeit
als solche machen das moralisch Böse aus, sondern deren positive Bewertung
gegenüber der moralischen Selbstbestimmung unter dem Gesetz. Die Analogie

zur Empörung Luzifers gegenüber Gott im Mythos vom Engelfall ist

augenfällig: Nicht die Selbstliebe als solche, sondern die ungeheure Selbstliebe,

die Überhebung, die die Empörung auslöst, führt zum Eklat. Und Kant
selbst erinnert an diese Geschichte zur Plausibilisierung seiner Theorie des

moralisch Bösen. Der «Vernunftursprung» des Hanges zum Bösen - der als

Ursprung allein relevant ist - «bleibt uns unerforschlich», bleibt Geheimnis:

Augustinisches Resultat. Die ursprüngliche Anlage des Menschen ist eine

zum Guten: «für uns ist also hier kein begreiflicher Grund da, woher das

moralische Böse in uns zuerst gekommen sein könne»42. Diese Unbegreiflichkeit

werde in der Bibel so zum Ausdruck gebracht, dass die «Geschichtserzählung»

das Böse dem Menschen «in einem Geiste von ursprünglich
erhabnerer Bestimmung voranschickt»43, so aber für uns unbegreiflich
darstellt und den Menschen durch Verführung ins Böse fallen lässt.

Im Kern des moralischen Freiheitsgebrauchs tritt bei Kant, so fasse ich

zusammen, ein Störfaktor auf, ein diabolos, der eine Verkehrung der sittlichen

Ordnung bewirkt bzw. darstellt. In seiner Unergründlichkeit ist er Indiz
eines Risses, der auch den Versuch einer moralischen Letztbegründung
autonomen Menschseins durchzieht.44

Auf Schellings «realen und lebendigen Begriff» der Freiheit, «dass sie ein

Vermögen des Guten und des Bösen sei», war bereits im Anhang zu meiner
kurzen Vergegenwärtigung von Augustins Verständnis des Bösen hingewiesen

worden. Ich will nun diese Definition der Freiheit und die Philosophischen
Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit im ganzen nicht so

40 Akad.-Ausg. VI, 31.
41 Akad.-Ausg. VI, 32.

42 Akad.-Ausg. VI, 43. Vgl. H. Schrödter, a.a.O., S. 54.

43 Akad.-Ausg. VI, 43f.
44 Vgl. die Ausführungen von Hans Peter Lichtenberger «Über die Unerforschlichkeit des

Bösen nach Kant» in diesem Band S. 117ff.

20



sehr nach ihrem Beitrag zur «Positivierung» des Bösen45 als vielmehr als

Markstein bei der Überführung des ethischen Diskurses über das Böse in den

metaphysischen Diskurs des Bösen interpretieren.
Im Begriff des Bösen zeichnen sich zunächst Gemeinsamkeiten zwischen

Kant und Schelling ab. Auch für diesen besteht das Böse in der «Erhebung
des Eigenwillens» bzw. in der «positiven Verkehrtheit oder Umkehrung der
Prinzipien»46, also einer Verkehrung der Ordnung von Partikular- und
Universalwille. Diese Verkehrung ist nun allerdings nicht mehr grundlose Tat
eines unmoralisch handelnden Menschen; sie hat vielmehr ihren Grund in
einem über den Menschen hinausgreifenden, wenn auch im Menschen auf
seine Spitze getriebenen Geschehen: in der Erregung des Naturgrundes, die in
die Entzweiung führt. Denn die Möglichkeit des Guten und Bösen wird von
Schelling in der «Zertrennlichkeit» der in Gott einigen («identischen»)
Prinzipien fundiert. Bemerkenswerterweise werden auch Gott zwei Prinzipien
zugeschrieben, die er in Einheit in sich hat; denn er hat den Grund seiner

Existenz, seiner Natur, als von ihm unterschiedenes Wesen in sich. Schelling
gibt damit eine von Jakob Böhme belehrte Interpretation der Causa sui

Spinozas. Indem er Gott in der Differenz von Grund und Existenz denkt,
lässt er Gut und Böse in Gott begründet sein. Die evolutionäre Auflösung des

Bandes, das in Gott ursprünglich Grund und Existenz, Wille und Verstand,
das Regellose und die Ordnung verknüpft, führt im menschlichen Geist zur
Offenbarung Gottes als Geist. Damit wird der Mensch, und allein der
Mensch, des Bösen fähig. Der Grund des Bösen kann nun keineswegs mehr
«in Mangel oder Beraubung» gesucht werden, sondern muss «in dem höchsten

Positiven liegen, das die Natur enthält», «in dem offenbar gewordnen
Zentrum oder Urwillen des ersten Grundes»47. Der Grund des Bösen ist wohl
im göttlichen Grund, aber nicht im «anfänglichen Grundwesen» zu suchen,
weil «in ihm keine Zweiheit der Prinzipien ist»; ebensowenig in einem
anfänglich gefallenen Geist, weil mit dessen Einführung nichts zum Ursprung
des Bösen in der Kreatur beigebracht würde48 - wie sich bei Augustin und
Kant zeigte. Um das Böse wirklich werden zu lassen, bedarf es allerdings der

intelligiblenTat des Menschen, der Tat oder Entscheidung, in der sein Wesen

45 Vgl. Odo Marquard, (Art.) Malum I, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. V,
Sp. 655; Anton Hügli, (Art.) Malum VI. 3, ebd., Sp. 693ff.

46 F. W. J. Schelling, Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Frei¬

heit, a.a.O., S. 79f. SW VII, 365f.).
47 S. 83 SW VII, 368f.); Hervorhebung von mir.
48 S. 90 SW VII, 375).

21



besteht49. Es ist nicht die Entscheidung für ein Gutes oder Böses, sondern der
tathafte Grund solcher Entscheidungen, mit dem der Mensch ein Wesen der
Freiheit zum Guten und Bösen wird.

Nochmals: Das Böse ist an die Kreatur gebunden, insofern erst in und mit
dieser der Urgrund «aufgeht» und so Scheidung veranlasst. Das Böse tritt mit
dem Menschen in der ursprünglichen Schöpfung auf (und nicht schon in
Luzifers Fall, wie wieder bei Baader). Die Entscheidung für gut oder böse hat
ihren Grund in der intelligiblen Tat, mit der der Mensch vorzeitlich zum
Menschen wird. Was bedeutet es also bei Schelling, dass das Böse der menschlichen

Tat zugerechnet wird? Es bedeutet,

- dass es nicht menschlicher Sinnlichkeit, sondern (wie schon bei Kant)
seiner Vernunft, seinem Geist entstammt;

- dass es nicht im menschlichen Wesen, der menschlichen <Natur>, seinen

Ursprung hat, wiewohl die menschliche Natur im theosophischen Sinne in
die Verkehrung der Prinzipien involviert ist;

- dass es als selbstische Erhebung, Erhebung des Eigenwillens zum
herrschenden, dem Werdeprozess Gottes zugerechnet werden kann, ohne dass

nun noch an einer Rechtfertigung Gottes, an einer Theodizee, Bedarf
bestände.

Für Kant gab es keine Möglichkeit, das Teuflische philosophisch anzusprechen

oder gar zu begreifen; die Untersuchung des «radikalen Bösen»
unterminierte den praktischen Diskurs der Freiheit des endlich-geschichtlichen
Wesens Mensch. Schelling steht wieder für den metaphysischen Diskurs ein,
in dem die Möglichkeit zum Bösen neben die zum Guten rückt, nicht dieser

untergeordnet wird. Das vernünftige Begreifen des Bösen führt vor eine reelle

Macht, die die Freiheit des Menschen gefangennimmt und so einen destruktiven

Willen, der in der Schöpfung unterworfen war, immer wieder schrankenlos

zu machen droht50. Der Preis dieser «Positivierung» des Bösen ist aber,
wie Schellings Spätphilosophie klarstellt, das Zugeständnis, dass die

vernünftige Wahrheit über das Böse nicht ohne Offenbarung zu haben ist51. Das
«menschliche Bewusstsein, wie es jetzt ist», steht in diesem Offenbarungs-

prozess, ohne ihn noch als ganzen in allen seinen Momenten zu wissen, freier

interpretiert: ohne der dem Prozess zugehörigen Entbergung des Bösen ge-

49 S. 102 SW VII, 385).
50 Vgl. die gegen die Privationsthese gerichtete Bemerkung Schellings (a.a.O., S. 83 SW

VII, 368): «Der Teufel nach der christlichen Ansicht war nicht die limitierteste Kreatur,
sondern vielmehr die iiiimitierteste.»

51 Vgl. F. W. J. Schelling, Philosophie der Offenbarung, Darmstadt 1974, Bd. 2, S. 4.

22



wachsen zu sein. Aber die «vollendete Wissenschaft», die wir als zu unserem
Wesen gehörig wiederzuerinnern bestrebt sind52, enthält die Gewissheit, dass

Gott «nicht wollen kann, dass das Böse verborgen bleibe, und gerade seiner

Heiligkeit wegen wollen muss, dass es offenbar werde, nicht unter dem von
ihm gesetzten Guten sich verberge»53. Trotz solcher Gleichberechtigung des

Bösen stösst auch dieser theologische Diskurs nicht bis zum <bösen Diskurs>

vor; im Gegenteil: die Entbergung des Bösen steht im Dienste seiner

Überwindung, das Böse soll «von dem Guten geschieden, um auf ewig in das

Nichtsein Verstössen zu werden»54.

5. Schwierigkeiten einer philosophischen Theorie des Bösen

Aber ist denn eine über die Schellingsche Würdigung noch hinausgehende,
eine <reine> philosophische Darstellung des Bösen im Sinne des <bösen> Traktats

überhaupt möglich, d. h. sinnvoll? Ich umreisse abschliessend das
Problem und nehme dabei zusammenfassend Bezug auf das bisher Ausgeführte.
Ausgangspunkt für jeden Versuch, den philosophischen Diskurs für das Böse

zu öffnen, sind die überwältigenden Erfahrungen, die mit ihm in Geschichte
und Gegenwart zu machen sind: von Folterungen, Vertreibungen, Einzel-
und Massenmorden über systemimmanente Formen von Destruktivität bis

zu «Hitler in uns selbst» und den <kleinen> Bösartigkeiten des Alltags. Für
solche Erfahrungen macht sich, insbesondere bei unmittelbarem Erleben, das

Postulat einer «Sinnfindung» geltend, wir bedürfen eines Horizontes, um
derartige Einbrüche des Bösen auch nur <theoretisch> verstehen zu können.
Es gibt dabei Erfahrungen, die schlechthin überwältigend sind, blankes
Entsetzen auslösen, nicht verarbeitbar sind. Das «Teuflische», das wir in solchen
Fällen am Werk sehen, ist vormodern in der Gestalt des Teufels personifiziert
worden - darin zugleich repräsentiert und gebannt. Personifizierung und

52 Bd. 1, S. 287.
53 Bd. 2, S. 262. Schelling also macht bereits, wenigstens ontologisch, rückgängig, was

wieder Bataille (a.a.O., p. 134ff.) am Christentum beklagt, dass in seiner Welt das Heilige
der «Überschreitung» beraubt wird: «Le diable - l'ange ou le dieu de la transgression (de
l'insoumission et de la révolte) - était chassé du monde divin.» Dazu Schelling wörtlich:
«Jene ganze Vorstellung von einem erst heilig erschaffenen Engel, der sodann sich

gegen Gott empört und andere Geister mit in seinen Ruin zieht, darauf, schon von Gott
ausgestossen, von Neid gegen den Menschen beseelt, auch diesen zu verderben gesucht
habe, diese ganze Vorstellung, scheint es mir, müsse, und zwar im Interesse der Theologie
selbst, aufgegeben werden ...» (ebd., S. 262).

54 Philosophische Untersuchungen, a.a.O., S. 125 SW VII, 404).

23



Symbolisierung sind Ansätze zu einem verstehend-bewältigenden Umgang
mit dem Überwältigenden. Was Rilke für den Engel namhaft macht55

Träte der Erzengel jetzt, der gefährliche, hinter den Sternen
eines Schrittes nur nieder und herwärts:
hochaufschlagend erschlüg uns das eigene Herz,

gilt ebenso für den Teufel: symbolische Gestalten, die anschaulich einprägsam

halten, dass wir dem, was sie verkörpern, in der Begegnung nicht
gewachsen wären. Die philosophische Theorie, z. T. auf ihnen aufbauend,
versucht den Prozess der Bewältigung weiterzutreiben.

Sie stösst hierbei auf die Schwierigkeit, ihrem Gegenstand, dem Bösen, in
eigentümlicher Art nicht gewachsen zu sein. Und zwar zum einen in formaler
Hinsicht, als Theorie, indem allein schon die theoretische Form des Zugangs
als solche den Diskurs des Bösen begrenzt, weil Theorie selbst dank der ihr
eigenen Ordnung «gut» ist56. Zum anderen in inhaltlich-begrifflicher
Hinsicht, so dass sie das Böse entweder systematisch (zu einer blossen Privation
des Guten) herabsetzen, schwächen, verharmlosen muss57 oder an seiner

«Wirklichkeit» scheitert. Das letztere passiert den Theodizeen des 18.

Jahrhunderts; es widerfährt aber auch, wie gezeigt wurde, der Kantischen Ethik,
indem der Zugriff auf das Böse ihre eigenen Voraussetzungen untergräbt.
Schellings spekulativ-geschichtliche Theorie des Bösen muss gegen dessen

Positivität eine Philosophie der Offenbarung aufbieten, die der funktionalen
Einbindung und schliesslichen Überwindung des Bösen gewiss macht.

Als Konsequenz dieser philosophisch-theoretischen Erfahrungen mit dem
Bösen könnte sich der theoretische Ausschluss mit Hilfe biologischer,
gesellschaftstheoretischer oder sprachkritischer Problemreduktionen aufdrängen.
Ich halte das nicht für verantwortbar. Eine Verdrängung des Bösen aus
unserer Wahrnehmung kann nur, mythologisch gesprochen, seinen neuerlichen
Einbruch befördern - mit umso schrecklicheren Folgen, je unerkannter es

55 Aus der zweiten Duineser Elegie.
56 Inwieweit das auch für das «böse Kunstwerk» gilt oder ob in der Literatur und Kunst

eine vollkommenere, von der «Form» nicht behinderte Annäherung an das Böse möglich
ist, bleibt weiter zu reflektieren. Um noch ein Beispiel anzuführen, so scheint sich John
McNaughton in seinem Film «Henry: Portrait of a Serial Killer» bewusst einer «objektiven»

Sicht zu verpflichten, in der die vorgeführten Morde «wie Momentaufnahmen»
festgehalten werden, «die (fast), ohne Berücksichtigung der Vergangenheit und ohne
Aussicht in die Zukunft, ganz auf den Augenblick fixiert sind» (NZZ 21. 6. 1991).

57 Willi Oelmüller (Ist das Böse ein philosophisches Problem? in: Philosophisches Jahrbuch
98 (1991) S. 251-266, zit. S. 259) nennt das «Depotenzierungen des Bösen durch Blick
aufs Ganze (Ontologisierung, Ästhetisierung, Funktionalisierung)».

24



dank unserer künstlich erzeugten Naivität aufzutreten vermag58. Die
philosophische Frage nach dem Bösen ist also offen zu halten. Das bedeutet nicht

nur, sie trotz der eklatanten Schwierigkeiten - wie sie die Tradition vor Augen
führt - weiterzutreiben, sondern vor allem auch, sie gegen exklusive
Behandlungsansprüche zu behaupten. Solche begegnen innerhalb der Philosophie
heute seitens der Ethik: das Böse wird, wenn überhaupt, als ein Problem der
Ethik monopolisiert. Dabei erweisen sich gerade ethische Diskurse, ob sie

nun auf Pflichten, Interessen oder Verantwortung für Handlungsfolgen
bauen, strukturell als überfordert, wo sie sich diesem Thema stellen. Die
«Macht des Bösen» durchkreuzt den guten Willen, das gute Leben, den guten
Menschen. Ethik kann sogar wider Willen «die Stätte der Vergehen, der
Frevel und der Verfehlungen» werden, etwa in Gestalt der Rechtfertigung des

Terrors59; gewissermassen selbst ein Opfer des Bösen. Die Möglichkeit zum
Bösen ist nicht ethisch, ja überhaupt nicht rational abzuarbeiten, sie liegt im
Rücken unserer Vernunft, indem diese selbst in die Strittigkeit von gut und
böse gestellt ist.

Ich bin nicht sicher, ob es sinnvoll ist, die globale Zerstörung unserer
natürlichen Umwelt in den Diskurs über das Böse einzubeziehen. Oder
jedenfalls nur unter der Voraussetzung einer Erweiterung, mit der die
vernunfttheoretische Reduktion der Übel aufdas moralisch Böse rückgängig gemacht
würde. Leibniz hatte bereits auf die schlimmen physischen Folgen des

moralisch Bösen hingewiesen. Es gilt aber auch umgekehrt: Die physischen
Übel, die uns drohen, dürften das Böse provozieren und das ihnen eigene

Zerstörungspotential noch vergrössern. Ich halte den auf rationale
Handlungsprinzipien restringierten ethischen Diskurs in einer Situation, die durch
das weitere Wachstum der Weltbevölkerung, die neuen Völkerwanderungen,
die Zerstörung der Ökosphäre etc. gekennzeichnet ist, für hoffnungslos überholt.

Stattdessen sich aufeinen erweiterten, einen mit der «Macht des Bösen»

rechnenden und dergestalt «metaphysischen» Diskurs einzulassen, kann
wiederum nicht heissen, mit der alten Metaphysik einer letztlich guten und

58 Die in Europa weitverbreitete Hilflosigkeit angesichts der Greuel und Schrecken des

Krieges in Jugoslawien ist auch eine Folge dieser Verdrängung und ein Menetekel
zugleich. Gewiss kann Philosophie in solchen Erfahrungen - darin gebe ich Oelmüller
(a.a.O., S. 266) recht - nicht «trösten», d. h. keine Perspektive vorgeben, «als ob die
Geschichte des Bösen und Leidens beendet, aufgehoben, versöhnt sei». Aber sie kann
und muss mehr sein als blosse Kritik vorliegender Frage- und Antwortversuche. Gerade
die «Perspektive des leibgebundenen,. endlichen Menschen» ist, wie sich nicht zuletzt
an den Überschreitungen in der Erotik zeigt (G. Bataille), die Perspektive des animal
metaphysicum.

59 Julien Freund, Die doppelte Ethik, in: Neue Hefte für Philosophie, Heft 21 (1982) S. 19.

25



vernünftig-transparenten Ordnung in den Kampf zu ziehen, kann vielmehr
nur heissen, die Angewiesenheit auf das Gute, von dem und an dem wir
zehren, damit aber den in Mythen und Ursprungserzählungen explizierten
Streit zwischen Ordnung und Chaos, gut und böse, als condition humaine zu
fokussieren. Es ist eben gerade nicht so, dass - wie Nietzsche meint60 - die

«Begriffe <gut> und <böse> nur in Bezug auf Menschen Sinn haben», primär ist
die «Welt» gut oder böse. Nichts anderes als eine solche «metaphysische»,
nämlich durch menschliche Vernunft und menschlichen Willen nicht einholbare

Voraussetzung, macht auch Freuds Todestriebkonzept geltend. Selbst
die natürliche Ordnung auf unserem Planeten in ihrer ganzen Dynamik
gewinnt in den letzten Jahrzehnten den Charakter eines Gutes und wird damit
in die Auseinandersetzung zwischen gut und böse gerückt. Reden wir hierbei

von Verantwortung, so äusserte sich diese m. E. primär in der Ausbildung
eines öko-metaphysischen Diskurses. Er wird deshalb notwendig, weil wir
für die Erhaltung von etwas besorgt sein müssen, das immer auch unabdingbare

Voraussetzung unserer diesbezüglichen Bemühungen ist. In der heutigen
naturphilosophischen Debatte wird dieses Unverfügbare als Natur identifiziert,

zugleich aber häufig mit der natürlichen Umwelt des Menschen, die zu
erhalten und stützen ist, verwechselt61. Diese Verwechslung erspart den

metaphysischen Diskurs. Wird jedoch die natürliche Ordnung auf unserem
Planeten Gegenstand eines solchen Diskurses, dann muss die ökologische
Krise als Krise dieser natürlichen Ordnung selbst, als Krise der Balance von
Ordnung und Unordnung, Konstruktion und Destruktion in der Evolution,
begriffen werden. (Das menschliche Begreifen scheint allerdings viel zu sehr

dem Aufbau von Ordnung, dem «Guten», verpflichtet, um ein geeignetes
Medium für die Erfahrung der inneren Strittigkeit der Natur zu sein.)

Emigriert der metaphysische Diskurs aus der Rationalität in die Welt der

Mythen? Paul Ricoeur hat darauf hingewiesen, «dass die Mythenwelt selbst
schon eine zerbrochene Welt ist»62. Die Mythen erzählen von Engeln und
Teufeln; sie geben uns damit zu denken, ohne in unseren Gedanken und ihrer
Logik des Guten und Bösen aufzugehen, ohne sich insbesondere in eine
«ethische Anschauung des Bösen» einfachhin übersetzen zu lassen. Dem hat
Ricoeur mit der Ausarbeitung einer spezifischen Hermeneutik, einer «schöp-

60 F. Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches, I 1.28. KG IV/2, S. 45.
61 Vgl. zur Klärung des Naturbegriffs in dieser Hinsicht meinen Aufsatz «Der Gedanke

eines (Rechts der Natur> als Resultat radikaler Kritik des Naturrechtsdenkens» in: Ver-

rechtlichung und Verantwortung. Studio Philosophica, suppl. 13 (1987) S. 207-218.
62 P. Ricoeur, Phänomenologie der Schuld. I: Die Fehlbarkeit des Menschen, 2.Aufl., München

1989, S. 15.

26



ferischen Sinninterpretation» für die Symbolik des Bösen Rechnung zu

tragen versucht, die er mit der Reflexion über die «Fehlbarkeit des

Menschen» zusammenführt und so den ethischen in einem religiös-anthropologischen

Diskurs des Bösen transzendiert63. Der Reflexion, die sich ohne

Mythos und Symbol, rein «im Dienst der Rationalität» vollzieht, «ist das

Verständnis des Bösen verschlossen». Hier gibt das Symbol zu denken. «Das

Symbol gibt: eine durch die Mythen belehrte Philosophie findet sich an einem

gewissen Punkt der Reflexion ein, und sie will, über die philosophische
Reflexion hinaus, aufeine gewisse Situation der modernen Kultur antworten»64.
Was ich mit diesem Hinweis auf Ricoeur andeuten möchte: Der metaphysische

Diskurs des Bösen muss nicht eskapieren. Eine radikalere Version der
theoretischen Vergegenwärtigung des Bösen bildet das Werk des Marquis de

Sade: die durch böse Rechtfertigungen untermalte <reine> Darstellung bösen

Tuns, einer unaufhaltsamen Maschinerie der Verbrechen. Wozu aber diese

ganze riesige Anstrengung? Paradox genug: Die Anerkennung des Bösen als

Moment «Gottes» scheint jene Alternative zu seiner - erfolglosen -
Unterdrückung im Namen der Vernunft, scheint jenes gelebte Bewusstsein selbst zu
sein, mit dem allein die «verderblichen Wirkungen» des Bösen (Bataille
spricht von «Sadismus») eingegrenzt werden können, um ihm, soweit es für
den Menschen «unerträglich» wird, entschlossen Widerstand zu leisten65.

63 Vgl. Gonsalv Mainberger, Die Freiheit und das Böse. Diachronische und synchronische
Lektüre der Werke von Paul Ricoeur, in: Freiburger Zeitschriftfur Philosophie und Theologie

19 (1972), S. 410-430.
64 Phänomenologie der Schuld. II: Symbolik des Bösen, 2. Aufl., München 1988, S. 395f.
65 G. Bataille, L'Erotisme, a.a.O., p. 206.

27




	Das Böse : vom ethischen zum metaphysischen Diskurs

