Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 51 (1992)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis

C.A. Dufour: Die Lehre der Proprietates Terminorum. Sinn und Referenz in mittelalterlicher
Logik, Miinchen/Hamden/Wien 1989 (P.Schulthess). — Maine de Biran: Oeuvres, t. XI-1, XI-
3, IX, Paris 1990 (B.Baertschi). — F. Tomasoni: Ludwig Feuerbach und die nicht-menschliche
Natur, Stuttgart-Bad Canstatt 1990 (H.-J. Braun). — W. Hennis: Max Webers Fragestellung.
Studien zur Biographie des Werkes, Tiibingen 1987 (D.Briihlmeier). — F. Merlini: L’incerto
raccontare del s¢. Genealogia e analitica filosofica della temporalita autobiografica, Comano
(TT) 1990 (F.Papi). — H. Vetter: Die Konzeption des Psychischen im Werk Ludwig Binswan-
gers, Bern 1990 (M.Herzog). — G. Jiittemann, M. Sonntag, C. Wulf (Hgg.): Die Seele. Thre
Geschichte im Abendland, Weinheim 1991 (M.Herzog).

Carlos A. Dufour: Die Lehre der Proprietates Terminorum. Sinn und Referenz in mittelalter-
licher Logik. Philosophia Verlag, Miinchen/Hamden/Wien 1989.

In der Lehre von den proprietates terminorum (significatio, suppositio, appellatio, restric-
tio, ampliatio, copulatio, impositio) konzentriert sich — neben den Doktrinen zu obligationes,
consequentiae — die sog. logica moderna, also der originale Beitrag des Mittelalters zur Logik.
Wer so spricht, nimmt fiir die Beurteilung der scholastischen Logik Mass an «der Logik», also
wohl der modernen Logik. Im Titel des angezeigten Buches kommt dieses Massnehmen zum
Ausdruck. Die logica moderna wird mit der modernen Logik und Semantik interpretiert.

Das mag angehen fiir das Ziel, das sich Dufour setzt: «Die Lehre der proprietates termino-
rum zu rekonstruieren, d.h. eine Antwort zu finden auf die Frage: Wie wiirde ein Logiker, der
mit einer unterbrochenen wissenschaftlichen Tradition vertraut ist, heute deren Grundideen
darstellen und vertreten, bzw. welche Anwendungen kénnte man aufgrund eines solchen
Riickblicks erwarten? (S. 12). Dufour zeigt, dass die Scholastiker ernstzunehmende Diskus-
sionspartner fiir die zeitgendssischen Logiker und Semantiker sind. Dabei geht er weder
projektiv vor, so dass er das heutige Verstidndnis der Logik in den Texten «wiederentdecken»
wiirde, noch naiv wertend!, so dass er die scholastische Logik in der Notation der Principia
mathematica von Russell/Whitehead rekonstruierte und sie daran bewertete. Seine Rekon-
struktion der scholastischen Logik formuliert er vielmehr mit vollem Bewusstsein der Diffe-
renzen zu modernen Ansitzen (S. 281f) mittels eines «internen Formalismus» (Kapitel 2); sie
gipfelt in einem mit den Elementen der proprietates terminorum erweiterten, adidquaten Kal-
kiil der Syllogistik (Kapitel 4). Damit gelingt es ihm dann, den Einwand von Geach auszurdu-
men, dass die Suppositionslehre «radically inconsistent»? sei. Diese Rekonstruktion ist voller
Anregungen nicht nur fiir diejenigen, die sich mit scholastischer Logik befassen, sondern auch
fiir moderne Logiker, insbesondere solche, die sich nach dem pragmatic turn mit Formalisie-
rungen der Umgangssprache beschiftigen: der Analyse von gewissen indexicals und obliquen
Casus, Intensionen und Modalititen etwa. In solcher Rekonstruktion ldsst es sich denn auch
vertreten, dass zur mittelalterlichen Logik thematisch ein Vertreter des 18. Jh. (Saccheri)
verwertet wird. Als Werk eines Konstruktivisten, der «Begriffsziichtungy (S. 9) macht und der

1 Wie das Moody noch tat: Truth and Consequence in Mediaeval Logic, Amsterdam 1953.
2 Peter T. Geach, Reference and Generality. An Examination of Some Medieval and Modern
Theories, Ithaca/London 1970, S. 79.

255



in seinem Schlussatz bekennt: «Am Anfang und am Ende will nur der Wille sein» (S. 286), ist
das Buch sehr zu begriissen.

Das Massnehmen, das immer eine Wertung beinhaltet, darf aber nicht zur Geringschét-
zung des Historischen fithren, und das umso weniger, als Dufour den Anspruch formuliert,
nicht nur systematisch zur Losung neuer Probleme anzuregen», sondern auch «dem Histori-
ker als Massstab fiir seine Interpretationen [zu] dienen» (S. 13). Eine naive historische Schil-
derung folgender Art: «Dieses Schema beruhigte teilweise den Universalienstreit, der sich
aber bald wieder verschirfte, als zwei Unstimmigkeiten bemerkt wurden» (S. 101),. durch-
schaut man leicht als Geschichtsklitterung, story telling, auf einem eigens konstruierten
Hintergrund. Die Fiille und Komplexitdt der Faktenlage wird auch zu wenig ernst genom-
men, wenn man allzu plakativ Thesen aufstellt und Topoi verwendet, die nicht aus dem
behandelten Zeitraum stammen: «In der Erkenntnistheorie galt: je passiver das Subjekt ist,
desto aktiver muss das Objekt sein. Der Realismus ist eine Lehre der Passivitit des Intel-
lekts...» (S. 107). Es ist wohl nicht sinnvoll, von «Erkenntnistheorie» im Mittelalter zu
reden, aber auch nicht richtig, den Realismus mit Passivitit des Intellekts zu charakterisieren,
denn Ockhams Nominalismus beispielsweise ist gleichzeitig durchaus eine Lehre von der
Nicht-Aktivitdt des Intellekts. In derselben Weise missrdt m.E. die These, Ockham hitte die
Signifikationstheorie auf die Suppositionslehre zuriickgefiihrt (S. 146). Das ist lediglich eine
Konsequenz des Willens, die significatio eines Terms als Extension aller seiner mdglichen
Supposita (S. 129) zu setzen. Dies gelingt Dufour nur dadurch, dass er den 3. und 4. Signifi-
kationsbegriff bei Ockham (Summa logicae 1, 33) in seiner systematischen und historischen
Bedeutung missversteht («zusammenfasst») und dass er die konnotativen Terme, die die
Signifikation mitkonstituieren und die eben gerade nicht mit Referenz, Supposition, erklarbar
sind, mit einer fiir mich unverstindlichen Verbindung von Semantik und Kategorienlehre
erklirt, die erst noch eine Alternative zum Psychologismus (was ist das fiir die Scholastik?)
und einer grammatisch-ontologischen Projektionsthese sein soll (S. 146).

Dufour nimmt sich auch sonst historisch kaum Miihe: Sei es, dass er fast unbekannte
Scholastiker (z. B. Thomas Maulevelt) nur iiber Sekundérliteratur zitiert (Maieru), sei es, dass
er ohne Kommentar dasselbe Werk einem Pseudo-Scotus und dem Scotus zuschreibt.? «Cate-
goriae decemy gibt er fiir ein Werk Augustins aus, wohl weil Suarez es dafiir hilt. In neuerer
Optik (Minio-Paluello) handelt es sich bei «categoriae decem», das in Aristoteles Latinus
(I.1-5, S. 129ff) unter dem Titel «Anonymi paraphrasis Themistiana (Pseudo-Augustini
categoriae decem)» abgedruckt ist, vermutlich um das Werk eines Nachfolgers von Themis-
tius (317-88), etwa eines Albinus.*

Dufour sollte m.E. seinen Willen zusétzlich auf das Gegebene, welches Historie immer
auch ist, ausrichten — tamen laudanda voluntas. Peter Schulthess (Ziirich)

Maine de Biran: Commentaires et marginalia: XVII€ siécle (Oeuvres, t. XI-1), Commentaires et
marginalia: XIX¢ siécle (Oeuvres, t. XI-3) et Nouvelles considérations sur les rapports du
physique et du moral de ’homme (Oeuvres, t. IX). Vrin, Paris 1990.

Lédition critique des Oeuvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de trois
nouveaux volumes.

Le tome XI-1, édité par Christiane Frémont, comprend de nombreux textes commentant la
pensée des grands auteurs du XVII¢ siécle, qui ont fortement marqué la pensée du philosophe

3 z.B. S. 65, 129, 231, 264. Ebenso seien die Theoremata von «Scotus oder einem seiner
Schiiler» verfasst (S. 25), hingegen schrieb sie S. 104, 122 nur noch Scotus.
4 loc. cit. S. LXXVIII.

256



de Bergerac: Descartes, Locke, Malebranche et Leibniz, ainsi que Bossuet. A quoi il faut
ajouter des marginalia sur les ouvrages des mémes auteurs, et ceux de Montaigne et de Pascal.
Si, souvent, ils sont pour Biran 'occasion de formuler avec vigueur ses propres positions, par
exemple son opposition au cogito de Descartes, puisqu’il n’y a pas de conscience de 1’existence
de I’dme dans le fait primitif, mais du moi seulement, ou sa conception de la causalité du moi,
pergue dans le mouvement volontaire effectué sur le corps propre, contre I’occasionalisme et
I’harmonie préétablie, ils I'obligent aussi a aborder des questions auxquelles il ne donne nulle
part ailleurs une attention si soutenue. Par exemple, la lecture de Leibniz et de Locke lui fait
reprendre de prés le probléme des idées innées, et il se montre alors bien plus prés du
philosophe de Hanovre que dans ses Mémoires couronnés; quant a I'examen des Méditations
métaphysiques, il ’oblige a se poser la question de la validité des preuves de I'existence de Dieu
et, critiquant ’argument ontologique, Biran en vient & se demander si I'inclusion de I'exis-
tence dans I’essence n’est pas plutdt une caractéristique de toute connaissance subjective qui
se borne aux phénomeénes.

Parmi les écrits sur Leibniz se trouve celui que Biran a rédigé en 1819 pour la biographie
Michaud; il nous permet de nous rendre compte que le philosophe de Bergerac avait une trés
bonne connaissance de la doctrine qu’il expose, mais que, comme d’habitude, il ne peut
s’empécher de la mesurer a 'aune de la sienne. Ce texte reste aussi intéressant en ce que c’est
I'un des seuls que Biran a mené jusqu’au stade de la publication.

Le tome XI-3, édité par Jo€l Ganault, contient des commentaires de philosophes moins
illustres, mais qui ont eu autant d’influence sur la pensée de Biran, puisqu’ils ont été ses
contemporains, et que s’il ne les a pas tous connus, du moins formaient-ils le climat philoso-
phique de son époque. Ce sont d’abord les représentants de I'ldéologie, Destutt de Tracy,
Cabanis et Laromiguiére, courant auquel il s’était rattaché dans sa jeunesse et dont il se
démarque de plus en plus, en en rejetant le sensualisme condillacien et la tendance matéria-
liste, causée selon lui par une méconnaissance des exigences de la psychologie bien comprise.
Sur ce terrain, il peut compter avec ’appui de Degérando, de Royer-Collard et d’Ancillon, de
I’Académie de Berlin, ce qui ne ’'empéche pas d’examiner d’un oeil critique leurs productions.
A T’occasion de la lecture des textes du dernier auteur mentionné, Biran est amené a réexami-
ner précisément tout ce qui touche au «premier probléme de la philosophie», ¢’est-a-dire 4 la
question de I’objectivité de nos connaissances et de la réalité de leur objet, ce qui I'améne a
préciser la distinction d’origine kantienne du phénomeéne et du nouméne et a I'articuler dans
sa conception de I’absolu.

Le philosophe de Bergerac n’a pas pu lire les grands textes de Kant, vu sa méconnaissance
de I'allemand; il en a donc pris connaissance de seconde main, notamment par I'intermédiaire
du livre de Kinker, dont on lira les marginalia. Parmi les autres commentaires réunis dans ce
volume, on relévera encore ceux de Stapfer, Bonstetten, Lichtenberg, Meister, Deleuze (sur le
magnétisme), Spurzheim (sur la phrénologie), Prévost, Laplace (il discute quelques hypothé-
ses énoncées dans le Systéme du monde) et Taillefer. Ce dernier, auteur d’un ouvrage sur les
beaux-arts, a offert la seule occasion a Biran de s’exprimer sur ce sujet, en discutant notam-
ment la thése classique de I'imitation de la nature.

On notera encore que 'un des textes sur Laromiguiére fait partie des rares écrits publiés par
le philosophe de Bergerac; il I’a été en 1817, a I'occasion de la parution des Legons de
philosophie éditées par I'Idéologue, a quoi Biran oppose sa propre conception de la philoso-
phie et de la psychologie.

Le tome IX, édité par nos soins et consacré aux écrits biraniens tardifs sur la physiologie,
comprend pour 'essentiel deux textes: le premier est intitulé Nouvelles considérations sur les
rapports du physique et du moral de 'homme, rédigées en 1820, a la demande de I’aliéniste
Antoine Royer-Collard qui, comme lui, juge important de lutter contre le matérialisme en
faveur duquel la physiologie semble incliner. A cet effet, Biran est amené a4 confronter sa

257



psychologie aux doctrines physiologistes alors reconnues, comme celles de Stahl, de Haller ou
de Bichat. Le médecin a ensuite finement commenté et critiqué cet ouvrage, et Biran a annoté
sa réplique, exemple unique d’un dialogue non-épistolaire au moins ébauché dans I’oeuvre du
philosophe de Bergerac; la reproduction de ces documents permettra au lecteur de juger de la
réception des idées biraniennes dans certains cercles médicaux. L'autre texte a pour titre
Considérations sur les principes d'une division des faits psychologiques et physiologiques; C’est
I’'un des derniers textes rédigés par notre auteur, devant peut-étre faire partie des Nouveaux
essais d’anthropologie (Oeuvres, t. X-2). On y lit le role central de la distinction premiére et
fondamentale entre les points de vue subjectif et objectif, dont la confusion a, selon le
philosophe de Bergerac, produit d’innombrables erreurs de conséquence; par 14, on se rend
compte de la continuité de la doctrine biranienne, puisque c’est un théme qui a préoccupé
notre auteur depuis le Mémoire sur la décomposition de la pensée (Qeuvres, t. 1II), dont
d’ailleurs, certains passages sont textuellement repris. Commengant par une discussion d’un
livre de Bérard paru en 1823, ce texte se termine par de longues citations de Buffon et de
Bossuet sur la nature des animaux; on y voit aussi mentionné — et ce pour la premiére fois en
France — le médecin allemand Reil, inventeur du terme «coenesthése), pour désigner I’ensem-
ble des sensations internes, a qui le philosophe de Bergerac consacre encore des notes, restées
inédites jusqu’ici. On reléve encore un texte sur Van Helmont, concernant le rapport de I'dme
sensitive et de I'esprit, ainsi que, dans les Appendices, un compte-rendu de la séance de
I’Académie des sciences du 2 juin 1823, ou Biran a entendu Magendie lire son célébre
Mémoire sur quelques découvertes récentes relatives aux fonctions du systéme nerveux sur la
distinction des nerfs moteurs et sensitifs. i Bernard Baertschi (Genéve)

Francesco Tomasoni: Ludwig Feuerbach und die nicht-menschliche Natur. Das Wesen der
Religion: Die Entstehungsgeschichte des Werkes, rekonstruiert auf der Grundlage unveréf-
fentlichter Manuskripte. Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1990.

Tomasonis Werk ist in mehrfacher Hinsicht beachtenswert. Die Einfiihrung positioniert
Feuerbachs religionskritisches Schaffen, worauf in einzelnen Schritten massgebliche Erorte-
rungen zu seinem Denkweg folgen. Die frithere Religionskritik, die mit dem Wesen des
Christentums einen zeitweiligen Diskussionsmittelpunkt in den Beginn der 40er Jahre des 19.
Jahrhunderts bringt, weil der subjektive Geist wie der objektive als Gattungsgrosse in ihrer
fiir alles religiose Erleben und Verhalten konstitutiven Relevanz aufgezeigt werden, beendet
sich selbst in der mittleren Phase. Hier nun legt Tomasonis Forschung ihre Schwerpunkte.
Die Quellenlage zur zweiten Schrift Feuerbachs iiber das Wesen der Religion, mit bewéhrter
Akribie aus dem Miinchner Nachlass erarbeitet, erweist eine Reihe von Lesebemiihungen, die
der Abfassung vorausgehen (z.B. D. Petau, R. Cudworth und, was die Weitung der Optik
iiber das begrenzt Christliche hinaus betrifft, die Zeitschrift Ausland). Tomasoni bietet dem
Leser Einsichten, die im Werk allein nicht zu gewinnen sind, namentlich die Genese des von
Feuerbach auf die Natur gerichteten Ausgriffs, der den Menschen in seiner radikalen Abhéin-
gigkeit verdeutlicht. Dies geschieht in Konsequenz eines ontologisch repradsentativen Schrittes
iiber die doch weitgehend psychologistische Analyse der ersten Phase von Das Wesen des
Christentums hinaus. Mit ihm etabliert Feuerbach seinen kritischen Materialismus, den To-
masoni als Ergebnis vielféltiger Studien und Denkbemiithungen diskutiert — und zwar in ihrer
fiir eine zeitgenossische Interpretation nicht hoch genug zu schitzenden Bedeutung. Die
Herauslosung aus der wiahrend vieler Jahre immer wieder offensiv vorgetragenen Vereinnah-
mung Feuerbachs durch Marx’ Epigonen mit dem Ziel, ihn zweitrangig einzustufen, bedarf
mannigfacher Anstrengungen. Francesco Tomasoni hat hier entscheidende Arbeit geleistet,
die in einer sich abzeichnenden neuen Diskussionsrunde als unabdingbarer Beitrag zu gelten
hat. Dem Werk beigegeben ist ein Abdruck der vorldufigen Fassungen des Wesens der Reli-
gion (S. 226-310). Hans-Jiirg Braun (Ziirich)

258



Wilhelm Hennis: Max Webers Fragestellung. Studien zur Biographie des Werkes. Mohr-
Siebeck, Tiibingen 1987.

Man hitte ein solches Buch — auch nach Karl Jaspers und Dieter Henrich (Die Einheit der
Wissenschaftslehre Max Webers, Tiibingen 1952) und anderen — nicht mehr fiir moglich
gehalten: Hennis présentiert uns den Juristen, Nationalokonomen und Soziologen Max
Weber als, und vor allem als Philosophen, getrieben von der einheitsstiftenden Fragestellung
des «ganzen Weber» (1. Kap.), ndmlich der «anthropologisch-charakterologischen» Frage-
stellung nach der Entwicklung des «Menschentums» (S. 35 und passim, mit Bezug auf PE II,
S. 303). Nach Hennis muss man gewissermassen so vorgehen, dass man zu jeder fachwissen-
schaftlichen Auseinandersetzung bei Weber (um «Anstalt», «Verband» etc.) das Zettelchen
hervornimmt und sich fragt: «Was besagt diese Ordnung, dieser Typ gesellschaftlicher Bezie-
hungen fiir den menschlichen Typus, dem sie Schranken setzt oder Chancen erdffnet? (8. 56,
formuliert in Anlehnung an WL S. 517f.) Damit werden — wohl zu Recht — die vielzitierten
wichtigsten Anliegen Webers, etwa (Rationalisierung)/<Entzauberung oder «gesellschaftliche
Schichtungy, zweitrangig; gleichzeitig verliert das philosophische Interesse Webers seinen
metatheoretisch-vorwissenschaftlich nebensédchlichen Charakter. Ebenso werden gern be-
nutzte Periodisierungen von Webers Werk obsolet (S. 63).

Webers Thema, also die Grundmelodie und deren Variationen, entfaltet Hennis, nun
kongenial beobachtend und sich weitgehend der Polemik enthaltend, in Kap. 2 anhand von
«Die Personlichkeit und die Lebensordnungen», Titel eines verschollenen, wahrscheinlich
allgemein gehaltenen Vortrags einige Wochen vor den beiden grossen Vortrigen von 1917, die
zwei konkrete — vornehmlich dussere — Lebensordnungen und deren Wirkungen auf die
innere Personlichkeit thematisieren: «Wissenschaft als Beruf» und «Politik als Berufy». Ebenso
werden schon in den Landarbeiterenqueten der ersten Hélfte der neunziger Jahre die Wirkun-
gen des Wandels der Betriebsformen und der Dislozierung auf die Menschen, auch die
Gutsherren, zum Gegenstand. Hennis gelingt es, plausibel zu machen, dass darin unter dem
«Gesichtspunkt der Staatsrdson» die Nation die Lebensordnung mit dem weitesten Radius
darstellt: Gestaltung der dusseren Verhiltnisse zur Bewahrung der «Eigenschaften, — physi-
sche und seelische — welche wir der Nation erhalten mochten» (zit. S. 87) — allerdings (gegen
Wolfgang Mommsen) nicht als hochster Zweck oder «unbezweifelbarer Wert», notabene aber
als locus der intergenerationellen Verantwortung. Ebenso iiberzeugend zeigt Hennis den
Primat des anthropologischen Motivs in der Religionssoziologie und in Wirtschaft und Gesell-
schaft («Lebensfithrung»!) auf.

Vornehmlich als Belege dienende, z.T. schwer zugéngliche Texte referierende Passagen
machen die Lektiire von Hennis” Werk unabdingbar und zum grossen Gewinn und Genuss:
Da ist zuerst einmal das m. W. hochst origindre Aufspiiren der Fragestellung in den Enqueten
iiber Auslese und Anpassung der Arbeiterschaft der geschlossenen Grossindustrie, iiber die
Soziologie des Vereins-, vor allem aber des Zeitungswesens (S. 48ff.). In letzterer haben wir in
nuce vielleicht den genialsten Weber, einerseits in einem noch nicht publizierten «Vorbericht»,
andrerseits in seinem Diskussionsbeitrag am ersten Deutschen Soziologentag 1910. Im wei-
tern ist die Konsequenz der Nichtethisierbarkeit in der Zeitungsauseinandersetzung mit sei-
nem Freund Naumann zu erwahnen (S. 102ff.; es fehlt der Hinweis auf die m.W. radikalste
publizierte Verneinung gerade von sog. Wirtschaftsethik in PS S. 253f.), oder auch in der
«Borse» von 1894, Schliesslich gehen wir in Kap. 4 den «Spuren Nietzsches im Werke Max
Webers» nach, wo Hennis eindeutig belegte Nietzsche-Lektiire — und zwar Nietzsche als
Moralisten — fiir einen deutlichen Stilwandel und die Uberwindung persénlicher Resignation
in den Jahren 1892—95 namhaft macht (S. 172ff.), mit der Freiburger Antrittsvorlesung von
1895 als «[dem] endgiiltigen Zeugnis dieses forcierten Stimmungswandels» (S. 175). Sogar die
zentralen Gedanken seien «vom Fleische Nietzsches», etwa die Frage nach dem Typus
Mensch oder die massenkapitalistische Entzauberung der Welt (S. 181ff., schon auch 186).

259



Wir haben hier das rhetorisch wohl brillanteste Kapitel von Hennis’ Werk (das allerdings in
der Gewichtung der Quellen und der Sicherheit des Urteils nicht ganz das erklirte, wirklich
viel zu wenig beachtete Vorbild Eugéne Fleischmanns in Archives europ. sociol. von 1964
erreicht). Es situiert sich im Mittelteil, der die «Biographie des Werkes», d.h. Beziige, die zum
Werke Ainfithren (S. 119, auch 142), aufzeigen will. Die andere, von Hennis stimmig darge-
stellte Ahnengalerie, in die sich Weber, radikalisierend rezipierend, stellt, ist die deutsche
Nationalokonomie der Historischen Schule: List, Hildebrand, Knies, Roscher (3. Kap.). Mit
diesem Aufweis will Hennis «die ressortméssige Zustindigkeit des Werkes historisch wieder-
herstellen» (S. 127) und Weber als Nationaldkonomen ausweisen, aber im Sinne einer «Wis-
senschaft vom menschlichen Handelny; «national> steht dabei im Gegensatz zum <kosmopoli-
tischen> Charakter der klassischen Okonomie. Als Hauptbeleg figuriert hier die bereits zi-
tierte, «bei einigen guten Zigarren an zwei Vormittagen hinzuhauende» (S. 134) Antrittsrede
iiber den «Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik». Von Hennis mehr oder weniger
deutlich belegt, steckt Weber damit viel mehr in der Tradition der politischen Philosophie von
ihren griechischen Anfangen iiber Machiavelli und Rousseau denn in derjenigen der Soziolo-
gie mit Comte, Spencer und Durkheim (S. 119).

Den dritten Teil «Zur Einheit des Werkes» entfaltet Hennis im Schlusskapitel, wo er unter
dem Titel «Voluntarismus und Urteilskraft» vornehmlich die Skepsis Webers gegeniiber
einem von Hennis recht originell definierten Liberalismus prisentiert: mit Hoffnung verbun-
denes Abschaffen, Glauben an die (Besserung in der) Zeit, ein gewisser Universalismus der
Werte. Gerade in der Sache der Freiheit hdnge fiir den eben mit Nietzsche desillusionierten
Weber «alles vom Ergreifen des richtigen Zeitpunktes und von der Kraft des Willens ab»
(S. 222). Die Grosse, ja Genialitit Webers sieht er in einer Kraft zum Urteilen, «in seiner
[allerdings eben nicht enzyklopédisch, D.B.] einzigartigen Erfassung von Wirkungszu-
sammenhéngen» (S. 224). Im Zentrum seines politischen Denkens stehen nicht die individuel-
len Rechte und die Sekuritét des Liberalismus, sondern Kampf (um Macht), Entfaltung der
Seele, «Adel, Wiirde der menschlichen Person» (S. 236).

Zur Kritik: Neben dem im Ganzen sehr gut gelungenen Aufweis eines philosophisch ernst-
zunehmenden anthropologisch-charakterologischen Motivs und dem Beleg der tiefen Nietz-
sche-Rezeption ist es Hennis’ Verdienst, diverse Defizite der Weberforschung deutlich zu
machen: bez. Max Weber als Person und Wissenschaftler, aber auch bez. der Sozialwissen-
schaften der Jahrhundertwende (S. 9f.) oder gar von heute (S. 111ff.); Weber werde viel zu
wenig «radikal historisch» gelesen (S. 61); das grosse Verdienst, die Bedeutung des (Werte-)
Kampfes immer wieder in die Néhe zu riicken (passim, schon etwa S. 186 oder 210).

Alledem ist zuzustimmen, doch wird manches an diesem Buch unterschiedlich stéren, auch
nach Massgabe des jeweiligen Lesers: Zuweilen gleitet die subjektiv emphatische Beurteilung
Webers in beide Extreme ab, im negativen dann etwa auch verbunden mit einem unnotigen,
ebenso schulmeisterlichen wie pre(ten)ziosen Ton (z.B. S.17, 19). Doch das sind
Geschmacksurteile, mit denen wir diese Rezension nicht belasten wollen, ebensowenig wie mit
Detailkritik und Nebenproblemen (etwa die kolportierten Irrtiimer zu Adam Smith, die doch
zuweilen auch anfechtbare, polemische Liberalismusdiskussion, oder Denksportaufgaben wie
Auffinden der «ldngsten Fussnotenfolge» [S. 179]). Inhaltlich bedeutendere Zweifel betreffen
etwa die prokrusteische Zurechtzimmerung der Werturteilsdiskussion, als ob Weber mit sei-
nen Stellungnahmen «um die Freiheit zur Unbefangenheit von «wissenschaftlicher> Bevor-
mundung» gekdmpft hitte (S. 46 und passim): «Unbefangenheit» mag «ein schones deut-
sches Wort» (ebd.) sein, aber beim Juristen und Rechtsphilosophen Weber spielt es vorerst
einmal auf Unparteilichkeit, auf die Unbefangenheit des Richters, des streitschlichtenden
unabhiéngigen Dritten an (so Gutachten S. 111; WL S. 497). Was Weber gerade um einige
Spielklassen von dem durch Hennis gerne bemiihten Oswald Spengler unterscheidet — dass er
eben nicht unbefangen frisch drauflosfragt und -schreibt! (Bezeichnenderweise unterschldgt

260



Hennis die entscheidende Passage von Baumgarten, S. 554f., ndmlich die Disqualifikation
Spenglers, bei verschiedenen sich bietenden Gelegenheiten.) Das hingt auch mit Hennis’
einseitiger Darstellung zusammen, neben dem «existenzialistisch-kulturkritischen» Weber
den ebenso présenten Positivisten (sowohl als Jurist wie als Nationalokonom) zu vernachlis-
sigen; damit kann er der Spannung, ja der Tragik gerade der Wissenschaftslehre, aber auch
des personlichen Schicksals Webers, nicht gerecht werden. Und: Hennis® These einer linearen
Entwicklung Webers «von der Jurisprudenz zur Nationalokonomie» (120ff.) mag dusserlich
biographisch stimmen, aber nicht thematisch. Insbesondere wird Weber auch von seiner
nationalokonomischen Ideologie der Antrittsrede abriicken (zu prézisieren wire hier schon:
der «Nationalstaat», der «Standpunkt der Nation» war oberster Wertmassstab der «Volks-
wirtschaftspolitik», nicht der — zugegebenermassen polemisch abgehandelten und Weber nicht
interessierenden — Volkswirtschaftslehre) und zum «Sozialokonomen» werden (Belege bei:
Johannes Winckelmann, Max Webers hinterlassenes Hauptwerk, Tiibingen 1986, S. 25f.
sowie Anhang). Schliesslich: Weber als «politischer Philosoph» ist eine verfolgungswiirdige
Perspektive, doch beim in Fussnotenverweisen oder in der zuweilen doch etwas largen Termi-
nologie insinuierten Weber als Aristoteliker oder gar Reprisentant des «civic humanism»
melden sich erhebliche Zweifel.

Alles in allem: Hennis wird der nach Weber eigentlichen Aufgabe der Wissenschaft, das
konventionell Selbstverstandliche zum Problem zu machen, auf seine sehr personliche, auch
im angezeigten Sinne z.T. anfechtbare Weise gerade fiir die Weberforschung gerecht — und:
wo gehobelt wird, miissen bekanntlich ja auch Spéne fliegen, ob von gutem oder schlechtem
Holze! Daniel Brithlmeier (St.Gallen/Ziirich)

Fabio Merlini: L’incerto raccontare del sé. Genealogia e analitica filosofica della temporalita
autobiografica. Ed. Alice, Comano (TT), 1990.

I1 libro di Fabio Merlini si puo anche leggere, poiché € un testo molto ben scritto, con una
certa disattenzione teorica, quasi lasciandosi trasportare dall’onda coinvolgente del testo e
viaggiare cosi nei mondi moltepli delle autobiografie appartenenti alla nostra cultura d’Occi-
dente. Prendendo questa strada si puo riconoscere, sulla strada di Starobinski, quale sia la
fondamentale relazione che vi € nelle Confessioni di Agostino, tra soggetto, testo, temporalita,
conversione, salvezza: una costellazione che non puo dire nulla sulla teoria «interioristica» del
tempo di Agostino, ma che, invece, ¢ fondamentale per comprendere quale sia la temporalita
che viene giocata nel testo di modo che sia proprio essa a costituirne il tracciato.

Ne deriva una prima lezione filosofica: esaminando la struttura del tempo nella autobio-
grafia noi ci avviciniamo a un problema molto piu generale: il tempo non pué essere tematiz-
zato come oggetto, ma come forme variabili della temporalita che appartengono a modalita
specifiche dello scambio simbolico ciascuna delle quali caratterizzata da una linea dominante.
Non v’é dubbio che il tempo pubblico, quello che organizza I'insieme delle funzioni sociali, &
un sistema convenzionale che, rispettando per lo piu quelli che sono i «ritmi biologici»,
realizza il massimo di opportunita possibili proprie della vita collettiva. Quindi non € «il
tempo» ma una forma specifica della temporalita.

Prendendo in considerazione un orizzonte compeletamente diverso, quale quello dell’auto-
biografia, anche qui scopriremo che non esiste un tempo interiore opposto al tempo pubblico,
quasi un angolo nascosto di autenticita rispetto ad un tempo irriflesso e perduto nelle pratiche
sociali, ma una forma di temporalita che & connessa direttamente al modo in cui I'autobiogra-
fia si costituisce, alle ragioni di senso che la selezionano come atto letterario che corrisponde a
valori simbolici. Il tempo non €& quindi una cosa (anche se, ovviamente, in una dimensione
biologica generale ciascuno di noi € una piccola forma dissipativa) ma una modalita che ha
caratteri differenti secondo il senso che essa assume nell’insieme simbolico determinato.
Lautore adopera questo selettore teorico per costruire il suo discorso. Pud quindi essere

261



molto utile domandarci attraverso quale operazione filosofica si sia potuto costruire il selet-
tore teorico.

Andiamo dunque nell’orizzonte di Heidegger, il filosofo che, in un modo particolare, ha un
peso di rilievo in questa prospettiva. Ma diciamo subito, che questo riferimento non ha
tuttavia nulla a che vedere con banalita scolastiche heideggeriane. Anzi per togliere subito al
lettore questo sospetto diciamo che il filosofo tedesco appare nel «luogo fondante» del libro
di Merlini attraverso quella straordinaria «traduzione-interpretazione» che ¢é stata ’opera di
Foucault. I’Heidegger del tempo come senso dell’essere ¢ dunque definitivamente lontano.
E’invece forte la presenza del «secondo Heidegger». In due parole: se il Dasein viene all’essere
tramite 'accadere dell’Essere e 'essere si rivela proprio nella sua temporalizzazione, allora
I’Esserci storico assume la dimensione del tempo che € propria della propria inscrizione
simbolica. C’¢ un tempo del proprio raccontarsi che deriva dal modo culturale in cui il
riferimento a sé esiste. Ora il modo culturale, in senso lato, potrebbe essere assimilato alla
«formazione discorsiva» di Foucault che diviene dominante in questa direzione. Come si
diceva in ogni autobiografia medioevale ¢ dominante la dimensione della salvezza. Non c’¢
quindi «tempo autobiografico» ma «forma della temporalita».

Da queste considerazioni si puo fare qualche ulteriore passo in avanti. C’¢ uno spazio
simbolico che costituisce la modalita temporale del narrare di sé. Non si puo trovare il
proprio tempo se non in quella dimensione di significati. Questo significa prendere le distanze
da una descrizione semiotica del genere letterario «autobiografia» che consiste essenzialmente
nel reperimento di strutture ricorrenti nella composizione di questo tipo di testo. Non si puo
escludere un analisi di questo genere, che, tuttavia, pur producendo conoscenza, non ha
caratteristiche filosofiche. L’autobiografia in senso filosofico & considerata come luogo nel
quale si svela la variabile temporale delle varie modalita storiche dell’accadere dell’Esserci.

Quindi non esiste alcuna storia dell’autobiografia ma esistono solo possibilitd genealogiche
delle modalita autobiografiche che sono connotate dal mondo simbolico in cui si costituisce
la temporalita come forma specifica del rappresentarsi dell’Esserci.

Fulvio Papi

Heinz Vetter: Die Konzeption des Psychischen im Werk Ludwig Binswangers. Lang, Bern 1990.
Die hier in der Druckversion vorliegende Ziircher Dissertation (angen. auf Antrag von Prof.
D.v. Uslar) widmet sich der anspruchsvollen Aufgabe, Ludwig Binswangers Grundlegung
der Psychiatrie und Psycho(patho)logie nachzuzeichnen. Vetter will mit dieser Publikation
dazu beitragen, «Binswangers Denken wieder bekannter zu machen» (S. 2).

Ludwig Binswanger (1881-1966) gehorte zu den international anerkanntesten und ein-
flussreichsten deutschschweizerischen Personlichkeiten der wissenschaftlichen Welt in der
ersten Hiélfte unseres Jahrhunderts. Seine geisteswissenschaftliche Wirkung reicht iiber die
Psychologie und Psychiatrie weit hinaus in die Philosophie und in die Literaturwissenschaft
hinein. Fiir den Psychologen und den Wissenschaftshistoriker ist Binswanger in erster Linie
schon deshalb von grosser Bedeutung, weil sein Denkweg exemplarisch die Anstrengungen
zur Riickgewinnung eines unverkiirzten Gegenstandes in der Psychologie spiegelt.

Bei solcher Stellung ist es nicht leicht, ein weit iiber 200 Nummern umfassendes gedrucktes
Werk zu tiberblicken, geschweige denn seine Wirkung nachzuzeichnen. Der Autor vorliegen-
der Dissertation behilft sich damit, erstens die Primir- wie die Sekundérliteratur auf das
Notwendigste zu beschrinken und zweitens Binswangers Arbeiten chronologisch anzugehen.
Vetter fihrt den Leser durch die Friih-, die Haupt- und die Spétphase in Binswangers
Denken, ein Weg, der markiert ist durch die Konzeption der «Personwissenschaft» (Kap. 1:
Das Psychische als Subjektivitdt), der «Daseinsanalyse» (Kap. 2: Die Frage nach dem
Menschsein) und der «Konstitution» der Welt (Kap. 3: Der Mensch als weltkonstituierendes
Subjekt). Hilfreich fiir das historische Verstindnis wire es gewesen, die chronologische Aus-

262



richtung hin und wieder zugunsten der thematischen Einheit in Binswangers Denken zu
durchbrechen und zu zeigen, dass dieser Weg sich phdnomenologisch am Intentionalitdtsbe-
griff orientiert, der von Binswanger unter dem Einfluss des Neovitalismus und des Personalis-
mus auf die Person, den Organismus und schliesslich auf das gesamte In-der-Welt-sein tiber-
tragen wird. Als leserfreundliche Hilfe darf man heute im Zeitalter des Computersatzes wohl
auch bei Dissertationen einen Index verlangen.

Vetters Methode verlisst nirgends das Paraphrasieren; auch dort nicht, wo es unumgéing-
lich wird, die Vorldufer zu bestimmen, auf denen Binswangers Arbeiten aufbauen: die Neu-
kantianer, Freud, Husserl, Heidegger, Buber werden nur Binswanger-immanent gesehen. Das
birgt Vor- und Nachteile. Einerseits verfiigen wir mit Vetters Schrift iiber eine Art von
chronologischem Kompendium zu Binswanger, andererseits wird damit ein geschlossenes
System vermittelt, das die Spannungen kaum mehr spiiren lésst, die sich zwischen Binswan-
gers Rezeption der zeitgendssischen philosophischen und wissenschaftlichen Stromungen und
deren eigenem Selbstverstindnis aufbauen. Paraphrasieren macht Binswangers Arbeit fade,
das haben schon eine Reihe fritherer Dissertationen und Abhandlungen, die ebenfalls chrono-
logisch aufgebaut sind, gezeigt. Vetter bringt hier nichts Neues. (Er scheint auch die einschli-
gigen Untersuchungen von phinomenologischer Seite, etwa die bei diesem Thema zwingend
zu beriicksichtigenden Studien von Herbert Spiegelberg, nicht zu kennen, was vielleicht
weniger dem Autor selbst als seiner akademischen Betreuung anzukreiden ist.)

Um Binswangers Werk wirklich zu dienen, miissen wir heute thematische Studien in An-
griff nehmen. Seine Konzeption der Norm, seine Perversionsauffassung, seine Sozialontolo-
gie, die existentiale Leiblichkeit sind nur einige Stichworte, welche die kritische Potenz Bins-
wangers fiir die Gegenwartsdiskussion belegen. Es ist zu hoffen, dass der Autor, nach der
hiermit absolvierten akademischen Pflichtpublikation, in dieser Richtung weiterarbeitet.

Mazx Herzog (Berlin)

G. Jiittemann, M. Sonntag, C. Wulf (Hg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Psycholo-
gie Verlags Union, Weinheim 1991.

Der Begriff «Seele» ist aus den Wissenschaften heute verschwunden, in der Psychologie gilt
seit rund 125 Jahren explizit F.A. Langes Wort von der «Psychologie ohne Seele». Der
Seelenbegriff ist, wie der Mitherausgeber Wulf in der Einleitung zu dem vorliegenden Sam-
melband schreibt, mit «zu vielen heterogenen Denktraditionen» verbunden und zu wenig
prizise. «Jedoch ein Blick in die Geistes-, Kultur- und Wissenschaftsgeschichte macht deut-
lich: In ihrem ganzen Verlauf war die Seele ein wichtiger Bezugspunkt des Denkens iiber den
Menschen, seine Natur und die Welt» (S. 5). Dementsprechend vielféltig sind die zu beriick-
sichtigenden Ansitze.

Die in den Teilen I-IV versammelten Arbeiten versuchen in historischer Rekonstruktion zu
verstehen, was «Seele» in der Antike, im Mittelalter, der frithen Neuzeit, in Aufkldrung und
Romantik bedeutete. Der fiinfte Teil wendet sich in kritischer Absicht dem Verhéltnis von
Seele und Wissenschaft im 19./20. Jh. zu und schliesslich werden im abschliessenden Teil VI
exemplarisch einige «Thematische Zentren» aufgezeigt, um die der gegenwértige «Seelendis-
kurs» bzw. das, was sich dafiir hélt, kreist. Hier finden sich Abhandlungen mit so heterogenen
Themen wie die Entstehung von Intimitdt und Gefiihl im modernen Familienleben, das
Portrit, Beichte und Therapie als Formen der Sinngebung, Psychosomatik u.a.

Der Aufbau dieses Handbuches spiegelt seinerseits — von den Herausgebern sicher unge-
wollt — die Schwierigkeiten und Widerstindigkeiten einer wissenschaftlichen Analyse des
Seelenbegriffs. Die Stringenz seiner historischen Rekonstruktionen in den ersten Teilen wird
abgelost durch den Aufweis der Aporien bzw. ihrer «Dauerkrise» (Jiittemann) der sich als
wissenschaftliche Disziplin etablierenden Psychologie im 19. Jh. und zerfliesst im letzten Teil
in eine konzeptuell nicht mehr einzufangende relativ beliebige Vielfalt methodisch sehr unter-
schiedlich fundierter gesellschaftlich-historischer Blicke auf das Menschliche schlechthin.

263



Die von Plato aufgeworfene und von Aristoteles unter anderem Vorzeichen erneuerte
Frage nach der «wahren Natur» der Seele wurde bekanntlich schon von Plato (im Phaidros)
mit einer so «godttlichen und weitschichtigen Untersuchung» gleichgesetzt, dass eine Antwort
nur als Gleichnis méglich erscheint. Von Gleichnissen, Bildern, Formen der Seelenvorstellun-
gen handelt denn auch die Geschichte des Seelenbegriffs. Aber in dieser Vielfalt zeigt sich im
historischen Langsschnitt eine Abfolge unterschiedlicher Funktionen der Seele, deren Verlauf
eine gewisse Ordnung aufweist. Letztere wird in vorliegendem Buch gekennzeichnet durch
den zunehmenden Verlust der Funktion der Seele als transitorischem Prinzip zwischen Irdi-
schem und Géttlichem iiber die (v.a. sensualistische) Entsubstanzialisierung der Seele bis hin
zu ihrer diskurstheoretischen Auflésung in den letzten Dezennien unseres Jahrhunderts.

Zu diesen Stationen der Reflexion des Menschen iiber seine Seele bzw. iiber sich selbst
geben die Beitrige eine Fiille von Detailinformationen (die den Leser einen gut strukturierten
Sachindex umso mehr vermissen lassen), die das Buch zu einem unentbehrlichen Kompen-
dium fiir jeden Geisteswissenschaftler machen, also nicht nur fiir den Psychologen, der heute
dem Seelenbegriff ohnehin nur noch historische Bedeutung beimisst — die Psychologie will
nicht mehr Wissenschaft von der Seele, nicht mehr Seelenkunde sein und sollte gerade deshalb
die Frage nach ihrem Gegenstand ernster nehmen. Die Seele als (einstmals gottliches) Prinzip
des (menschlichen) Lebens hat sich lingst aus der Psychologie verfliichtigt, ist aber noch
spiirbar in Theologie, Kunst und Alltagsglauben und wird wissenschaftlich expliziert in der
Philosophie, der Ethnologie, aber auch in der Pddagogik.

Die potentiellen Interessenten dieses Buches bilden einen interdisziplindren Kreis, so wie es
auch nicht nur von Psychologen (Bruder, Jiittemann, Sonntag, Treusch-Dieter) geschrieben
wurde, sondern auch von Philosophen (Kersting, Knebel, Mensching, Pircher, Stadler,
Sturma), Literaturwissenschaftlern (Horisch, Miiller, Zintzen), (Kunst-)Historikern (Busch,
Chapeaurouge, Dressen, Sprandel), Psychoanalytikern (Schneider, Wetzel), Pidagogen (Geu-
len, Willems, Wulf), Soziologen (Hahn, Rittner, Winter), Ethnologen (Bleibtreu-Ehrenberg,
Koch), Theologen (Reiter). Max Herzog (Berlin)

264



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

