
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Inhaltsverzeichnis
C. A. Dufour: Die Lehre der Proprietates Terminorum. Sinn und Referenz in mittelalterlicher
Logik, München/Hamden/Wien 1989 (P.Schulthess). - Maine de Biran: Oeuvres, t. XI-1, XI-
3, IX, Paris 1990 (B.Baertschi). - F. Tomasoni: Ludwig Feuerbach und die nicht-menschliche
Natur, Stuttgart-Bad Canstatt 1990 (H.-J. Braun). - W. Hennis: Max Webers Fragestellung.
Studien zur Biographie des Werkes, Tübingen 1987 (D.Brühlmeier). - F. Merlini: L'incerto
raccontare del sé. Genealogia e analitica filosofica délia temporalité autobiografica, Comano
(TI) 1990 (F.Papi). - H. Vetter: Die Konzeption des Psychischen im Werk Ludwig Binswangen,

Bern 1990 (M.Herzog). - G. Jüttemann, M. Sonntag, C. Wulf (Hgg.): Die Seele. Ihre
Geschichte im Abendland, Weinheim 1991 (M.Herzog).

Carlos A. Dufour: Die Lehre der Proprietates Terminorum. Sinn und Referenz in mittelalterlicher

Logik. Philosophia Verlag, München/Hamden/Wien 1989.

In der Lehre von den proprietates terminorum (significatio, suppositio, appellatio, restric-
tio, ampliatio, copulatio, impositio) konzentriert sich - neben den Doktrinen zu obligationes,
consequentiae - die sog. logica moderna, also der originale Beitrag des Mittelalters zur Logik.
Wer so spricht, nimmt für die Beurteilung der scholastischen Logik Mass an «der Logik», also
wohl der modernen Logik. Im Titel des angezeigten Buches kommt dieses Massnehmen zum
Ausdruck. Die logica moderna wird mit der modernen Logik und Semantik interpretiert.

Das mag angehen für das Ziel, das sich Dufour setzt: «Die Lehre der proprietates terminorum

zu rekonstruieren, d.h. eine Antwort zu finden auf die Frage: Wie würde ein Logiker, der
mit einer unterbrochenen wissenschaftlichen Tradition vertraut ist, heute deren Grundideen
darstellen und vertreten, bzw. welche Anwendungen könnte man aufgrund eines solchen
Rückblicks erwarten?» (S. 12). Dufour zeigt, dass die Scholastiker ernstzunehmende
Diskussionspartner für die zeitgenössischen Logiker und Semantiker sind. Dabei geht er weder
projektiv vor, so dass er das heutige Verständnis der Logik in den Texten «wiederentdecken»
würde, noch naiv wertend1, so dass er die scholastische Logik in der Notation der Principia
mathematica von Russell/Whitehead rekonstruierte und sie daran bewertete. Seine
Rekonstruktion der scholastischen Logik formuliert er vielmehr mit vollem Bewusstsein der
Differenzen zu modernen Ansätzen (S. 281 f) mittels eines «internen Formalismus» (Kapitel 2); sie

gipfelt in einem mit den Elementen der proprietates terminorum erweiterten, adäquaten Kalkül

der Syllogistik (Kapitel 4). Damit gelingt es ihm dann, den Einwand von Geach auszuräumen,

dass die Suppositionslehre «radically inconsistent»2 sei. Diese Rekonstruktion ist voller
Anregungen nicht nur für diejenigen, die sich mit scholastischer Logik befassen, sondern auch
für moderne Logiker, insbesondere solche, die sich nach dem pragmatic turn mit Formalisierungen

der Umgangssprache beschäftigen: der Analyse von gewissen indexicals und obliquen
Casus, Intensionen und Modalitäten etwa. In solcher Rekonstruktion lässt es sich denn auch

vertreten, dass zur mittelalterlichen Logik thematisch ein Vertreter des 18. Jh. (Saccheri)
verwertet wird. Als Werk eines Konstruktivisten, der «Begriffszüchtung» (S. 9) macht und der

1 Wie das Moody noch tat: Truth and Consequence in Mediaeval Logic, Amsterdam 1953.

2 Peter T. Geach, Reference and Generality. An Examination of Some Medieval and Modern
Theories, Ithaca/London 1970, S. 79.

255



in seinem Schlussatz bekennt: «Am Anfang und am Ende will nur der Wille sein» (S. 286), ist
das Buch sehr zu begrüssen.

Das Massnehmen, das immer eine Wertung beinhaltet, darf aber nicht zur Geringschätzung

des Historischen führen, und das umso weniger, als Dufour den Anspruch formuliert,
nicht nur systematisch zur Lösung neuer Probleme anzuregen», sondern auch «dem Historiker

als Massstab für seine Interpretationen [zu] dienen» (S. 13). Eine naive historische
Schilderung folgender Art: «Dieses Schema beruhigte teilweise den Universalienstreit, der sich
aber bald wieder verschärfte, als zwei Unstimmigkeiten bemerkt wurden» (S. 101), durchschaut

man leicht als Geschichtsklitterung, story telling, auf einem eigens konstruierten
Hintergrund. Die Fülle und Komplexität der Faktenlage wird auch zu wenig ernst genommen,

wenn man allzu plakativ Thesen aufstellt und Topoi verwendet, die nicht aus dem
behandelten Zeitraum stammen: «In der Erkenntnistheorie galt: je passiver das Subjekt ist,
desto aktiver muss das Objekt sein. Der Realismus ist eine Lehre der Passivität des
Intellekts...» (S. 107). Es ist wohl nicht sinnvoll, von «Erkenntnistheorie» im Mittelalter zu
reden, aber auch nicht richtig, den Realismus mit Passivität des Intellekts zu charakterisieren,
denn Ockhams Nominalismus beispielsweise ist gleichzeitig durchaus eine Lehre von der
Nicht-Aktivität des Intellekts. In derselben Weise missrät m.E. die These, Ockham hätte die

Signifikationstheorie auf die Suppositionslehre zurückgeführt (S. 146). Das ist lediglich eine

Konsequenz des Willens, die significatio eines Terms als Extension aller seiner möglichen
Supposita (S. 129) zu setzen. Dies gelingt Dufour nur dadurch, dass er den 3. und 4.

Signifikationsbegriff bei Ockham (Summa logicae I, 33) in seiner systematischen und historischen
Bedeutung missversteht («zusammenfasst») und dass er die konnotativen Terme, die die

Signifikation mitkonstituieren und die eben gerade nicht mit Referenz, Supposition, erklärbar
sind, mit einer für mich unverständlichen Verbindung von Semantik und Kategorienlehre
erklärt, die erst noch eine Alternative zum Psychologismus (was ist das für die Scholastik?)
und einer grammatisch-ontologischen Projektionsthese sein soll (S. 146).

Dufour nimmt sich auch sonst historisch kaum Mühe: Sei es, dass er fast unbekannte
Scholastiker (z. B. Thomas Mauleveit) nur über Sekundärliteratur zitiert (Maierù), sei es, dass

er ohne Kommentar dasselbe Werk einem Pseudo-Scotus und dem Scotus zuschreibt.3 «Cate-
goriae decern» gibt er für ein Werk Augustins aus, wohl weil Suarez es dafür hält. In neuerer
Optik (Minio-Paluello) handelt es sich bei «categoriae decem», das in Aristoteles Latinus
(1.1-5, S. 129ff) unter dem Titel «Anonymi paraphrasis Themistiana (Pseudo-Augustini
categoriae decern)» abgedruckt ist, vermutlich um das Werk eines Nachfolgers von Themis-
tius (317-88), etwa eines Albinus.4

Dufour sollte m.E. seinen Willen zusätzlich auf das Gegebene, welches Historie immer
auch ist, ausrichten - tarnen laudanda voluntas. Peter Schulthess (Zürich)

Maine de Biran: Commentaires et marginalia: XVIIe siècle (Oeuvres, t. XI-1), Commentaires et
marginalia: XIXe siècle (Oeuvres, t. XI-3) et Nouvelles considérations sur les rapports du

physique et du moral de l'homme (Oeuvres, t. IX). Vrin, Paris 1990.

L'édition critique des Oeuvres de Maine de Biran se poursuit par la parution de trois
nouveaux volumes.

Le tome XI-1, édité par Christiane Frémont, comprend de nombreux textes commentant la
pensée des grands auteurs du XVIIe siècle, qui ont fortement marqué la pensée du philosophe

3 z.B. S. 65, 129, 231, 264. Ebenso seien die Theoremata von «Scotus oder einem seiner
Schüler» verfasst (S. 25), hingegen schrieb sie S. 104, 122 nur noch Scotus.

4 loc. cit. S. LXXVIII.
256



de Bergerac: Descartes, Locke, Malebranche et Leibniz, ainsi que Bossuet. A quoi il faut
ajouter des marginalia sur les ouvrages des mêmes auteurs, et ceux de Montaigne et de Pascal.
Si, souvent, ils sont pour Biran l'occasion de formuler avec vigueur ses propres positions, par
exemple son opposition au cogito de Descartes, puisqu'il n'y a pas de conscience de l'existence
de l'âme dans le fait primitif, mais du moi seulement, ou sa conception de la causalité du moi,
perçue dans le mouvement volontaire effectué sur le corps propre, contre l'occasionalisme et
l'harmonie préétablie, ils l'obligent aussi à aborder des questions auxquelles il ne donne nulle
part ailleurs une attention si soutenue. Par exemple, la lecture de Leibniz et de Locke lui fait
reprendre de près le problème des idées innées, et il se montre alors bien plus près du
philosophe de Hanovre que dans ses Mémoires couronnés; quant à l'examen des Méditations
métaphysiques, il l'oblige à se poser la question de la validité des preuves de l'existence de Dieu
et, critiquant l'argument ontologique, Biran en vient à se demander si l'inclusion de l'existence

dans l'essence n'est pas plutôt une caractéristique de toute connaissance subjective qui
se borne aux phénomènes.

Parmi les écrits sur Leibniz se trouve celui que Biran a rédigé en 1819 pour la biographie
Michaud; il nous permet de nous rendre compte que le philosophe de Bergerac avait une très
bonne connaissance de la doctrine qu'il expose, mais que, comme d'habitude, il ne peut
s'empêcher de la mesurer à l'aune de la sienne. Ce texte reste aussi intéressant en ce que c'est
l'un des seuls que Biran a mené jusqu'au stade de la publication.

Le tome XI-3, édité par Joël Ganault, contient des commentaires de philosophes moins
illustres, mais qui ont eu autant d'influence sur la pensée de Biran, puisqu'ils ont été ses

contemporains, et que s'il ne les a pas tous connus, du moins formaient-ils le climat philosophique

de son époque. Ce sont d'abord les représentants de l'Idéologie, Destutt de Tracy,
Cabanis et Laromiguière, courant auquel il s'était rattaché dans sa jeunesse et dont il se

démarque de plus en plus, en en rejetant le sensualisme condillacien et la tendance matérialiste,

causée selon lui par une méconnaissance des exigences de la psychologie bien comprise.
Sur ce terrain, il peut compter avec l'appui de Degérando, de Royer-Collard et d'Ancillon, de

l'Académie de Berlin, ce qui ne l'empêche pas d'examiner d'un oeil critique leurs productions.
A l'occasion de la lecture des textes du dernier auteur mentionné, Biran est amené à réexaminer

précisément tout ce qui touche au «premier problème de la philosophie», c'est-à-dire à la
question de l'objectivité de nos connaissances et de la réalité de leur objet, ce qui l'amène à

préciser la distinction d'origine kantienne du phénomène et du noumène et à l'articuler dans
sa conception de l'absolu.

Le philosophe de Bergerac n'a pas pu lire les grands textes de Kant, vu sa méconnaissance
de l'allemand; il en a donc pris connaissance de seconde main, notamment par l'intermédiaire
du livre de Kinker, dont on lira les marginalia. Parmi les autres commentaires réunis dans ce

volume, on relèvera encore ceux de Stapfer, Bonstetten, Lichtenberg, Meister, Deleuze (sur le

magnétisme), Spurzheim (sur la phrénologie), Prévost, Laplace (il discute quelques hypothèses

énoncées dans le Système du mondé) et Taillefer. Ce dernier, auteur d'un ouvrage sur les

beaux-arts, a offert la seule occasion à Biran de s'exprimer sur ce sujet, en discutant notamment

la thèse classique de l'imitation de la nature.
On notera encore que l'un des textes sur Laromiguière fait partie des rares écrits publiés par

le philosophe de Bergerac; il l'a été en 1817, à l'occasion de la parution des Leçons de

philosophie éditées par l'Idéologue, à quoi Biran oppose sa propre conception de la philosophie

et de la psychologie.
Le tome IX, édité par nos soins et consacré aux écrits biraniens tardifs sur la physiologie,

comprend pour l'essentiel deux textes: le premier est intitulé Nouvelles considérations sur les

rapports du physique et du moral de l'homme, rédigées en 1820, à la demande de l'aliéniste
Antoine Royer-Collard qui, comme lui, juge important de lutter contre le matérialisme en
faveur duquel la physiologie semble incliner. A cet effet, Biran est amené à confronter sa

257



psychologie aux doctrines physiologistes alors reconnues, comme celles de Stahl, de Haller ou
de Bichat. Le médecin a ensuite finement commenté et critiqué cet ouvrage, et Biran a annoté
sa réplique, exemple unique d'un dialogue non-épistolaire au moins ébauché dans l'oeuvre du
philosophe de Bergerac; la reproduction de ces documents permettra au lecteur déjuger de la

réception des idées biraniennes dans certains cercles médicaux. L'autre texte a pour titre
Considérations sur les principes d'une division des faits psychologiques et physiologiques; c'est
l'un des derniers textes rédigés par notre auteur, devant peut-être faire partie des Nouveaux
essais d'anthropologie (Oeuvres, t. X-2). On y lit le rôle central de la distinction première et
fondamentale entre les points de vue subjectif et objectif, dont la confusion a, selon le

philosophe de Bergerac, produit d'innombrables erreurs de conséquence; par là, on se rend

compte de la continuité de la doctrine biranienne, puisque c'est un thème qui a préoccupé
notre auteur depuis le Mémoire sur la décomposition de la pensée (Oeuvres, t. III), dont
d'ailleurs, certains passages sont textuellement repris. Commençant par une discussion d'un
livre de Bérard paru en 1823, ce texte se termine par de longues citations de Buffon et de

Bossuet sur la nature des animaux; on y voit aussi mentionné - et ce pour la première fois en
France - le médecin allemand Reil, inventeur du terme <coenesthèse>, pour désigner l'ensemble

des sensations internes, à qui le philosophe de Bergerac consacre encore des notes, restées

inédites jusqu'ici. On relève encore un texte sur Van Helmont, concernant le rapport de l'âme
sensitive et de l'esprit, ainsi que, dans les Appendices, un compte-rendu de la séance de

l'Académie des sciences du 2 juin 1823, où Biran a entendu Magendie lire son célèbre
Mémoire sur quelques découvertes récentes relatives aux fonctions du système nerveux sur la
distinction des nerfs moteurs et sensitifs. Bernard Baertschi (Genève)

Francesco Tomasoni'. Ludwig Feuerbach und die nicht-menschliche Natur. Das Wesen der

Religion: Die Entstehungsgeschichte des Werkes, rekonstruiert auf der Grundlage
unveröffentlichter Manuskripte. Frommann-Holzboog, Stuttgart-Bad Cannstatt 1990.

Tomasonis Werk ist in mehrfacher Hinsicht beachtenswert. Die Einführung positioniert
Feuerbachs religionskritisches Schaffen, worauf in einzelnen Schritten massgebliche Erörterungen

zu seinem Denkweg folgen. Die frühere Religionskritik, die mit dem Wesen des

Christentums einen zeitweiligen Diskussionsmittelpunkt in den Beginn der 40er Jahre des 19.

Jahrhunderts bringt, weil der subjektive Geist wie der objektive als Gattungsgrösse in ihrer
für alles religiöse Erleben und Verhalten konstitutiven Relevanz aufgezeigt werden, beendet
sich selbst in der mittleren Phase. Hier nun legt Tomasonis Forschung ihre Schwerpunkte.
Die Quellenlage zur zweiten Schrift Feuerbachs über das Wesen der Religion, mit bewährter
Akribie aus dem Münchner Nachlass erarbeitet, erweist eine Reihe von Lesebemühungen, die
der Abfassung vorausgehen (z.B. D. Petau, R. Cudworth und, was die Weitung der Optik
über das begrenzt Christliche hinaus betrifft, die Zeitschrift Ausland). Tomasoni bietet dem
Leser Einsichten, die im Werk allein nicht zu gewinnen sind, namentlich die Genese des von
Feuerbach auf die Natur gerichteten Ausgriffs, der den Menschen in seiner radikalen Abhängigkeit

verdeutlicht. Dies geschieht in Konsequenz eines ontologisch repräsentativen Schrittes
über die doch weitgehend psychologistische Analyse der ersten Phase von Das Wesen des

Christentums hinaus. Mit ihm etabliert Feuerbach seinen kritischen Materialismus, den
Tomasoni als Ergebnis vielfältiger Studien und Denkbemühungen diskutiert - und zwar in ihrer
für eine zeitgenössische Interpretation nicht hoch genug zu schätzenden Bedeutung. Die
Herauslösung aus der während vieler Jahre immer wieder offensiv vorgetragenen Vereinnahmung

Feuerbachs durch Marx' Epigonen mit dem Ziel, ihn zweitrangig einzustufen, bedarf
mannigfacher Anstrengungen. Francesco Tomasoni hat hier entscheidende Arbeit geleistet,
die in einer sich abzeichnenden neuen Diskussionsrunde als unabdingbarer Beitrag zu gelten
hat. Dem Werk beigegeben ist ein Abdruck der vorläufigen Fassungen des Wesens der Religion

(S. 226-310). Hans-Jürg Braun (Zürich)

258



Wilhelm Hennis: Max Webers Fragestellung. Studien zur Biographie des Werkes. Mohr-
Siebeck, Tübingen 1987.

Man hätte ein solches Buch - auch nach Karl Jaspers und Dieter Henrich {Die Einheit der

Wissenschaftslehre Max Webers, Tübingen 1952) und anderen - nicht mehr für möglich
gehalten: Hennis präsentiert uns den Juristen, Nationalökonomen und Soziologen Max
Weber als, und vor allem als Philosophen, getrieben von der einheitsstiftenden Fragestellung
des «ganzen Weber» (1. Kap.), nämlich der «anthropologisch-charakterologischen»
Fragestellung nach der Entwicklung des «Menschentums» (S. 35 und passim, mit Bezug auf PE II,
S. 303). Nach Hennis muss man gewissermassen so vorgehen, dass man zu jeder
fachwissenschaftlichen Auseinandersetzung bei Weber (um «Anstalt», «Verband» etc.) das Zettelchen
hervornimmt und sich fragt: «Was besagt diese Ordnung, dieser Typ gesellschaftlicher
Beziehungen für den menschlichen Typus, dem sie Schranken setzt oder Chancen eröffnet?» (S. 56,
formuliert in Anlehnung an WL S. 517f.) Damit werden - wohl zu Recht - die vielzitierten
wichtigsten Anliegen Webers, etwa <Rationalisierung>/<Entzauberung> oder (gesellschaftliche
Schichtung), zweitrangig; gleichzeitig verliert das philosophische Interesse Webers seinen
metatheoretisch-vorwissenschaftlich nebensächlichen Charakter. Ebenso werden gern
benutzte Periodisierungen von Webers Werk obsolet (S. 63).

Webers Thema, also die Grundmelodie und deren Variationen, entfaltet Hennis, nun
kongenial beobachtend und sich weitgehend der Polemik enthaltend, in Kap. 2 anhand von
«Die Persönlichkeit und die Lebensordnungen», Titel eines verschollenen, wahrscheinlich
allgemein gehaltenen Vortrags einige Wochen vor den beiden grossen Vorträgen von 1917, die
zwei konkrete - vornehmlich äussere - Lebensordnungen und deren Wirkungen auf die
innere Persönlichkeit thematisieren: «Wissenschaft als Beruf» und «Politik als Beruf». Ebenso
werden schon in den Landarbeiterenqueten der ersten Hälfte der neunziger Jahre die Wirkungen

des Wandels der Betriebsformen und der Dislozierung auf die Menschen, auch die

Gutsherren, zum Gegenstand. Hennis gelingt es, plausibel zu machen, dass darin unter dem
«Gesichtspunkt der Staatsräson» die Nation die Lebensordnung mit dem weitesten Radius
darstellt: Gestaltung der äusseren Verhältnisse zur Bewahrung der «Eigenschaften, - physische

und seelische - welche wir der Nation erhalten möchten» (zit. S. 87) - allerdings (gegen

Wolfgang Mommsen) nicht als höchster Zweck oder «unbezweifelbarer Wert», notabene aber
als locus der intergenerationellen Verantwortung. Ebenso überzeugend zeigt Hennis den
Primat des anthropologischen Motivs in der Religionssoziologie und in Wirtschaft und Gesellschaft

(«Lebensführung»!) auf.
Vornehmlich als Belege dienende, z.T. schwer zugängliche Texte referierende Passagen

machen die Lektüre von Hennis' Werk unabdingbar und zum grossen Gewinn und Genuss:

Da ist zuerst einmal das m. W. höchst originäre Aufspüren der Fragestellung in den Enqueten
über Auslese und Anpassung der Arbeiterschaft der geschlossenen Grossindustrie, über die

Soziologie des Vereins-, vor allem aber des Zeitungswesens (S. 48 ff.). In letzterer haben wir in
nuce vielleicht den genialsten Weber, einerseits in einem noch nicht publizierten «Vorbericht»,
andrerseits in seinem Diskussionsbeitrag am ersten Deutschen Soziologen tag 1910. Im weitern

ist die Konsequenz der Nichtethisierbarkeit in der Zeitungsauseinandersetzung mit
seinem Freund Naumann zu erwähnen (S. 102ff.; es fehlt der Hinweis auf die m.W. radikalste
publizierte Verneinung gerade von sog. Wirtschaftsethik in PS S. 253 f.), oder auch in der
«Börse» von 1894. Schliesslich gehen wir in Kap. 4 den «Spuren Nietzsches im Werke Max
Webers» nach, wo Hennis eindeutig belegte Nietzsche-Lektüre - und zwar Nietzsche als

Moralisten - für einen deutlichen Stilwandel und die Überwindung persönlicher Resignation
in den Jahren 1892-95 namhaft macht (S. 172ff.), mit der Freiburger Antrittsvorlesung von
1895 als «[dem] endgültigen Zeugnis dieses forcierten Stimmungswandels» (S. 175). Sogar die
zentralen Gedanken seien «vom Fleische Nietzsches», etwa die Frage nach dem Typus
Mensch oder die massenkapitalistische Entzauberung der Welt (S. 181 ff., schön auch 186).

259



Wir haben hier das rhetorisch wohl brillanteste Kapitel von Hennis' Werk (das allerdings in
der Gewichtung der Quellen und der Sicherheit des Urteils nicht ganz das erklärte, wirklich
viel zu wenig beachtete Vorbild Eugène Fleischmanns in Archives europ. sociol. von 1964

erreicht). Es situiert sich im Mittelteil, der die «Biographie des Werkes», d.h. Bezüge, die zum
Werke Einführen (S. 119, auch 142), aufzeigen will. Die andere, von Hennis stimmig dargestellte

Ahnengalerie, in die sich Weber, radikalisierend rezipierend, stellt, ist die deutsche
Nationalökonomie der Historischen Schule: List, Hildebrand, Knies, Roscher (3. Kap.). Mit
diesem Aufweis will Hennis «die ressortmässige Zuständigkeit des Werkes historisch
wiederherstellen» (S. 127) und Weber als Nationalökonomen ausweisen, aber im Sinne einer
«Wissenschaft vom menschlichen Handeln»; (national) steht dabei im Gegensatz zum (kosmopolitischen)

Charakter der klassischen Ökonomie. Als Hauptbeleg figuriert hier die bereits
zitierte, «bei einigen guten Zigarren an zwei Vormittagen hinzuhauende» (S. 134) Antrittsrede
über den «Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik». Von Hennis mehr oder weniger
deutlich belegt, steckt Weber damit viel mehr in der Tradition der politischen Philosophie von
ihren griechischen Anfangen über Machiavelli und Rousseau denn in derjenigen der Soziologie

mit Comte, Spencer und Dürkheim (S. 119).
Den dritten Teil «Zur Einheit des Werkes» entfaltet Hennis im Schlusskapitel, wo er unter

dem Titel «Voluntarismus und Urteilskraft» vornehmlich die Skepsis Webers gegenüber
einem von Hennis recht originell definierten Liberalismus präsentiert: mit Hoffnung verbundenes

Abschaffen, Glauben an die (Besserung in der) Zeit, ein gewisser Universalismus der
Werte. Gerade in der Sache der Freiheit hänge für den eben mit Nietzsche desillusionierten
Weber «alles vom Ergreifen des richtigen Zeitpunktes und von der Kraft des Willens ab»

(S. 222). Die Grösse, ja Genialität Webers sieht er in einer Kraft zum Urteilen, «in seiner

[allerdings eben nicht enzyklopädisch, D.B.] einzigartigen Erfassung von
Wirkungszusammenhängen» (S. 224). Im Zentrum seines politischen Denkens stehen nicht die individuellen

Rechte und die Sekurität des Liberalismus, sondern Kampf (um Macht), Entfaltung der
Seele, «Adel, Würde der menschlichen Person» (S. 236).

Zur Kritik: Neben dem im Ganzen sehr gut gelungenen Aufweis eines philosophisch
ernstzunehmenden anthropologisch-charakterologischen Motivs und dem Beleg der tiefen
Nietzsche-Rezeption ist es Hennis' Verdienst, diverse Defizite der Weberforschung deutlich zu
machen: bez. Max Weber als Person und Wissenschaftler, aber auch bez. der Sozialwissenschaften

der Jahrhundertwende (S. 9f.) oder gar von heute (S. 111 ff.); Weber werde viel zu
wenig «radikal historisch» gelesen (S. 61); das grosse Verdienst, die Bedeutung des (Werte-)
Kampfes immer wieder in die Nähe zu rücken (passim, schön etwa S. 186 oder 210).

Alledem ist zuzustimmen, doch wird manches an diesem Buch unterschiedlich stören, auch
nach Massgabe des jeweiligen Lesers: Zuweilen gleitet die subjektiv emphatische Beurteilung
Webers in beide Extreme ab, im negativen dann etwa auch verbunden mit einem unnötigen,
ebenso schulmeisterlichen wie pre(ten)ziösen Ton (z.B. S. 17, 19). Doch das sind

Geschmacksurteile, mit denen wir diese Rezension nicht belasten wollen, ebensowenig wie mit
Detailkritik und Nebenproblemen (etwa die kolportierten Irrtümer zu Adam Smith, die doch
zuweilen auch anfechtbare, polemische Liberalismusdiskussion, oder Denksportaufgaben wie
Auffinden der «längsten Fussnotenfolge» [S. 179]). Inhaltlich bedeutendere Zweifel betreffen
etwa die prokrusteische Zurechtzimmerung der Werturteilsdiskussion, als ob Weber mit
seinen Stellungnahmen «um die Freiheit zur Unbefangenheit von (wissenschaftlicher)
Bevormundung» gekämpft hätte (S. 46 und passim): «Unbefangenheit» mag «ein schönes deutsches

Wort» (ebd.) sein, aber beim Juristen und Rechtsphilosophen Weber spielt es vorerst
einmal auf Unparteilichkeit, auf die Unbefangenheit des Richters, des streitschlichtenden
unabhängigen Dritten an (so Gutachten S. Ill; WL S. 497). Was Weber gerade um einige
Spielklassen von dem durch Hennis gerne bemühten Oswald Spengler unterscheidet - dass er
eben nicht unbefangen frisch drauflosfragt und -schreibt! (Bezeichnenderweise unterschlägt

260



Hennis die entscheidende Passage von Baumgarten, S. 554f., nämlich die Disqualifikation
Spenglers, bei verschiedenen sich bietenden Gelegenheiten.) Das hängt auch mit Hennis'
einseitiger Darstellung zusammen, neben dem «existenzialistisch-kulturkritischen» Weber
den ebenso präsenten Positivisten (sowohl als Jurist wie als Nationalökonom) zu vernachlässigen;

damit kann er der Spannung, ja der Tragik gerade der Wissenschaftslehre, aber auch
des persönlichen Schicksals Webers, nicht gerecht werden. Und; Hennis' These einer linearen
Entwicklung Webers «von der Jurisprudenz zur Nationalökonomie» (120ff.) mag äusserlich

biographisch stimmen, aber nicht thematisch. Insbesondere wird Weber auch von seiner
narfona/ökonomischen Ideologie der Antrittsrede abrücken (zu präzisieren wäre hier schon:
der «Nationalstaat», der «Standpunkt der Nation» war oberster Wertmassstab der «Volks-
wirtschaftspo/hifo>, nicht der - zugegebenermassen polemisch abgehandelten und Weber nicht
interessierenden - Volkswirtschaftslehre) und zum «Sozia/ökonomen» werden (Belege bei:
Johannes Winckelmann, Max Webers hinterlassenes Hauptwerk, Tübingen 1986, S. 25f.
sowie Anhang). Schliesslich: Weber als «politischer Philosoph» ist eine verfolgungswürdige
Perspektive, doch beim in Fussnotenverweisen oder in der zuweilen doch etwas largen
Terminologie insinuierten Weber als Aristoteliker oder gar Repräsentant des «civic humanism»
melden sich erhebliche Zweifel.

Alles in allem: Hennis wird der nach Weber eigentlichen Aufgabe der Wissenschaft, das
konventionell Selbstverständliche zum Problem zu machen, auf seine sehr persönliche, auch
im angezeigten Sinne z.T. anfechtbare Weise gerade für die Weberforschung gerecht - und:
wo gehobelt wird, müssen bekanntlich ja auch Späne fliegen, ob von gutem oder schlechtem
Holze! Daniel Brühlmeier (St.Gallen/Zürich)

Fabio Merlini: L'incerto raccontare del sé. Genealogia e analitica filosofica délia temporalité
autobiografica. Ed. Alice, Comano (TI), 1990.

II libro di Fabio Merlini si puô anche leggere, poiché è un testo molto ben scritto, con una
certa disattenzione teorica, quasi lasciandosi trasportare dall'onda coinvolgente del testo e

viaggiare cosi nei mondi moltepli delle autobiografie appartenenti alla nostra cultura d'Occi-
dente. Prendendo questa strada si puô riconoscere, sulla strada di Starobinski, quale sia la
fondamentale relazione che vi è nelle Confessioni di Agostino, tra soggetto, testo, temporalità,
conversione, salvezza: una costellazione che non puô dire nulla sulla teoria «interioristica» del

tempo di Agostino, ma che, invece, è fondamentale per comprendere quale sia la temporalità
che viene giocata nel testo di modo che sia proprio essa a costituirne il tracciato.

Ne dériva una prima lezione filosofica: esaminando la struttura del tempo nella autobio-
grafia noi ci awiciniamo a un problema molto più generale: il tempo non puô essere tematiz-
zato corne oggetto, ma come forme variabili délia temporalità che appartengono a modalité
specifiche dello scambio simbolico ciascuna delle quali caratterizzata da una linea dominante.
Non v'è dubbio che il tempo pubblico, quello che organizza l'insieme delle funzioni sociali, è

un sistema convenzionale che, rispettando per lo più quelli che sono i «ritmi biologici»,
realizza il massimo di opportunità possibili proprie délia vita collettiva. Quindi non è «il
tempo» ma una forma specifïca délia temporalità.

Prendendo in considerazione un orizzonte compeletamente diverso, quale quello dell'auto-
biografia, anche qui scopriremo che non esiste un tempo interiore opposto al tempo pubblico,
quasi un angolo nascosto di autenticità rispetto ad un tempo irriflesso e perduto nelle pratiche
sociali, ma una forma di temporalità che è connessa direttamente al modo in cui l'autobiogra-
fia si costituisce, alle ragioni di senso che la selezionano come atto letterario che corrisponde a

valori simbolici. Il tempo non è quindi una cosa (anche se, owiamente, in una dimensione
biologica generale ciascuno di noi è una piccola forma dissipativa) ma una modalité che ha
caratteri differenti secondo il senso che essa assume nell'insieme simbolico determinate.
L'autore adopera questo selettore teorico per costruire il suo discorso. Puô quindi essere

261



molto utile domandarci attraverso quale operazione filosofica si sia potuto costruire il selet-

tore teorico.
Andiamo dunque neH'orizzonte di Heidegger, il filosofo che, in un modo particolare, ha un

peso di rilievo in questa prospettiva. Ma diciamo subito, che questo riferimento non ha
tuttavia nulla a che vedere con banalità scolastiche heideggeriane. Anzi per togliere subito al
lettore questo sospetto diciamo che il filosofo tedesco appare nel «luogo fondante» del libro
di Merlini attraverso quella straordinaria «traduzione-interpretazione» che è stata l'opéra di
Foucault. L'Heidegger del tempo come senso dell'essere è dunque definitivamente lontano.
E'invece forte la presenza del «secondo Heidegger». In due parole: se il Dasein viene all'essere
tramite l'accadere dell'Essere e l'essere si rivela proprio nella sua temporalizzazione, allora
l'Esserci storico assume la dimensione del tempo che è propria délia propria inscrizione
simbolica. C'è un tempo del proprio raccontarsi che dériva dal modo culturale in cui il
riferimento a sé esiste. Ora il modo culturale, in senso lato, potrebbe essere assimilato alla
«formazione discorsiva» di Foucault che diviene dominante in questa direzione. Come si
diceva in ogni autobiografia medioevale è dominante la dimensione délia salvezza. Non c'è

quindi «tempo autobiografico» ma «forma délia temporalità».
Da queste considerazioni si puô fare qualche ulteriore passo in avanti. C'è uno spazio

simbolico che costituisce la modalité temporale del narrare di sé. Non si puô trovare il
proprio tempo se non in quella dimensione di significati. Questo significa prendere le distanze
da una descrizione semiotica del genere letterario «autobiografia» che consiste essenzialmente
nel reperimento di strutture ricorrenti nella composizione di questo tipo di testo. Non si puo
escludere un analisi di questo genere, che, tuttavia, pur producendo conoscenza, non ha
caratteristiche filosofiche. L'autobiografia in senso filosofico è considerata corne luogo nel
quale si svela la variabile temporale delle varie modalité storiche dell'accadere dell'Esserci.

Quindi non esiste alcuna storia dell'autobiografia ma esistono solo possibilité genealogiche
delle modalité autobiografiche che sono connotate dal mondo simbolico in cui si costituisce
la temporalité corne forma specifica del rappresentarsi dell'Esserci.

Fulvio Papi

Heinz Vetter. Die Konzeption des Psychischen im Werk Ludwig Binswangers. Lang, Bern 1990.

Die hier in der Druckversion vorliegende Zürcher Dissertation (angen. auf Antrag von Prof.
D.v. Uslar) widmet sich der anspruchsvollen Aufgabe, Ludwig Binswangers Grundlegung
der Psychiatrie und Psycho(patho)logie nachzuzeichnen. Vetter will mit dieser Publikation
dazu beitragen, «Binswangers Denken wieder bekannter zu machen» (S. 2).

Ludwig Binswanger (1881-1966) gehörte zu den international anerkanntesten und
einflussreichsten deutschschweizerischen Persönlichkeiten der wissenschaftlichen Welt in der
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts. Seine geisteswissenschaftliche Wirkung reicht über die
Psychologie und Psychiatrie weit hinaus in die Philosophie und in die Literaturwissenschaft
hinein. Für den Psychologen und den Wissenschaftshistoriker ist Binswanger in erster Linie
schon deshalb von grosser Bedeutung, weil sein Denkweg exemplarisch die Anstrengungen
zur Rückgewinnung eines unverkürzten Gegenstandes in der Psychologie spiegelt.

Bei solcher Stellung ist es nicht leicht, ein weit über 200 Nummern umfassendes gedrucktes
Werk zu überblicken, geschweige denn seine Wirkung nachzuzeichnen. Der Autor vorliegender

Dissertation behilft sich damit, erstens die Primär- wie die Sekundärliteratur auf das

Notwendigste zu beschränken und zweitens Binswangers Arbeiten chronologisch anzugehen.
Vetter führt den Leser durch die Früh-, die Haupt- und die Spätphase in Binswangers
Denken, ein Weg, der markiert ist durch die Konzeption der «Personwissenschaft» (Kap. 1:

Das Psychische als Subjektivität), der «Daseinsanalyse» (Kap. 2: Die Frage nach dem
Menschsein) und der «Konstitution» der Welt (Kap. 3: Der Mensch als weltkonstituierendes
Subjekt). Hilfreich für das historische Verständnis wäre es gewesen, die chronologische Aus-

262



richtung hin und wieder zugunsten der thematischen Einheit in Binswangers Denken zu
durchbrechen und zu zeigen, dass dieser Weg sich phänomenologisch am Intentionalitätsbe-
griff orientiert, der von Binswanger unter dem Einfluss des Neovitalismus und des Personalismus

auf die Person, den Organismus und schliesslich auf das gesamte In-der-Welt-sein
übertragen wird. Als leserfreundliche Hilfe darf man heute im Zeitalter des Computersatzes wohl
auch bei Dissertationen einen Index verlangen.

Vetters Methode verlässt nirgends das Paraphrasieren; auch dort nicht, wo es unumgänglich

wird, die Vorläufer zu bestimmen, auf denen Binswangers Arbeiten aufbauen: die
Neukantianer, Freud, Husserl, Heidegger, Buber werden nur Binswanger-immanent gesehen. Das

birgt Vor- und Nachteile. Einerseits verfügen wir mit Vetters Schrift über eine Art von
chronologischem Kompendium zu Binswanger, andererseits wird damit ein geschlossenes

System vermittelt, das die Spannungen kaum mehr spüren lässt, die sich zwischen Binswangers

Rezeption der zeitgenössischen philosophischen und wissenschaftlichen Strömungen und
deren eigenem Selbstverständnis aufbauen. Paraphrasieren macht Binswangers Arbeit fade,
das haben schon eine Reihe früherer Dissertationen und Abhandlungen, die ebenfalls chronologisch

aufgebaut sind, gezeigt. Vetter bringt hier nichts Neues. (Er scheint auch die einschlägigen

Untersuchungen von phänomenologischer Seite, etwa die bei diesem Thema zwingend
zu berücksichtigenden Studien von Herbert Spiegelberg, nicht zu kennen, was vielleicht
weniger dem Autor selbst als seiner akademischen Betreuung anzukreiden ist.)

Um Binswangers Werk wirklich zu dienen, müssen wir heute thematische Studien in
Angriff nehmen. Seine Konzeption der Norm, seine Perversionsauffassung, seine Sozialontolo-
gie, die existentiale Leiblichkeit sind nur einige Stichworte, welche die kritische Potenz

Binswangers für die Gegenwartsdiskussion belegen. Es ist zu hoffen, dass der Autor, nach der
hiermit absolvierten akademischen Pflichtpublikation, in dieser Richtung weiterarbeitet.

Max Herzog (Berlin)

G. Jüttemann, M. Sonntag, C. Wulf (Hg.): Die Seele. Ihre Geschichte im Abendland. Psychologie

Verlags Union, Weinheim 1991.

Der Begriff «Seele» ist aus den Wissenschaften heute verschwunden, in der Psychologie gilt
seit rund 125 Jahren explizit F.A. Langes Wort von der «Psychologie ohne Seele». Der
Seelenbegriff ist, wie der Mitherausgeber Wulf in der Einleitung zu dem vorliegenden
Sammelband schreibt, mit «zu vielen heterogenen Denktraditionen» verbunden und zu wenig
präzise. «Jedoch ein Blick in die Geistes-, Kultur- und Wissenschaftsgeschichte macht deutlich:

In ihrem ganzen Verlauf war die Seele ein wichtiger Bezugspunkt des Denkens über den

Menschen, seine Natur und die Welt» (S. 5). Dementsprechend vielfaltig sind die zu
berücksichtigenden Ansätze.

Die in den Teilen I-IV versammelten Arbeiten versuchen in historischer Rekonstruktion zu
verstehen, was «Seele» in der Antike, im Mittelalter, der frühen Neuzeit, in Aufklärung und
Romantik bedeutete. Der fünfte Teil wendet sich in kritischer Absicht dem Verhältnis von
Seele und Wissenschaft im 19./20. Jh. zu und schliesslich werden im abschliessenden Teil VI
exemplarisch einige «Thematische Zentren» aufgezeigt, um die der gegenwärtige «Seelendiskurs»

bzw. das, was sich dafür hält, kreist. Hier finden sich Abhandlungen mit so heterogenen
Themen wie die Entstehung von Intimität und Gefühl im modernen Familienleben, das

Porträt, Beichte und Therapie als Formen der Sinngebung, Psychosomatik u.a.
Der Aufbau dieses Handbuches spiegelt seinerseits - von den Herausgebern sicher ungewollt

- die Schwierigkeiten und Widerständigkeiten einer wissenschaftlichen Analyse des

Seelenbegriffs. Die Stringenz seiner historischen Rekonstruktionen in den ersten Teilen wird
abgelöst durch den Aufweis der Aporien bzw. ihrer «Dauerkrise» (Jüttemann) der sich als

wissenschaftliche Disziplin etablierenden Psychologie im 19. Jh. und zerfliesst im letzten Teil
in eine konzeptuell nicht mehr einzufangende relativ beliebige Vielfalt methodisch sehr
unterschiedlich fundierter gesellschaftlich-historischer Blicke auf das Menschliche schlechthin.

263



Die von Plato aufgeworfene und von Aristoteles unter anderem Vorzeichen erneuerte
Frage nach der «wahren Natur» der Seele wurde bekanntlich schon von Plato (im Phaidros)
mit einer so «göttlichen und weitschichtigen Untersuchung» gleichgesetzt, dass eine Antwort
nur als Gleichnis möglich erscheint. Von Gleichnissen, Bildern, Formen der Seelenvorstellungen

handelt denn auch die Geschichte des Seelenbegriffs. Aber in dieser Vielfalt zeigt sich im
historischen Längsschnitt eine Abfolge unterschiedlicher Funktionen der Seele, deren Verlauf
eine gewisse Ordnung aufweist. Letztere wird in vorliegendem Buch gekennzeichnet durch
den zunehmenden Verlust der Funktion der Seele als transitorischem Prinzip zwischen
Irdischem und Göttlichem über die (v.a. sensualistische) Entsubstanzialisierung der Seele bis hin
zu ihrer diskurstheoretischen Auflösung in den letzten Dezennien unseres Jahrhunderts.

Zu diesen Stationen der Reflexion des Menschen über seine Seele bzw. über sich selbst

geben die Beiträge eine Fülle von Detailinformationen (die den Leser einen gut strukturierten
Sachindex umso mehr vermissen lassen), die das Buch zu einem unentbehrlichen Kompendium

für jeden Geisteswissenschaftler machen, also nicht nur für den Psychologen, der heute
dem Seelenbegriff ohnehin nur noch historische Bedeutung beimisst - die Psychologie will
nicht mehr Wissenschaft von der Seele, nicht mehr Seelenkunde sein und sollte gerade deshalb
die Frage nach ihrem Gegenstand ernster nehmen. Die Seele als (einstmals göttliches) Prinzip
des (menschlichen) Lebens hat sich längst aus der Psychologie verflüchtigt, ist aber noch

spürbar in Theologie, Kunst und Alltagsglauben und wird wissenschaftlich expliziert in der
Philosophie, der Ethnologie, aber auch in der Pädagogik.

Die potentiellen Interessenten dieses Buches bilden einen interdisziplinären Kreis, so wie es

auch nicht nur von Psychologen (Bruder, Jüttemann, Sonntag, Treusch-Dieter) geschrieben
wurde, sondern auch von Philosophen (Kersting, Knebel, Mensching, Pircher, Stadler,
Sturma), Literaturwissenschaftlern (Hörisch, Müller, Zintzen), (Kunst-)Historikern (Busch,
Chapeaurouge, Dressen, Sprandel), Psychoanalytikern (Schneider, Wetzel), Pädagogen (Geu-
len, Willems, Wulf), Soziologen (Hahn, Rittner, Winter), Ethnologen (Bleibtreu-Ehrenberg,
Koch), Theologen (Reiter). Max Herzog (Berlin)

264


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

