Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 51 (1992)

Buchbesprechung: Le programme quasi-réaliste et le réalisme moral
Autor: Tappolet, Christine

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Etude critique / Rezensionsabhandlung

Studia Philosophica 51/92

CHRISTINE TAPPOLET
Le programme quasi-realiste et le réalisme moral

1. Introduction

Le programme quasi-réaliste de Simon Blackburn est une tentative plutét
récente de défendre le projectivisme contre les objections principales qui lui
ont été opposées.! Le quasi-réalisme a des applications dans différents domai-
nes; on peut étre quasi-réaliste au sujet de la causalité ou de la modalité, par
exemple. Pour des raisons de simplicité et aussi pour des raisons d’intéréts
personnels, je ne traiterai ici que du quasi-réalisme moral. Je pense toutefois
que les résultats de la discussion peuvent aisément étre généralisés. Dans ce
texte, j’ai I'intention de discuter la question de savoir si la tentative de Black-
burn est satisfaisante. Je chercherai a suggérer que malgré un bon nombre de
qualités séduisantes, le quasi-réalisme moral est confronté a une difficulté
majeure: il est trés plausible qu’en dépit de ses propres intentions, le quasi-
réalisme moral n’est rien d’autre qu'une défense du réalisme moral; il semble
en effet que le quasi-réalisme moral doive accepter des theéses douteuses au
sujet de ce qui compte comme réalité sil veut nier qu’il n’ait pas défendu le
réalisme moral.

1 Sa premiére apparition date de 1971, mais il s’agit en fait d’un produit des années quatre-
vingts. Voici la liste des textes qui s’y rapportent: S. Blackburn, Moral Realism, in: J. Ca-
sey (éd.), Morality and Moral Reasoning, London 1971, pp. 101-124; Truth, Realism, and
the Regulation Theory, in: Midwest Studies in Philosophy, vol. V, 1980, pp. 353-371;
Reply: Rule Following and Moral Realism, in: S. Holtzman & C. Leich (éds), Wittgen-
stein: to Follow a Rule, London 1981, pp. 163—187; Spreading the Word, Oxford 1984,
Supervenience Revisited, in: I. Hacking (éd.), Exercises in Analysis, Cambridge, 1985,
pp. 47-67; Errors and the Phenonenology of Value, in: T. Honderich (éd.), Morality and
Objectivity, London 1985, pp. 1-22; Moral and Modals, in: J. Mc Dowell & C. Wright
(éds), Fact, Science and Morality: Essays on A.J. Ayer’s Language, Truth and Logic, Oxford
1986, pp. 119-141; How can we tell whether a commitment has a truth condition?, in:
C. Travis (éd.), Meaning and Interpretation, Oxford 1986, pp. 201-232. (Je me référerai a
ces travaux en mentionnant leurs initiales.)

241



2. Le quasi-réalisme moral

Commengons par une bréve présentation du quasi-réalisme moral et de son
contexte. Une des questions qui se trouvent au centre du débat méta-éthique
est celle de savoir si les valeurs morales sont réelles ou non. Plus précisément,
etant donné qu’il est plausible qu’un concept comme celui du bien soit en fait
une nominalisation du prédicat st bon, prédicat qui est en général considéré
correspondre a une propriéte, la question peut étre reformulée de la maniére
suivante: les propriétés morales sont-elles réelles? Un réaliste moral répond
par I'affirmative, tandis qu’un irréaliste moral affirme que les propriétés mora-
les ne font pas partie de la réalité.2 Un réaliste adopte le plus souvent, outre la
thése d’ordre ontologique qui veut que les propriétés morales soient réelles, la
thése cognitiviste selon laquelle les valeurs peuvent étre un objet de connais-
sance. Ainsi, la plupart des réalistes moraux soutiennent que les énoncés qui
comportent un prédicat moral expriment des contenus qui peuvent avoir des
valeurs de vérité au méme titre que des énoncés indubitablement factuels. Un
irréaliste moral, par contre, nie en général qu’il y ait connaissance en matiere
de valeur, il est non-cognitiviste et affirme que des énoncés comme <Marie est
généreuse) n’expriment pas d’authentiques croyances. Un grand nombre d’ir-
réalistes est de ’avis que des énoncés de ce type expriment des attitudes et sont
comparables en cela a des exclamations comme <peuh!» ou <hourrab.?

Le projectivisme, la théorie que le quasi-réaliste cherche a défendre, main-
tient avec les autres théories irréalistes que les propriétés évaluatives ne sont
pas reelles.* Pour un projectiviste, quand nous avons I'impression de percevoir
une propriété morale ou quand nous parlons comme si une telle propriété
¢tait réelle, nous <projetons» une attitude subjective sur le monde. L’idée qui
est véhiculée par la métaphore de la projection semble étre qu'une propriété
projetee est une propriété dont on croit qu’elle appartient vraiment a 1’objet,

2 Je suis le choix terminologique de McNaughton et nomme 'opposant du réalisme moral
drréaliste morab. Ce néologisme préte moins a confusion que le terme «<anti-réaliste», terme
qu’il vaut mieux garder pour caractériser la position de Dummett. Cf. D. McNaughton,
Moral Vision, Oxford 1988. Comme réalistes moraux importants, il faut citer, outre les
intuitionnistes du début du siécle (Moore, Broad, Ross et Pritchard), Nagel, Wiggins,
Bambrough, Platts, McDowell, Putnam, McNaughton, Brink, Sabina Lovibond et Susan
Hurley. Du c6té des irréalistes, nous trouvons Ayer, Hare, Nowell-Smith, Harman, Mak-
kie, Williams (dans une certaine mesure) et, bien sir, Blackburn.

3 Ce survol est trop rapide pour étre complet. J’omets, par exemple, une théorie de I'erreur
telle que celle de Mackie. Ce dernier affirme qu’un jugement tel que <Marie est généreuse» a
bien la prétention d’étre un jugement authentique, mais est faux, comme il n’y a pas de
valeurs. Cf. J. Mackie, Ethics: Inventing Right and Wrong, London, lére éd. 1977.

4 Cf. RRFMR, pp. 163-6; SW, pp. 170-171, p. 182 et pp. 193-195; MM, p. 122.

242



alors qu’en fait il ne s’agit que d’une attitude subjective éprouvée a I’égard
d’un objet.s

Qu’en est-il du quasi-réalisme moral? En un certain sens, le programme
quasi-réaliste est un rejet de 'opposition entre le réalisme et I'irréalisme telle
qu’elle a eté traditionnellement congue et telle que je viens de la présenter. Son
but est de montrer que tous les traits supposés réalistes de la pensée morale et
du langage moral peuvent étre pris en compte par un projectiviste avisé. Le
projectivisme accumulerait donc les atouts du réalisme ainsi que ceux de
Iirréalisme. D’une part, un projectiviste serait fidéle au puritanisme ontologi-
que et épistémologique de Iirréalisme: il ne postulerait ni de mystérieuses
facultés sensorielles morales, ni d’étranges propriétés morales.S D’autre part,
un projectiviste n’irait pas a I'encontre des intuitions du sens commun: c’est le
but du quasi-réalisme de montrer que notre pensée et notre langage moral de
tous les jours, avec tous leurs traits qui semblent de prime abord realistes, sont
parfaitement acceptables et cela méme du point de vue irréaliste; nous avons
raison de penser qu’il y a véritablement des propriétés morales ou que ces
propriétés sont réelles; et nous avons aussi raison de croire que les jugements
moraux sont semblables a des jugements indubitablement factuels: ils peuvent
étre 'objet du doute et de la connaissance, ils peuvent avoir des valeurs de
vérite, ils peuvent Etre utilisés dans des conditionnelles.” Le quasi-réaliste a
pour tiche de montrer que nous pouvons dire de fagon légitime que nous
doutons que la guerre soit juste, par exemple. Il doit aussi montrer comment il
est possible de dire d’un jugement moral qu’il est vrai ou faux sans que cela
implique que les jugements moraux sont du méme type que les jugements
factuels en ce qu’ils correspondent a des faits. En outre, il lui faut montrer que
dans une perspective projectiviste, il est possible d’expliquer I'emploi d’énon-
cés moraux dans des conditionnelles, comme par exemple dans 1’énoncé i
c’est mauvais de voler, alors c’est mauvais d’apprendre 4 voler a ta petite
soeur>.

Ainsi, le projectivisme ne serait plus menacé par les objections traditionnel-
les qui lui ont été opposées: le projectivisme pourrait s’accommoder de nos
intuitions ontologiques et linguistiques. Blackburn écrit:

5 Le projectivisme est tributaire de Hume, 4n Enquiry Concerning the Principles of Morals,
éd. par P. Nidditch, Oxford 1975. Notons que dans son On the Standard of Taste, publié en
1757 et traduit en frangais par R. Bouveresse, Paris 1973—4, Hume défend une théorie
différente: I'opinion des experts détermine un canon du gott.

6 Cf. SW,p. 182; MM, p. 119. Le quasi-réalisme suit ainsi les réquisits proposés par Mackie.
Cf. J. Mackie, op. cit., p. 38 sqq.

7 Cf. TRRT, p. 370; SW, p. 170-171; EPV,p. 5 & 1; MM, p. 122 & 124.

243



«Protégé par le quasi-réalisme, mon projectiviste dit ces choses qui sonnent de prime abord
si réalistes — qu’il y a des réelles obligations et valeurs, et que beaucoup d’entre elles sont
indépendantes de nous, par exemple. [...] Il affirme tout ce qui pourrait vraiment étre dit en
affirmant qu’il y a des obligations réelles. Quand le contexte de la discussion est celui
d’engagements de premier ordre, il est aussi solide que le moraliste le plus vertueux.»®

Le projectivisme quasi-réaliste de Blackburn est la meilleure théorie irréaliste
actuelle. Il reconnait la faiblesse de beaucoup de théories irréalistes. Plus
particuliérement, le quasi-réalisme est une tentative d’offrir une alternative a
la théorie de Mackie, théorie énongant que nous sommes tous sujets a I’erreur
de croire que les valeurs font partie de la réalité; nous ne voyons pas que les
valeurs sont dépendantes de nos désirs et préférences et doivent étre «inven-
tées».® Comme beaucoup l’ont remarqué, la difficulté menagant ce genre de
théories dites de I’erreur, vient du fait qu’il est difficile de comprendre com-
ment nous continuerions a penser et parler de problémes moraux une fois que
nous aurions adopté la thése qui veut que ces activités comportent une er-
reur.'® Comme Blackburn le dit: «Pourquoi devrions-nous choisir de com-
mettre une erreur»!'!. Méme si on présuppose que I’erreur est utile et reconnue
comme telle, il semble que le simple fait de savoir qu’il s’agit d’une erreur est
suffisant pour que 1’on cherche si possible a éviter d’y tomber. Il se peut bien
sir que lerreur soit inévitable, comme dans le cas des illusions visuelles.
Pourtant, celui qui défend une théorie de I’erreur doit reconnaitre qu’une
théorie qui ne postule pas d’erreur généralisée est préférable, a qualités égales.

Un autre point positif qui caractérise I"approche de Blackburn vient du fait
que ce dernier ne cherche pas a donner les conditions de vérité des énoncés
moraux en faisant appel a des termes non-moraux. Blackburn critique ce qu’il
nomme les approches véri-conditionnelles. 11 nie aussi que le quasi-réalisme
tente d’offrir une réduction des énoncés moraux comportant des entités
suspectes a des énoncés portant sur une réalité au-dessus de tout soupgon, ou,
ce qui revient au méme, une analyse des énoncés moraux en termes de con-
cepts soit-disants non-problématiques.'2 A la place de fournir une réduction
ou une analyse, le quasi-réalisme offre une explication de notre activité mo-

8 EPV,p. 1.
9 Les guillemets indiquent ma difficulté de comprendre comment les propriétés morales
peuvent étre inventées. .
10 Cf. EPV, p. 2; B. Williams, Ethics and the Fabric of the World, in: T. Honderich (éd.),
Morality and Objectivity, London 1985, p. 212.
11 EPV,p. 2.
12 Voir la section éclairante au sujet de la réduction dans SP, pp. 151-158. Pour I’affirma-
tion que le quasi-réalisme se distingue des approches véri-conditionnelles, des réductions
et des analyses, voir SW, p. 210 et MM, pp. 120-121.

244



rale, ou du moins c’est le but affiché du quasi-réalisme. Bien que cette explica-
tion fasse appel a nos attitudes projetées sur un monde non-moral, le quasi-
réaliste ne pense pas qu’il doive soutenir que la signification de nos termes
moraux est suspecte. Il affirme que nous pouvons prendre les termes moraux
pour argent comptant. Il va de soi qu'une théorie qui ne spécifie pas les
conditions de vérité d’énoncés moraux en utilisant des termes non-moraux ou
qui ne cherche pas a réduire des énoncés moraux a des énoncés non-moraux
est supérieure a une théorie véri-conditionnelle ou réductionniste, a supposer
qu’elle ait les mémes qualités que ses rivales.

En bref, si le programme quasi-réaliste réussissait, le projectivisme quasi-
réaliste s’imposerait comme supérieur aux théories réalistes et irréalistes tradi-
tionnelles. Mais réussit-il? Est-il vraiment possible pour un projectiviste de
tenir compte de notre pensée et de notre discours moral sans offrir une
defense du réalisme moral?

3. Le quasi-réaliste comme avocat du réalisme moral

La question que j’aimerais discuter est celle de savoir si le quasi-réalisme
n’offre pas, en dépit de ses intentions, une défense du réalisme moral. Crispin
Wright écrit:
«Si on peut vraiment expliquer [...] comment le projectiviste moral peut tenir compte de la
sensibilité des jugements moraux a I’égard des conditionnelles et d’autres formes d’enchés-
sements, et méme comment nous pouvons avoir pour eux un prédicat de vérité valable,
alors, loin de défendre une forme d’anti-réalisme moral, pourquoi n’a-t-on pas expliqué

comment un réaliste moral peut, en fait, échapper aux difficultés épistémologiques qui
menacent le non-naturalisme sans étre obligé de fournir des réductions.»!3

La stratégie que je vais adopter est la suivante: partant du fait que certains
passages laissent a penser que le quasi-réalisme est incohérent, je vais essayer
de montrer que pour répondre a ’accusation d’incohérence, le quasi-réaliste
doit admettre qu’il défend une forme de réalisme.

Comme Wright le note'¢, Blackburn semble mettre une incohérence dans la
bouche du supposé premier quasi-réaliste, Hume:

«[Hume] ne nie pas qu’il existe des causes; il n’est pas inconsistant quand il dit qu’il exisze

des causes inconnues des choses; il ne s’intéresse pas a dire que les propositions causales

peuvent étre analysées en propositions au sujet de la succession réguliére des événements,
propositions qui capturent tout le contenu des propositions causales. Il explique simple-

13 C. Wright, Review of Blackburn, Spreading the Word, in: Mind, no 94, 1985,

pp. 310-318, pp. 317-318.
14 C. Wright, op. cit., p. 318.

245



ment nos dires normaux, nos opérations normales avec le concept en faisant appel aux
réactions que nous avons aprés avoir eté exposes a une réalité qui n'exhibe pas de tels
traits.»'3

Transposé au cas des valeurs morales, le quasi-réaliste dirait donc qu’il existe
des valeurs morales mais que la réalité¢ n’exhibe pas de propriétés évaluatives.
Devons-nous conclure que le quasi-réaliste a des croyances contradictoires,
maintenant a la fois que les propriétés évaluatives sont réelles et ne le sont
pas? Le quasi-realiste peut répondre de deux maniéres a cette accusation. Il
peut premiérement rétorquer que son critique n’a pas compris I’essentiel du
programme quasi-realiste, programme qui se veut une explication en termes
non-moraux de la pensée et de langage moral ordinaire. Deuxiémement, il
peut répondre qu’en distinguant deux niveaux de pensée et langage, il évite la
contradiction. Je vais d’abord considérer la premiére réponse.

Pour répondre a I’accusation d’incohérence, le quasi-réaliste affirme que
loin de se contredire, il maintient d’une part qu’il y a des propriétés morales et
donne d’autre part une explication irréaliste de cette affirmation. Cette expli-
cation fait appel a une réalit¢ qui ne contient pas de propriétés morales. Le
quasi-réaliste a comme but de montrer comment on peut arriver a affirmer
tout ce qu’un réaliste affirmerait, en utilisant les mémes termes que lui, sans
qu’il faille supposer que les propriétés morales fassent partie de la réalité.
Dans un passage qui semble indiquer qu’il s’agit bien 1a de la réponse de
Blackburn, ce dernier écrit:

«Le contraste avec le réalisme simple ne vient pas dans les choses que nous finissons par
dire, mais dans la théorie qui nous donne le droit de les dire.»'®

Pourtant, si le quasi-réaliste adopte cette suggestion, il semble difficile de nier
que ce dernier ne défende contre son gré le réalisme moral. Apres tout, c’est ce
que nous finissons par dire qui compte et non pas I’explication de comment
nous sommes venu a le dire ou ce qui nous donne le droit de le dire; en
d’autres termes, c’est la signification actuelle de nos eénoncés qui importe et
non pas la généalogie ou la justification de cette signification. Un processus
qui débouche sur 'affirmation qu’il y a des propriétés morales devrait étre
considéré comme un processus de découverte de la réalité. Comme Wright le
souligne, soit le quasi-réalisme échoue dans sa tentative de montrer comment
un projectiviste peut tenir compte des aspects réalistes de notre pensée morale

15 SW, p. 211, mes italiques.
16 HCTC, p. 206. Voir aussi p. 208 et EPV, p. 11.

246



et du discours qui en découle, soit il réussit, défendant par la méme occasion le
réalisme moral.”

La deuxiéme maniere de répondre a I’accusation d’incohérence, c’est de
distinguer deux niveaux de pensée et de langage. D’un co6té, le niveau prati-
que: c’est a ce niveau que nous cherchons a résoudre des problémes moraux,
sentons avoir une obligation, etc. De ’autre c6té, le niveau métaphysique: a ce
niveau, nous énongons des théses au sujet de la nature des propriétés morales
et des jugements reliés. Il n’est pas certain que Blackburn adopterait cette
theése, mais de nombreux passages invitent a ce type de distinction. '3

La distinction entre les deux niveaux de pensée et de langage vise 2 montrer
qu’on peut affirmer au niveau métaphysique qu’il n’existe pas de propriétés
morales ou que les propriétés morales ne sont pas réelles sans craindre de
contredire nos affirmations au niveau pratique. Comment cela se fait-il? Il ne
s’agit pas, de toute évidence, de deux ensembles de croyances qui n’interférent
pas, comme lorsqu’on cherche a se tromper soi-méme, car cela voudrait dire
que quelqu’un qui parle et pense aux deux niveaux serait irrationnel. Cela
n’est évidemment pas ce que Blackburn ou un autre quasi-réaliste peut vou-
loir affirmer.”® De maniére plus satisfaisante, un quasi-réaliste peut suggerer
que les termes utilisés au niveau pratique n’ont pas la méme signification que
les termes employés au niveau métaphysique: ils sont ambigus.

Pour explorer cette possibilité, supposons que le mot frangais «éel> soit
traduit en frangais* par les deux termes <p-réeb et «m-réeb, le premier cor-
respondant au terme frangais «réeb> utilis€ au niveau pratique et le deuxiéme a
son emploi au niveau métaphysique. Mis-d-part le fait qu’il posséde ces deux
termes a la place du terme «réeb, le frangais* est identique au frangais ordi-
naire.? Pour répondre a I’accusation d’incohérence, le quasi-réaliste définira

17 Cf. C. Wright, Realism, Antirealism, Irrealism, Quasi-realism, in: Midwest Studies in
Philosophy, Vol. XII, pp. 25-49, p. 35.

18 SW, p. 217, ou Blackburn écrit au sujet de la modalité: «[...] [le quasi-réaliste] niera que
quoi que ce soit de plus peut étre dit par le réel statut modal d’une proposition que ce qui
peut étre compris en le concevant comme une projection de nos (meilleures) attitudes de
compréhension ou d’imagination a son égard.»; voir aussi MM, p. 126 et EPV, pp. 3—-4.
Pourtant, on ne trouve nulle part chez Blackburn la tentative de spécifier une signification
differente pour les termes utilisés au niveau pratique. Nous verrons que cette suggestion
semble la moins mauvaise.

19 Blackburn écrit: «Trouver les choses trés amusantes est parfaitement compatible avec la
croyance que c’est une tendance que nous projetons dans le monde quand nous trouvons
les choses amusantes» et ajoute qu’il n’y a rien d’irrationnel dans I’acceptation d’une telle
théorie du rire et le fait de toujours trouver que les choses sont dréles. EPV, p. 9.

20 Le frangais* pourrait aussi contenir le terme «réel. On pourrait alors reformuler la proble-
matique de maniére homophonique.

247



les termes «p-réeb et am-réel> de maniére a ce qu’une chose puisse étre a la fois
p-réelle sans étre m-réelle et qu’elle puisse étre a la fois m-réelle sans étre p-
réelle, a supposer que nous parlions frangais*. En d’autres termes, quand
nous, locuteurs frangais, énongons au niveau pratique la phrase es propriétés
morales sont réelles), ceci serait traduit en frangais* par I’énoncé «les proprié-
tés morales sont p-réelles), ce qui ne contredirait pas la theése frangaise* qui
veut que les propriétés morales sont m-réelles. Si cette suggestion était con-
vaincante et pouvait étre étendue a d’autres expressions, telles que dly a...»
ou de fait que.. ., le quasi-réaliste aurait montré qu’il n’est pas incohérent.2!

Mais que signifie «m-réeb> et (p-réeb? Comme nous parlons frangais et non
pas frangais*, le quasi-réaliste doit spécifier la signification de ces deux ter-
mes. Le défi pour le quasi-réaliste est de specifier la signification des termes «p-
réeb et «am-réel> de maniere 4 montrer que ses propos ne sont pas incohérents.
Pour que le quasi-réalisme soit bien une défense du projectivisme, il est néces-
saire que la spécification de la signification des termes «p-réel et <m-réeb
exclue le réalisme moral. De plus, la spécification de ces deux termes doit étre
plausible eu égard a 'usage ordinaire du terme francais réeb. Je vais tenter de
montrer qu’il n’y a pas de spécification de la signification qui satisfasse ces
trois conditions.

Une premieére possibilité consiste a définir «p-réel comme ayant une signifi-
cation proche de celle de «comme si réel> ou <pseudo-réeb; une chose serait dite
p-réeb en frangais* si et seulement si elle est comnme si elle était réelle, bien
qu’elle ne le soit pas vraiment. Quant a <m-réeb, le quasi-réaliste affirmerait
qu’il signifie vraiment réel, comme opposé a pseudo-réel.22 Cette suggestion
permettrait au quasi-réaliste de satisfaire la premiére condition, puisqu’en
derniére analyse, les propriétés morales ne seraient pas vraiment réelles. Pour-
tant, elle n’est pas convaincante. Le probléme principal vient du fait que le
quasi-réaliste aurait du mal a nous convaincre que quand nous disons au
niveau pratique que les propriétés morales sont réelles, nous voulons en fait
dire que c’est seulement comme s’il y avait des propriétés morales réelles.
Pourquoi utiliserions-nous le terme «réel> pour dire cela, alors que nous avons
la possibilite d’utiliser d’autres termes? Si les deux significations du terme
«aréeb sont définies de cette maniére, il semble extrémement peu plausible de
supposer que nous utilisons le terme «réel> dans ces deux sens.

Une suggestion alternative et plus prometteuse consiste en I’affirmation que

21 Je me concentre sur le terme «réel, mais j’aurais pu choisir une autre des expressions que le
quasi-réaliste doit traiter.
22 1l faut noter que Blackburn ne retiendrait pas cette solution. Cf. MM, p. 124.

248



la signification de <m-réeb doit étre trouvée dans I'idée du sens commun qui
veut que ce que nous pensions et ressentions ne détermine pas comment les
choses sont. Blackburn défend cette thése au sujet des propriétés modales:

«Ce n’est pas a cause de la fagon dont nous pensons que si les kangourous n’avaient pas de
queue, ils tomberaient a la renverse. Nous découvrons de tels faits, nous ne les inventons
pas. Ce n’est pas 4 cause de la fagon dont nous formons nos sentiments que frapper les
chiens est mauvais. [...] «L’indépendance de 'esprit» [«mind-independance»] de tels faits
fait partie de notre maniére ordinaire de concevoir les choses.»?

Et Blackburn n’hésite pas a ajouter que le quasi-réalisme ne va pas a l’en-
contre de cette maniére de concevoir. En nous inspirant de cette idée, nous
pourrions dire que quelque chose est dit étre «p-réelley en frangais* si et
seulement si elle est indépendante de ’esprit dans le sens que si nous croyons
que quelqu’un est odieux, par exemple, cela n’entrainerait pas que cette per-
sonne est vraiment odieuse. Cette suggestion est-elle satisfaisante? Il n’est pas
certain que I'attribution d’un telle signification au terme «réel> dans son usage
au niveau pratique soit plausible. Je n’insisterai pourtant pas sur cette diffi-
culté, car une autre, plus grande, se présente. Pour que le quasi-réaliste puisse
maintenir son adhérence a I'irréalisme, il faut qu’en affirmant en frangais* que
les propriétés morales sont p-réelles sans étre m-réelles, nous disions en fait
que ces propriétés sont indépendantes de ’esprit tout en ne faisant pas partie
de la réalité. Pourquoi n’est-ce pas suffisant pour quelque chose d’étre indé-
pendant de I’esprit au sens indiqué ici pour appartenir a la réalité? Si j’avais
un argument pour montrer qu'une telle indépendance de I’esprit entraine que
la chose fasse partie de la réalité, il serait facile de contrer le quasi-réalisme. En
I’absence d’un tel argument, je vais poursuivre la question de savoir s’il y a
une raison pour croire que 'indépendance de I’esprit des propriétés morales
n’est pas suffisante. Une autre maniere de formuler la question est de deman-
der ce qui manque aux propriétés morales congues comme indépendantes de
Iesprit pour qu’elles puissent appartenir a la réalité. Cela dépend évidemment
de la définition quasi-réaliste de an-réel>.?s

23 SW, p. 217.

24 On assimile d’ailleurs souvent la réalité a ce qui existe indépendamment de 'esprit ou
utilise la deuxiéme notion pour définir la premiére.

25 Un quasi-réaliste me reprochera peut-étre de confondre les deux niveaux: quand il affirme
au niveau pratique que les propriétés morales sont indépendantes de I'esprit cela ne
contredit pas la thése métaphysique qui veut que les propriétés morales ne soient pas
indépendantes de I'esprit. Le probléme avec cette suggestion, c’est qu’il faudrait donc
supposer que l'expression <ndépendant de I'esprit> soit traduit en frangais* par deux

249



Il y a, ce me semble, deux manieres principales de spécifier la signification
du terme «m-réeb, du moins si I'on se tient aux suggestions traditionnelles.
D’abord, on peut maintenir qu’une chose est dite <m-réelle> en frangais* si et
seulement si c’est une qualité premiére. Ensuite, on peut affirmer quune chose
est dite «<m-réelle> en frangais* si et seulement si elle va figurer dans une ultime
description scientifique du monde. Je discuterai ces deux suggestions tour a
tour, en commengant par la suggestion que «m-réeb est vrai des qualités
premiéres, telle que la masse ou la forme des choses.? Ce qui est traditionnel-
lement considéré comme caractéristique des qualités premiéres, c’est que con-
trairement aux qualités dites secondes, telles que la couleur, elles peuvent étre
définies sans faire appel a des réponses ou attitudes subjectives. Le quasi-
réaliste affirmerait qu'une propriété morale ne fait pas partie de la réalité,
étant donné qu’elle n’est pas une qualité premiére. Cette thése présuppose que
seules les qualités premicres appartiennent a la réalité.

Pourtant, cette suggestion n’est siirement pas prometteuse. D’abord, il sem-
ble étrange d’attribuer une telle signification a certains usages du terme «réeb;
nous sommes capables d’utiliser ce terme sans avoir la moindre idée de la
différence entre les qualités premieres et les qualités secondes. Ensuite, a
supposer que la distinction entre qualités secondes et qualités premiéres ait un
sens, il est plausible que les qualités secondes fassent partie de la réalité: la
prémisse selon laquelle la réalité n’est faite que de qualités premiéres est peu
convaincante.”’ Le fait que les qualités secondes doivent étre définies ou
¢lucidées en faisant appel a des attitudes subjectives n’entraine pas qu’elles
n’appartiennent pas a la réalité. Tout au contraire, si on définit, comme cela
semble plausible, les qualités secondes en faisant appel a la disposition des
objets a susciter certaines réactions ou attitudes, il est difficile de nier que ces
qualités fassent partie de la réalite.® Une disposition a susciter certaines
réactions fait partie de la réalit¢ au méme titre que la disposition du sel a se

expressions; elle aurait deux sens. Cela me semble peu plausible. D’autre part, dans le
passage cité plus haut, les termes ne semblent pas devoir €tre pris d'une maniére particu-
liére.

26 Ladistinction entre les qualités premiéres et secondes remonte & Locke, An Essay Concern-
ing Human Understanding, éd. par A. Selby-Bigge, Oxford 1962, 2éme éd.

27 Ce n’est d’ailleurs pas une prémisse que Blackburn semble pouvoir adopter, puisqu’il
semble adhérer a la thése selon laquelle les qualités secondes sont réelles. Cf. EPV, p. 13 et
sqq.

28 Voir J. Mc Dowell, Values and Secondary Qualities, in: T. Honderich (éd.), Morality and
Objectivity: a Tribute to John Mackie, Londres 1985 et D. Wiggins, Truth, Invention and
the Meaning of Life, in: D.W., Needs, Values, Truth, Oxford 1987, pp. 87—137, surtout
pp. 106-107.

250



dissoudre dans I’eau. 11 semble donc que le fait que quelque chose ne soit pas
une qualité premiére n’entraine pas qu’elle doive étre exclue de la réalité.
Ainsi, I'affirmation que la bonté ou la générosité ne sont pas des qualités
premiéres n’oblige pas a abandonner le réalisme au sujet de ces propriétés. Si
ce raisonnement est correct, le quasi-réaliste n’a pas montré qu’il ne défend
pas une forme de réalisme.

Tournons-nous vers la deuxiéme suggestion pour définir le terme <m-réel>:
ce terme est vrai de ce qui sera mentionné dans une ultime description scienti-
fique du monde, ce qui d’apres le quasi-réaliste qui opte pour cette suggestion
est nécessaire pour faire partie de la réalité.?? Il ne suffirait donc pas d’étre
indépendant de ’esprit, mais il faudrait encore étre mentionné dans une
ultime description scientifique du monde pour accéder a la réalité. Suivant
Susan Hurley, je nommerai «éaliste scientifique> celui qui affirme que les
propriétés morales seront mentionnées dans une ultime description scientifi-
que du monde.* Ainsi, I’affirmation au niveau métaphysique que les proprié-
tés morales ne sont pas réelles équivaudrait a un rejet du réalisme scientifique.
Pour pouvoir affirmer que le réalisme moral est erroné, le quasi-réaliste doit
nous convaincre que le réalisme moral n’est en fait rien d’autre que le réalisme
scientifique. Car un réaliste moral peut rétorquer que méme si I’on ne peut
soutenir le réalisme scientifique, les propriétés morales appartiennent malgré
tout 4 la réalité. La question a laquelle il faut donc répondre est celle de savoir
si seulement ce qui sera mentionné dans une ultime description scientifique du
monde constitue la réalité. La raison principale pour croire que seul ce qui
figurera dans une ultime description scientifique appartient a la réalité vient
de la plausibilité de la thése selon laquelle les sciences découvrent la réalité. Je
pense pourtant qu’il y a de bonnes raisons pour rejeter I'identification entre
réalisme moral et réalisme scientifique.”!

La premiére difficulté concernant I'identification entre le réalisme scientifi-
que et le réalisme moral que j’aimerais mentionner a été mise a jour par David

29 L’idée que les sciences convergent vers une description ultime du monde nous vient de
Peirce. Cf. C.S. Peirce, How to Make Our Ideas Clear, in: Popular Science Monthly, vol.
12, 1878. pp. 286—302. Cf. aussi D. Wiggins, op. cit., p. 120.

30 Cf.S. Hurley, Natural Reasons, Oxford, 1989, p. 10.

31 Il faut mentionner ici que I’on pourrait aussi tenter de montrer que les propriétés morales,
si elles ne seront pas mentionnées dans une ultime description scientifique du monde,
pourront néanmoins étre réduites a des propriétés qui le seront. Je ne poursuivrai pas cette
suggestion, car j'aimerais défendre la thése plus forte selon laquelle méme si le réalisme
scientifique est faux, on peut étre réaliste moral. Cf. D. Brink, Moral Realism and the
Foundations of Ethics, Cambridge, 1989, pour la thése qui veut que les propriétés morales
sont causalement efficaces.

251



Wiggins. Ce dernier fait remarquer qu’a supposer que ’équation soit correcte,
il faudrait traiter la plupart de nos concepts de la méme maniére que les
concepts moraux. L’austérité de la conception du monde qui en découlerait
est frappante. Les propriétés morales qui sont de bonnes candidates pour
survivre dans une description ultime sont la masse et la charge, par exemple. I1
faut avouer qu’une description du monde faisant mention seulement de mas-
ses, de charges et d’autres propriétés du méme acabit ne serait d’une utilité que
trés limitée. Comme Wiggins I’écrit, une telle ultime description scientifique (il
la nomme «un schéme conceptuel Peircien») «n’articule rien auquel il serait
humainement possible de s’attacher [to care about]. Il n’a pas méme les
ressources expressives pour distinguer les extensions de <rouge», <«chaise,
«<tremblement de terrey, (personne», famine. . . »2 Ainsi, en adoptant une telle
conception, il semble que méme des choses que nous considérons ordinaire-
ment comme faisant indubitablement partie de la réalité, tels les chats et les
personnes, devraient étre bannies de la réalité, n’étant pas scientifiquement
réelles. Au vu de ces conséquences dramatiques, la plausibilité de I’identifica-
tion du réalisme avec le réalisme scientifique se trouve nettement amoindrie. Il
faut avouer que méme si cet argument a une force indéniable, il n’est pas
conclusif: un quasi-réaliste peut objecter que notre préférence pour une con-
ception de la réalité qui contient des chats et des personnes n’est pas une
raison suffisante pour rejeter I'identification entre le réalisme et le réalisme
scientifique. Soit, mais le prix a payer pour tenir compte de I'intuition que les
sciences découvrent la réalité peut sembler trop éleve.

La deuxiéme objection que je vais mentionner est due a Susan Hurley. Elle
maintient que I'identification entre la réalité et ce qui sera mentionné dans une
ultime description scientifique n’est pas convaincante (c’est-a-dire entre la
réalité et ce qui est primaire du point de vue de I’explication causale, dans ses
propres termes) étant donné qu’elle manque de fondement théorique. Elle
écrit:

«Mais il est tres difficile de voir comment I'identification entre ce qui est primaire du point

de vue de 'explication causale [the causal-explanatorily-primary] et la réalité pourrait étre

fondée par une explication causale sans que la question soit éludée. De plus, I'explication
scientifique n’utilise pas le concept de ce qui est primaire du point de vue de I’explication
causale. Peut-étre que quelqu’autre sorte d’explication (philosophique) s’en sert; mais ceci

illustre justement la theése selon laquelle la réalité n’est pas seulement révélée par la pri-
mauté du point de vue de 'explication causale.»?3

32 D.Wiggins, op. cit., p. 121.
33 S.Hurley, op. cit., pp. 280—281.

252



En d’autres termes, étant donné que la theése qui veut que ce soit seulement la
science qui révele ce qui fait partie de la réalité n’est pas une thése scientifique,
défendre cette these, c’est déja admettre que la réalité est plus riche que les
sciences ne le soupgonnent. Rejeter cette thése équivaut d’ailleurs a sympathi-
ser avec une thése du sens commun qui se trouve en compétition avec la thése
qui veut que seule la science découvre la réalité: la realité a plus d’aspects que
n’en découvrira la science, vu les intéréts spécifiques de cette discipline.

Il faut conclure que le quasi-réaliste fait mieux de ne pas identifier la réalité
avec ce qui sera mentionné lors d’une ultime description scientifique; le réa-
lisme moral doit étre distingué du réalisme scientifique. Si ce qui est dit en
frangais* étre «m-réeb> est défini en faisant appel au réalisme scientifique, il n’y
a aucune raison de croire que le quasi-réaliste ne milite pas en faveur du
réalisme moral; ce qui est dit en frangais* étre p-réeb peut étre congu comme
faisant partie de la réalité. Méme si I’on ne décrit pas le monde en utilisant des
termes qui figureront dans une ultime description scientifique du monde en
parlant du courage d'une personne ou de la générosité d’une action, il se peut
bien que I’on parle de traits authentiques des choses.

Il va de soi que je n’ai pas ici énumeéré toutes les possibilités de définir les
termes frangais* «p-réeb et «m-réeb. Ce serait une tache fastidieuse. Au con-
traire, j’ai tenté de choisir les possibilités qui me paraissaient les plus intéres-
santes et les plus importantes. Faute d’une discussion de toutes les possibilités,
il serait faux de conclure qu’il est exclu que le quasi-réaliste ne parvienne a
définir ces deux termes d’une maniére satisfaisante. Pourtant, la discussion
précédente montre a quel point ce genre de tentative sera difficile, sinon
désespérée.

D’autre part, il faut aussi dire que toute tentative de ré-interprétation
sémantique doit a priori inspirer de la méfiance, comme Blackburn 'admet
implicitement en rejetant les approches véri-conditionnelles et analytiques. Il

34 Cf. S. Hurley, op. cit., p. 280. Voir aussi J. Mc Dowell, Aesthetic Value, Objectivity and
the Fabric of the World, in: E. Shaper (éd.), Pleasure, Preference and Value, Cambridge
1983, pp. 1-16, pour la thése selon laquelle I'idée des sciences comme révélant la réalité en
soi n’a pas de sens. Il faut noter que le partisan de 'identification entre ce qui est réel et ce
qui est découvert par les sciences peut ne pas accepter 'argument de Hurley: on peut
admettre que la thése de I’équation est vraie sans nécessairement porter sur ce qui est reel,
ce qui est objectivement vrai se distinguant de ce qui est vrai «scientifiquement». Le
probléme, c’est qu’une telle objection n’est d’aucune utilité pour le quasi-réaliste; s’il
admet que certains jugements peuvent étre objectifs sans correspondre a la réalité, il devra
aussi admettre que les jugements moraux sont de bons candidats pour une telle objecti-
vité. Ainsi, il sera contraint de défendre un objectivisme moral qui va a ’encontre de ses
intentions projectivistes.

253



est fort probable que les colits théoriques d’une telle ré-interprétation seront
plus élevés que si I’on adopte une position réaliste en matiére de propriétés
morales. N’oublions pas qu’outre le terme «réeb, il faudrait ré-interpréter aussi
des expressions telles que <l y a...», «l existe. . .», «’est un fait que.. .», etc.,
expressions qui ne semblent pas a prime abord étre ambigués.

4. Conclusion

Je conclurai avec un bref résumé de la discussion. Nous avons vu que pour se
protéger contre ’accusation d’inconsistance, le quasi-réaliste a deux possibili-
tés majeures. Il peut premiérement affirmer que cette accusation est fondée
sur une incompreéhension de la difféerence entre ce que nous disons et I’explica-
tion de comment nous en sommes venus a le dire. Nous avons vu que cette
réponse laisse penser que le quasi-réaliste défend en fait le réalisme moral.
Deuxiémement, un quasi-réaliste peut étre tenté de distinguer deux niveaux de
pensée et de langage et suggérer que certains termes, tel que «réeb, sont
ambigus; aréel serait traduit par les deux termes «p-réel> et «m-réel en fran-
cais*. Le probléme majeur, c’est que le quasi-réaliste ne semble pas pouvoir
spécifier la signification de ces deux termes de maniere qui soit a la fois
plausible et qui n’aurait pas comme conséquence que le quasi-réaliste se révele
étre un avocat du réalisme moral.

Tout au long de la discussion, j’ai parlé de réalisme moral. La tache qu’il
faudrait affronter maintenant serait celle de spécifier a la lumiere des résultats
de la discussion le type de réalisme moral qui se trouve défendu par le quasi-
réaliste et d’évaluer ses qualités. Ceci n’est pas mon propos ici.*

35 Je tiens & remercier Jerome Dokic, Roberto Casati et Mark Sainsbury pour avoir com-
menté des versions antérieures de ce texte.

254



	Le programme quasi-réaliste et le réalisme moral

