Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Vernunft und Kontingenz : zur Standortbestimmung der Philosophie
Autor: Angehrn, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

25. Generalversammlung der SPG /
25¢ Assemblee generale de la SSP

Studia Philosophica 51/92

EMIL ANGEHRN

Vernunft und Kontingenz.
Zur Standortbestimmung der Philosophie

1. Die Vernunft im Kampf gegen den Zufall

Vernunft und Kontingenz bilden fiir klassische Philosophie einen Antagonis-
mus. Der Zufall ist das Unverniinftige: Vernunft gibt es dort, wo der Zufall
eliminiert, besiegt ist. Dies gilt im Theoretischen wie im Praktischen. Jede
Wissenschaft, sagt Aristoteles, ist Wissenschaft von dem, was entweder immer
oder doch zumeist vorkommt!. Von dem, was sich weder gesetzméssig noch
mit gewisser Regelmiissigkeit in gleicher Weise verhilt, gibt es keine Wissen-
schaft, «weder eine praktische noch eine poietische noch eine theoretische»?.
Was weder immer noch zumeist ist: dies ist sowohl die Bestimmung des
Akzidentellen® wie es in die aristotelische Definition des Zufalls eingeht¢, der
zusitzliche Merkmale umfasst, die ihn zu einer Art Als-ob-Teleologies ma-
chen: Zufillig ist danach nicht einfach das Grund-lose, sondern das scheinbar
Zweckhafte, das in Wahrheit absichts-los zustande kommt. Seiner Minimal-
bestimmung nach ist das Zuféllige eines, dessen Sein und Sosein nicht not-
wendig ist: Es ist durch das Andersseinkénnen bzw. Nichtseinkénnen — durch
Kontingenz — definiert. Auch wenn die Begriffsgeschichte hier zu keiner ein-
heitlich-verbindlichen Definition gefiihrt hat (zuweilen werden beide Begriffe
als synonym behandelt), gilt zumeist, dass Kontingenz der weitere, Zufall der

1 Met. VI, 2. 1027 a20-21.

2 1026 bs.

3 1026 b3 31-33.

4 Physik 11,4—6; dabei werden zwei Begriffe — tyche, automaton — auseinandergehalten, je
nachdem es sich um einen Zufall im Bereich menschlichen Handelns oder ausserhalb seiner
handelt. '

5 So die Formulierung von W. Wieland, Die aristotelische Physik, Gottingen 1962, S. 9.

221



engere Begriff ist: Alles Zufallige ist kontingent, nicht alles Kontingente ist
zufillig. Verbunden sind beide in einer gemeinsamen Gegenfront zur Idee
strenger Gesetzmassigkeit und voller Rationalisierbarkeit. Konstitutiv fiir den
Zufall (das nicht-Erwartetsein) ist die Relativitit des Bezugsrahmens: Zufillig
ist etwas (nicht an sich, sondern) aus der Perspektive dessen, dem es geschieht;
so hat man den Zufall auch durch das (vom einzelnen System aus nicht-
antizipierbare) Durchkreuzen verschiedener Kausalketten definiert.

Das solcherart nicht-Notwendige ist das Irrationale: es hat keinen zurei-
chenden Grund seines Seins. Vernunft erkennt im Zufall den Widerpart, den
es zu liberwinden gilt. Das Bestreben verniinftigen Erkennens muss sein, eine
Perspektive zu gewinnen, aus welcher diese Liicke zu schliessen ist: eine hoher-
stufige Erkenntnis, welche Zusammenhadnge durchschaut, die innerhalb des
zunachst gegebenen Rahmens nicht erfassbar sind. Erkenntnis strebt nach
Marginalisierung des Zufilligen, Vernunftlosen. Desgleichen ist das Handeln
mit der Grenze intentionalen Wirkens, der Macht von Zufall und Schicksal
konfrontiert: Die Selbstbehauptung der Vernunft bedeutet hier, eigene Ohn-
macht zu iiberwinden, fremde Macht zu brechen. Wie die philosophische
Theorie nach Hegel «keine andere Absicht [hat], als das Zufillige zu entfer-
nen»$, so entwirft Condorcet eine Steigerung menschlicher Handlungsmacht,
die der «Herrschaft des Zufalls» ein Ende setzt” — beides bezeichnenderweise
Visionen im Rahmen der Geschichtsphilosophie.

Nun stellen sich beiden Vorhaben Hindernisse in den Weg. Der Anspruch
der Vernunft bricht sich an der Macht des Zufalls. Solche Hindernisse sind fiir
das Erkennen wie fiir das Handeln von vielerlei Art. Fiir die Erkenntnis liegen
sie zum einen in ihrer konstitutiven Endlichkeit. Nie kann sie das umfassende
Ganze erkennen, das jede Interferenz innerhalb seiner enthilt, den letzten
Grund erfassen, der keine vorgdngige Kontingenz mehr zuldsst. Und sie liegen
zum zweiten in der Natur der Sache, die nach klassischem metaphysischem
Verstandnis in sich die Differenz von Wesen und Unwesentlichem enthilt.
Wenn wahre Erkenntnis letztlich Erkenntnis des ansichseienden Substantiel-
len ist, so liegt darin die notwendige Setzung eines Akzidentellen, die Abhe-
bung von Bestimmungen, die nicht «die Sache selber> ausmachen, sondern so
oder anders sein konnen. Im Masse des Andersseinkonnens ist vom Gegen-

6 Die Vernunft in der Geschichte, hg.v. G. Lasson, Hamburg 1955, S. 29.

7 Entwurf einer historischen Darstellung der Fortschritte des menschlichen Geistes (1794),
Frankfurt 1976, S. 221. — Nach Machiavelli herrscht Fortuna allenfalls iiber die Halfte
unserer Taten, wéihrend sie «die andere Hélfte oder beinahe so viel unserer Entscheidung
iiberldsst»: das Ideal ist die herrische Unterwerfung der Fortuna, die man, «wenn man sie
niederhalten will, schlagen und stossen muss» (Il Principe, XXV).

222



stand keine strenge Erkenntnis: kein abschliessendes Wissen-Warum moglich.
Keine potentere Vernunft konnte diese Schranke durchstossen; einzige Alter-
native ware eine transformierte Ontologie, welche die Ebenendifferenz von
Wesentlichem und Nichtwesentlichem unterlauft. Schliesslich aber ist die har-
teste Herausforderung diejenige, die in der realen Verfasstheit des Wirklichen
liegt: Von Anfang an geht die Anstrengung philosophischen Denkens darauf,
gegen die widerstdndige Realitdt — das scheinbare Chaos, die Negativitit des
Bestehenden — einen affirmativen Grund, eine sinnhafte Ordnung auszuma-
chen. Mit der Wirklichkeit zu versdhnen, ist Anspruch metaphysischer Speku-
lation wie geschichtsphilosophischer Theodizee.

Ebenso deutlich sind die Hindernisse im Praktischen. Sie liegen auch hier in
der Endlichkeit der conditio humana begriindet und werden unter verschiede-
nen Aspekten thematisch. Das eine ist die Grenze des Handelns, das nie die
Gesamtheit der Bedingungen zu iiberschauen und zu kontrollieren vermag.
Handeln fiigt sich in einen nicht-kontrollierten Bereich ein, in welchem es
durch externe Faktoren behindert, umgelenkt, umdefiniert wird. Die Tragddie
beschreibt das Auseinanderklaffen von Absicht und Tat, das Dilemma von
Verursachung, Zurechnung und Schuld. Darin manifestiert sich das tiefste
Ausgeliefertsein an Kontingenz: nicht dariiber verfiigen zu konnen, was das
eigene Handeln tut (nicht nur welches seine Folgen sind). Die tragische
Schicksalsmacht ist Sinnbild der Nichtbeherrschung der eigenen Existenz:
Keiner hat, was er ist, zur Génze gewollt, keiner kann sein Sein — vom Faktum
der Existenz bis zu den vielféltigen Facetten seines Soseins — in ein Resultat
seines Handelns verwandeln. In basaler Form ist Kontingenz durch Intersub-
jektivitdt gegeben: Nur der einsame Gott ist autark; menschliches Handeln
steht in Interferenz mit Handlungen anderer und bringt darin nicht-Intendier-
tes und nicht-Vorhersehbares hervor. Die Nichtableitbarkeit fremden Wollens
bedingt die Unabschliessbarkeit eigenen Tuns.

Mit dieser Ohnmacht will das Denken sich nicht abfinden. Kontingenz soll
zuriickgedringt, iiberwunden werden. Metaphysisches Erkennen méchte ein
festes Fundament erreichen, das letzte Sicherheit verbiirgt. Die Fokussierung
auf das Wesen degradiert das Unwesentliche zur quantité négligeable. Ethik
will dem Menschen Souverénitdt im Handeln verleihen, die Fremdbestimmt-
heit des Wollens zurtickdrangens®; Politik und Geschichtsphilosophie formulie-
ren das Projekt der Selbstbehauptung bis hin zum planméssigen Machen der

8 Martha Nussbaum hat die platonische Ethik in diesem Sinn als eine Reaktion auf die
Tragddie gefasst (The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and History,
Cambridge 1986).

223



Geschichte. Die theoretische Utopie einer voll rationalisierbaren Welt, die
keine Unberechenbarkeiten enthalt, verblindet sich mit der praktischen Uto-
pie einer restlosen Souverdnitit des Daseins, das zur Génze uber die Bedin-
gungen seiner selbst verfiigt.

Nun haben die genannten Denkstromungen in den vergangenen Jahrzehn-
ten — und nicht erst hier — vehemente Kritik erfahren. Metaphysik und Ge-
schichtsphilosophie sind geradezu zum Irrweg abendldndischen Denkens er-
klart worden, wobei Motive wie Einheit, Fundamentalitidt, Universalitdt im
Zentrum der Kritik stehen. Ein Leitbegriff ist der Zufall (bzw. sein Gegenbe-
griff, die Notwendigkeit): eine bedeutsame Stossrichtung der Neuorientierung
des Denkens verfolgt eine Reintegration, Rehabilitierung des Zufalls. Dies gilt
sowohl fiir die wissenschaftliche Naturbetrachtung — man denke an Monods
Le hasard et la nécessité® oder an die neueren Chaostheorien — wie die human-
wissenschaftliche Orientierung. Odo Marquards Apologie des Zufilligen'
schlidgt einen verwandten Ton an wie Richard Rortys Schrift Kontingenz,
Ironie und Solidaritdt". Solche Bestrebungen zur (Re-)Integration sind vor
dem Hintergrund des Hauptstroms der Philosophie teils erstaunlich, teils
irritierend, teils offen provozierend. Sie sollen hier kritisch auf ihre These, ihre
Tendenz und ihr Recht hin befragt werden. Zu vermerken ist vorab, dass die
Rehabilitierung des Zufalls nicht erst aus der Postmoderne datiert und nicht
allein in Stromungen stattfindet, die zur etablierten Vernunftkultur in einem
polemischen Verhiltnis stehen. Verschiedene Stadien und Ansitze dieser
Reintegration sind zu unterscheiden.

2. Die Reintegration des Kontingenten
a) Die Zulassung des Akzidentellen

Ein erstes ist die Zulassung des Kontingenten als Randzone der Vernunft, als
Gegeninstanz zum Wesentlich-Notwendigen; dass Kontingentes sei, ist mit
dem Substanzbegriff selber mitgesetzt. Fiir Zufélliges interessiert sich nach
Aristoteles die Historie: Ihr Gegenstand ist, was sich in einem bestimmten
Zeitabschnitt ohne willentliche Planung zutrédgt'2, das Faktisch-Besondere,

9 Jacques Monod, Le hasard et la nécessité. Essai sur la philosophie naturelle de la biologie
moderne, Paris 1970.

10 Stuttgart 1986.

11 Frankfurt 1989.

12 Poetik 23.

224



nicht das nach Regeln der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit zu Erwar-
tende: Letzteres ist Gegenstand der Dichtung, die deshalb auch «etwas Philo-
sophischeres und Ernsthafteres als die Geschichtsschreibung» ist3. In die
philosophische Theorie selber integriert findet sich der Zufall — gleichsam als
die vom Begriff nicht auszufiillende, doch offenzuhaltende Leerstelle — bei
Hegel. In der empirischen Ausserlichkeit, die zur Realitiit des Geistes gehort,
ist «keine absolute Bestimmung» moglich'4, da hier «der Zufall, die Besonder-
heit, ihr ungeheures Recht auszuiiben vom Begriffe die Macht erhilt»'s. In-
frage steht nicht irgendein Beildufiges, sondern die konstitutiv zum Wirk-
lichen gehorige, vom Begriff freigelassene Sphire der Besonderung; selbst die
Ausdifferenzierung der natiirlichen Gattungen und Arten folgt keinem Be-
griff's, und auch welthistorisch priagende Fakten und Figuren sind nur partiell
dem Allgemeinen zu entnehmen. Solche Kontingenz ist selber notwendig,
keine zu iiberwindende.

Freilich ist zuzugestehen, dass nicht sie den Irritationspunkt fiir das Den-
ken bildet. Sie hindert nicht, im Ganzen eine verniinftige Ordnung auszuma-
chen. Zum Problem wird Kontingenz dort, wo sie etwas fiir unser Welt- oder
Selbstverstindnis Wesentliches, nicht die akzidentelle Oberfliche betrifft.
Dies ist der Fall, wo sie das Ganze meint: die Notwendigkeit der Schépfung!’,
die Geltung allgemeinster (realer, logischer, moralischer) Gesetze. Ebenso
wird sie im Rahmen des menschlichen Selbstseins zum Problem: Wie kann der
Mensch damit zurechtkommen, dass die Durchfithrung seiner Absichten
durch dussere Kontingenz durchkreuzt wird, dass sein Sein und Sosein in
erheblichem Ausmass nicht eigenem Entschluss, sondern dem Zufall entstam-
men?

Angesichts der Verschiarfung der Fragen muss die Antwort substantieller
ausfallen. Sie kann sich nicht mit dem Verweis auf eine allem zugrundelie-
gende verniinftige Ordnung begniigen, sondern hat dem Zufall in zugleich
konkreterer und prinzipiellerer Weise Rechnung zu tragen.

13 Poetik 9.

14 Rechtsphilosophie, § 101, Anm. — Vgl. D. Henrich: Hegels Theorie tiber den Zufall, in:
Hegel im Kontext, Frankfurt am Main 1971, S. 157-186.

15 Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, Werke in 20 Binden, Frankfurt am Main
1970, Bd. 12, S. 52f.

16 Logik (Werke, a.a.0., Bd. 6), S. 282.

17 Dies der begriffsgeschichtliche Ursprung des Kontingenzproblems: vgl. H. Blumenberg,
Art. Kontingenz, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 3, Tiibingen 31959,
Sp. 1793f.

225



b) Die Anerkennung der Faktizitit

Das Néchstliegende ist die Zulassung der Kontingenz im Menschlichen. Es ist
die Anerkennung menschlicher Endlichkeit — eine Anerkennung, die dem
normalen Menschenverstand nicht anstdssig ist, eher philosophischen Verfor-
mungen zuwiderlduft. Geschichtliches Denken ist der privilegierte Ort solcher
Anerkenntnis: Historie ist nach H. Liibbe Kultur der Kontingenzerfahrung!s.
Als geschichtlich Seiende werden wir der unhintergehbaren Faktizitit des
eigenen Seins, der vielfachen Bedingtheit unseres Gewordenseins, der Grenze
unserer Handlungsmacht bewusst; indem wir uns als geschichtliche verstehen,
nehmen wir jene Schichten nicht-einholbarer Kontingenz in unser Selbstver-
stindnis, als Teil unserer selbst, mit auf. Darin kann ganz Verschiedenes
liegen. Neben dem Beliebigen, dessen so-oder-anders-Sein ohne Konsequen-
zen bleibt, gibt es Zufille, die Wege ein fiir allemal festlegen, tiber Gliick und
Ungliick entscheiden; griindlichste Entschliisse konnen folgenlos bleiben,
kleinste Zufille alles andern. Kontingent sind im weiteren Kontexte, Traditio-
nen, Situationen, in die wir hineingeboren werden, mit denen wir leben: Sie
konnten — an sich — anders sein, doch einmal gegeben, stellen sie Bedingungen
dar, die wir meist nur in geringem Ausmass dndern kénnen. Unser Sein und
Tun schliesst zundchst an Nichtgewdhltes an. All dies ist kein Makel, sondern
Merkmal der conditio humana. Odo Marquard nennt solche Kontingenzen,
die faktisch unser Leben pragen, das «Schicksalszufillige» (im Gegensatz zum
«Beliebigkeitszufalligen» der Willkiir) und fasst darunter schliesslich auch die
uns schlechthin unverfiigbare Sterblichkeit als den «schicksalhaftesten» Zu-
fall’® — eine m. E. ungute Ausdehnung des Begriffs: Kontingent ist, was wir als
Besondere, nicht was wir als endliche Menschen iiberhaupt sind®. Das Fazit
bleibt davon unberiihrt: Zum menschenwiirdigen Leben gehort die Integra-
tion und Respektierung faktischer Bestimmtheiten, unwiderruflicher Kontin-
genzen, die Abwehr ihrer Verdrdngung. Menschen sind und haben ihren Wert
als einzelne, ihre Faktizitit ist kein Ballast, sondern ihr konkretes Sein. Uner-
ledigt bleiben dabei Kontingenzen im umfassenden Sinn: Fragen der Endlich-
keit, des Sinns unseres Daseins und der Welt, Fragen, die gleichsam Rahmen-
bedingungen aller historischen Verstindigung betreffen. Thre Beantwortung

18 Hermann Liibbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik der
Historie, Basel/Stuttgart 1977, S. 269ff.

19 Apologie des Zufilligen. Philosophische Studien, Stuttgart 1986, S. 128f.

20 Zwar bezeichnet der metaphysische Kontingenzbegriff (auch) die Nicht-Notwendigkeit
der endlichen Substanz; im vorliegenden Kontext (der Zufilligkeit fiir das Subjekt) aber
ist Sterblichkeit alles andere als ein Unvorhersehbares und Andersseinkdnnendes.

226



finden sie typischerweise in der Religion, die Liibbe und Luhmann geradezu
als «Kontingenzbewiltigungspraxis»?! definieren. Historische und religiose
Kultur sind Formen sinnhafter Anverwandlung des Kontingenten im Beson-
deren und im Ganzen.

So haben wir eine erste Form der Reintegration und Aufwertung des Kon-
tingenten in der Rechtfertigung geschichtlich-endlicher Existenz. Sie wendet
den Blick vom akzidentell-Ausserlichen zu jener Besonderheit, die nicht ne-
bensichlich, sondern essentiell ist und die konkrete Individualitit des ge-
schichtlich Seienden ausmacht. Darin liegt eine legitime Abkehr von der phi-
losophischen Bagatellisierung, die in der Zentrierung auf das Beliebige zu
«schnell mit dem Zufilligen fertig» wird?2: Die dagegen gehaltene «Apologie
des Zufilligen» soll schon durch Destruktion der Zerrbilder — der iiberspann-
ten Universalitdts- und Begriindungszwénge, des allméchtigen Subjekts — eine
Akzeptanz der Kontingenz befordern, die dem Leben zugute kommt. Kenn-
zeichnend ist — hier wie im folgenden —, dass die Bemithung um eine vertiefte
Einsicht in Natur und Stellenwert des Zufalls eine theoretische mit einer
praktischen Aufwertung verbindet. Das Insistieren auf seiner Unhintergeh-
barkeit versteht sich nicht als Aufruf zum Widerstand, sondern als Lob von
etwas, das anzuerkennen unserem Leben seine humane Gestalt gibt. Das
Problematische dieser Entproblematisierung liegt teils in der skeptisch-relati-
vistischen Tendenz, teils in der (zu) weiten Fassung des Kontingenzbegriffs.
Zum Relativismus tendiert die Anerkennung historischer Faktizitit, wo sie
auf umfassende Lebenszusammenhédnge ausgreift und diese ihrerseits partiku-
larisiert — so Marquard in seinem Pladoyer fiir Polytheismus und Multiversal-
geschichte. Kann sich historisches Denken als solches auch bewusst innerhalb
eines geltenden kulturellen Einverstindnisses bewegen?, so scheint es nicht
zuletzt die Gegnerschaft zur Geschichtsphilosophie zu sein, die dieser relativi-
stischen Tendenz zugrundeliegt; auf sie ist in (d) zuriickzukommen.

Zu problematisieren ist an dieser Stelle die Ausdehnung des Kontingenzbe-
griffs. Wenn Marquard der Philosophie vorhdlt, das Schicksalszufallige zu-
gunsten des bloss Beliebigen zu verdrangen, so ist umgekehrt zu fragen, ob er
nicht seinerseits das faktisch Gewordene zu Unrecht als Kontingentes tituliert.
Historische Faktizitdt — mein Sein und Sosein in diesem konkreten Kontext —

21 Hermann Liibbe: Religion nach der Aufkldrung, Graz—Wien—Koln 1986, S. 149ff.; Niklas
Luhmann: Funktion der Religion, Frankfurt am Main 1977, S. 182ff.

22 0. Marquard, a.a.0O., S. 130.

23 Vgl. den Modernismus von H. Liibbe.

227



ist nicht aus Prinzipien ableitbar, doch auch nicht einfachhin ein so-oder-
anders-Seinkonnendes; fur mich, der ich in dieser Faktizitit bin, ist sie der
konkrete Bezugsrahmen meines Denkens und Tuns — weder unverédnderlich
noch beliebig. Die letztliche Grundlosigkeit, nicht-Notwendigkeit mag in be-
sonderen Situationen als Bedringnis erfahren werden; im normalen Leben ist
nicht sie als Problem prasent. Hier von Kontingenz zu sprechen, bringt die
Faktizitdt des konkret Seienden gleichsam in die Schwebe, transponiert das
Wirkliche ins Medium des Nicht-oder-auch-anders-Seinkdnnens, tendiert zur
Entrealisierung. Der Nachdruck auf Zufilligkeit versteht sich aus einer dop-
pelten Abwehrfront: als Zuriickweisung des existentialistischen Postulats,
dass wir zur Génze unsere Wahl sind, und der fundamentalistischen Sicht,
dass wir einen absoluten Grund haben. In dieser Frontstellung wird die Diffe-
renz nivelliert zwischen dem, was ebensogut anders (oder nicht) sein konnte,
und dem, was als faktisch Gewordenes nunmehr feststeht. Im Riickblick und
Ausblick fassen wir die Nichtnotwendigkeit des Wirklichen: im Riickblick
hinter faktisch Eingetretenes, im Ausblick auf offene Optionen; doch ist diese
hypothetische Suspendierung selber eine willkiirliche, kiinstliche Aussen-
perspektive. Die Zeitstimmung, die mit einem Schlag unser ganzes Sein ins
Kontingente verlegt, fixiert nur den abstrakten Gegensatz zum Zerrbild abso-
luter Begriindung. Mit ihrem Gegenbegriff verliert Kontingenz ihr eigenes
Profil: wo kein Bedeutsames mehr substantiell und notwendig ist, schwindet
das Provozierende der Kontingenz — durchaus im Sinn der neuen Vergleich-
giiltigung und doch in eigenartigem Kontrast zum existentiellen Pathos der
Aufwertungen des Zufalls.

Von sich aus setzt historisches Denken einen anderen Akzent — einen ande-
ren Gegenakzent zur Hypertrophie der Vernunft —, der nicht auf Kontingenz,
sondern Faktizitdt geht. Anzueignen ist das faktische Gewordensein, das so-
und-nicht-anders-Sein, nicht das Andersseinkonnen; dass das Faktische iiber-
dies kein Notwendiges sei, ist der sekundare, nicht der primire Aspekt. Die
Stilisierung des Faktischen zum Kontingenten ist eine bestimmte, in ihrer
Tendenz zu interpretierende Stellungnahme. In noch scharferer Form findet
diese Umakzentuierung in zwei anderen Strémungen statt: im Funktionalis-
mus, der das ontologische Gefille von Wesentlichem und Unwesentlichem
unterlduft, und im Postmodernismus, der sich dem Objektivitits- und Allge-
meinheitsanspruch als solchem widersetzt.

228



c) Die Entrealisierung zum Moglichen

Stellvertretend fiir den ersteren?* mochte ich auf das Funktionsdenken von
Niklas Luhmann eingehen, der die Zentrierung auf Kontingenz in exemplari-
scher Zuspitzung vorfiihrt. «Alles konnte anders sein — und fast nichts kann
ich dndern»?. Dieser Satz, in dem Luhmann eine Gegenwartserfahrung schla-
gend ausdriickt, benennt zugleich einen konzeptuellen Kern seines Denkens,
der seit den frithesten Aufsdtzen mit der Ersetzung des Kausal- durch das
Funktionsschema feststeht: Will Ursachenforschung erkldaren, wieso «etwas
ist und nicht nicht ist», so soll die Funktionsanalyse «gerade die Feststellung
begriinden, dass etwas sein und auch nicht sein kann, dass etwas ersetzbar
ist»?. Funktional wird etwas als magliche Ursache bzw. Wirkung, d.h. vor
dem Hintergrund moglicher Alternativen (‘funktionaler Aquivalente’) be-
trachtet. Luhmann sieht in der Fixierung auf die Ursachenforschung, d.h. auf
das Seiende in seinem So-und-nicht-anders-Sein, geradezu eine ideenge-
schichtliche Fehlentwicklung. Fiir unser Welt- und Selbstverstidndnis entschei-
dend ist nicht das Faktische, sondern das Mogliche: erst von diesem her erhélt
das bestimmte Seiende seinen Sinn. Die durch Aristoteles festgeschriebene
Hierarchie von Wirklichkeit und Moglichkeit wird umgekehrt: Moglichkeit
und Kontingenz werden zu Angelpunkten des Weltverstdndnisses.

Mit der Distanzierung vom Wirklichen werden die Beziige und Relate der
Welt um ein Vielfaches vermehrt, erhédlt diese eine ungeahnte Komplexitat.
Jedes Handeln und Geschehen, indem es Mogliches in Wirkliches tiberfiihrt,
reduziert bestehende Komplexitdt und erzeugt neue: entwirft neue Maoglich-
keitshorizonte, stellt neue Probleme; die Strategie der Erhaltung und Krisen-
bewiltigung von Systemen liegt in der Distanznahme vom Bestimmtsein und
Aktualsein. Vom Gegenwartsmenschen ist gefordert, Kontingenz auszuhal-
ten, die Possibilisierung zu bejahen, die «an allem, was ist, Kontingenz erschei-
nen ldsst»?’. Als obsolet erklirt wird die humanistisch-«alteuropiische»
Orientierung am nicht-Kontingenten, wie etwa Naturzwecken oder traditio-
nellen Werten; gefordert ist eine Haltung, die vielmehr auf den Ausschluss

24 Vgl. dazu Heinrich Rombach: Substanz, System, Struktur. Die Ontologie des Funktionalis-
mus und der philosophische Hintergrund der modernen Wissenschaft, 2 Bde., Freiburg-
Miinchen 1965/66; Ernst Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Untersuchungen
itber die Grundfragen der Erkenntniskritik, Berlin 1923.

25 Niklas Luhmann: Politische Planung. Aufsdtze zur Soziologie von Politik und Verwaltung,
Opladen 1971, S. 44.

26 Funktion und Kausalitét (1962), in: Soziologische Aufklérung, Bd. 1, Opladen 1970, S. 15.

27 Soziologische Aufkldirung, Bd. 2, Opladen 1975, S. 212.

229



jeder nicht-disponiblen Festlegung geht. Letztlich ist die der Welt addquate
Erfahrungs- und Reaktionsform die Indifferenz: Dem Offenhalten der Alter-
native von potentiellem und aktualem Bestehen, von Sein und Nichtsein im
Gegenstand entspricht — idealiter — eine Grundhaltung des Subjekts, das in
dieser Offenheit einen eigenen Freiheitsraum wahrnimmt, eine hohere Exi-
stenzform realisiert. Die metaphysische Provokation des konsequenten Funk-
tionalismus hat ihr Pendant in der ethisch-anthropologischen Provokation des
Indifferentismus?. Den Verlust nicht nur der festen Ideale und sicher geordne-
ten Welt, sondern der Bestimmtheit schlechthin nicht als Verlust zu erfahren,
ist die Zumutung. Die stoische Apathie wird von ihrer Gravitit entlastet,
Indifferenz gleichsam verspielt; es findet eine Entdramatisierung objektiver
Problembestdnde (Nichtsteuerbarkeit der Gesamtgesellschaft, Nichtregulier-
barkeit der Okologie) und existentieller Krisenerfahrungen (Sinndefizit) statt
— das Pathos der Verlusterfahrung gilt nur mehr als Reflex substantieller
Verhaftungen. Luhmanns Theorie ist die subtilste Ausformulierung der von
vielerlei Stromungen beschriebenen (oder eingeklagten) neuen Indifferenzkul-
tur. Zuriickgewiesen werden die traditionellen Reaktionsmuster auf Kontin-
genz, Leiden und Angst; Leiden am Verlust von Sinn, Angst im Konfrontiert-
werden mit der Bestimmungs- und Haltlosigkeit in sich und der Welt. Das
Ideal wire Gelassenheit — doch unter der Hand nimmt die beanspruchte
Gleichgiiltigkeit angestrengte Ziige an, tendiert sie zur Heroisierung des Aus-
haltenkonnens. Luhmann mochte zum Bild einer «nach innen und aussen ins
Leere fallenden Welt» stehen, «die sich nur an sich selbst festhalten kann, aber
alles Haltbare ebensogut dndern kann»®. Das Aushaltenkdnnen des moder-
nen Subjekts (ohne feste Identitit), der modernen Gesellschaft (ohne Zen-
trum)*, der modernen Welt (ohne sichere Norm) wird zum Kriterium; den
Kern bildet das zwar vielerorts emphatisch verkiindete Bild des modernen
Menschen, «von dem aber niemand sicher weiss, ob es aushaltbar ist und fiir
wen»?!. In alledem erscheint das Pathos des Aushaltenkonnens zunéchst als

28 Vgl. dazu Frithard Scholz, Freiheit als Indifferenz. Alteuropdische Probleme mit der Sy-
stemtheorie Niklas Luhmanns, Frankfurt am Main 1981.

29 Okologische Kommunikation. Kann die moderne Gesellschaft sich auf ékologische Gefiihr-
dungen einstellen?, Opladen 1986, S. 164.

30 «Eine der Grundfragen der theoretischen und politischen Orientierung in der Gegenwart
ist damit: ob man die Vorstellung einer Gesellschaft ohne Zentrum aushalten kann...»;
die Frage ist, «wieweit die Gesellschaft ihr eigenes Prinzip der Funktionssteigerung durch
Zerlegung in autonom-selbstreferentielle Teilsysteme aushalten kann»: Politische Theorie
im Wohlfahrtsstaat, Miinchen 1981, S. 23, 125.

31 Aa.O,S. 122.

230



Symptom — Symptom fiir die Schwierigkeit, das Problem der Kontingenz
umstandslos (schmerzlos, restlos) zu bewiltigen.

d) Die Absolutsetzung der Kontingenz

Eine in gewisser Hinsicht noch radikalere Apologie der Kontingenz unter-
nimmt Richard Rorty in seinen jiingsten Publikationen. Kontingenz ist der
gemeinsame Titel, unter den er verschiedene radikale Umorientierungen ge-
geniiber der Tradition stellt, Umorientierungen im Theoretischen und Prakti-
schen, im Welt- und Selbstbezug®. Die von Rorty gezeichnete Idealfigur, die
«liberale Ironikerin», ist «eine Person, die der Tatsache ins Gesicht sicht, dass
ihre zentralen Uberzeugungen und Bediirfnisse kontingent sind»; Rortys Aus-
fiihrungen mochten dazu verhelfen, «alles, unsere Sprache, unser Bewusstsein,
unsere Gemeinschaft, als Produkte von Zeit und Zufall» zu erkennen3.

Das Grundsitzlichste ist die Infragestellung der Wahrheit. Dabei geht es
nicht nur um historische oder soziale Relativitdt, sondern darum, dass die
Vorstellung objektiver Wahrheit als solche einem Zerrbild entstammt. Unser
Denken und Miteinandersprechen hat nicht in einem Ansich sein Kriterium.
Das Leitbild der Theorie méchte Rorty durch das der Dichtung ablésen, den
Begriff durch die Metapher: zwischen alternativen Metaphern und Vokabula-
ren ist nicht durch Rekurs auf eine objektive Welt zu entscheiden. Wahrheit
wird zur Kategorie des Empfehlens, Philosophie rdumt ihren Platz der Litera-
turkritik. Dabei soll das Schwinden der objektiven Fundamente keine Aus-
hohlung der praktischen Ideale bedeuten; eher mochte Rorty umgekehrt «Ob-
jektivitat auf Solidaritat zuriickfihren»34.

Aufschlussreich ist auch hier die dem Subjekt zugemutete Form des Selbst-
verhiltnisses. Wie im Weltbezug die Konstitution die Abbildung ersetzt, so
wird in der Lebensfiithrung der «radikal poetische Charakter» betont?: Leben
ist Selbstschopfung, ohne Wesen und Norm. Vorbilder solcher Kontingenzbe-
jahung sind Freud und Nietzsche, wobei Freuds Zulassung des Zufalls — das
Eingestandnis der Schwiche des Subjekts — gewissermassen tiberformt wird
durch Nietzsches starkes Individuum, das den Zufall beherrscht und sich
anverwandelt. Zum Leitstern wird Zarathustras Erlésungsutopie — «Alles <Es

32 Richard Rorty: Solidaritdit oder Objektivitdt? Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988,
S. S.

33 Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidaritét, Frankfurt am Main 1989, S. 15, 50.

34 Solidaritir. . ., S. 14.

35 Kontingenz...,S. 121.

231



wan umzuschaffen in ein «So wollte ich esh »%. Die «Trennungslinie zwischen
Schwiche und Stidrke»?” wird zur Richtschnur: Der nach Objektivitdt stre-
bende Philosoph, der Kontingenz zu bannen sucht, steht im Gegensatz zum
innovativen Dichter, der allenfalls die «Angst vor Unvollstindigkeit»* kennt
— als Angst davor, dass seine Schopfung nie total sein wird. Auch wenn das
Bewusstsein der Endlichkeit und des Scheiterns «wahrscheinlich nicht loszu-
werden»? ist, bleibt das Idealbild der vollkommenen Schopfung bestimmend,
das Nietzsches Satz — der zwar auch als fatalistisches Ja-und-Amen-Sagen
gelesen werden kann — iiberschwenglich entwirft: noch die Vergangenheit, das
Nichtverfligbare par excellence, soll ins eigene Wollen eingeholt werden.
«Anerkennung» von Kontingenz, Mass authentischer Existenz, gerit in
eigenartige Schwebe zwischen Fatalismus, zustimmender Aneignung, Herr-
schaftsanspruch (auf Uberwindung des Zufalls) und Heroismus (angesichts
seiner nicht-Beherrschbarkeit)®. Menschliche Existenz enthélt das Bediirfnis,
sich mit dem Zufall zu verséhnen, neben dem anderen Bediirfnis, dem Schick-
sal, «wie marginal auch immer», die eigene Prigung aufzudriicken*'. Bezeich-
nend aber ist: Auch (und erst recht) dort, wo die Schopfungspotenz nicht
verabsolutiert wird, bleibt ein Anklang des Heroischen (dhnlich Luhmanns
«Aushaltenkdnnen») bestehen: «seine Probe» besteht der Mensch darin, dass
«er sich als fihig erweist, mit dem Gedanken zu leben, dass es keine Konver-
genz» zu einem Wahren und Objektiven gibt2. Die Meisterung des nicht-
beherrschbaren Schicksals besteht in einer Akzeptanz, die jede Spur des tragi-
schen Leidens an sich getilgt hat. Zum Giitezeichen postmoderner Traditions-
kritik wird das Fehlen von Trauer, das nicht-Bediirfen des Trostes: Das Auf-
geben falscher Ideale ist weder als Verzicht noch als Verlust zu verbuchen.
Dass das Lob der Indifferenz dennoch Ankldnge an die Kraft des Aushaltens
enthalt, ist vorerst als Gegenakzent zu dieser Selbststilisierung zu vermerken.
Das Terrain, auf welchem der Disput um Kontingenz in der Gegen-
wartsphilosophie zumeist gefiihrt wird, ist weniger das des existentiellen Um-
gangs mit Kontingenz als das der Objektivitits- und Universalititsfrage. In
Frage steht, ob, unter Voraussetzung der historischen Bedingtheit und Parti-

36 A.a.0., S. 62.

37 Aa.0,S. 6l.

38 A.a.0., S. 80.

39 Aa.0,S.79.

40 «...Leben als das immer unvollstindige, dennoch manchmal heroische Neuweben eines

solchen Netzes [offen-unabschliessbarer Beziehungen]»: a.a.0., S. 83.

41 A.a.O., S. 83.

42 Solidaritdt . . ., S. 30.

232



kularitidt unserer Sprachformen und Handlungsnormen, ein allgemeinerer,
gef. universaler Horizont explizierbar ist, der die Geltung des Besonderen
nicht ausser Kraft setzt, sondern ermdoglicht. Gegen diese etwa von Habermas
vertretene Auffassung unterstreicht Rorty die Nicht-Konvergenz des Besonde-
ren: Auch wenn Grenziiberschreitungen stattfinden, gehen diese nicht auf
einen idealen Endpunkt, einen regulativen Grenzbegriff hin. Rorty steht das
Gegen-Bild vor Augen: menschliches Tun und Forschen nicht als etwas Kon-
vergierendes, sondern etwas «Wucherndes»®, als «unendliche, immer weiter
ausgreifende Verwirklichung von Freiheit»®. Das Interessante im heutigen
Diskussionskontext sind ohne Frage die schwachen Einheitskonzepte, welche
die einzelnen Sprachspiele zwar nicht als Versionen desselben oder Bestand-
teile einer Ganzheit verstehen, aber doch — gegen die Inkommensurabilitéts-
these — auf der gegenseitigen Kommunikationsfihigkeit und partiellen Uber-
setzbarkeit bestehen. In diesem Sinn hatte schon Jaspers die These vertreten,
dass die grossen Kulturkreise, «sobald sie einander begegnen, ein gegenseiti-
ges Verstdndnis bis in die Tiefe» zulassen, ohne damit zu einer Kultur zu
fusionieren; dhnlich ist seine Geschichtsvision von der Idee eines Verstehen-
konnens des Verschiedenen geleitet, von der Uberzeugung, dass «in aller
Zerstreutheit . . . Menschen sich angehen»®. Einen analogen Vorschlag hat im
Rahmen der Postmodernismus-Debatte Wolfgang Welsch unterbreitet, indem
er die Kritik an den grossen Einheiten durch das Offenhalten der jeweiligen
Uberginge im Besonderen erginzt; eine stirkere Deutung erhilt dieses fiir-
einander-Offensein bei Habermas, der (im Anschluss an Putnam) auf die
Symmetrie der Verstandigungspartner abhebt, die den impliziten Perspekti-
ventausch, damit die Unterscheidbarkeit von Perspektive und Sache impli-
ziert. Damit wird kein objektiver Standpunkt ausserhalb der faktischen, kul-
turell situierten Verstindigung unterstellt: doch wird gegen den radikalen
Kontextualismus darauf beharrt, dass Verstindigung den Bezug auf eine ge-
meinsame Welt enthdlt und dass die Universalitdt der Strukturen mdoglicher
Verstindigung den Boden individueller Kulturen und Lebensformen bildet*.

Der schwache Universalismus, der in der nicht-Geschlossenheit der Kultu-
ren, im «sich-Angehen» der Menschen liegt, gerdt der Verabsolutierung des
Kontingenten aus dem Blick. Aus der Aversion gegen transzendentale oder
metaphysische Aprioris werden auch jene Allgemeinheitsorientierungen aus

43 Solidaritdt. .., S. 23.

44 Kontingenz...,S. 17.

45 Vom Ursprung und Ziel der Geschichte (1949), Miinchen 1983, S. 27, 305f.

46 Jurgen Habermas: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsdtze, Frankfurt am
Main 1988, S. 175ff.

233



dem Weg gerdumt, die wir durchaus im Sinne des kulturellen Provinzialismus
als eigene Denkprdamissen aufzunehmen hétten. Thre Einklammerung er-
scheint als ebenso willkiirliche Selbstbeschrinkung wie die Definition des
Liberalismus durch die Uberzeugung, «dass Grausamkeit das Schlimmste
sein’. Die Verabschiedung des okzidentalen Kulturimperialismus wird zu
einer reduktiven Selbstwahrnehmung weiterstilisiert, die Folgeprobleme er-
zeugt. Motiviert ist sie durch das Bemiihen um Konsistenz: umgangen werden
sollen Letztbegriindungsaporien ebenso wie die performativen Selbstwi-
derspriiche eines starken Skzeptizismus. So tritt der Kontextualismus mit
bescheidenen und selber als kontingent deklarierten Prinzipien auf. Bemer-
kenswert ist, dass das scheinbar Abgedringte im Neuen wiederkehrt: Wie
einst Metaphysikkritik das Absolute zuerst als Natur, Gesellschaft, Ge-
schichte retablierte, so besetzt der Ernst, mit dem die grossen Ideale vertreten
wurden, in symptomatischen Wendungen auch jene Haltung, die sich zur
Kontingenz und Indifferenz bekennt — zumindest unter Philosophen: Zeichen
dafiir, dass der Widerstand gegen den Zufall nicht aufgegeben, nicht aufgeb-
bar ist?

3. Versohnung und Widerstand

Sigmund Freud hat die Krinkungen genannt, diec dem menschlichen Selbstbe-
wusstsein im Lauf der Geschichte zugefiigt worden sind: durch Dezentrierung
der Erde im All, des Menschen in der Evolution der Arten, des Bewusstseins
«im eigenen Hause»*; als letzte scheint ihm jene Erschiitterung vorbehalten,
welche in der Entdifferenzierung von Ordnung und Chaos, von Gesetz und
Zufall die Voraussetzungen aller bisherigen Sicherheit auflost. Es ist eine
Erschiitterung, auf die nicht mehr mit Bescheidung, mit dem Riickzug auf ein
festes Residuum reagiert werden kann. Wo alles auch anders oder nicht sein
kann, verliert das Gewissheitsstreben seinen Riickhalt und Impuls: Das Be-
kenntnis zur Indifferenz erscheint dann als einzig mégliche Antwort — als teils
niichtern-analytische, teils trotzige, teils verdringende Bewdltigung jener
Krinkung. In bemerkenswerter Konsequenz vollzieht die Denkgeschichte die
Reintegration des Ausgeschlossenen: Markiert Kontingenz zuerst die Grenze
des Denkens, so wird sie sukzessiv zu dessen Grundlage. Dieser Wandel wird
teils als Restrukturierung des Gegenstandsfeldes, teils als Einstellungswandel

47 Kontingenz...,S. 14.
48 Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, 18. Vorl.

234



des Subjekts vollzogen: Das Kontingente wird als ein Grundzug des Wirk-
lichen (an)erkannt, mit dem das Subjekt sich abzufinden hat, durch den es frei
wird, mit dem es sogar gliicklich sein kann: Jacques Monod stellt seiner
genannten Schrift die Schlusspassage aus Camus’ Le mythe de Sisyphe voraus:
«Il faut imaginer Sisyphe heureux».

Dennoch ist dieser Gang der Denkgeschichte kein homogener. In ihm sind
verschiedene Problemformulierungen auseinanderzuhalten, die nach verschie-
dener Hinsicht variieren: hinsichtlich der Bedeutung des mit Kontingenz Ge-
meinten (Faktizitdt, Partikularitdt, Akzidentalitdt, Moglichkeit, Anders- und
Nichtseinkénnen), der relevanten Gegenstandsbereiche (objektive und subjek-
tive Welt, Eigenschaften, Ereignisse, Gesetzméssigkeiten, Identitidten, kultu-
relle Kontexte), des Status von Kontingenz (Wissensdefizit, ontologische Ver-
fassung, conditio humana, reale Verhaltnisse) und der Reaktionsformen (theo-
retische Zulassung, praktische Aneignung, Bewiltigung, AushaltenkOnnen,
Indifferenz). Wenn wir solche Gesichtspunkte kombinieren, konnen wir fol-
gende Hauptgestalten unterscheiden.

Ein erster, hier nicht weiter zu problematisierender Komplex sind die For-
men des Umgangs mit Kontingenz in der theoretischen, typischerweise natur-
wissenschaftlichen Erkenntnis. Dazu gehort als Basalstes die am Beispiel
Hegels genannte theoretische Zulassung des nicht aus dem Begriff Deduzier-
baren — bedeutsam vor allem als Korrektur eines hypertrophen Vernunft-
anspruchs. Dem entspricht am Gegenextrem die Kontingenz der Welt im
ganzen (etwa die klassische Kontingenzfrage der Schopfung). Dem gleichen
Komplex zuzuordnen sind Fragen der Kontingenz in der Natur, des Determi-
nismus, des Zufalls in der Evolution, der Spontaneitét in der Entstehung von
Neuem usw.; im weitern Kontingenzfragen aus der Perspektive der Wissen-
schaftstheorie und -geschichte: die Frage etwa, ob der Fortgang des Wissens
(wie traditionellerweise unterstellt) sukzessiv scheinbar Chaotisches als regel-
haft erweist oder umgekehrt* Gesetzméssigkeiten zu kontingenten Formatio-
nen herabsetzt.

Einen zweiten Komplex bilden Kontingenzen im Bereich der menschlichen
Welt, Kontingenzen als Gegenstand humanwissenschaftlicher — historischer
wie systematischer — Erkenntnis, als Bestandteil unseres theoretischen wie
praktischen Selbstverhaltnisses. Drei verschiedene Figuren haben sich hier
herausgestellt. Die eine ist (a) die Aneignung eigener Faktizitdt, die mein Sein
wie mein geschichtliches Sosein umfasst — wobei sich hier allerdings die Frage

49 Vgl. E. Scheibe, Die Zunahme des Kontingenten in der Wissenschaft, in: neue hefte fiir
philosophie, Heft 24/25, Gottingen 1985, S. 1-13.

235



stellte, ob die Rede von Kontingenz nicht falsche Akzente setzt. Mein fakti-
sches Sein steht mir nicht (oder nur in geringem Ausmass) zur Disposition.
Die nicht-Notwendigkeit, das anders- oder nicht-sein-Konnen sind Fremd-
perspektiven, die von der Illusion des unbeteiligten Zuschauers zehren, der
sich gerade historische Identitit entzieht. Diese ist, als faktische, kein Aus-
scheren aus einer Regel, kein Akzidentell-Irreguléres, weil es sie nur als beson-
dere, individuierte gibt; es ist gar nicht zu sehen, worin sie als nicht-kontin-
gente, als gesetzméssig-notwendige bestechen konnte. Analoges ist (b) zur
weiter gefassten — sozialen, kulturellen Identitdt zu sagen. Die nicht-Notwen-
digkeit unserer Denk- und Wertsysteme meint deren Partikularitdt, die gleich-
wohl den jeweils faktisch-abschliessenden, nicht beliebig austauschbaren Ho-
rizont bildet. Unsere Sprache ist kein Herausfallen aus einem Allgemein-
Notwendigen, weil ein solches nicht besteht, die Universalsprache keine Spra-
che ist. Hier von Kontingenz zu reden, verfliichtigt die nicht-(Letzt)Begriin-
detheit tendenziell zur Beliebigkeit; auch hier ist nicht zu sehen, worin eine in
diesem Sinne nicht-kontingente Kultur bestehen sollte. Das Problem des Uni-
versalismus wird in eine falsche Bahn gelenkt, wenn das besondere Allgemeine
verbaliter zum Zufalligen wird. Schliesslich ist (c) die nicht-beherrschbare Fak-
tizitéit und Komplexitéit der Verhéltnisse, unter denen wir leben, zu nennen: sie
konfrontiert uns mit der Erfahrung menschlicher Endlichkeit, welche die con-
ditio humana als solche auszeichnet. In alledem bedeutet nicht-Notwendigkeit
keine Irrationalitit, allenfalls das Ausscheren aus falschen Fixierungen.
Einen dritten Komplex stellen dann jene verschirften Kontingenzfragen
dar, die sich aus den — teils theoretischen, teils realen — Verschiebungen erge-
ben, welche das Wirkliche als Mogliches erscheinen lassen oder es bis zur
Indifferenz von Sein und Nichtsein entrealisieren. Der Funktionalismus lésst
die konkrete Bestimmtheit des Seienden gleichgiiltig werden, wie sie sich in
der Realitidt — im Wachstum der Moglichkeiten und der Beschleunigung der
Verdnderung — verfliichtigt. Von diesem Schlusspunkt her wird der Kontin-
genzbegriff aufs Ganze geblendet und eine Kontingenzbewiltigung gefordert,
deren Kern die Indifferenz ist. Zur heutigen Standortbestimmung der Philo-
sophie gehort eine Stellungnahme zu dieser generalisierten Kontingenztheo-
rie. Stirker als Fragen des Zufalls in Kosmologie, Physik oder Evolutions-
theorie stellen solche globalen Kontingenzen, welche — ontologische, episte-
mologische, praktische — Grundlagen unseres Selbstverstindnisses tangieren,
eine Herausforderung fiir das Denken dar. Die Faktizitit, Partikularitat,
Komplexitit der Lebenswelt werden durch eine bestimmte Wirklichkeitsinter-
pretation, die auf Kontingenz und Potentialitit abhebt, neu akzentuiert und
zugespitzt. Um Gehalt und Stossrichtung der genannten Konzepte zu ver-

236



deutlichen, ist zweierlei aufzuhellen: wogegen sie sich definieren und wovon
sie ein Ausdruck sind.

Die Tendenz der neuen Kontingenzapologien ist wesentlich aus ihrer dop-
pelten Gegnerschaft gegen Metaphysik und Geschichtsphilosophie zu begrei-
fen. Zuriickgewiesen wird die Annahme einer ansichseienden Sinnhaftigkeit
der Welt ebenso wie das Ideal einer Herstellbarkeit liickenlos rationaler Ver-
héltnisse durch menschliches Handeln. Beides waren Wege der Verséhnung
mit dem Wirklichen, die das vernunftlose Chaos entweder als Oberfliache
durchschauen oder real tiberwinden wollten — Wege allerdings, die in den
Augen der Kritik eher Zufallsnegierungen als -bewaltigungen sind: Der Her-
ausforderung durch das Kontingente entzieht sich der Ausgriff auf das Zeit-
los-Notwendige ebenso wie der Rickgriff auf Naturzwecke und Vernunft-
allmacht. Dieser geheimen Komplizitdt von Metaphysik und Geschichtsphi-
losophie scheint sich indessen auch die universale Kontingenzkultur anzu-
schliessen, die erneut die Konfrontation mit dem Zufall unterliuft. Die Fixie-
rung auf substantielle Selbstgleichheit und das Schweben im schlechthin Kon-
tingenten sind gleichermassen jenseits wirklicher Zufalls- und Endlichkeitser-
fahrung. Die Gegenposition zur gescheiterten Geschichtsphilosophie verfolgt
deren Aufgabe mit umgekehrten Mitteln: statt herrschaftliche Eliminierung
tolerante Generalisierung des Zufalls, statt Totalanspruch Minimalismus der
Vernunft. Die feierliche Rehabilitierung des Ausgeschlossenen nimmt diesem
den Stachel: Wo alles anders sein kann, ist Kontingenz kein Argernis, keine
Kontingenz. Die Kontingenzphilosophie lebt von der Opposition zu ihrem
Gegner, mit dessen Nichtigkeitserkldrung sie die eigenen Konturen verliert:
Wie sich Vernunftallmacht mit der Totaldurchleuchtung des Kontingenten
zugleich verfliichtigt®, so 19st sich Kontingenz mit der Elimination des Not-
wendigen selber auf. Totale Kontingenz wird ebenso leer wie totale Vernunft.

Programmatisch stellt die Zentrierung auf das Potentielle und Kontingente
eine der Fluchtlinien — vielleicht die wichtigste — der Metaphysikkritik dar. Sie
mochte die Obsession durch das Wirkliche und Notwendige in direktester
Weise aus den Angeln heben. Als Negativgestalt der Metaphysik betreibt sie
ihrerseits eine Versohnung mit der Welt, welche die durch Metaphysik und
Geschichtsphilosophie erreichte sogar hinter sich ldsst. In diesen blieb das
Verhaltnis zwischen Vernunftanspruch und widerspenstiger Realitat als Span-
nungsverhaltnis erhalten: Hegel, der Verséhnung durch Einsicht realisieren

50 E.W.Orth: Die Unverfiigbarkeit der Rationalitit und die Vorréatigkeit des Sinnes, in: ders.
(Hg.), Vernunft und Kontingenz. Rationalitdt und Ethos in der Phinomenologie, Freiburg/
Miinchen 1986, S. 7.

237



will, geht von der Entzweiung als Grunderfahrung aus; Marx, der sie durch
Aktion herstellen will, von der universalen Entfremdung. Demgegentiber fin-
det in der Kontingenzphilosophie eine Art Beschworung der Befriedung statt,
eine Ent-Spannung, die sich erst recht als Riickzug aus der Welt zeigt. Man
hat die Seinsfixierung klassischer Metaphysik als Symptom des nicht-Aushal-
tenkonnens der Ambivalenzen des Lebens gedeutet: Der Ausschluss aller
Mischformen von Sein und Nichtsein bei Parmenides, die Uberwindung der
Zeitlichkeit — des Mediums der Kontingenzerfahrung — durch Entzeitlichung
erscheinen als zwanghafte Angstbewéltigung durch Mimesis ans Totes!. Was
die Festlegung auf das reine Sein bewirkt, leistet dessen Verfliichtigung zum
Moglich-Kontingenten gleichermassen: Auch universale Kontingenz und In-
differenz ist durch nichts mehr gefdhrdet, durch nichts mehr gedngstigt.

Wie aber kommt diese Grundhaltung zustande? Ihrem Anspruch nach ist
sie nur Ausdruck intellektueller Redlichkeit. Indifferenz wird scheinbar durch
die Reflexion darauf herbeigefiihrt, dass das Wirkliche immer nur eine mog-
liche Variante unter anderen ist, dass unsere Selbstverstidndlichkeiten partiku-
lare Horizonte neben anderen sind. In Wahrheit unterlaufen hier Fehlschliisse
und Aquivokationen. Daraus, dass keine Letztbegriindung und Universalitit
moglich ist, wird gefolgert, dass das Spannungsverhéltnis zwischen Wahrheit-
Unwahrheit, Ansichsein-Beliebigkeit als solches entfillt. Aquivok wird der
Begriff der Kontingenz selber, wenn vom nicht-Notwendigen gesagt wird,
dass es «ebensogut» nicht oder anders sein konnte®. In einem formalen Sinn
kann das Kontingente in der Tat auch nicht oder anders sein: doch impliziert
dies keine Gleichrangigkeit der Alternativen. Das Missliche der Verschiebung
zeigt sich bei der Ubertragung auf lebensweltliche Verhiltnisse, die eher durch
unhintergehbare Faktizitidt charakterisiert sind: Dass wir diese Geschichte
haben, in diese Kultur hineingeboren sind, die bestimmte Werte und Denkfor-
men entwickelt hat, ist aus keinem Allgemeinen abzuleiten und doch, zumal
uns selber, alles andere als gleichgiiltig. Wenn im logischen Sinn Sein und
Nichtsein des Kontingenten gleichermassen méglich sind, folgt daraus nichts
fiir die praktische und theoretische Besetzung — das Interesse an Transparenz,
an Sinn, an Identitdt — kontingenter Welt- und Selbstbilder. Eine solche Ver-

51 K.Heinrich: Parmenides und Jona, Basel/Frankfurt am Main 1982; M. Theunissen: Die
Zeitvergessenheit der Metaphysik. Zum Streit um Parmenides, Fr. 8.5-6a, in: A. Hon-
neth u.a. (Hg.): Zwischenbetrachtungen im Prozess der Aufkldrung, Frankfurt am Main
1989, S. 262-302.

52 Putnam kritisiert eine analoge Aquivokation des Relativismus, der aus dem Fehlen letzter
Massstidbe schliesst, dass eine Kultur (Werthaltung etc.) «objektiv ebenso gut» wie die
andere sei (Vernunft, Wahrheit und Geschichte, Frankfurt am Main 1982, S. 216).

238



schiebung aber findet statt, wo Indifferenz als — realitidtsgerechte, emanzi-
pierte — Grundhaltung gefordert wird. Gleichsam symptomhaft dussern sich
Unstimmigkeiten dieser Generalisierung als Dementi im Praktischen. Die
postulierte Indifferenz gegen den Verlust der alteuropéischen Ideale, ja gegen
die inhaltlichen Besetzungen unserer Lebenswelt tiberhaupt ist eine Verfrem-
dung und Uberforderung des Subjekts, die sich nicht zuletzt im Schwanken
zwischen Ironisierung und Heroisierung, zwischen innerer Distanz und Be-
schworung des Aushaltenkonnens offenbart. Der Kraftgestus der Indifferenz
widerlegt den Anspruch der Gelassenheit — schon Kant hatte bemerkt, dass
der Indifferentismus unweigerlich in Metaphysik zurtickfalless. Die Ichschwa-
che, die man im metaphysischen Impuls ausmachen wollte, kann auch im
ironischen Spiel durchscheinen; das «Spielen mit dem Ernst», das Nietzsche
dem schopferisch-intuitiven Charakter (im Gegensatz zum knechtischen Intel-
lekt) als Attitiide beilegt, kann sich als scheinbare Souverénitét herausstellen;
ithre Erlosungsutopie, die statt des Kampfs mit der Not Heiterkeit verkiindet,
ruht auf Verleugnung®. Statt das Faktisch-Besondere anzuerkennen und sich
mit ithm je kritisch auseinanderzusetzen — ohne es zu verabsolutieren oder zu
verfliichtigen —, weicht die Kontingenzkultur nach Metaphysik und Ge-
schichtsphilosophie erneut der Herausforderung durch den Zufall aus.
Indessen sind Kontingenz und Indifferenz nichts von der Theorie Herbeige-
redetes. Thre Apologie ist Ausdruck einer Zeit: darin liegt ihr Interesse und
ihre Problematik. Habermas hat sie als Reflex der iiberkomplex gewordenen
Gesellschaft gedeutet, die das Gefiihl des Ausgeliefertseins erzeugt, den Aus-
griff der Vernunft entmutigt; in schirferer Form ist Gleichgiiltigkeit als
verschleierte Herrschaft, Indifferenz als Chiffre sozialer Entfremdung gele-
sen worden’”. Andere Angelpunkte der Realitdtserfahrung bestehen in Ten-
denzen der Entqualifizierung, ja Entrealisierung — von Zeitgenossen bis zur
Ununterscheidbarkeit von Fakt und Fiktum, Sein und Schein (Simulation)ss
stilisiert. Der Possibilisierung im Funktionalismus entspricht eine zwiespéltige
Moglichkeitssteigerung im Realen, ein Wachstum realer Verfiigungsrdume,
das mit neuen Unverfiigbarkeiten einhergeht: Je mehr moglich wird, desto

53 Kritik der reinen Vernunft, A X.

54 Nietzsche, Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne, in: Sdamtliche Werke.
Kritische Studienausgabe, Bd. 1, Berlin 1980, S. 889.

55 A.a.0, S. 181.

56 M.Theunissen: Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik, Frankfurt
am Main 1978, S. 36.

57 Georg Lohmann: Indifferenz und Gesellschaft. Eine kritische Auseinandersetzung mit
Marx, Frankfurt am Main 1991.

58 So ein Stichwort von Jean Baudrillard.

239



mehr bleibt blosse Moglichkeit. Die beschleunigte Verdnderung erhoht das
Gefiihl der Entwurzelung, der nicht-Begriindetheit, nicht-Notwendigkeit.
Damit verschérft sich das Anforderungsprofil der Realitiatsbewaltigung. Fiir
die einen bedeutet es die Flucht nach vorne: durch Macht(Moglichkeits-)ku-
mulierung soll das Subjekt in sich Halt finden — wobei es die Vergleichgtilti-
gung der Welt in sich reproduziert und zunehmend irreal wird: ein Subjekt,
das alles kann und nichts (Bestimmtes) will. Fiir die anderen bedeutet es die
Riicknahme in Kontingenz und ansichhaltende Indifterenz. Die eigentiimliche
Konvergenz der Reaktionen verrit die Anpassung an herrschende Tendenzen.
Die postmoderne Indifferenz wird zur Affirmation des Bestehenden, die des-
sen Negativitdt verschleiert und verdriangt®. Hegel hatte im Subjektivismus
der romantischen Ironie, der alles «auch ebensogut anders wollen,. . . es so oder
anders machen» kann, geradezu eine Figur des Bosen gesehen®; doch auch wo
keine sittliche Substanz als Grundlage postuliert ist, stellt sich der Indifferen-
tismus als Ablosung von der Wirklichkeit dar: Gerade als Ausdruck der Zeit
ist er Verhillung der wirklichen Verhéltnisse. Die immunisierende Tendenz
wurzelt in einem Reduktionismus, der die Spannungen und Differenzen ein-
ebnet und Defizienzen verdeckt. Dagegen ginge es gerade um das Offenhalten
der Alternative, um das Bewusstsein, dass etwas real anders sein kann — das
durch die vorschnelle Vergleichgiiltigung geldhmt wird: Wo das Bestehende
zum Andersseinkonnenden verfliichtigt wird, verblasst das wirkliche Anders-
sein zum Irrealen. Endlichkeit verliert den Stachel, der in ihrem doppelten —
von Metaphysik und Geschichtsphilosophie hypostasierten — Ausgespannt-
sein auf Vernunft liegt: als Streben nach Wahrheit und Herstellung verniinfti-
ger Verhéltnisse. Als authentischere Anerkennung des Zufalls zeigt sich jene,
die ihn nicht einfach universalisiert, sondern im Bewusstsein eigener Endlich-
keit zugleich sich an ihm abarbeitet, das Kontingente in Spannung zum Nicht-
kontingenten belédsst. Gegen die Macht des Zufalls hat Vernunft ihren An-
spruch — wie ohnmaéchtig immer — geltend zu machen.

59 Vgl. M. Theunissen: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt am Main 1991, S. 18.
60 Rechtsphilosophie § 140, Anm.(f).

240



	Vernunft und Kontingenz : zur Standortbestimmung der Philosophie

