
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Vom Naturrecht zu den Menschenrechten

Autor: Haakonssen, Knud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 51/92

KNUD HAAKONSSEN*

Vom Naturrecht zu den Menschenrechten

Bemerkungen zur europäisch-amerikanischen Diskussion
im 18. Jahrhundert

Das letzte Quartal des 18. Jahrhunderts wird gewöhnlich als eine Epoche
angesehen, in der eine Natur- und Menschenrechtsideologie aufkeimte, die
der Folgezeit nachhaltig ihren Stempel aufdrücken sollte. Zuerst demonstrierte

die Amerikanische, dann die Französische Revolution die Macht dieser

Ideen. Ihre Erfolge stellten sicher, dass die Ideale der Menschenrechte sich
über die ganze moderne Welt verbreiteten. Angesichts der immensen Bedeutung

dieser Ereignisse ist es nicht verwunderlich, dass man bis heute viel Zeit
und Arbeit darauf verwandte, die Quellen der Menschenrechtsideologie der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aufzuspüren. Gewöhnlich werden besonders

zwei Ursprünge angegeben: zum einen der englische Konstitutionalismus,

zum anderen die Naturrechtstradition. Es ist strittig, welche der beiden
Traditionen bedeutender gewesen ist. Doch ist es nicht meine Absicht, diese

zweifellos interessante Frage hier zu thematisieren. Ich habe darüber bereits

an anderer Stelle geschrieben1. Stattdessen möchte ich mich auf das Verhältnis

von Naturrechtstradition und Menschenrechtsideologie konzentrieren.

Einige Forscher lehnen es ab, dem Naturrecht eine besondere Rolle bei der

Formulierung der Menschenrechte des späten 18. Jahrhunderts zuzusprechen.
Doch sie ignorieren die Komplexität der Naturrechtstradition und die Art
und Weise, wie sie durch die Aufklärungsphilosophie - besonders in Schottland

- vermittelt wurde. Diese Moralphilosophie übernahm nämlich zentrale
Ideen des Naturrechts.

Obwohl dieses Konglomerat von Ideen zweifellos die Komponente von

* Ich bin Frau Dr. H. Gesche und Frau Elizabeth Y. Short für ihre grosse Hilfe bei der
Übersetzung und Herrn Hans Erich Bödeker für wertvolle kritische Bemerkungen zu Dank
verbunden. Dieser Artikel wurde an den Universitäten Erlangen und Zürich öffentlich
vorgetragen.

1 K. Haakonssen, From Natural Law to the Rights of Man: A European Perspective on
American Debates, in: M. J. Lacey u.K. Haakonssen (Hg.), A Culture ofRights. The Bill of
Rights in Philosophy, Politics and Law 1791 and 1991, Cambridge 1991, p. 19-61. Die
Thesen des vorliegenden Beitrags sind dort detailliert ausgearbeitet worden.

203



Individualrechten beinhaltet, nahmen diese Rechte - und darin liegt die
Problematik - nicht den moralischen Vorrang ein, den man normalerweise den
Menschenrechten zuschreibt. Tatsächlich bedurfte es langwieriger
Auseinandersetzungen innerhalb der naturrechtlichen und moralphilosophischen
Tradition, um zu einer klaren Vorstellung moralisch primärer Rechte zu gelangen.
Sie war mit Sicherheit nicht etwas, was diese Tradition automatisch für einen

politisch-ideologischen Gebrauch lieferte. Meine Argumentation stelle ich in
fünf Abschnitten vor: die neuzeitliche Naturrechtstradition mit einer subjektiven

und einer objektiven (gesetzlichen) Tendenz (1), wobei letztere in
Grossbritannien in Verbindung mit der Moralphilosophie eine konventionelle
Theorie der Sozialmoral bildete (2) und den subjektiven Menschenrechten nur
eine untergeordnete Rolle zuerkannte (3). Zwei der verschiedenen Einwände

gegen das Paradigma werden eingehender behandelt: Thomas Jefferson und
die Unveräusserlichkeit der Rechte (4) sowie die neue Version der
Selbstverpflichtung bei Jean-Jacques Burlamaqui (5).

1. Die neuzeitliche Naturrechtstradition2

Wir sprechen gewöhnlich von der Naturrechtstradition, als ob es sich um eine

einheitliche Bewegung gehandelt hätte. Doch dies ist eine Illusion, die sich bis

auf die Naturrechtler des späten 17. Jahrhunderts, besonders auf Pufendorf,
zurückführen lässt. Aus propagandistischen Absichten wollten die naturrechtlichen

Theoretiker nämlich nach aussen hin ihren Vorstellungen den Anschein
einer zusammenhängenden Argumentation geben, die ihren Ursprung in den

Arbeiten des berühmten und angesehenen Hugo Grotius gehabt haben soll3.

Das ist einerseits völlig verständlich, denn die intellektuellen Gegner Grotius
und Pufendorf stimmten in vielem überein: Beide waren daran interessiert,
einen Moralskeptizismus und eine antinomische Religion zu bekämpfen und
beides durch eine Moral zu ersetzen, die ein von der konfessionellen Moral
unabhängiges Fundament haben sollte. Beide gingen allerdings verschiedene

Wege, und diese Spaltung innerhalb der Naturrechtstradition sollte dauernde

Nachwirkungen haben, trotz der Versuche, die Differenzen zu verdunkeln.
Grotius antwortete auf den Skeptizismus etwa folgendermassen: Da empi-

2 Zum folgenden vgl. K. Haakonssen, Divine/Natural Law Theories in Ethics, in: M. Ayers
u.D. Garber (Hg.), Cambridge History of Seventeenth-Century Philosophy, Cambridge (im
Druck), Kap. 7.

3 Vgl. R. Tuck, The Modern Theory of Natural law, in: A.R.D. Padgen (Hg.), The Languages

of Political Theory in Early Modern Europe»«, Cambridge 1987, p. 99-119.

204



risch betrachtet alle Menschen unterschiedliche Formen des sittlichen Verhaltens

zeigen und verschiedene soziale und politische Institutionen entwickeln,
ist der Sozialphilosoph berechtigt zu fragen, ob eine natürliche Sittlichkeit der
Menschheit existiere, die in allem Verhalten und in allen Institutionen
notwendigerweise vorausgesetzt werden kann. Eine solche naturgegebene, minimale

Moralität müsste von vornherein skeptischer Ablehnung entgehen.
Wenn wir demnach von existierenden sittlichen Formen abstrahieren,
unterstellen wir eine Situation, in der die Menschheit, auf ihre Selbsterhaltung
bedacht, darauf bestehen muss, dass ihre jeweiligen Ansprüche, oder Rechte,
seien sie auf die eigene Person, auf andere, oder auf die Güter der Welt
bezogen, nicht verletzt werden. Um dies auf vernünftige Weise zu gewährleisten,

müssen die Menschen miteinander vereinbaren, eine Regierung mit einer
souveränen Macht an der Spitze zu schaffen, die den Ausgleich zwischen
widerstreitenden Ansprüchen garantieren kann. Es existiert also ein minimaler

Kern von Sittlichkeit, der aus dem natürlichen Recht zur Selbsterhaltung
und dessen vernünftiger Sicherstellung besteht. Dieser Kern reicht für ein
soziales Zusammenleben aus, und er hat universelle Geltung, weil er sich

notwendig aus der menschlichen Natur selbst ableitet.
Für Grotius (wie übrigens auch für Hobbes) gehörten Rechte zu den Merkmalen

der menschlichen Natur; sie gehören zum natürlichen Besitz der
Menschheit4. Würden sie nicht existieren, das heisst, könnten die Menschen
ihre Ansprüche nicht vernünftig verfolgen, wäre eine menschliche Lebensweise

unmöglich. Grotius führt diese Gedanken noch weiter aus. Für ihn ist
ein Recht nicht bloss ein Anspruch, der sich aus dem Recht zur Selbsterhaltung

ergibt, sondern eine willentliche Macht (recta ratio), diesen Anspruch
vernünftig zu machen, das heisst, die Fähigkeit zur Beurteilung der eigenen

Ansprüche gegenüber denen der Mitmenschen. Doch kann ich hier darauf
nicht eingehen, ebensowenig wie ich Grotius' Theorie der Moralität behandeln

kann, die über die minimalen, perfekten Rechte hinausgreift: ich spreche

von den imperfekten Rechten. Nur so viel sei angemerkt: Unser Moralsinn
erkennt, dass es von Natur aus vorteilhaft ist, die perfekten wie auch die

imperfekten Rechte anzuerkennen. Folglich sollten diejenigen, die an eine

göttliche Instanz glauben, unseren natürlichen Verhaltenskodex in gleicher
Weise als ein von Gott gegebenes Naturgesetz betrachten. Der Begriff der

natürlichen Gesetze lässt sich für Grotius daher vom Begriff der natürlichen

4 Zu Grotius Theorie der Rechte s. bes. De iure bellis ac pacis, 1.1 u. I.2.i. Vgl. R. Tuck,
Natural Rights Theories, Cambridge 1979, Kap. 3; ders., Grotius, Carneades and Hobbes,
in: Grotiana, N.S. 4, 1983, p. 43-62; K. Haakonssen, Hugo Grotius and the History of
Political Thought, in: Political Theory, 13 (1985), p. 239-265.

205



Rechte ableiten, und er betont, dass das Verhalten, das uns natürlich gegeben

wurde, bereits in sich selbst verpflichtend ist, das heisst, auch in Abwesenheit

von Gott seine Geltung hat5.

Pufendorf antwortete auf den Skeptizismus mit dem Hinweis, dass die
moralische Welt, ähnlich der physischen, einer gewissen Ordnung unterliegt;
er fragte dann, ob sich eine solche Ordnung von vornherein erklären liesse6. Er
sah eine Antwort darin, dass es ähnlich den Gesetzen der physischen Welt
auch solche gäbe, nach denen sich sittliche Phänomene richten. Während
erstere jedoch kausale Gesetze sind, sind die letzteren präskriptive Gesetze, da
ihnen der freie Wille der Handelnden vorausgeht. Darüberhinaus setzt die

Vorstellung eines präskriptiven Gesetzes einen Gesetzgeber voraus, nämlich
Gott. Das fundamentale präskriptive Naturgesetz ergibt sich aus der menschlichen

Natur und ihrer Situation in der Welt, d.h. aus dem Trieb zur Selbsterhaltung

und aus der Tatsache, dass der Mensch diesen Trieb als einziges
Wesen nicht befriedigen kann. Das fundamentale Naturgesetz ist also, gesellig

zu sein.

All dies kann angeblich vernunftgemäss, ohne Rückgriff auf die Offenbarung,

verstanden werden und bildet darum eine überkonfessionelle Basis für
alle Moral. Das gleiche gilt zumindest für die unmittelbaren Ableitungen aus
diesem elementaren Gesetz. Das erste abgeleitete Naturgesetz versteht sich als

Aufforderung, gesellig zu sein, immer und überall, das heisst, in uns selber

und mit anderen, was wiederum bedeutet, dass wir sowohl Pflichten gegen uns
selbst, als auch gegen andere haben7. Es sei hier angemerkt, dass in dieser

naturrechtlichen Tradition eine Unterscheidung zu machen ist zwischen dem

Verpflichter einerseits, das heisst, der Person, die uns nötigt, unsere Pflichten

zu erfüllen, und dem Nutzniesser dieser Pflichten andererseits. Gott nötigt uns
die Pflichten des Naturgesetzes auf, während der Nutzniesser dieser Pflichten
entweder wir selber sind (Pflichten gegen sich selbst), oder eine andere Person

(Pflichten anderen gegenüber). Der Vorteil, den der Nutzniesser geniesst, ist
sein Recht. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist ein Recht das, was Pflicht
ist, entweder sich selbst oder anderen zu geben.

Rechte lassen sich auch auf andere Art von Pflicht und Gesetz ableiten.

Das, was uns als Pflicht auferlegt ist, muss reziprok unser Recht sein. In
diesem Sinn versteht man Recht als moralische Macht zu handeln. Rechte

werden durch das Naturgesetz gewährt, damit die durch das Gesetz auferleg-

5 Grotius, De iure, Prof XI-XII, XLIX, LI.
6 Samuel Pufendorf, De iure naturae et gentium, I—III; De officio hominis et civis, I.
7 Dazu hat Pufendorf später Pflichten gegen Gott hinzugefügt.

206



ten Pflichten erfüllt werden können. Rechte haben daher eine passive wie auch
eine aktive Dimension, und beide entspringen direkt aus den als Auflage des

natürlichen Gesetzes verstandenen Pflichten.
Die Verbindung zwischen Recht und Pflicht wird noch enger, zieht man ein

weiteres Charakteristikum aus dem Werk Pufendorfs heran. Das lateinische
Wort officium, das üblicherweise mit «Pflicht» übersetzt wird, geht häufig
über die Bedeutung des heutigen Terminus «Pflicht» hinaus: es meint nämlich
das Amt, die Rolle oder den Stand, die wir im Leben einnehmen. Officia
beinhalten nicht nur die Pflichten, sondern ebenso begleitende oder implizite
Rechte. Die grundsätzlichen Ämter des Lebens lassen sich in drei Kategorien
einteilen: erstens ein Mensch zu sein, der dem Naturrecht untersteht, zweitens
einer Familie anzugehören, und drittens Mitglied einer Gesellschaft zu sein.

2. Naturrecht und Moralphilosophie im englischen Sprachraum
des 18. Jahrhunderts

Dies soll genügen, um die beiden unterschiedlichen Richtungen der
Naturrechtstradition des 17. Jahrhunderts zu charakterisieren. Man verstand die

Theorie der subjektiven Rechte nur unzureichend, und in ihrer extremen

Form, wie Flobbes sie vertrat, verabscheute man sie als reinen Atheismus und
Skeptizismus. Indem diese Theorie den Menschen als Individuum ansah,
dessen einziges sicheres Leitmotiv die Individualrechte waren, verwandelte sie

alle moralischen und sozialen Institutionen in künstliche Kompromisse
zwischen miteinander konkurrierenden Rechten und Ansprüchen. Daher
erschien das gesellschaftliche Leben als erschreckend, unvorhersehbar und
unberechenbar. Es schien keine Garantie zu geben, dass nur schon im Prinzip
oder rein theoretisch ein korrekter, moralisch richtiger Kompromiss möglich
ist. Jedes Individuum machte ein Leben lang das jeweils Beste aus seiner

Situation.
Im Gegensatz dazu bot die Theorie des objektiven Naturgesetzes die

Möglichkeit grosser moralischer Sicherheit. Die Vorstellung, dass «Pflichten-cww-
Rechten» oder die officia das Leben, Teil der göttlichen Planung für die
menschliche Welt darstellten, zeigte, dass diese officia zumindest grundsätzlich,

wenn man sie recht verstand, harmonisch miteinander existieren konnten.

Die Vorstellung von einer prinzipiellen Harmonie in der moralischen und
gesellschaftlichen Welt wurde zum festen Bestandteil der Teleologie und auch
des christlichen Utilitarismus, der so charakteristisch für die Zeit der Aufklärung

werden sollte. Die Pufendorfsche Variante des Naturrechts wurde trans-

207



formiert und damit Teil der Hauptströmung der englischen und schottischen

Moralphilosophie8. Diese Philosophie bewertete die moralische Schöpfung so,
dass sie als natürliches Ziel die Glückseligkeit versprach, und diese Glückseligkeit

bestand aus moralischer Perfektibilität als angemessenem Ausdruck der
Liebe und Güte Gottes. Die Gesetze der Natur lieferten die Anleitungen, wie

man dieser höchsten Glückseligkeit näherkommen konnte. Die einem
zugewiesenen officia des Lebens versprachen, vorausgesetzt, man verstand sie

richtig und führte sie korrekt aus, eine ständig zunehmende Glückseligkeit.
Letztlich hatte die allgemein positive Aufnahme dieser naturgesetzlich

fundierten Moralphilosophie, und konträr die generelle Furcht und Abneigung
gegenüber der subjektiv-rechtlichen Tradition, viel mit dem Problem der
Verpflichtung zu tun. Wenn subjektive Rechte das primäre Merkmal der moralischen

Kraft des Menschen waren, dann musste die ganze Moralität darauf
beruhen, dass die Personen fähig wären, sich selbst Pflichten aufzuerlegen.
Obwohl einige Denker, zum Beispiel Suârez und Grotius, die Vorstellung von
einer selbstauferlegten Verpflichtung vertraten, war diese Konzeption eine der

schwierigsten und nur langsam zu gewinnenden Einsichten innerhalb der

ganzen Geschichte der Moralphilosophie. Während des 18. Jahrhunderts
existierte eine Vielfalt von Meinungen, die die Vorstellung ablehnten, dass

selbstauferlegte Pflichten die Basis der Moralität bilden könnten. Ebenfalls wiesen

sie die sich daraus ergebenden Konsequenzen für den Status der Individualrechte

ab. Als Illustration möge eine bewusst willkürlich ausgewählte Passage

von Thomas Rutherforth, Professor der «Divinity» in Cambridge um die

Mitte des 18. Jahrhunderts, dienen:

8 Zu Pufendorfs Einfluss vgl. bes. R. Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique
de son temps, Paris 1988; K. Haakonssen, Natural law and the Scottish Enlightenment, in:
D.H. Jory U.C. Stewart-Robertson (Hg.), Man and Nature, Proc. of the Canadian Soc.for
Eighteenth-Century Studies IV (1985), p. 47-80; I. Hont, The language of sociability and
commerce: Samuel Pufendorf and the theoretical foundations of the «four stages theory»,
in: Pagden (Hg.), Languages of Political Theory, p. 253-276; B. Lindberg, Naturrätten i
Uppsala 1655-1720, Uppsala 1976; K. Luig, Zur Verbreitung des Naturrechts in Europa,
in: Tijdschrift voor RechtsgeschiedenisjRevue d'histoire du droit XL (1972), p. 539-557;
H. Medick, Naturzustand und Naturgeschichte der bürgerlichen Gesellschaft. Die Ursprünge
der bürgerlichen Sozialtheorie als Geschichtsphilosophie und Sozialwissenschaft bei Samuel

Pufendorf, John Locke und Adam Smith, Göttingen 1973 - Zu Schottland vgl. auch die
weiteren Literaturangaben in K. Haakonssen, Natural Law and Moral Realism: The Scottish

Synthesis, in: M. A. Stewart (Hg.), Studies in the Philosophy of the Scottish Enlightenment,

Oxford 1990, p. 61-85; u. ders., Introduction to Thomas Reid, Practical Ethics.

Being Lectures and Papers on Natural Religion, Self-Government, Natural Jurisprudence,
and the Law ofNations, Princeton, NJ, 1990.

208



It seems to be self-evidently true, that no man can have a right to manage his own person,
or to dispose of it in such a manner, as will render him incapable of doing his duty. For his

duty is a restraint, which arises from the law of nature: he cannot therefore have any right
to free himself from that, unless he has a right to free himself from all restraints, which the
law ofnature has laid him under. The consequence of this is, that a mans right to his life or
his limbs is a limited right; they are his to use, but not his to dispose of. As they were given
him to use, whoever deprives him of them does him an injury. But then, as they are not his
to abuse or dispose of, it follows, that he breaks through the law of nature, whenever he
renders himself incapable of complying in any instance with that law, which the author
and giver of his life and limbs, has required him to observe. [...] The law of nature could
not in any respect be binding upon a man, if we suppose him to have such a right in his
own person, that he may at any time, by his own voluntary act, lawfully release himself
from the whole obligation of it, or in any respect render himself incapable of performing
it.9

Es gibt kaum eine prägnantere Formulierung der herrschenden Doktrin, dass

eine selbstauferlegte Verpflichtung nicht zur Grundlage der Moralität werden
kann. Man schloss daraus, dass subjektive Rechte sich in irgendeiner Weise

auf einen höheren moralischen Standard zurückführen lassen müssten.
Individualrechte waren nicht einfach übertragene Vollmachten, sondern Befugnisse,
die zu einem bestimmten Zweck verliehen wurden: um nämlich zur allumfassenden

moralischen Ordnung beizutragen. Darum wurden sie auch niemals
ohne gleichzeitige Einschränkung verliehen, das heisst, sie wurden mit einer

korrespondierenden Pflicht zum Begriff der «officia» verknüpft.
Eine solche Moralphilosophie war natürlich massgeschneidert für eine

konservative Aufklärung10. Die Betonung der wiederzuerkennenden officia des

Lebens und der Gesellschaft gab der Existenz traditioneller gesellschaftlicher
Einrichtungen einen einleuchtenden Auftrag. Der Verweis auf die Ausgeglichenheit

von Rechten und Pflichten verlieh dem Ideal der moralischen
Vervollkommnung durch Aufklärung Glaubwürdigkeit und gab den Versuchen

zur gesellschaftlichen Besserung ebenfalls ihre Berechtigung. Der philosophischen

Grundlage nahmen sich hauptsächlich die Professoren der Moralphilosophie

an den schottischen Universitäten an, besonders Francis Hutcheson

9 Thomas Rutherforth, Institutes ofNatural Law [1754], 2 Bde., 2. Ausg. Cambridge 1779,
Bd. I, p. 146f.

10 Vgl. J.G.A. Pocock, Post-Puritan England and the Problem of the Enlightenment, in:
P. Zagorin (Hg.), Culture and Politics from Puritanism to the Enlightenment, Berkeley
1980, p. 91-111; ders. Clergy and Commerce. The Conservative Enlightenment in
England, in: R. Ajello et al. (Hg.), L'età dei Lumi: studi storici sul settecento europeo in onore di
Franco Venturi, 2 Bde., Napoli 1985, II, p. 523-568; ders., Conservative Enlightenment
and Democratic Revolutions: The American and French Cases in British Perspective, in:
Government and Opposition 24 (1989), p. 81-105; ders., Josiah Tucker on Burke, Locke,
and Price: A study in the Varieties of Eighteenth-Century Conservatism, in: Pocock,
Virtue, Commerce, and History, Cambridge 1985, p. 157-191.

209



und Thomas Reid11. Ihre Thesen prägten die geläufigen Argumentationsmuster
der populären Moralphilosophie, und ihre Gedanken erreichten ein sich

stetig vergrösserndes Lesepublikum. Ihre Ideen wurden in den Akademien der
Dissenters in England und in den Colleges der nordamerikanischen Kolonien
gelehrt.

3. Schwierigkeiten mit der Formulierung der Menschenrechte

Als politische Umstände die amerikanischen Kolonisten zwangen, ihre, wie sie

glaubten, fundamentalen Rechte gegen die britische Regierung zu verteidigen,
begannen die Intellektuellen unter ihnen, nach einer theoretischen

Untermauerung dieser Rechtsansprüche zu suchen. Aufgewachsen mit der Kombination

von Naturrechtstheorie und schottischer Moralphilosophie, wandten
sie sich nun wie selbstverständlich diesen Lehrmeinungen zu12. Während sie

ohne Zögern den englischen konstitutionellen Traditionalismus verwarfen -
auf das Wie kann ich hier nicht eingehen -, begegneten sie in der Prämisse von
der abgeleiteten Natur der Rechte einem echten Stolperstein. Es scheint als ob

niemand unter ihnen eine radikale Theorie der subjektiven Rechte, deren

Anfang wir bei Grotius und Hobbes finden, zu formulieren vermochte. Vom

philosophischen Standpunkt aus gesehen, blieben die Rechte abgeleitet - auch

für die revolutionären Amerikaner. Doch machte man bedeutende
Fortschritte in der Formulierung einer Theorie der Naturrechte als des Fundaments

von Moral und Gesellschaft. Ich werde im folgenden zwei Beispiele
thematisieren.

4. Unveräusserliche Rechte

Das Problem der Unveräusserlichkeit der Rechte war für das Verständnis und
die Rechtfertigung des Disputes Amerikanern wie Briten von zentraler Bedeutung.

Sollten gewisse Grundrechte das moralische Kriterium bilden, nach dem
das Verhalten jeder eingesetzten Instanz geprüft werden konnte, dann muss-

11 Vgl. J. Moore, The Two Systems of Francis Hutcheson: On the Origins of the Scottish
Enlightenment, in: Stewart (Flg.), a.a.O., p. 37-59; K. Haakonssen, Natural Law and
Moral Realism, ebd., p. 87-126. W. Leidhold, Ethik und Politik bei Francis Hutcheson,
Freiburg/München 1985. Für Reid vgl. Haakonssen, Introduction, in: Reid, Practical
Ethics, Princeton, NJ, 1990.

12 Vgl. die weiterführende Literatur am Ende dieses Beitrags.

210



ten solche Rechte folgende Merkmale aufweisen: Sie mussten erstens auf einer

Grundlage basieren, die aller Autorität vorauslag. Zweitens mussten sie in
irgendeiner Weise charakteristisch für die ganze menschliche Gattung sein,
das heisst, sie mussten ihre Gültigkeit für Menschen innerhalb und ausserhalb
eines gesellschaftlichen Zusammenschlusses haben. Und drittens mussten die

Institutionen der Gesellschaft als Verteidiger solcher Rechte fungieren. Das
aber war nichts anderes als der zentrale Gehalt der theoretischen Begründung
der amerikanischen Auflehnung gegen die britische Autorität und die Voraussetzung

für das Entstehen einer neuen bürgerlichen Gesellschaft. Die Frage
stellte sich, wie man die Behauptung rechtfertigen könnte, dass bestimmte
Rechte grundsätzliche Rechte dieser Art seien, und um welche Rechte es sich

handelte.
Innerhalb des Rahmens der Naturrechtstradition hört sich die Antwort

beinahe trivial an. Lediglich das grosse Bedürfnis der Gründungsväter der
Nation - und hier ist besonders Thomas Jefferson zu nennen -, das Entscheidende

der britischen Provokation theoretisch zu formulieren, brachte das

Wesentliche an den Tag. Doch selbst so blieb die Erklärung oberflächlich. Es

hiess, theoretisch Selbstverständliches praktisch umzusetzen.
Die Argumentation war folgendermassen strukturiert: Wenn Naturrechte

sich aus den Pflichten ableiten lassen, die die Naturgesetze auferlegen, das

heisst, wenn sie gesetzliche Vollmachten sind, die den Menschen zugestanden
werden, damit sie ihre Pflichten und damit ihren Zweck erfüllen, dann sind,
dem Naturgesetz nach, solche Rechte Voraussetzungen des menschlichen

beziehungsweise des sittlichen Lebens. Darum ist es moralisch nicht zu rechtfertigen,

solche Rechte zu veräussern. Recht ist Pflicht, und Pflicht ist Recht.

Ich möchte kurz darauf hinweisen, dass der Terminus Naturrecht (d.h.
«natural right») nicht genau definiert war. Im weitesten Sinn verstand man
unter Naturrecht die Rechte, die die Menschen im Naturzustand besassen, im
Unterschied zu den positiven Rechten, die von der bürgerlichen Gesellschaft

begründet waren. Zu den Naturrechten in diesem Sinne gehörten das Recht

auf Eigentum und die Vertragsrechte - Rechte, die von dem anderen, restriktiveren

Sinn des Terminus ausgeschlossen waren. Denn Naturrechte wurden
auch von erworbenen Rechten unterschieden, die das Resultat menschlicher

Aktivität oder Einrichtung waren - als typisches Beispiel galt der Erwerb von
Besitztum oder das Eingehen von Verträgen -, während Vaturrechte ohne
solche Initiativen auf Menschen bezogen waren. Einige der Rechte, die diesem

Sinne nach «natürlich» hiessen, hielt man für veräusserlich, andere für
unveräusserlich.

Offensichtlich kann nur eine begrenzte Zahl an natürlichen, nicht-erworbe-

211



nen Rechten unveräusserlich sein. Bezogen auf spezifische Rechte bedeutet

dies, dass innerhalb der Naturrechtstheorie nur die Rechte auf Leben und
Freiheit als unveräusserlich gelten. Wir haben die Pflicht, und folglich das

Recht, Gottes Schöpfung, deren Ausdruck wir sind, zu erhalten. Ähnlich
haben wir die Pflicht und damit auch das Recht, uns als moralische Personen

unter dem natürlichen Gesetz zu erhalten, was bedeutet, dass wir nicht
berechtigt sind, unsere Freiheit aufzugeben: es muss von ihr immer ein Zeugnis,
wenn auch vielleicht nur rudimentär in Form eines Rechts auf Beurteilung
erhalten bleiben. Aus diesem Grunde kann z.B. keine natürliche Sklaverei
existieren: ein Lebewesen, das nicht wenigstens ein Minimalmass an moralischem

Urteilsvermögen über sich besitzt, kann einfach keine Person oder kein
sittlich Handelnder sein. Diese Minimalforderungen müssen unbedingt
geschützt werden, selbst in Falle einer lebenslangen Abhängigkeit.

Zusätzlich zu den beiden Grundrechten auf Leben und Freiheit haben wir
noch die Pflicht, und deshalb auch das Recht, nach den Mitteln zu suchen, mit
deren Hilfe wir die beiden Grundrechte sichern können. Auf unsere physische
Existenz bezogen bedeutet dies, dass wir uns die Dinge um uns herum aneignen

müssen. Hieraus ergibt sich unser Recht auf Eigentum, das - obwohl es

sich um ein unveräusserliches Recht handelt - nie mehr bedeuten kann als ein
Recht auf die Suche nach Eigentum (einschliesslich, wie einige meinten, eines

Rechts auf Unterhalt). Was unser moralisches Selbst anbelangt, so müssen wir
uns die Mittel zur Unabhängigkeit des Urteilsvermögens, nämlich Meinungsund

Redefreiheit, eigenständig suchen.

Die Rechte und Pflichten der Mittel, die die genannten fundamentalen
Rechte und Pflichten sicherzustellen haben, sind eindeutig von den letzteren

zu unterscheiden. Die ersteren - also die Rechte der Mittel - stellen so etwas
wie Rahmenrechte dar, weil eine Vielzahl von institutionellen Einrichtungen
sie ausführen kann. Aus diesem Grunde wählte Jefferson für die
Unabhängigkeitserklärung die allgemeine und vage Phrase vom Recht des Strebens nach

Glück - «the pursuit of happiness» - das das Streben sowohl nach physischen
wie auch nach moralischen Mitteln einschliessen konnte.

Diese Erweiterung und der implizierte Ausschluss des spezifisch unveräusserlichen

Rechts auf Privatbesitz war kontrovers, doch völlig im Sinne der
skizzierten Naturrechtsdoktrin, und zwar aus folgendem Grund: Während
das Recht des Strebens nach Glück, als Rahmenrecht gesehen, tatsächlich

notwendig und unveräusserlich war, bildeten sie spezifischen Formen, die es

unter gewissen Bedingungen annahm, das Resultat menschlicher Handlungen.

Die spezifischen Rechte, zu denen sie führten (z. B. Gemeinschafts- versus

212



Privatbesitz), waren daher erworben und veräusserlich13. Ähnliches gilt von
allen anderen Rechten (obwohl sie letztendlich ihre Berechtigung von den

fundamentalen, unveräusserlichen Rechten ableiteten, und somit vom
Naturgesetz), die im Dienste der Fundamentalrechte standen.

Diese Lösung des Problems der Rechte resultiert aus der zusammenhängendsten

Interpretation, die von den zentralen Formulierungen des amerikanischen

Standpunktes hauptsächlich bei Jefferson gegeben werden kann. Sie

legte die Basis für eine allgemeine Zurückweisung des englischen Traditionalismus

und Konventionalismus, etwa bei Blackstone, soweit es sich um die
elementaren Naturrechte handelte. Dadurch gab sie auch dem
Gesellschaftsvertragsdenken Bedeutung14. Der Vertrag zur Gründung einer bürgerlichen
Regierung wurde zwischen Individuen geschlossen, die einen identifizierbaren
Kern an Rechten beibehielten, zu deren Schutz andere Rechte veräussert

wurden, um überhaupt eine Regierung gründen zu können. Mit der

Einschränkung der natürlichen Rechte auf drei wohlbekannte Rechte wurde der
veräusserliche und erworbene Charakter der übrigen betont. Diese Argumentation

sicherte den Gründungsvätern Amerikas einen grossen Spielraum für
die Assimilation des historisch Kontingenten15.

In gewisser Weise folgte die Lösung des Problems der Logik der traditionellen

Naturrechtstheorie, die besagte, dass gewisse fundamentale Rechte
unveräusserlich seien, weil sie dem Naturrecht nach auch gleichzeitig Pflichten
darstellten. Alle anderen «Pflichten-cwm-Rechten» leiteten ihre eigene Berechtigung

mehr oder weniger direkt von ihnen ab. Keiner der amerikanischen
Theoretiker unterbreitete eine klare Konzeption von Rechten als unabgeleitete,

primäre Charakteristika der menschlichen Person, und man kann sich

des Eindrucks nicht erwehren, dass ein Grossteil ihrer offensichtlichen moralischen

Sicherheit darauf beruhte, dass sie innerhalb der komfortablen moralischen

Welt der traditionellen Naturrechtstheorie, mit ihrer Versicherung eines

13 Vgl. Jefferson: «It is a moot question whether the origin ofany kind of property is derived
from nature at all. [...] By an universal law, indeed, whatever, whether fixed or movable,
belongs to all men equally and in common, is the property for the moment of him who
occupies it, but when he relinquishes the occupation, the property goes with it. Stable

ownership is the gift of social law, and is given late in the progress of society.» Brief an
Isaac Mc Pherson vom 13. August 1813, in: The Writings of Thomas Jefferson, hg.v. A.E.
Bergh, 20 Bde., Washington, D.C., 1907; vgl. White, Philosophy of the American Revolution,

New York 1981, p. 213-228.
14 S. weiter K. Haakonssen, From Natural Law to the Rights of Man, in: Lacy u. Haakons-

sen (Hg.), Culture ofRights, Cambridge 1991, p. 35ff.
15 Vgl. Jeffersons Diktum, dass «[our government] is a composition of the freest principles of

the English constitution, with others derived from natural right and natural reason»,
<Notes on Virginia), in: Writings ofJefferson, a.a.O., Bd. II, p. 1-261, hier p. 120.

213



im Prinzip harmonischen Gleichgewichts von Rechten und Pflichten, eingebettet

blieb.
Sollte diese Darstellung zutreffen, bleibt dennoch die Frage, warum Amerikaner

(und eine wachsende Anzahl von Briten) immer häufiger Leben und
Freiheit sowie das Streben nach Glück (oder ähnliches) als Rechte einforderten,

wenn sie sie sogleich als Pflichten ansahen. Man könnte argumentieren,
dass es rhetorisch und polemisch weitaus effektiver war, darauf hinzuweisen,
dass berechtigte Ansprüche verneint wurden, als festzustellen, dass Pflichten

wegfielen. Eine andere, in theoretischer Perspektive weitaus interessantere

Antwort ergibt sich allerdings, wenn man sich einer auf den ersten Blick damit
nicht zusammenhängenden Frage zuwendet, die sich ebenfalls aus dieser

Interpretation ergibt, nämlich der Frage, was denn aus den Pflichten anderen

gegenüber geworden war.
Wie wir gesehen haben, gehörte die Prämisse der grundsätzlichen und

universalen Verpflichtung zur unbedingten Erhaltung von Gottes moralischer

Schöpfung, sei es in uns selber oder in anderen, zum festen Bestandteil der

Naturrechtstheorie. Wir können diese Pflicht nur erfüllen, wenn wir gesellig
sind und danach streben, zum gemeinschaftlichen Wohl beizutragen. Alle
fundamentalen unveräusserlichen Rechte sind jedoch nach der amerikanischen

Theorie grundsätzlich aus den Pflichten uns selbst gegenüber abgeleitet.
An dieser Stelle tritt nun die Gleichheit der fundamentalen Rechte hinzu. Da
Lebensschutz, Freiheit und das Streben nach Glück Pflichten darstellen, die

für alle gleich sind, gilt das ebenso für die korrespondierenden Rechte. Gleichzeitig

existiert für jeden Menschen die Pflicht, diese Gleichheit nicht zu stören,
das heisst, danach zu trachten, dass alle sich ihrer fundamentalen Rechte

erfreuen können. Oder, anders gesagt, es ist die höchste Pflicht eines jeden
Menschen, andere in Ruhe zu lassen (d.h. die Privatsphäre der anderen nicht
anzutasten)16.

Dieser Auffassung liegt die Annahme zugrunde, dass man Gottes moralische

Schöpfung am besten fördert, wenn jeder seinen eigenen Teil davon

kultiviert, das heisst, wenn jeder auf sich selbst achtet. Zwei Gesichtspunkte

16 Vgl. Jefferson: «No man has a natural right to commit aggression on the equal rights of
another; and this is all from which the laws ought to restrain him; every man is under the
natural duty ofcontributing to the necessities of the society; and this is all the laws should
enforce on him; and, no man having a natural right to be the judge between himself and

another, it is his natural duty to submit to the umpirage of an impartial third. When the
laws have declared and enforced all this, they have fulfilled their functions; and the idea is

quite unfounded, that on entering into society we give up any natural right.» Brief an
Francis W. Gilmer vom 7. Juni 1816, in: Writings ofJefferson, a.a.O., Bd. XV, p. 24.

214



spielen hier eine Rolle. Erstens, wer nicht auf seine eigenen fundamentalen
«Pflichten-wü-Rechten» achtet, bekundet damit moralische Unreife; und je
mehr moralische Unreife vorherrscht, desto weiter entfernt liegt das höchste

gemeinsame Gut. Diese fundamentale naturgesetzliche, letztlich jedoch
protestantische Idee der Notwendigkeit der persönlichen Urteilsfähigkeit in moralischen

Angelegenheiten, betonte immer die Dimension der Rechte in der
ambivalenten Verknüpfung von Rechten-mh-Pflichten. Die andere Annahme
unterstellt, dass die individuelle Kultivierung des eigenen Lebens, der eigenen
Freiheit und des eigenen Strebens nach Glück am realistischsten und effizientesten

ist. Ihr Realismus stützt sich auf die Evidenz, dass die Selbsthebe eine

der fundamentalsten Eigenschaften der menschlichen Natur ist. Aus diesem

Grunde ist auch die Effizienz gewährleistet, denn im Ganzen gesehen sind die

Menschen eher dazu geneigt, ihre eigenen Ziele zu verfolgen, und nicht die

anderer. Als sich schliesslich dieser Aspekt der Rechtstheorie mit der
volkswirtschaftlichen Theorie des Markts verband, wurde ihr Charakter zunehmend

politisch. So gesehen ist es wenig verwunderlich, dass Lebenssicherung,
Freiheit und Streben nach Glück als Rechte und nicht als Pflichten betont
werden sollten, obwohl sie ebenso Pflichten waren.

5. Autonomie und Verpflichtung

Das zweite Argument zur Modifizierung der konventionellen Naturrechtstheorie

und für eine subjektive Rechtstheorie kam nicht aus Amerika, sondern

aus der Schweiz, und zwar formulierte es der in Amerika einflussreiche Jean-

Jacques Burlamaqui.
Ein Charakteristikum des moralischen Denkens des 18. Jahrhunderts war

die auf den ersten Blick paradoxe Ausbreitung von Theorien, welche die

moralische Autonomie des einzelnen betonten und dennoch an naturrechtlichen

Grundlagen der Moral festhielten. Ich denke hier an die wichtigsten
englischen und schottischen Theorien von einer natürlichen moralischen

Kraft - Vernunft, Gewissen oder moralischer Sinn. Weder der Sinn, noch die

Vernunft, noch das Gewissen haben jedoch die Autonomie vollständig
begründet. Für die meisten Denker war die moralische Kraft immer noch vom
Naturgesetz bestimmt. Hiermit verband sich noch ein Kennzeichen der
traditionellen Naturrechtstheorie, nämlich die Idee einer höheren Autorität als der

Vorbedingung einer moralischen Verpflichtung. Gewöhnlich nahm man an,
dass die göttliche Autorität eine notwendige Bedingung der naturrechtlichen

Verpflichtung sei und dass alle anderen Verpflichtungen sich vom Naturrecht

215



herleiteten. Nur wenige frühmoderne Denker, zu denen aber Grotius zählt,
haben klar und deutlich behauptet, dass es Verpflichtungen ohne göttliche
Autorität geben könne. Es stimmt, dass viele, vielleicht die meisten von ihnen,
den reinen Pufendorfschen Voluntarismus zurückwiesen, wozu sie allerdings
den scholastischen Unterschied zwischen Inhalt und Form im Naturrecht
brauchten. Unter Inhalt verstanden sie das Gute und Tugendhafte, welches

von der natürlichen moralischen Kraft des Menschen begriffen werden könne.
Aber um Verpflichtungen darauf zu begründen, benötigte man die Rechtskraft,

die vom höchsten Gesetzgeber, d.h. Gott, abhängig war. Dass die

Menschen sich selber Verpflichtungen auferlegen könnten, ohne letztlich eine

göttliche Autorität dafür vorauszusetzen, war besonders schwer zu akzeptieren.

Man nahm an, dass eine solche Autonomie eine Moral ohne Gottheit
ermöglichen würde, wie auch schon Grotius angemerkt hatte. Da eine Erklärung

der Moral nach einem Schema subjektiver Rechte die Fähigkeit zu

vertraglicher Verpflichtung ohne Bezug auf ein höheres Gesetz erforderte, war
diese weit verbreitete Argumentation besonders hinderlich für die Entwicklung

einer solchen subjektiven Rechtstheorie.
Bereits im 18. Jahrhundert gab es schon Versuche, die Idee der Selbst-

Verpflichtung zu formulieren, aber wie bei anderen Begriffen der subjektiven
Rechtstheorie wird auch dabei, wenigstens in Grossbritannien und Amerika,
kein Durchbruch erzielt. Am fortschrittlichsten ist wohl Richard Price's Theorie

der Verpflichtung und Selbstbestimmung17, aber auch er verlässt sich

gleichsam auf ein moralisches, zudem platonisches, Sicherheitsnetz18. Abgesehen

davon ist der Versuch Jean-Jacques Burlamaquis besonders wichtig, weil

er im Rahmen einer Naturrechtstheorie vorgetragen und für die amerikanische

Theorieentwicklung folgenreich wurde19.

Burlamaquis zweibändiges Werk konzipiert ein umfassendes natur- und
staatsrechtliches System. Äusserlich folgt es der Pufendorfschen Systematik,

17 Richard Price, A Review of the Principal Questions in Morals [1758], hg.v. D.D. Raphael,
Oxford 1974, Kap. 5-6; ders., Observations on the Nature of Civil Liberty, the Principle of
Government, and the Justice and Policy of the War with America, London 1776, p. 2-6;
ders., Additional Observations on the Nature and Value of Civil Liberty, and the War with
America, London 1777, p. 1-15.

18 Z.B. Additional Observations, p. 11.

19 Jean-Jacques Burlamaqui, Principes du droit naturel et droit politique, 2 Bde., Genève
1747. Vgl. B. Gagnebin, Burlamaqui et le droit naturel, Genève 1944; A. Dufour, Le
Mariage dans l'école Romande du droit naturel au XVIIIe siècle, Genève 1976, p. 65-82. R.
F. Harvey, Jean-Jacques Burlamaqui: A Liberal Tradition in American Constitutionalism,
Chapel Hill 1937. U.M. von Eckardt, The Pursuit ofHappiness in the Democratic Creed,
New York 1959, Kap. 8; White, Philosophy of the American Revolution, New York 1981.

216



aber dahinter steht ein scharfer analytischer Verstand, wie in der hier besonders

interessierenden Idee der Verpflichtung als Grund aller Moral. Burlama-
qui setzt mit einer Darstellung der praktischen Vernunft ein. Menschliches

Tun, im Gegensatz zur einfachen körperlichen Bewegung, ist zielstrebig, es hat
einen bestimmten Zweck. Eine praktische Regel, oder Regel des Tuns,
bestimmt deshalb nur den Zusammenhang zwischen Tun und Zweck:

Cela posé, je dis que tout homme qui se propose une certaine fin, & qui connoît le moyen
ou la règle qui seule peut le conduire à cette fin & lui faire obtenir ce qu'il cherche, un tel
homme se trouve par cela même dans la nécessité de suivre cette règle & d'y conformer ses

actions. Autremont il serait en contradiction avec lui-même; il voudrait une chose, & il ne
la voudrait pas; il désirerait une fin, & il négligerait les moyens, qui, de son propre aveu,
peuvent seuls l'y conduire.

Unter diesen Umständen ist die Anerkennung einer praktischen Regel, einer

Regel des Handelns, deshalb eine «berechtigte Notwendigkeit» oder eine

Verpflichtung, «da die Verpflichtung, in ihrer ursprünglichen Form, nichts weiter
als eine von der Vernunft hervorgebrachte Begrenzung der Freiheit ist, insofern

als die Ratschläge der Vernunft die Beweggründe sind, die uns zu einer
besonderen Verhaltensweise bestimmen, besser als jede andere». Dies ist der
natürliche Zustand der Menschen. Dass die Vernunft in diesem Sinne unser
Verhalten regelt, ist unvermeidlich: «deshalb genügt es der Vernunft, allein ein

System der Moral, der Verpflichtung und der Pflichten zu gründen; denn

wenn wir einmal annehmen, dass es vernünftig ist, gewisse Dinge zu tun oder

zu vermeiden, dann ist dies wirklich eine Anerkennung unserer Verpflichtung»20.

Als nächstes kritisierte Burlamaqui alle die traditionellen Einwände gegen
die Idee der selbstauferlegten Verpflichtung: dass die Idee der Verpflichtung
selbst auf einen vom Verpflichteten unterschiedenen Verpflichter bzw. eine

verpflichtende Gewalt hindeutet; dass man keinen Vertrag mit sich selbst

haben kann; dass man sich selbst nicht zwingen kann, weil ein aufhebbarer
Zwang keiner ist; dass die Verpflichtung ein Gesetz und dieses eine höhere
Autorität impliziert. Burlamaqui gibt zu, dass dies allgemeine Meinungen
sind, behauptet aber, dass sie an der eigentlichen Frage vorbeigehen. Er
erklärt ferner:

Il est vrai que l'homme peut, s'il veut, se soustraire aux obligations que la raison lui
impose: mais, s'il le fait, c'est à ses périls & risques, & il est forcé de reconnoitre lui-même
qu'une telle conduite est déraisonnable. Mais conclurre de-là que la raison seule ne saurait

20 Burlamaqui, Principes, I, II.7.vi.

217



nous obliger, c'est aller trop loin; puisque cette conséquence porterait également contre
l'obligation que le supérieur impose.21

Folglich ist eine voluntaristische Darstellung des Naturrechts unmöglich, da

unsere Verpflichtung gegenüber menschlichen Gesetzgebern oder sogar
gegenüber Gott als Moralgesetzgeber eine selbstauferlegte ist.

Frühere rationalistische Systeme der Ethik, etwa dasjenige von Leibniz, der

Cambridger Platoniker, von Samuel Clarke und seinen Schülern und, noch

früher, von Suârez, haben Burlamaquis Beweise zum Teil wohl schon

vorweggenommen. Mit aussergewöhnlicher Klarheit aber behauptet der Schweizer

Denker, sein Argument belege eindeutig, dass alle Moral auf rational
selbstauferlegter Verpflichtung ruhe und dass nichts als die menschliche Vernunft
die Moral unterstütze.

Diese Kombination einer starken Theorie der menschlichen moralischen

Selbstbestimmung mit einer traditionsgebundenen Theorie der Durchführung
einer solchen Selbstbestimmung charakterisiert die tiefe philosophische Ambivalenz

der sogenannten menschenrechtlichen Theorien im späten 18.

Jahrhundert. Denker wie Burlamaqui und andere unter den rationalistischen Dis-
sentern, die allmählich den Weg zur Idee der moralischen Autonomie wie zur
Idee der selbstauferlegten Verpflichtung fanden, konnten nur schwer die

Implikation akzeptieren, dass die Selbstbestimmung die moralische Harmonie zu
einer unendlichen Aufgabe und nicht zu einem rechtfertigbaren Ideal macht.
Ihre Idee der moralischen Person übernahm jedoch leicht die alte politische
Rhetorik der Selbstverwaltung und gab ihr einen bisher fehlenden individualistischen

Sinn. Für kurze Zeit konnten Theoretiker weit auseinanderliegender
Glaubensrichtungen - obgleich sie sich in Begriffen wie Recht, Selbstverwaltung

und Natur unterschieden - mit Jefferson übereinstimmen, dass

Every man, and every body of men on earth, possesses the right of self-government. They
receive it with their being from the hand of nature. Individuals exercise it by their single

will; collections of men by that of their majority.22

Der Mann, der hellsichtig gesehen hat, wohin dies alles führen würde - und
der das überhaupt nicht gern hatte, war Edmund Burke, für den hier eine neue
Idee der Menschenrechte aufschien. Burke hatte beides: recht und unrecht.
Viele Zeitgenossen haben von solchen Rechten geredet, und einige sogar von
Frauenrechten. Mein Hauptinteresse hier ist aber die Ideengeschichte der

21 Burlamaqui, Principes, I, II.7.xi
22 Jefferson, Opinion upon the question whether the President should veto the Bill, declaring

that the seat of government shall be transferred to the Potomac, in the year 1790. Brief
vom 15 Juli 1790, in: Writings ofJefferson, a.a.O., Bd. III, p. 60.

218



Rechte, nicht die Rede davon, und, wenn ich mich nicht irre, haben nur
wenige genau verstanden, wovon die Rede war. Es gab, wenn nicht gute,
wenigstens doch verständliche Gründe dafür, und schliesslich ist vielleicht eine

zusammenhängende Theorie daraus geworden, obgleich wohl erst nach dem
Ende des 18. Jahrhunderts. Im ganzen dauerte der traditionelle begriffliche
Aufbau des Naturrechts, mit Pflichten und Rechten, in seiner komfortablen
Ordentlichkeit, auf beiden Seiten des Atlantiks fort. Wie der grosse amerikanische

Rechtsgelehrte James Wilson sagte: «The laws of nature are the measure
and the rule; they ascertain the limits and the extent of natural liberty.»23

Trotzdem haben sich in diesem Rahmen die amerikanischen Denker vom
britischen Traditionalismus freigearbeitet und eine Kultur geschaffen, in der
die Rede von Rechten gedeihen konnte, egal was sie auch sagen wollte.

Weiterführende Literatur

Zur Moralphilosophie in Amerika vgl. bes.:

N. Fiering, Jonathan Edward's Moral Thought and Its British Context, Chapel Hill 1981.

B. Kuklick, Churchmen and Philosophers: From Jonathan Edwards to John Dewey, New
Haven, Conn., 1985, Kap. 1-6.

E. Flower und M.G. Murphey, A History ofPhilosophy in America, 2 Bde., New York 1977.

Zu den amerikanischen Colleges vgl. bes.:

H. Miller, The Revolutionary College: American Presbyterian Higher Education, 1707-1837,
New York 1976.

D.W. Robson, Educating Republicans. The College in the Era of the American Revolution,
1750-1800, Westport, Conn., 1985.

D.C. Humphrey, From King's College to Columbia, 1746-1800, New York 1976.

M.A. Noll, Princeton and the Republic 1768-1822, Princeton, NJ, 1989.

D. Sloan, The Scottish Enlightenment and the American College Ideal, New York 1971.

Zum Naturrecht in Amerika vgl. z.B.:

Für Pufendorf: H. Welzel, Ein Kapitel aus der Geschichte der amerikanischen Erklärung der

Menschenrechte, in: R. Schnur (Hg.), Zur Geschichte der Erklärung der Menschenrechte,
Darmstadt 1964, S. 238-259.

C. Rossiter, Seedtime of the Republic, New York 1953, bes. S. 212ff.

23 James Wilson, Lectures on Law, in: Works, hg. v. J. Dewitt Andrews, 2 Bde., Chicago
1896, Bd. I, p. 276. Zu Wilson s. bes. S.A. Conrad, Polite Foundation: Citizenship and
Common Sense in James Wilson's Republican Theory, in: Supreme Court Review 1984

(1985), p. 359-388; ders., Metaphor and Imagination in James Wilson's Theory of Federal

Union, in: Law and Social Inquiry 13 (1988), p. 1-70; Stimson, «A Jury of the

Country», in: Sher u. Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 193-208; ders., The American

Revolution in the Law. Anglo-American Jurisprudence before John Marshall, London
1990, p. 127-136.

219



A. Haddow, Political Science in American Colleges and Universities 1636-1900, New York,
London 1939.

Für Locke: J. Dunn, The politics of Locke in England and America in the eighteenth century,
in: J.W. Yolton (Hg.), John Locke: Problems and Perspectives, Cambridge 1969, S. 45-80.

D. Grimm, Europäisches Naturrecht und Amerikanische Revolution. Die Verwandlung
politischer Philosophie in politische Techne, in: lus commune III (1970), S. 120-151.

T.L. Pangle, The Spirit ofModem Republicanism: The Moral Vision of the American Founders
and the Philosophy of Locke, Chicago 1988.

J.G.A. Pocock, Virtue, Commerce and History, Cambridge 1985.

Zur schottischen Aufklärung in Amerika vgl. z.B.:
D. Walker Howe, Why the Scottish Enlightenment was Useful to the Farmers of the American

Constitution, in: Comparative Studies in Society and History 31 (1989), S. 572-587.
R.B. Sher, Introduction: Scottish-American Studies, Past and Present, in: R.B. Sher und

J.R. Smitten (Hg.), Scotland and America in the Age of the Enlightenment, Princeton, NJ,
1990, S. 1-27.

G. Wills, Inventing America: Jefferson's Declaration of Independence, New York 1979.

R. Hamowy, Jefferson and the Scottish Enlightenment, in: William and Mary Quarterly 36

(1979), S. 503-523.
P.J. Diamond, Witherspoon, William Smith and the Scottish Philosophy in Revolutionary

America, in: Sher und Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 115-132.
D.F. Norton, Francis Hutcheson in America, in: Studies on Voltaire and the Eighteenth

Century CLIV (1976), S. 1547-1568.
C. Robbins, «When it is that Colonies may turn Independent»: An Analysis of the Environment

and Politics of Francis Hutcheson (1694-1746), in: William and Mary Quarterly 11

(1954), C. 214-251.
S.C. Stimson, «A Jury of the Country»: Common Sense Philosophy and the Jurisprudence of

James Wilson, in: Sher u. Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 193-208.

220


	Vom Naturrecht zu den Menschenrechten

