Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Vom Naturrecht zu den Menschenrechten
Autor: Haakonssen, Knud

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 51/92

KNUD HAAKONSSEN*
Vom Naturrecht zu den Menschenrechten

Bemerkungen zur européisch-amerikanischen Diskussion
im 18. Jahrhundert

Das letzte Quartal des 18. Jahrhunderts wird gewohnlich als eine Epoche
angesehen, in der eine Natur- und Menschenrechtsideologie aufkeimte, die
der Folgezeit nachhaltig ihren Stempel aufdriicken sollte. Zuerst demon-
strierte die Amerikanische, dann die Franzosische Revolution die Macht die-
ser Ideen. Ihre Erfolge stellten sicher, dass die Ideale der Menschenrechte sich
tiber die ganze moderne Welt verbreiteten. Angesichts der immensen Bedeu-
tung dieser Ereignisse ist es nicht verwunderlich, dass man bis heute viel Zeit
und Arbeit darauf verwandte, die Quellen der Menschenrechtsideologie der
zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts aufzuspiiren. Gewohnlich werden beson-
ders zwei Urspriinge angegeben: zum einen der englische Konstitutionalis-
mus, zum anderen die Naturrechtstradition. Es ist strittig, welche der beiden
Traditionen bedeutender gewesen ist. Doch ist es nicht meine Absicht, diese
zweifellos interessante Frage hier zu thematisieren. Ich habe dariiber bereits
an anderer Stelle geschrieben'. Stattdessen mochte ich mich auf das Verhéltnis
von Naturrechtstradition und Menschenrechtsideologie konzentrieren.

Einige Forscher lehnen es ab, dem Naturrecht eine besondere Rolle bei der
Formulierung der Menschenrechte des spéten 18. Jahrhunderts zuzusprechen.
Doch sie ignorieren die Komplexitdt der Naturrechtstradition und die Art
und Weise, wie sie durch die Aufkldrungsphilosophie — besonders in Schott-
land — vermittelt wurde. Diese Moralphilosophie libernahm ndmlich zentrale
Ideen des Naturrechts.

Obwohl dieses Konglomerat von Ideen zweifellos die Komponente von

* Ich bin Frau Dr. H. Gesche und Frau Elizabeth Y. Short fiir ihre grosse Hilfe bei der
Ubersetzung und Herrn Hans Erich Bédeker fiir wertvolle kritische Bemerkungen zu Dank
verbunden. Dieser Artikel wurde an den Universititen Erlangen und Zirich o6ffentlich
vorgetragen.

1 K. Haakonssen, From Natural Law to the Rights of Man: A European Perspective on
American Debates, in: M.J. Lacey u.K. Haakonssen (Hg.), 4 Culture of Rights. The Bill of
Rights in Philosophy, Politics and Law 1791 and 1991, Cambridge 1991, p. 19-61. Die
Thesen des vorliegenden Beitrags sind dort detailliert ausgearbeitet worden.

203



Individualrechten beinhaltet, nahmen diese Rechte — und darin liegt die Pro-
blematik — nicht den moralischen Vorrang ein, den man normalerweise den
Menschenrechten zuschreibt. Tatsachlich bedurfte es langwieriger Auseinan-
dersetzungen innerhalb der naturrechtlichen und moralphilosophischen Tra-
dition, um zu einer klaren Vorstellung moralisch priméarer Rechte zu gelangen.
Sie war mit Sicherheit nicht etwas, was diese Tradition automatisch fiir einen
politisch-ideologischen Gebrauch lieferte. Meine Argumentation stelle ich in
fiinf Abschnitten vor: die neuzeitliche Naturrechtstradition mit einer subjekti-
ven und einer objektiven (gesetzlichen) Tendenz (1), wobei letztere in Gross-
britannien in Verbindung mit der Moralphilosophie eine konventionelle
Theorie der Sozialmoral bildete (2) und den subjektiven Menschenrechten nur
eine untergeordnete Rolle zuerkannte (3). Zwei der verschiedenen Einwénde
gegen das Paradigma werden eingehender behandelt: Thomas Jefferson und
die Unveriusserlichkeit der Rechte (4) sowie die neue Version der Selbstver-
pflichtung bei Jean-Jacques Burlamaqui (5).

1. Die neuzeitliche Naturrechtstradition?

Wir sprechen gewohnlich von der Naturrechtstradition, als ob es sich um eine
einheitliche Bewegung gehandelt hitte. Doch dies ist eine Illusion, die sich bis
auf die Naturrechtler des spiten 17. Jahrhunderts, besonders auf Pufendorf,
zuriickfiihren ldsst. Aus propagandistischen Absichten wollten die naturrecht-
lichen Theoretiker ndmlich nach aussen hin ihren Vorstellungen den Anschein
einer zusammenhingenden Argumentation geben, die ihren Ursprung in den
Arbeiten des berithmten und angesehenen Hugo Grotius gehabt haben soll.
Das ist einerseits vollig verstandlich, denn die intellektuellen Gegner Grotius
und Pufendorf stimmten in vielem iiberein: Beide waren daran interessiert,
einen Moralskeptizismus und eine antinomische Religion zu bekimpfen und
beides durch eine Moral zu ersetzen, die ein von der konfessionellen Moral
unabhingiges Fundament haben sollte. Beide gingen allerdings verschiedene
Wege, und diese Spaltung innerhalb der Naturrechtstradition sollte dauernde
Nachwirkungen haben, trotz der Versuche, die Differenzen zu verdunkeln.
Grotius antwortete auf den Skeptizismus etwa folgendermassen: Da empi-

2 Zum folgenden vgl. K. Haakonssen, Divine/Natural Law Theories in Ethics, in: M. Ayers
u.D. Garber (Hg.), Cambridge History of Seventeenth-Century Philosophy, Cambridge (im
Druck), Kap. 7.

3 Vgl. R. Tuck, The Modern Theory of Natural law, in: A.R.D. Padgen (Hg.), The Langua-
ges of Political Theory in Early Modern Europe»«, Cambridge 1987, p. 99-119.

204



risch betrachtet alle Menschen unterschiedliche Formen des sittlichen Verhal-
tens zeigen und verschiedene soziale und politische Institutionen entwickeln,
ist der Sozialphilosoph berechtigt zu fragen, ob eine natiirliche Sittlichkeit der
Menschheit existiere, die in allem Verhalten und in allen Institutionen not-
wendigerweise vorausgesetzt werden kann. Eine solche naturgegebene, mini-
male Moralitit miisste von vornherein skeptischer Ablehnung entgehen.
Wenn wir demnach von existierenden sittlichen Formen abstrahieren, unter-
stellen wir eine Situation, in der die Menschheit, auf ihre Selbsterhaltung
bedacht, darauf bestehen muss, dass ihre jeweiligen Anspriiche, oder Rechte,
seien sie auf die eigene Person, auf andere, oder auf die Giiter der Welt
bezogen, nicht verletzt werden. Um dies auf verniinftige Weise zu gewihrlei-
sten, miissen die Menschen miteinander vereinbaren, eine Regierung mit einer
souverdnen Macht an der Spitze zu schaffen, die den Ausgleich zwischen
widerstreitenden Anspriichen garantieren kann. Es existiert also ein minima-
ler Kern von Sittlichkeit, der aus dem natiirlichen Recht zur Selbsterhaltung
und dessen verniinftiger Sicherstellung besteht. Dieser Kern reicht fir ein
soziales Zusammenleben aus, und er hat universelle Geltung, weil er sich
notwendig aus der menschlichen Natur selbst ableitet.

Fiir Grotius (wie iibrigens auch fiir Hobbes) gehorten Rechte zu den Merk-
malen der menschlichen Natur; sie gehOren zum natiirlichen Besitz der
Menschheit®. Wiirden sie nicht existieren, das heisst, konnten die Menschen
ihre Anspriiche nicht verniinftig verfolgen, wire eine menschliche Lebens-
weise unmoglich. Grotius fiithrt diese Gedanken noch weiter aus. Fiir ihn ist
ein Recht nicht bloss ein Anspruch, der sich aus dem Recht zur Selbsterhal-
tung ergibt, sondern eine willentliche Macht (recta ratio), diesen Anspruch
verniinftig zu machen, das heisst, die Fahigkeit zur Beurteilung der eigenen
Anspriiche gegeniiber denen der Mitmenschen. Doch kann ich hier darauf
nicht eingehen, ebensowenig wie ich Grotius’ Theorie der Moralitit behan-
deln kann, die iiber die minimalen, perfekten Rechte hinausgreift: ich spreche
von den imperfekten Rechten. Nur so viel sei angemerkt: Unser Moralsinn
erkennt, dass es von Natur aus vorteilhaft ist, die perfekten wie auch die
imperfekten Rechte anzuerkennen. Folglich sollten diejenigen, die an eine
gottliche Instanz glauben, unseren natiirlichen Verhaltenskodex in gleicher
Weise als ein von Gott gegebenes Naturgesetz betrachten. Der Begriff der
natiirlichen Gesetze lisst sich fiir Grotius daher vom Begriff der natiirlichen

4 Zu Grotius Theorie der Rechte s. bes. De iure bellis ac pacis, 1.1 u. 1.2.i. Vgl. R. Tuck,
Natural Rights Theories, Cambridge 1979, Kap. 3; ders., Grotius, Carneades and Hobbes,
in: Grotiana, N.S. 4, 1983, p. 43-62; K. Haakonssen, Hugo Grotius and the History of
Political Thought, in: Political Theory, 13 (1985), p. 239-265.

205



Rechte ableiten, und er betont, dass das Verhalten, das uns natiirlich gegeben
wurde, bereits in sich selbst verpflichtend ist, das heisst, auch in Abwesenheit
von Gott seine Geltung hats.

Pufendorf antwortete auf den Skeptizismus mit dem Hinweis, dass die
moralische Welt, dhnlich der physischen, einer gewissen Ordnung unterliegt;
er fragte dann, ob sich eine solche Ordnung von vornherein erklédren liesses. Er
sah eine Antwort darin, dass es ahnlich den Gesetzen der physischen Welt
auch solche gibe, nach denen sich sittliche Phdnomene richten. Wahrend
erstere jedoch kausale Gesetze sind, sind die letzteren praskriptive Gesetze, da
ihnen der freie Wille der Handelnden vorausgeht. Dartiberhinaus setzt die
Vorstellung eines praskriptiven Gesetzes einen Gesetzgeber voraus, niamlich
Gott. Das fundamentale préskriptive Naturgesetz ergibt sich aus der mensch-
lichen Natur und ihrer Situation in der Welt, d.h. aus dem Trieb zur Selbster-
haltung und aus der Tatsache, dass der Mensch diesen Trieb als einziges
Wesen nicht befriedigen kann. Das fundamentale Naturgesetz ist also, gesellig
Zu sein.

All dies kann angeblich vernunftgemaiss, ohne Riickgriff auf die Offenba-
rung, verstanden werden und bildet darum eine iberkonfessionelle Basis fiir
alle Moral. Das gleiche gilt zumindest fiir die unmittelbaren Ableitungen aus
diesem elementaren Gesetz. Das erste abgeleitete Naturgesetz versteht sich als
Aufforderung, gesellig zu sein, immer und iiberall, das heisst, in uns selber
und mit anderen, was wiederum bedeutet, dass wir sowohl Pflichten gegen uns
selbst, als auch gegen andere haben’. Es sei hier angemerkt, dass in dieser
naturrechtlichen Tradition eine Unterscheidung zu machen ist zwischen dem
Verpflichter einerseits, das heisst, der Person, die uns nétigt, unsere Pflichten
zu erfiillen, und dem Nutzniesser dieser Pflichten andererseits. Gott notigt uns
die Pflichten des Naturgesetzes auf, wihrend der Nutzniesser dieser Pflichten
entweder wir selber sind (Pflichten gegen sich selbst), oder eine andere Person
(Pflichten anderen gegentiber). Der Vorteil, den der Nutzniesser geniesst, ist
sein Recht. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist ein Recht das, was Pflicht
ist, entweder sich selbst oder anderen zu geben.

Rechte lassen sich auch auf andere Art von Pflicht und Gesetz ableiten.
Das, was uns als Pflicht auferlegt ist, muss reziprok unser Recht sein. In
diesem Sinn versteht man Recht als moralische Macht zu handeln. Rechte
werden durch das Naturgesetz gewihrt, damit die durch das Gesetz auferleg-

5 Grotius, De iure, Prol. XI-XII, XLIX, LI.
6 Samuel Pufendorf, De iure naturae et gentium, 1-11I; De officio hominis et civis, 1.
7 Dazu hat Pufendorf spiter Pflichten gegen Gott hinzugefiigt.

206



ten Pflichten erfiillt werden konnen. Rechte haben daher eine passive wie auch
eine aktive Dimension, und beide entspringen direkt aus den als Auflage des
natiirlichen Gesetzes verstandenen Pflichten.

Die Verbindung zwischen Recht und Pflicht wird noch enger, zieht man ein
weiteres Charakteristikum aus dem Werk Pufendorfs heran. Das lateinische
Wort officium, das liblicherweise mit «Pflicht» tibersetzt wird, geht hiufig
uber die Bedeutung des heutigen Terminus «Pflicht» hinaus: es meint ndmlich
das Amt, die Rolle oder den Stand, die wir im Leben einnehmen. Officia
beinhalten nicht nur die Pflichten, sondern ebenso begleitende oder implizite
Rechte. Die grundsitzlichen Amter des Lebens lassen sich in drei Kategorien
einteilen: erstens ein Mensch zu sein, der dem Naturrecht untersteht, zweitens
einer Familie anzugehoren, und drittens Mitglied einer Gesellschaft zu sein.

2. Naturrecht und Moralphilosophie im englischen Sprachraum
des 18. Jahrhunderts

Dies soll geniigen, um die beiden unterschiedlichen Richtungen der Natur-
rechtstradition des 17. Jahrhunderts zu charakterisieren. Man verstand die
Theorie der subjektiven Rechte nur unzureichend, und in ihrer extremen
Form, wie Hobbes sie vertrat, verabscheute man sie als reinen Atheismus und
Skeptizismus. Indem diese Theorie den Menschen als Individuum ansah,
dessen einziges sicheres Leitmotiv die Individualrechte waren, verwandelte sie
alle moralischen und sozialen Institutionen in kiinstliche Kompromisse zwi-
schen miteinander konkurrierenden Rechten und Anspriichen. Daher er-
schien das gesellschaftliche Leben als erschreckend, unvorhersehbar und un-
berechenbar. Es schien keine Garantie zu geben, dass nur schon im Prinzip
oder rein theoretisch ein korrekter, moralisch richtiger Kompromiss moglich
ist. Jedes Individuum machte ein Leben lang das jeweils Beste aus seiner
Situation.

Im Gegensatz dazu bot die Theorie des objektiven Naturgesetzes die Mog-
lichkeit grosser moralischer Sicherheit. Die Vorstellung, dass «Pflichten-cum-
Rechten» oder die officia das Leben, Teil der géttlichen Planung fiir die
menschliche Welt darstellten, zeigte, dass diese officia zumindest grundsatz-
lich, wenn man sie recht verstand, harmonisch miteinander existieren konn-
ten. Die Vorstellung von einer prinzipiellen Harmonie in der moralischen und
gesellschaftlichen Welt wurde zum festen Bestandteil der Teleologie und auch
des christlichen Ultilitarismus, der so charakteristisch fiir die Zeit der Aufkla-
rung werden sollte. Die Pufendorfsche Variante des Naturrechts wurde trans-

207



formiert und damit Teil der Hauptstromung der englischen und schottischen
Moralphilosophiet. Diese Philosophie bewertete die moralische Schépfung so,
dass sie als natiirliches Ziel die Gliickseligkeit versprach, und diese Gliickselig-
keit bestand aus moralischer Perfektibilitdt als angemessenem Ausdruck der
Liebe und Giite Gottes. Die Gesetze der Natur lieferten die Anleitungen, wie
man dieser hochsten Gliickseligkeit niherkommen konnte. Die einem zuge-
wiesenen officia des Lebens versprachen, vorausgesetzt, man verstand sie
richtig und fiihrte sie korrekt aus, eine stindig zunehmende Gliickseligkeit.

Letztlich hatte die allgemein positive Aufnahme dieser naturgesetzlich fun-
dierten Moralphilosophie, und kontrir die generelle Furcht und Abneigung
gegeniiber der subjektiv-rechtlichen Tradition, viel mit dem Problem der Ver-
pflichtung zu tun. Wenn subjektive Rechte das primédre Merkmal der morali-
schen Kraft des Menschen waren, dann musste die ganze Moralitdt darauf
beruhen, dass die Personen fihig wiren, sich selbst Pflichten aufzuerlegen.
Obwohl einige Denker, zum Beispiel Suarez und Grotius, die Vorstellung von
einer selbstauferlegten Verpflichtung vertraten, war diese Konzeption eine der
schwierigsten und nur langsam zu gewinnenden Einsichten innerhalb der
ganzen Geschichte der Moralphilosophie. Wahrend des 18. Jahrhunderts exi-
stierte eine Vielfalt von Meinungen, die die Vorstellung ablehnten, dass selbst-
auferlegte Pflichten die Basis der Moralitit bilden konnten. Ebenfalls wiesen
sie die sich daraus ergebenden Konsequenzen fiir den Status der Individual-
rechte ab. Als Illustration moge eine bewusst willkiirlich ausgewéahlte Passage
von Thomas Rutherforth, Professor der «Divinity» in Cambridge um die
Mitte des 18. Jahrhunderts, dienen:

8 Zu Pufendorfs Einfluss vgl. bes. R. Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique
de son temps, Paris 1988; K. Haakonssen, Natural law and the Scottish Enlightenment, in:
D.H. Jory u.C. Stewart-Robertson (Hg.), Man and Nature, Proc. of the Canadian Soc. for
Eighteenth-Century Studies TV (1985), p. 47-380; 1. Hont, The language of sociability and
commerce: Samuel Pufendorf and the theoretical foundations of the «four stages theory»,
in: Pagden (Hg.), Languages of Political Theory, p. 253-276; B. Lindberg, Naturrdtten i
Uppsala 1655-1720, Uppsala 1976; K. Luig, Zur Verbreitung des Naturrechts in Europa,
in: Tijdschrift voor Rechtsgeschiedenis/Revue d’histoire du droit XL (1972), p. 539-557,
H. Medick, Naturzustand und Naturgeschichte der biirgerlichen Gesellschaft. Die Urspriinge
der biirgerlichen Sozialtheorie als Geschichtsphilosophie und Sozialwissenschaft bei Samuel
Pufendorf, John Locke und Adam Smith, Gottingen 1973.— Zu Schottland vgl. auch die
weiteren Literaturangaben in K. Haakonssen, Natural Law and Moral Realism: The Scot-
tish Synthesis, in: M. A. Stewart (Hg.), Studies in the Philosophy of the Scottish Enlighten-
ment, Oxford 1990, p. 61-85; u. ders., Introduction to Thomas Reid, Practical Ethics.
Being Lectures and Papers on Natural Religion, Self~-Government, Natural Jurisprudence,
and the Law of Nations, Princeton, NJ, 1990.

208



It seems to be self-evidently true, that no man can have a right to manage his own person,
or to dispose of it in such a manner, as will render him incapable of doing his duty. For his
duty is a restraint, which arises from the law of nature: he cannot therefore have any right
to free himself from that, unless he has a right to free himself from all restraints, which the
law of nature has laid him under. The consequence of this is, that a mans right to his life or
his limbs is a limited right; they are his to use, but not his to dispose of. As they were given
him to use, whoever deprives him of them does him an injury. But then, as they are not his
to abuse or dispose of, it follows, that he breaks through the law of nature, whenever he
renders himself incapable of complying in any instance with that law, which the author
and giver of his life and limbs, has required him to observe. [...] The law of nature could
not in any respect be binding upon a man, if we suppose him to have such a right in his
own person, that he may at any time, by his own voluntary act, lawfully release himself
from the whole obligation of it, or in any respect render himself incapable of performing
it.?
Es gibt kaum eine pragnantere Formulierung der herrschenden Doktrin, dass
eine selbstauferlegte Verpflichtung nicht zur Grundlage der Moralitidt werden
kann. Man schloss daraus, dass subjektive Rechte sich in irgendeiner Weise
auf einen hoheren moralischen Standard zuriickfiithren lassen miissten. Indivi-
dualrechte waren nicht einfach iibertragene Vollmachten, sondern Befugnisse,
die zu einem bestimmten Zweck verliechen wurden: um nédmlich zur allumfas-
senden moralischen Ordnung beizutragen. Darum wurden sie auch niemals
ohne gleichzeitige Einschridnkung verlichen, das heisst, sie wurden mit einer
korrespondierenden Pflicht zum Begriff der «officia» verkniipft.

Eine solche Moralphilosophie war natiirlich massgeschneidert fiir eine kon-
servative Aufklarung!o. Die Betonung der wiederzuerkennenden officia des
Lebens und der Gesellschaft gab der Existenz traditioneller gesellschaftlicher
Einrichtungen einen einleuchtenden Auftrag. Der Verweis auf die Ausgegli-
chenheit von Rechten und Pflichten verlieh dem Ideal der moralischen Ver-
vollkommnung durch Aufkldrung Glaubwiirdigkeit und gab den Versuchen
zur gesellschaftlichen Besserung ebenfalls ihre Berechtigung. Der philosophi-
schen Grundlage nahmen sich hauptséchlich die Professoren der Moralphilo-
sophie an den schottischen Universitidten an, besonders Francis Hutcheson

9 Thomas Rutherforth, Institutes of Natural Law [1754], 2 Bde., 2. Ausg. Cambridge 1779,
Bd. I, p. 146f.

10 Vgl. J.G.A. Pocock, Post-Puritan England and the Problem of the Enlightenment, in:
P. Zagorin (Hg.), Culture and Politics from Puritanism to the Enlightenment, Berkeley
1980, p. 91-111; ders. Clergy and Commerce. The Conservative Enlightenment in Eng-
land, in: R. Ajello et al. (Hg.), L'eta dei Lumi: studi storici sul settecento europeo in onore di
Franco Venturi, 2 Bde., Napoli 1985, II, p. 523—-568; ders., Conservative Enlightenment
and Democratic Revolutions: The American and French Cases in British Perspective, in:
Government and Opposition 24 (1989), p. 81-105; ders., Josiah Tucker on Burke, Locke,
and Price: A study in the Varieties of Eighteenth-Century Conservatism, in: Pocock,
Virtue, Commerce, and History, Cambridge 1985, p. 157-191.

209



und Thomas Reid!". Thre Thesen prigten die geldufigen Argumentationsmu-
ster der populdren Moralphilosophie, und ihre Gedanken erreichten ein sich
stetig vergrosserndes Lesepublikum. Thre Ideen wurden in den Akademien der
Dissenters in England und in den Colleges der nordamerikanischen Kolonien
gelehrt.

3. Schwierigkeiten mit der Formulierung der Menschenrechte

Als politische Umsténde die amerikanischen Kolonisten zwangen, ihre, wie sie
glaubten, fundamentalen Rechte gegen die britische Regierung zu verteidigen,
begannen die Intellektuellen unter ihnen, nach einer theoretischen Unter-
mauerung dieser Rechtsanspriiche zu suchen. Aufgewachsen mit der Kombi-
nation von Naturrechtstheorie und schottischer Moralphilosophie, wandten
sie sich nun wie selbstverstandlich diesen Lehrmeinungen zu'2. Wihrend sie
ohne Zdogern den englischen konstitutionellen Traditionalismus verwarfen —
auf das Wie kann ich hier nicht eingehen —, begegneten sie in der Pramisse von
der abgeleiteten Natur der Rechte einem echten Stolperstein. Es scheint als ob
niemand unter ihnen eine radikale Theorie der subjektiven Rechte, deren
Anfang wir bei Grotius und Hobbes finden, zu formulieren vermochte. Vom
philosophischen Standpunkt aus gesehen, blieben die Rechte abgeleitet — auch
fiir die revolutiondren Amerikaner. Doch machte man bedeutende Fort-
schritte in der Formulierung einer Theorie der Naturrechte als des Funda-
ments von Moral und Gesellschaft. Ich werde im folgenden zwei Beispiele
thematisieren.

4. Unverdusserliche Rechte

Das Problem der Unverdusserlichkeit der Rechte war fiir das Verstdndnis und
die Rechtfertigung des Disputes Amerikanern wie Briten von zentraler Bedeu-
tung. Sollten gewisse Grundrechte das moralische Kriterium bilden, nach dem
das Verhalten jeder eingesetzten Instanz gepriift werden konnte, dann muss-

11 Vgl. J. Moore, The Two Systems of Francis Hutcheson: On the Origins of the Scottish
Enlightenment, in: Stewart (Hg.), a.a.0., p. 37-59; K. Haakonssen, Natural Law and
Moral Realism, ebd., p. 87-126. W. Leidhold, Ethik und Politik bei Francis Hutcheson,
Freiburg/Miinchen 1985. Fiir Reid vgl. Haakonssen, Introduction, in: Reid, Practical
Ethics, Princeton, NJ, 1990.

12 Vgl. die weiterfithrende Literatur am Ende dieses Beitrags.

210



ten solche Rechte folgende Merkmale aufweisen: Sie mussten erstens auf einer
Grundlage basieren, die aller Autoritdt vorauslag. Zweitens mussten sie in
irgendeiner Weise charakteristisch fiir die ganze menschliche Gattung sein,
das heisst, sie mussten ihre Giiltigkeit fiir Menschen innerhalb und ausserhalb
eines gesellschaftlichen Zusammenschlusses haben. Und drittens mussten die
Institutionen der Gesellschaft als Verteidiger solcher Rechte fungieren. Das
aber war nichts anderes als der zentrale Gehalt der theoretischen Begriindung
der amerikanischen Auflehnung gegen die britische Autoritit und die Voraus-
setzung fiir das Entstehen einer neuen biirgerlichen Gesellschaft. Die Frage
stellte sich, wie man die Behauptung rechtfertigen konnte, dass bestimmte
Rechte grundsatzliche Rechte dieser Art seien, und um welche Rechte es sich
handelte.

Innerhalb des Rahmens der Naturrechtstradition hort sich die Antwort
beinahe trivial an. Lediglich das grosse Bediirfnis der Griindungsviter der
Nation — und hier ist besonders Thomas Jefferson zu nennen —, das Entschei-
dende der britischen Provokation theoretisch zu formulieren, brachte das
Wesentliche an den Tag. Doch selbst so blieb die Erkldrung oberflachlich. Es
hiess, theoretisch Selbstverstindliches praktisch umzusetzen.

Die Argumentation war folgendermassen strukturiert: Wenn Naturrechte
sich aus den Pflichten ableiten lassen, die die Naturgesetze auferlegen, das
heisst, wenn sie gesetzliche Vollmachten sind, die den Menschen zugestanden
werden, damit sie ihre Pflichten und damit ihren Zweck erfiillen, dann sind,
dem Naturgesetz nach, solche Rechte Voraussetzungen des menschlichen be-
ziehungsweise des sittlichen Lebens. Darum ist es moralisch nicht zu rechtfer-
tigen, solche Rechte zu verdussern. Recht ist Pflicht, und Pflicht ist Recht.

Ich mochte kurz darauf hinweisen, dass der Terminus Naturrecht (d.h.
«natural right») nicht genau definiert war. Im weitesten Sinn verstand man
unter Naturrecht die Rechte, die die Menschen im Naturzustand besassen, im
Unterschied zu den positiven Rechten, die von der biirgerlichen Gesellschaft
begriindet waren. Zu den Naturrechten in diesem Sinne gehorten das Recht
auf Eigentum und die Vertragsrechte — Rechte, die von dem anderen, restrikti-
veren Sinn des Terminus ausgeschlossen waren. Denn Naturrechte wurden
auch von erworbenen Rechten unterschieden, die das Resultat menschlicher
Aktivitdt oder Einrichtung waren — als typisches Beispiel galt der Erwerb von
Besitztum oder das Eingehen von Vertrdgen —, wihrend Naturrechte ohne
solche Initiativen auf Menschen bezogen waren. Einige der Rechte, die diesem
Sinne nach «natiirlich» hiessen, hielt man fiir verdusserlich, andere fiir unver-
dusserlich.

Offensichtlich kann nur eine begrenzte Zahl an natiirlichen, nicht-erworbe-

211



nen Rechten unverdusserlich sein. Bezogen auf spezifische Rechte bedeutet
dies, dass innerhalb der Naturrechtstheorie nur die Rechte auf Leben und
Freiheit als unverdusserlich gelten. Wir haben die Pflicht, und folglich das
Recht, Gottes Schopfung, deren Ausdruck wir sind, zu erhalten. Ahnlich
haben wir die Pflicht und damit auch das Recht, uns als moralische Personen
unter dem natiirlichen Gesetz zu erhalten, was bedeutet, dass wir nicht be-
rechtigt sind, unsere Freiheit aufzugeben: es muss von ihr immer ein Zeugnis,
wenn auch vielleicht nur rudimentér in Form eines Rechts auf Beurteilung.
erhalten bleiben. Aus diesem Grunde kann z.B. keinc natiirliche Sklaverei
existieren: ein Lebewesen, das nicht wenigstens ein Minimalmass an morali-
schem Urteilsvermdgen iiber sich besitzt, kann einfach keine Person oder kein
sittlich Handelnder sein. Diese Minimalforderungen miissen unbedingt ge-
schiitzt werden, selbst in Falle einer lebenslangen Abhéingigkeit.

Zusitzlich zu den beiden Grundrechten auf Leben und Freiheit haben wir
noch die Pflicht, und deshalb auch das Recht, nach den Mitteln zu suchen, mit
deren Hilfe wir die beiden Grundrechte sichern konnen. Auf unsere physische
Existenz bezogen bedeutet dies, dass wir uns die Dinge um uns herum aneig-
nen miissen. Hieraus ergibt sich unser Recht auf Eigentum, das — obwohl es
sich um ein unverdusserliches Recht handelt — nie mehr bedeuten kann als ein
Recht auf die Suche nach Eigentum (einschliesslich, wie einige meinten, eines
Rechts auf Unterhalt). Was unser moralisches Selbst anbelangt, so miissen wir
uns die Mittel zur Unabhéngigkeit des Urteilsvermogens, nimlich Meinungs-
und Redefreiheit, eigenstidndig suchen.

Dic Rechte und Pflichten der Mittel, die die genannten fundamentalen
Rechte und Pflichten sicherzustellen haben, sind eindeutig von den letzteren
zu unterscheiden. Die ersteren — also die Rechte der Mittel — stellen so etwas
wie Rahmenrechte dar, weil eine Vielzahl von institutionellen Einrichtungen
sie ausfiithren kann. Aus diesem Grunde wahlte Jefferson fiir die Unabhingig-
keitserkldrung die allgemeine und vage Phrase vom Recht des Strebens nach
Gliick — «the pursuit of happiness» — das das Streben sowohl nach physischen
wie auch nach moralischen Mitteln einschliessen konnte.

Diese Erweiterung und der implizierte Ausschluss des spezifisch unverdus-
serlichen Rechts auf Privatbesitz war kontrovers, doch vollig im Sinne der
skizzierten Naturrechtsdoktrin, und zwar aus folgendem Grund: Wahrend
das Recht des Strebens nach Gliick, als Rahmenrecht gesehen, tatsdchlich
notwendig und unverdusserlich war, bildeten sie spezifischen Formen, die es
unter gewissen Bedingungen annahm, das Resultat menschlicher Handlun-
gen. Die spezifischen Rechte, zu denen sie fiihrten (z. B. Gemeinschafts- versus

212



Privatbesitz), waren daher erworben und verdusserlich'. Ahnliches gilt von
allen anderen Rechten (obwohl sie letztendlich ihre Berechtigung von den
fundamentalen, unverausserlichen Rechten ableiteten, und somit vom Natur-
gesetz), die im Dienste der Fundamentalrechte standen.

Diese Losung des Problems der Rechte resultiert aus der zusammenhén-
gendsten Interpretation, die von den zentralen Formulierungen des amerika-
nischen Standpunktes hauptsichlich bei Jefferson gegeben werden kann. Sie
legte die Basis fiir eine allgemeine Zuriickweisung des englischen Traditiona-
lismus und Konventionalismus, etwa bei Blackstone, soweit es sich um die
elementaren Naturrechte handelte. Dadurch gab sie auch dem Gesellschafts-
vertragsdenken Bedeutung'é. Der Vertrag zur Griindung einer biirgerlichen
Regierung wurde zwischen Individuen geschlossen, die einen identifizierbaren
Kern an Rechten beibehielten, zu deren Schutz andere Rechte verdussert
wurden, um lberhaupt eine Regierung griinden zu kénnen. Mit der Ein-
schrankung der natiirlichen Rechte auf drei wohlbekannte Rechte wurde der
verdusserliche und erworbene Charakter der iibrigen betont. Diese Argumen-
tation sicherte den Griindungsvitern Amerikas einen grossen Spielraum fiir
die Assimilation des historisch Kontingenten's.

In gewisser Weise folgte die Losung des Problems der Logik der traditionel-
len Naturrechtstheorie, die besagte, dass gewisse fundamentale Rechte unver-
dusserlich seien, weil sie dem Naturrecht nach auch gleichzeitig Pflichten
darstellten. Alle anderen «Pflichten-cum-Rechten» leiteten ihre eigene Berech-
tigung mehr oder weniger direkt von ihnen ab. Keiner der amerikanischen
Theoretiker unterbreitete eine klare Konzeption von Rechten als unabgelei-
tete, primire Charakteristika der menschlichen Person, und man kann sich
des Eindrucks nicht erwehren, dass ein Grossteil ihrer offensichtlichen morali-
schen Sicherheit darauf beruhte, dass sie innerhalb der komfortablen morali-
schen Welt der traditionellen Naturrechtstheorie, mit ihrer Versicherung eines

13 Vgl. Jefferson: «It is a moot question whether the origin of any kind of property is derived
from nature at all. [...] By an universal law, indeed, whatever, whether fixed or movable,
belongs to all men equally and in common, is the property for the moment of him who
occupies it, but when he relinquishes the occupation, the property goes with it. Stable
ownership is the gift of social law, and is given late in the progress of society.» Brief an
Isaac Mc Pherson vom 13. August 1813, in: The Writings of Thomas Jefferson, hg.v. A.E.
Bergh, 20 Bde., Washington, D.C., 1907; vgl. White, Philosophy of the American Revolu-
tion, New York 1981, p. 213-228.

14 S. weiter K. Haakonssen, From Natural Law to the Rights of Man, in: Lacy u. Haakons-
sen (Hg.), Culture of Rights, Cambridge 1991, p. 35ff.

15 Vgl. Jeffersons Diktum, dass «[our government] is a composition of the freest principles of
the English constitution, with others derived from natural right and natural reason»,
«Notes on Virginia, in: Writings of Jefferson, a.a.0., Bd. 11, p. 1-261, hier p. 120.

213



im Prinzip harmonischen Gleichgewichts von Rechten und Pflichten, einge-
bettet blieb.

Sollte diese Darstellung zutreffen, bleibt dennoch die Frage, warum Ameri-
kaner (und eine wachsende Anzahl von Briten) immer hdufiger Leben und
Freiheit sowie das Streben nach Gliick (oder dhnliches) als Rechte einforder-
ten, wenn sie sie sogleich als Pflichten ansahen. Man konnte argumentieren,
dass es rhetorisch und polemisch weitaus effektiver war, darauf hinzuweisen,
dass berechtigte Anspriiche verneint wurden, als festzustellen, dass Pflichten
wegfielen. Eine andere, in theoretischer Perspektive weitaus interessantere
Antwort ergibt sich allerdings, wenn man sich einer auf den ersten Blick damit
nicht zusammenhidngenden Frage zuwendet, die sich ebenfalls aus dieser
Interpretation ergibt, nimlich der Frage, was denn aus den Pflichten anderen
gegeniiber geworden war.

Wie wir gesehen haben, gehorte die Pramisse der grundsatzlichen und uni-
versalen Verpflichtung zur unbedingten Erhaltung von Gottes moralischer
Schopfung, sei es in uns selber oder in anderen, zum festen Bestandteil der
Naturrechtstheorie. Wir konnen diese Pflicht nur erfiillen, wenn wir gesellig
sind und danach streben, zum gemeinschaftlichen Wohl beizutragen. Alle
fundamentalen unverdusserlichen Rechte sind jedoch nach der amerikani-
schen Theorie grundsitzlich aus den Pflichten uns selbst gegeniiber abgeleitet.
An dieser Stelle tritt nun die Gleichheit der fundamentalen Rechte hinzu. Da
Lebensschutz, Freiheit und das Streben nach Gliick Pflichten darstellen, die
fiir alle gleich sind, gilt das ebenso fiir die korrespondierenden Rechte. Gleich-
zeitig existiert fiir jeden Menschen die Pflicht, diese Gleichheit nicht zu storen,
das heisst, danach zu trachten, dass alle sich ihrer fundamentalen Rechte
erfreuen konnen. Oder, anders gesagt, es ist die hochste Pflicht eines jeden
Menschen, andere in Ruhe zu lassen (d.h. die Privatsphére der anderen nicht
anzutasten)'s,

Dieser Auffassung liegt die Annahme zugrunde, dass man Gottes morali-
sche Schopfung am besten fordert, wenn jeder seinen eigenen Teil davon
kultiviert, das heisst, wenn jeder auf sich selbst achtet. Zwei Gesichtspunkte

16 Vgl. Jefferson: «No man has a natural right to commit aggression on the equal rights of
another; and this is all from which the laws ought to restrain him; every man is under the
natural duty of contributing to the necessities of the society; and this is all the laws should
enforce on him; and, no man having a natural right to be the judge between himself and
another, it is his natural duty to submit to the umpirage of an impartial third. When the
laws have declared and enforced all this, they have fulfilled their functions; and the idea is
quite unfounded, that on entering into society we give up any natural right.» Brief an
Francis W. Gilmer vom 7. Juni 1816, in: Writings of Jefferson, a.a.0., Bd. XV, p. 24.

214



spielen hier eine Rolle. Erstens, wer nicht auf seine eigenen fundamentalen
«Pflichten-mir-Rechten» achtet, bekundet damit moralische Unreife; und je
mehr moralische Unreife vorherrscht, desto weiter entfernt liegt das hochste
gemeinsame Gut. Diese fundamentale naturgesetzliche, letztlich jedoch prote-
stantische Idee der Notwendigkeit der personlichen Urteilsfahigkeit in morali-
schen Angelegenheiten, betonte immer die Dimension der Rechte in der ambi-
valenten Verkniipfung von Rechten-miz-Pflichten. Die andere Annahme
unterstellt, dass die individuelle Kultivierung des eigenen Lebens, der eigenen
Freiheit und des eigenen Strebens nach Gliick am realistischsten und effizien-
testen ist. Ihr Realismus stiitzt sich auf die Evidenz, dass die Selbstliebe eine
der fundamentalsten Eigenschaften der menschlichen Natur ist. Aus diesem
Grunde ist auch die Effizienz gewéhrleistet, denn im Ganzen gesehen sind die
Menschen eher dazu geneigt, ihre eigenen Ziele zu verfolgen, und nicht die
anderer. Als sich schliesslich dieser Aspekt der Rechtstheorie mit der volks-
wirtschaftlichen Theorie des Markts verband, wurde ihr Charakter zuneh-
mend politisch. So gesehen ist es wenig verwunderlich, dass Lebenssicherung,
Freiheit und Streben nach Gliick als Rechte und nicht als Pflichten betont
werden sollten, obwohl sie ebenso Pflichten waren.

5. Autonomie und Verpflichtung

Das zweite Argument zur Modifizierung der konventionellen Naturrechts-
theorie und fiir eine subjektive Rechtstheorie kam nicht aus Amerika, sondern
aus der Schweiz, und zwar formulierte es der in Amerika einflussreiche Jean-
Jacques Burlamaqui.

Ein Charakteristikum des moralischen Denkens des 18. Jahrhunderts war
die auf den ersten Blick paradoxe Ausbreitung von Theorien, welche die
moralische Autonomie des einzelnen betonten und dennoch an naturrecht-
lichen Grundlagen der Moral festhielten. Ich denke hier an die wichtigsten
englischen und schottischen Theorien von einer natiirlichen moralischen
Kraft — Vernunft, Gewissen oder moralischer Sinn. Weder der Sinn, noch die
Vernunft, noch das Gewissen haben jedoch die Autonomie vollstindig be-
griindet. Fiir die meisten Denker war die moralische Kraft immer noch vom
Naturgesetz bestimmt. Hiermit verband sich noch ein Kennzeichen der tradi-
tionellen Naturrechtstheorie, nidmlich die Idee einer hoheren Autoritit als der
Vorbedingung einer moralischen Verpflichtung. Gewoéhnlich nahm man an,
dass die gottliche Autoritét eine notwendige Bedingung der naturrechtlichen
Verpflichtung sei und dass alle anderen Verpflichtungen sich vom Naturrecht

215



herleiteten. Nur wenige frithmoderne Denker, zu denen aber Grotius zéhlt,
haben klar und deutlich behauptet, dass es Verpflichtungen ohne gottliche
Autoritdt geben konne. Es stimmt, dass viele, vielleicht die meisten von ihnen,
den reinen Pufendorfschen Voluntarismus zuriickwiesen, wozu sie allerdings
den scholastischen Unterschied zwischen Inhalt und Form im Naturrecht
brauchten. Unter Inhalt verstanden sie das Gute und Tugendhafte, welches
von der natiirlichen moralischen Kraft des Menschen begriffen werden konne.
Aber um Verpflichtungen darauf zu begriinden, bendtigte man die Rechts-
kraft, die vom hochsten Gesetzgeber, d.h. Gott, abhidngig war. Dass die
Menschen sich selber Verpflichtungen auferlegen konnten, ohne letztlich eine
gottliche Autoritit dafiir vorauszusetzen, war besonders schwer zu akzeptie-
ren. Man nahm an, dass eine solche Autonomie eine Moral ohne Gottheit
ermoglichen wiirde, wie auch schon Grotius angemerkt hatte. Da eine Erkla-
rung der Moral nach einem Schema subjektiver Rechte die Fahigkeit zu
vertraglicher Verpflichtung ohne Bezug auf ein hoheres Gesetz erforderte, war
diese weit verbreitete Argumentation besonders hinderlich fiir die Entwick-
lung einer solchen subjektiven Rechtstheorie.

Bereits im 18. Jahrhundert gab es schon Versuche, die Idee der Selbst-
Verpflichtung zu formulieren, aber wie bei anderen Begriffen der subjektiven
Rechtstheorie wird auch dabei, wenigstens in Grossbritannien und Amerika,
kein Durchbruch erzielt. Am fortschrittlichsten ist wohl Richard Price’s Theo-
rie der Verpflichtung und Selbstbestimmung!’, aber auch er verldsst sich
gleichsam auf ein moralisches, zudem platonisches, Sicherheitsnetz'®. Abgese-
hen davon ist der Versuch Jean-Jacques Burlamaquis besonders wichtig, weil
er im Rahmen einer Naturrechtstheorie vorgetragen und fiir die amerikani-
sche Theorieentwicklung folgenreich wurde.

Burlamaquis zweibandiges Werk konzipiert ein umfassendes natur- und
staatsrechtliches System. Ausserlich folgt es der Pufendorfschen Systematik,

17 Richard Price, A Review of the Principal Questions in Morals [1758], hg.v. D.D. Raphael,
Oxford 1974, Kap. 5—6; ders., Observations on the Nature of Civil Liberty, the Principle of
Government, and the Justice and Policy of the War with America, London 1776, p. 2—6;
ders., Additional Observations on the Nature and Value of Civil Liberty, and the War with
America, London 1777, p. 1-15.

18 Z.B. Additional Observations, p. 11.

19 Jean-Jacques Burlamaqui, Principes du droit naturel et droit politique, 2 Bde., Genéve
1747. Vgl. B. Gagnebin, Burlamaqui et le droit naturel, Genéve 1944; A. Dufour, Le
Mariage dans I'école Romande du droit naturel au XVIlle siécle, Genéve 1976, p. 65-82.R.
F. Harvey, Jean-Jacques Burlamaqui: A Liberal Tradition in American Constitutionalism,
Chapel Hill 1937. U.M. von Eckardt, The Pursuit of Happiness in the Democratic Creed,
New York 1959, Kap. 8; White, Philosophy of the American Revolution, New York 1981.

216



aber dahinter steht ein scharfer analytischer Verstand, wie in der hier beson-
ders interessierenden Idee der Verpflichtung als Grund aller Moral. Burlama-
qui setzt mit einer Darstellung der praktischen Vernunft ein. Menschliches
Tun, im Gegensatz zur einfachen korperlichen Bewegung, ist zielstrebig, es hat
einen bestimmten Zweck. Eine praktische Regel, oder Regel des Tuns, be-
stimmt deshalb nur den Zusammenhang zwischen Tun und Zweck:
Cela posg, je dis que tout homme qui se propose une certaine fin, & qui connoit le moyen
ou la régle qui seule peut le conduire a cette fin & lui faire obtenir ce qu’il cherche, un tel
homme se trouve par cela méme dans la nécessité de suivre cette régle & d’y conformer ses
actions. Autremont il seroit en contradiction avec lui-méme; il voudroit une chose, & il ne

la voudroit pas; il desireroit une fin, & il négligeroit les moyens, qui, de son propre aveu,
peuvent seuls I'y conduire.

Unter diesen Umstdnden ist die Anerkennung einer praktischen Regel, einer
Regel des Handelns, deshalb eine «berechtigte Notwendigkeit» oder eine Ver-
pflichtung, «da die Verpflichtung, in ihrer urspriinglichen Form, nichts weiter
als eine von der Vernunft hervorgebrachte Begrenzung der Freiheit ist, inso-
fern als die Ratschldge der Vernunft die Beweggriinde sind, die uns zu einer
besonderen Verhaltensweise bestimmen, besser als jede andere». Dies ist der
natiirliche Zustand der Menschen. Dass die Vernunft in diesem Sinne unser
Verhalten regelt, ist unvermeidlich: «deshalb gentiigt es der Vernunft, allein ein
System der Moral, der Verpflichtung und der Pflichten zu griinden; denn
wenn wir einmal annehmen, dass es verniinftig ist, gewisse Dinge zu tun oder
zu vermeiden, dann ist dies wirklich eine Anerkennung unserer Verpflich-
tung»?,

Als néchstes kritisierte Burlamaqui alle die traditionellen Einwdnde gegen
die Idee der selbstauferlegten Verpflichtung: dass die /dee der Verpflichtung
selbst auf einen vom Verpflichteten unterschiedenen Verpflichter bzw. eine
verpflichtende Gewalt hindeutet; dass man keinen Vertrag mit sich selbst
haben kann; dass man sich selbst nicht zwingen kann, weil ein aufhebbarer
Zwang keiner ist; dass die Verpflichtung ein Gesetz und dieses eine hohere
Autoritdt impliziert. Burlamaqui gibt zu, dass dies allgemeine Meinungen
sind, behauptet aber, dass sie an der eigentlichen Frage vorbeigehen. Er er-
klirt ferner:

Il est vrai que ’homme peut, s’il veut, se soustraire aux obligations que la raison lui

impose: mais, s’il le fait, c’est a ses périls & risques, & il est forcé de reconnoitre lui-méme
qu’une telle conduite est déraisonnable. Mais conclurre de-14 que la raison seule ne sauroit

20 Burlamaqui, Principes, 1, 11.7.vi.

217



nous obliger, c’est aller trop loin; puisque cette conséquence porteroit également contre
I'obligation que le supérieur impose.?!

Folglich ist eine voluntaristische Darstellung des Naturrechts unméglich, da
unsere Verpflichtung gegeniiber menschlichen Gesetzgebern oder sogar ge-
geniiber Gott als Moralgesetzgeber eine selbstauferlegte ist.

Friihere rationalistische Systeme der Ethik, etwa dasjenige von Leibniz, der
Cambridger Platoniker, von Samuel Clarke und seinen Schiilern und, noch
frither, von Suarez, haben Burlamaquis Beweise zum Teil wohl schon vorweg-
genommen. Mit aussergewohnlicher Klarheit aber behauptet der Schweizer
Denker, sein Argument belege eindeutig, dass alle Moral auf rational selbst-
auferlegter Verpflichtung ruhe und dass nichts als die menschliche Vernunft
die Moral unterstiitze.

Diese Kombination einer starken Theorie der menschlichen moralischen
Selbstbestimmung mit einer traditionsgebundenen Theorie der Durchfiihrung
einer solchen Selbstbestimmung charakterisiert die tiefe philosophische Ambi-
valenz der sogenannten menschenrechtlichen Theorien im spiten 18. Jahr-
hundert. Denker wie Burlamaqui und andere unter den rationalistischen Dis-
sentern, die allmahlich den Weg zur Idee der moralischen Autonomie wie zur
Idee der selbstauferlegten Verpflichtung fanden, konnten nur schwer die Im-
plikation akzeptieren, dass die Selbstbestimmung die moralische Harmonie zu
einer unendlichen Aufgabe und nicht zu einem rechtfertigbaren Ideal macht.
Ihre Idee der moralischen Person iibernahm jedoch leicht die alte politische
Rhetorik der Selbstverwaltung und gab ihr einen bisher fehlenden individuali-
stischen Sinn. Fiir kurze Zeit konnten Theoretiker weit auseinanderliegender
Glaubensrichtungen — obgleich sie sich in Begriffen wie Recht, Selbstverwal-
tung und Natur unterschieden — mit Jefferson iibereinstimmen, dass

Every man, and every body of men on earth, possesses the right of self-government. They

receive it with their being from the hand of nature. Individuals exercise it by their single
will; collections of men by that of their majority.2

Der Mann, der hellsichtig gesehen hat, wohin dies alles fiihren wiirde — und
der das tiberhaupt nicht gern hatte, war Edmund Burke, fiir den hier eine neue
Idee der Menschenrechte aufschien. Burke hatte beides: recht und unrecht.
Viele Zeitgenossen haben von solchen Rechten geredet, und einige sogar von
Frauenrechten. Mein Hauptinteresse hier ist aber die Ideengeschichte der

21 Burlamaqui, Principes, I, I1.7.x1

22 Jefferson, Opinion upon the question whether the President should veto the Bill, declaring
that the seat of government shall be transferred to the Potomac, in the year 1790. Brief
vom 15 Juli 1790, in: Writings of Jefferson, a.a.0., Bd. III, p. 60.

218



Rechte, nicht die Rede davon, und, wenn ich mich nicht irre, haben nur
wenige genau verstanden, wovon die Rede war. Es gab, wenn nicht gute,
wenigstens doch verstdndliche Griinde dafiir, und schliesslich ist vielleicht eine
zusammenhdngende Theorie daraus geworden, obgleich wohl erst nach dem
Ende des 18. Jahrhunderts. Im ganzen dauerte der traditionelle begriffliche
Aufbau des Naturrechts, mit Pflichten und Rechten, in seiner komfortablen
Ordentlichkeit, auf beiden Seiten des Atlantiks fort. Wie der grosse amerikani-
sche Rechtsgelehrte James Wilson sagte: «The laws of nature are the measure
and the rule; they ascertain the limits and the extent of natural liberty.»
Trotzdem haben sich in diesem Rahmen die amerikanischen Denker vom
britischen Traditionalismus freigearbeitet und eine Kultur geschaffen, in der
die Rede von Rechten gedeihen konnte, egal was sie auch sagen wollte.

Weiterfilhrende Literatur

Zur Moralphilosophie in Amerika vgl. bes.:

N. Fiering, Jonathan Edward’s Moral Thought and Its British Context, Chapel Hill 1981.

B. Kuklick, Churchmen and Philosophers: From Jonathan Edwards to John Dewey, New
Haven, Conn., 1985, Kap. 1-6.

E. Flower und M.G. Murphey, A History of Philosophy in America, 2 Bde., New York 1977.

Zu den amerikanischen Colleges vgl. bes.:

H. Miller, The Revolutionary College: American Presbyterian Higher Education, 17071837,
New York 1976.

D.W. Robson, Educating Republicans. The College in the Era of the American Revolution,
1750-1800, Westport, Conn., 1985.

D.C. Humphrey, From King's College to Columbia, 1746—1800, New York 1976.

M.A. Noll, Princeton and the Republic 1768—1822, Princeton, NJ, 1989.

D. Sloan, The Scottish Enlightenment and the American College Ideal, New York 1971.

Zum Naturrecht in Amerika vgl. z.B.:

Fiir Pufendorf- H. Welzel, Ein Kapitel aus der Geschichte der amerikanischen Erkldrung der
Menschenrechte, in: R. Schnur (Hg.), Zur Geschichte der Erkldrung der Menschenrechte,
Darmstadt 1964, S. 238-259.

C. Rossiter, Seedtime of the Republic, New York 1953, bes. S. 212ff.

23 James Wilson, Lectures on Law, in: Works, hg. v. J. Dewitt Andrews, 2 Bde., Chicago
1896, Bd. I, p. 276. Zu Wilson s. bes. S.A. Conrad, Polite Foundation: Citizenship and
Common Sense in James Wilson’s Republican Theory, in: Supreme Court Review 1984
(1985), p. 359-388; ders., Metaphor and Imagination in James Wilson’s Theory of Fede-
ral Union, in: Law and Social Inquiry 13 (1988), p. 1-70; Stimson, «A Jury of the
Country», in: Sher u. Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 193-208; ders., The Ameri-
can Revolution in the Law. Anglo-American Jurisprudence before John Marshall, London
1990, p. 127-136.

219



A. Haddow, Political Science in American Colleges and Universities 1636—1900, New York,
London 1939.

Fiir Locke: J. Dunn, The politics of Locke in England and America in the eighteenth century,
in: J.W. Yolton (Hg.), John Locke: Problems and Perspectives, Cambridge 1969, S. 45-80.

D. Grimm, Europdisches Naturrecht und Amerikanische Revolution. Die Verwandlung poli-
tischer Philosophie in politische Techne, in: Jus commune 111 (1970), S. 120-151.

T.L. Pangle, The Spirit of Modern Republicanism: The Moral Vision of the American Founders
and the Philosophy of Locke, Chicago 1988.

J.G.A. Pocock, Virtue, Commerce and History, Cambridge 1985.

Zur schottischen Aufkldarung in Amerika vgl. z.B.:

D. Walker Howe, Why the Scottish Enlightenment was Useful to the Farmers of the Ameri-
can Constitution, in: Comparative Studies in Society and History 31 (1989), S. 572-587.
R.B. Sher, Introduction: Scottish-American Studies, Past and Present, in: R.B. Sher und
J.R. Smitten (Hg.), Scotland and America in the Age of the Enlightenment, Princeton, NIJ,

1990, S. 1-27.

G. Wills, Inventing America: Jefferson’s Declaration of Independence, New York 1979.

R. Hamowy, Jefferson and the Scottish Enlightenment, in: William and Mary Quarterly 36
(1979), S. 503-523.

P.J. Diamond, Witherspoon, William Smith and the Scottish Philosophy in Revolutionary
America, in: Sher und Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 115-132.

D.F. Norton, Francis Hutcheson in America, in: Studies on Voltaire and the Eighteenth
Century CLIV (1976), S. 1547-1568.

C. Robbins, «When it is that Colonies may turn Independent»: An Analysis of the Environ-
ment and Politics of Francis Hutcheson (1694—1746), in: William and Mary Quarterly 11
(1954), C. 214-251.

S.C. Stimson, «A Jury of the Country»: Common Sense Philosophy and the Jurisprudence of
James Wilson, in: Sher u. Smitten (Hg.), Scotland and America, S. 193-208.

220



	Vom Naturrecht zu den Menschenrechten

