
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Subjektsein heute

Autor: Welsch, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stildia Philosophica 51/92

WOLFGANG WELSCH

Subjektsein heute

Zum Zusammenhang von Subjektivität, Pluralität und Transversalität

«Dass jeder von uns eine offene Kombination
einer Vielzahl von Stimmen darstellt, ist
vielleicht so schwierig zu begreifen, ja eine so
frevelhafte Konzeption, wie die Unendlichkeit
und Vielheit von Welten im 16. Jahrhundert.
Ich möchte Sie daran erinnern, dass Giordano
Bruno [...] genau für diese Idee im Jahre 1600

verbrannt wurde.»
Philippe Sollers, Joyce et cie

«Bei vielen Menschen ist es bereits eine
Unverschämtheit, wenn sie Ich sagen.»

Theodor W. Adorno, Minima Moralia

Man erwartet von mir Auskunft darüber, wie sich das Subjekt aus der Sicht

postmoderner Theorie darstellt. «Postmodernist, wie hältst Du's mit der
Subjektivität?» - so lautet die Frage.

1. Postmoderne Dekonstruktion des Subjekts
oder neuer postmoderner Narzissmus?

Anscheinend gibt es zwei sehr unterschiedliche Beziehungsformen zwischen
Postmoderne und Subjektivität. In der Philosophie heisst es, die postmodernen

Theoretiker seien Verächter des Subjekts, gar dessen bewusste Totengräber.

«Dekonstruktion des Subjekts» laute ihr Programm. In der Tat hatte
Foucault 1966 programmatisch das Ende des Menschen verkündet;1 Derrida,
auf den der heutige Gebrauch des Terminus «Dekonstruktion» zurückgeht,

1 Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,
Frankfurt a.M. 1971 (frz. Originalausgabe Paris 1966).

153



hat das Subjekt als Imagination neuzeitlicher Metaphysik zu entlarven
versucht: Wer auf das Subjekt setze, wolle damit - wie die Metaphysik seit eh und

je - die Zerstreuung des Sinns durch eine Instanz der Präsenz aufhalten, wolle

- freilich erneut vergeblich - die Prozesse der «différance» und «dissémination»

stornieren, beherrschen oder beenden;2 Lyotard hat die Rede vom Subjekt

durch die von Ereignissen und Sprachuniversen ersetzt und statt des

Rekurses auf den Menschen einem Denken des «Inhumanen» das Wort geredet;3

Baudrillard schliesslich erklärte kurzerhand, «die Position des Subjekts»
sei «schlichtweg unhaltbar geworden»; wir erlebten gegenwärtig «die letzten

Zuckungen dieser Subjektivität».4 Die Kritiker dieser postmodernen Philosophen

scheinen nicht Unrecht zu haben, wenn sie solche Theoreme als

«antihumanistisches Denken» brandmarken.5

Andererseits, in den Feuilletons, wird die Postmoderne just mit dem Gegenteil

in Verbindung gebracht: mit einer neuen Blüte von Subjektivität,
Innerlichkeit, Narzissmus, Individualismus und Hedonismus. Yuppies, Singles und
Dinks gelten als Prototypen postmoderner Existenz.

Der Gegensatz ist drastisch. Nur die eine oder die andere Seite scheint

Recht haben zu können. Oder gibt es auch Übergänge?

Foucault verkörpert einen solchen Übergang. 1966, in der Ordnung der

Dinge, wollte er noch «wetten, dass der Mensch verschwindet wie am Meeresufer

ein Gesicht im Sand».6 Erst in der «Leere des verschwundenen
Menschen» werde es schliesslich wieder möglich sein, «zu denken».7 Das war die

These von der Geburt der postmodernen Philosophie aus dem Tod des

Menschen. In den frühen achtziger Jahren aber vernahm man ganz andere Töne.

Jetzt sollte nicht mehr Subjektivität schlechthin, sondern nur deren traditioneller

Typus verabschiedet und stattdessen ein neuer Typus von Subjektivität
generiert werden: «Wir müssen neue Formen der Subjektivität zustande bringen,

indem wir die Art von Individualität, die man uns jahrhundertelang

2 Vgl. Jacques Derrida, Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften

vom Menschen, in: ders., Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M. 1972,
S. 422-442.

3 Vgl. Jean-François Lyotard, Der Widerstreit, München 1987 sowie ders., Das Inhumane.
Plaudereien über die Zeit, Wien 1989. «Und wenn [...] das <Eigentliche> des Menschen
darin bestünde, dass er von Inhumanem bewohnt wird?» (S. 13)

4 Jean Baudrillard, Die fatalen Strategien, München 1985, S. 140.

5 Vgl. Luc Ferry u. Alain Renaut, Antihumanistisches Denken. Gegen die französischen
Meisterphilosophen, München 1987.

6 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 462.
7 Ebd., S. 412.

154



auferlegt hat, zurückweisen».8 Die Spätphilosophie Foucaults enthält dann
vollends eine Rücknahme des Subjektverdikts und läuft - unter Stichworten
wie «Lebenskunst» und «Ästhetik der Existenz» - auf eine Eloge neuer
Subjektbildung, auf die Geburt des postmodernen Subjekts aus dem Geist
ästhetischer Existenz hinaus.9

Man kann dies als Übergang von der postmodern-philosophischen
Subjektkritik der sechziger Jahre zur postmodern-feuilletonistischen Subjektaffirmation

der achtziger Jahre ansehen - zumindest als philosophische Parallelaktion

zu den neueren Plädoyers für ein ästhetisch durchgestyltes und hedonistisches

Subjekt.10
Eines aber ist laut beiden Versionen postmoderner Subjektthematisierung

aufzugeben: die klassische Subjektvorstellung, die traditionelle Subjektphilosophie.

Man dürfe das Subjekt nicht mehr als universalen Souverän, als Herr
und Meister der Erscheinungen auffassen.

2. Zwei Diskurskorrekturen

Nur: Trifft das die traditionelle Subjektphilosophie? Hat sie das Subjekt
tatsächlich als mächtige Instanz des Selbstbesitzes und der Fremdbeherrschung
konzipiert, hat sie einen solch stromlinienförmigen Subjektbegriff je vertreten?

Am Ende des ersten Weltkrieges schrieb ein später berühmt gewordener
philosophischer Autor: «Das denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht.»
Das ist Satz Nummer 5.631 von Ludwig Wittgensteins Tractatus logico-philo-
sophicus. Worum handelt es sich dabei? Dem Anschein nach um einen sub-

8 So die Schlusssätze von «Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts» (in:
Hubert L. Dreyfus u. Paul Rabinow, Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik, Frankfurt a.M. 1987, S. 243-250, hier S. 250; engl. Originalausgabe: 1982).

9 In der Einleitung zum Gebrauch der Lüste sagt Foucault 1984, dass er die Untersuchung der
«Formen und [...] Modalitäten des Verhältnisses zu sich [...], durch die sich das Individuum

als Subjekt konstituiert und erkennt», für hochinteressant halte und eine «allgemeine
Geschichte der <Selbsttechniken>» schreiben möchte [Michel Foucault, Der Gebrauch der

Lüste, Frankfurt a.M. 1986, S. 12 bzw. S. 19 frz. Originalausgabe 1984], Die Einleitung ist
treffenderweise «Modifizierungen» überschrieben. Der nächste Band trug dann den
bezeichnenden Titel Die Sorge um sich (Frankfurt a.M. 1986). - Die eingehendste Analyse
hierzu bietet: Wilhelm Schmid, Aufder Suche nach einer neuen Lebenskunst. Die Frage nach
dem Grund und die neue Begründung der Ethik bei Foucault, Frankfurt a.M. 1991.

10 Auch Askese ist ja eine Form ästhetischer Existenz, ist raffinierter Hedonismus.

155



jektkritischen, einen die postmoderne Subjektkritik vorwegnehmenden Satz.

In Wahrheit aber ist es ein Basissatz aller reflektierten Philosophien der

Subjektivität. Fichte hatte ihn längst vorformuliert, als er daraufhinwies, dass das

Ich bzw. das denkende Subjekt nichts sei, was «gefunden» werden könne, dass

es keine «Tatsache» sei - dergleichen anzunehmen, sei vielmehr nur «das

proton pseudos der bisherigen Systeme» gewesen.11 Und schon Kant hatte

klargestellt, dass das transzendentale Ich kein möglicher Gegenstand der
Erkenntnis ist und nicht als «bestehendes Wesen oder Substanz» aufgefasst
werden darf.12

Die Ablehnung eines naiven, reifizierenden Subjektverständnisses ist also

schon seit 200 Jahren conditio sine qua non jeder anspruchsvollen Rede von
Subjektivität. Hat man dies vor Augen, so zeigt sich, dass etliches an der

postmodernen Subjekt-Kritik mit den Aussagen anspruchsvoller Subjektphilosophie

durchaus übereinstimmt. Die Ablehnung betrifft fast nur Pseudo-

Philosopheme, die man inzwischen aus der Philosophie der Subjektivität
gemacht hat.13

Auch in einem zweiten Punkt halte ich die gängigen Auffassungen im Streit

um das Subjekt für korrekturbedürftig. Nicht bloss der Pauschalgegensatz

von postmoderner Subjektkritik und klassischer Philosophie der Subjektivität
ist eine Chimäre, sondern auch der angebliche Gegensatz von postmoderner
Subjektskepsis und moderner Subjektaffirmation ist weithin fiktiv. Denn es

stimmt nicht, dass nur die Postmodernen das Subjekt hinter sich lassen, die

Modernen hingegen es bewahren wollten. Ein Verteidiger der Moderne wie

Jürgen Habermas will das subjektphilosophische Paradigma genauso dezi-

diert verabschieden wie manche Vertreter der Postmoderne. Habermas
plädiert dafür, «das Paradigma der Bewusstseins- und Subjektphilosophie [...]
zugunsten des Paradigmas der Sprachphilosophie, der intersubjektiven
Verständigung oder Kommunikation» aufzugeben, also die «kommunikations-
theoretische Wende» zu vollziehen, von der er ausdrücklich sagt, dass sie «das

Ende der Subjektphilosophie» bedeutet.14

11 Johann Gottlieb Fichte, Die Wissenschaftslehre 1804), Hamburg 1975, S. 136.

12 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 407.
13 Innere Probleme der klassischen Subjektphilosophie, die zu Korrekturen Anlass geben,

habe ich in dem Aufsatz «Nach welchem Subjekt - für welches andere?» darzustellen
versucht (in: Philosophie der Subjektivität?, hg. von Hans Michael Baumgartner u.
Wilhelm G. Jacobs, Stuttgart 1992, S. 31-47).

14 Jürgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M. 1981, 2 Bde., I,
S. 523, 531, 532.

156



Wenn diese beiden Korrekturen gegenüber dem vermeintlichen Streitgegenstand

zutreffen - die postmoderne Subjektkritik hat die Ablehnung naiver

Subjektvorstellungen mit der klassischen Philosophie der Subjektivität
gemeinsam; ausserdem treffen sich die Denker der Postmoderne im Versuch,
über die Beengungen der Philosophie der Subjektivität hinauszukommen, mit
profilierten Verteidigern der Moderne -, dann ist natürlich zu fragen, worum
der ganze Streit eigentlich geht. Warum wurde die Debatte um Anerkennung
oder Verwerfung des Subjekts mit solcher Vehemenz geführt?15

3. Die praktische und politische Dimension der Subjektthematik

Als philosophischer Kernbegriff der Neuzeit war <Subjekt> nicht bloss von
theoretischer, sondern zugleich von praktischer Relevanz. Die Philosophie der

Subjektivität lieferte die Begründung für das autonome Subjekt und den

verantwortlichen Bürger. Insofern gehört ihr Gedankengut zu den Politik-
Prämissen noch unseres Systems. Daher will auch, wer ansonsten von der

Subjektphilosophie loskommen und zu einem Verständigungsparadigma
übergehen möchte, auf diesen Gewinn der Subjektphilosophie nicht verzichten.

Die postmoderne Subjektkritik scheint nun aber nicht nur eine Infragestellung

des theoretischen Subjekts zu beinhalten, sondern zugleich auf eine

Schwächung des politischen und verantwortungsfahigen Subjekts hinauszulaufen.

Wegen dieser praktischen Konsequenz wird sie bekämpft.
Ich will dies anhand einer bundesrepublikanischen Kontroverse verdeutlichen.

Peter Glotz, der ehemalige Bundesgeschäftsführer der SPD, wandte
sich 1987 in einem Die Malaise der Linken überschriebenen Artikel gegen die

poststrukturalistische Subjektkritik. Er sagte, «der Kern der Verunsicherung
der Linken» sei «eine <philosophische> Desorientierung».16 Wer nämlich die

Vorstellung des autonomen Subjekts preisgebe, der ziehe «der Linken den

Boden weg, auf dem sie steht».17 Die bösen Buben sind Glotz zufolge Althus-
ser, Foucault und Lacan. Zusammenfassend sagt er: «Wenn die Linke die

15 Die Debatte ist in zwei Sammelbänden dokumentiert: Tod des Subjekts?, hg. v. Herta
Nagl-Docekal u. Helmuth Vetter, Wien 1987; Die Frage nach dem Subjekt, hg. v. Manfred
Frank, Gérard Raulet u. Willem van Reijen, Frankfurt a.M. 1988.

16 Peter Glotz, Die Malaise der Linken, in: Der Spiegel, Nr. 51, 14. 12. 1987, S. 128-145,
hierS. 132.

17 Ebd.

157



Linie, die Descartes, Kant, Hegel und Marx, die Newton, Galilei, Darwin,
Freud und Einstein gezeichnet haben, aufgibt [...], gibt sie sich selbst auf.»18

Darauf replizierte der Schriftsteller Gerhard Zwerenz, ebenfalls von links,
aber scharf: «Eigentlich lebte die Linke davon, dass sie im Gegensatz zur
Rechten bei Darwin, Marx, Freud und einigen Moderneren die Autonomie
des Subjekts zu relativieren lernte. Linke wissen besser als Rechte, wie abhängig

sie sind.»19

Die Kontroverse ist interessant. Wer stärkt das Subjekt wirklich? Derjenige,
der seine Autonomie beschwört, oder derjenige, der seine Abgründe, Spaltungen

und Ohnmächte ausleuchtet? Des einen Freud scheint jedenfalls des anderen

Leid zu sein. Für den einen soll - sozusagen traditionell-wienerisch - wo
Es war, Ich werden, für den anderen hingegen - nach neuerer Pariser Art - im
Es das wahre Ich zum Sein gelangen.20

Der Streit ums Subjekt ist also offenbar im Kern ein Streit nicht ums
theoretische, sondern ums praktische Subjekt. Es geht weniger um die kognitive

Konfiguration des Subjekts als um das richtige Konzept für seine praktische

Kompetenz. Welcher Typ von Subjektivität ist in der heutigen Welt - und
auf welche Weise - handlungsfähig? Das ist die eigentliche Frage. Jede der

beteiligten Parteien will diese praktische Leistungsfähigkeit des Subjekts stärken.

Unterschiedlich ist nur die Auffassung, wie man dies am besten tut.

I. Bedingungen und Konturen eines neuen Subjekttypus

Vor diesem Hintergrund möchte ich nun meine eigenen Überlegungen vortragen.

Ich stelle sie zunächst in Thesenform vor, um dann einige Punkte detaillierter

auszuführen.21

18 Ebd.
19 Gerhardt Zwerenz, Die Malaise des Peter Glotz, in: Der Spiegel. Nr. 1,1988, S. 132f., hier

S. 132.

20 Vgl. Lacans Auslegung des Freudschen «Wo Es war, soll Ich werden» (Sigmund Freud,
Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse, 31. Vorlesung, in:
Studienausgabe, Frankfurt a.M. 1969, Bd. 1, S. 516): «Là où c'était, peut-on dire, là où
s'était, voudrions-nous faire qu'on entendît, c'est mon devoir que je vienne à être» (Jacques

Lacan, Écrits, Paris 1966, S. 417f.).
21 Erstmals habe ich solche Überlegungen dargestellt in: «Subjektsein heute. Überlegungen

zur Transformation des Subjekts», in: Deutsche Zeitschriftfür Philosophie, 39. Jg., 1991/4,
S. 347-365.

158



1. Thesen

1. Im Zentrum der Subjektkonstitution steht m. E. ein neues Problem: nicht
mehr die Thematik reflexiver Selbstgewinnung oder präreflexiven
Selbstbesitzes, sondern das Thema der Pluralität, und zwar der objektiven wie
der subjektiven Pluralität, also einer Vielzahl von objektiven Lebens- und
Orientierungsformen einerseits und einer Vielzahl von subjektiven
Selbstmomenten, Rollendispositionen und Handlungskompetenzen andererseits.

Ich behaupte nicht, dass dieses Thema schlechthin neu wäre - aber
seine zentrale Bedeutung für die Subjektproblematik ist neu. Auch manche

Wertung wird es sein müssen.

2. Pluralität wird zunächst aus objektiven Gründen zum Kernproblem der

heutigen Subjektverfassung. Denn die Subjekte müssen in der Lage sein,

mit einer objektiv beträchtlich gestiegenen und unhintergehbar gewordenen

Pluralität umzugehen. Pluralitätskompetenz wird zu einer Bedingung
gelingender Subjektivität.

3. Die Pluralität, die ich dabei meine, ist nicht die des konsumistischen oder
medialen Oberflächen-Pluralismus und seiner Buntheit und Beliebigkeit,
sondern ich beziehe mich auf die Unterschiedlichkeit gesellschaftlicher
Lebensformen, Orientierungsweisen und Sinnmöglichkeiten. Diese
Unterschiede sind nicht bloss faktisch unübersehbar geworden sind, so dass die
Individuen mit ihnen schon innerhalb ihrer eigenen Kultur täglich
konfrontiert werden, sondern eine Anerkennung dieser unterschiedlichen
Kulturen ist auch normativ geboten.

4. Die neuen Anforderungen verlangen die Verabschiedung alter Wertungsmuster.

Einheit darf nicht mehr das selbstverständliche Ziel sein, Vielheit
darf nicht mehr prinzipiell verdächtigt werden. Es ist verständlich, dass die

Pluralisierung lange Zeit nur als Phänomen der Auflösung verstanden und
beschrieben wurde. Hier gilt es umzudenken und neu zu werten.

5. Unter den Bedingungen der objektiven Pluralität - und das ist der
Kernpunkt - muss das Leben der Subjekte selbst ein «Leben im Plural» werden,
und zwar sowohl nach aussen wie nach innen, also sowohl im Sinn eines

Lebens inmitten dieser unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontexte
als auch im Sinn eines Lebens, das in sich mehrere solcher Entwürfe zu
durchlaufen und zu verbinden vermag. De facto ist die innere Pluralität
ohnehin längst grösser, als man sich gemeinhin eingesteht. Es käme darauf
an, sie nicht mehr abzuwehren, sondern lebbarer zu machen. Auch wird
sich äussere Pluralitätskompetenz gerade dann einstellen, wenn das Subjekt

auch innerlich, wenn es mit seiner eigenen Pluralität umgehen kann.

159



Daher wird innere Pluralitätskompetenz heute generell zu einer elementaren

Regel gelingender Subjektivität.
6. Das alles heisst auch: Ich gehe die Subjektfrage primär im Blick auf die

realen Subjekte an. Ich betrachte die an sie gestellten Anforderungen und
die Art, wie sie diesen durch eine neuartige Form von Subjektivität gerecht
werden. Ich interessiere mich also nicht in erster Linie für das akademische

Konstrukt Subjektivität oder das anti-akademische Destrukt Non-Subjek-
tivität, sondern für die Realverfassung der Subjekte. Sie entwickeln heute
einen zwischen den genannten Alternativen liegenden Subjektivitätstypus.

- Modernisten und Postmodernisten haben das Subjekt nur verschieden

interpretiert, es kömmt drauf an, wie es sich verändert.

2. Die soziologische Pluralisierungsdiagnose

Die Ausgangssituation der neuen Konstellation ward uns längst von den

Soziologen dieses Jahrhunderts prognostiziert. Beispielsweise schon von Max
Weber, der unter dem Stichwort «Polytheismus der Werte» darauf hinwies,
dass man sich in der modernen Gesellschaft einer ganzen Reihe
grundverschiedener Wertordnungen gegenübersieht, von denen jede unhintergehbar ist
und gleichermassen verpflichtend erscheint.22 «Wer in der Welt [...] steht,
kann an sich nichts anderes erfahren als den Kampf zwischen einer Mehrheit
von Wertreihen.» 23

Paul Valéry hat diese Diagnose verschärft. Auch für ihn bedeutet die

Gegenwart einen Zustand, wo «eine Menge von Lehren, Richtungen und <Wahr-

heiten>, die untereinander höchst verschieden, wenn nicht ganz und gar
widersprüchlich sind, gleichermassen anerkannt sind» und sogar - das ist entscheidend

- «in den gleichen Individuen nebeneinander bestehen und wirksam
sind».24 Die externe Pluralität hat eine interne Pluralisierung zur Folge. Heute,

sagt Valéry, existieren «in allen kultivierten Köpfen die verschiedensten Ideen

und die gegensätzlichsten Lebens- und Erkenntnisprinzipien frei nebeneinan-

22 Vgl. Max Weber, Vom inneren Beruf zur Wissenschaft, in: ders., Soziologie - Universalge¬
schichtliche Analysen - Politik, mit einer Einl. von Eduard Baumgarten, hg. u. erläut. von
Johannes Winckelmann, Stuttgart 51973, S. 311-339, hier S. 328; ferner: ders., Zwischen
zwei Gesetzen, in: Gesammelte Politische Schriften, Tübingen 41980, S. 142-145, hier
S. 145.

23 «Zwischen zwei Gesetzen», S. 145.

24 Paul Valéry, Triomphe de Manet, Oeuvres, II, Paris 1960, S. 1326-1333, hier S. 1327.

160



der [...].» «Die Mehrzahl unter uns wird über denselben Gegenstand mehrere
Ansichten haben, die einander in den Urteilen ohne weiteres abwechseln.»25,26

Das ist die scharfe, die uns heute vollends auf den Leib gerückte Form der
Pluralität: Den Subjekten ist eine Mehrzahl von Konzeptionen oder Lebensformen

gleichermassen vertraut, in ihrer Legitimität einsichtig und in ihren
Gehalten zustimmungsfähig, so dass sie sich in derselben Situation mal so und
mal anders - aber jeweils mit gleich guten Gründen - verhalten können.

Seit Webers und Valérys Diagnosen ist die Ausdifferenzierung noch
beträchtlich gestiegen, und die Techniken des Verkehrs und der Telekommunikation

haben zusätzlich dafür gesorgt, dass wir nicht nur gelegentlich,
sondern ständig mit unterschiedlichen Kulturen konfrontiert werden, uns alltäglich

zwischen ihnen und in ihnen bewegen.27 Pluralität, nicht mehr

Homogenität, ist unsere Standardsituation.

25 Paul Valéry, La crise de l'esprit, Oeuvres, I, Paris 1957, S. 988-1014, hier S. 992; bzw.

ders., La politique de l'esprit, Oeuvres, I, Paris 1957, S. 1014-1040, hier S. 1017.

26 Valéry hatte schon 1890 an seinen Freund Pierre Louis geschrieben «je crois plus que
jamais que je suis plusieurs!» (Paul Valéry, Lettres à quelques-uns, Paris 1952, Brief vom
30. August 1890, S. 17f„ hier S. 18)

27 In soziologischer Diagnose heisst das: «Das moderne Leben ist aufgeteilt, zersplittert in
zahlreiche Sektoren und Segmente, jeder Tag impliziert eine Fülle von disparaten
Situationen, Ereignissen und Abläufen, die alle ihren eigenen, aber keinen übergreifenden Sinn
mehr haben, die durch nichts zusammengehalten werden als dadurch, dass wir sie erleben,
durchleben und sie irgendwie, ohne eine unbeirrbare Autorität zusammenbasteln.» (Peter
Gross, Bastelmentalität: ein <postmoderner> Schwebezustand?, in: Das pfeifende Schwein.
Über weitergehende Interessen der Linken, hg. von Thomas Schmid, Berlin 1985, S. 63-84,
hier S. 78). In psychologischer Diagnose liest es sich so: «Jeder von uns wird zunehmend
eine bunte Mischung von Potentialen, wobei jedes Potential eine oder mehrere der
Beziehungen, in die wir uns einlassen, darstellt. Zur Verdeutlichung: nach einem ernsthaften
Gedankenaustausch mit einem Kommunisten aus Bologna erscheint eine bestimmte
Form des Kommunismus durchaus plausibel; nach einem exquisiten Abendessen mit
einem Pariser büsst die enthaltsam-gesunde Lebens- und Ernährungsweise enorm an
Anziehungskraft ein; lernt man die Lebenswelt der Japaner kennen, wird das Ideal von
individueller Leistung fraglich. [...] Der Mensch im Zeitalter der Postmoderne vereinigt
also viele Meinungen, Standpunkte und Wertvorstellungen in sich.» (Kenneth J. Gergen,
Die Konstruktion des Selbst im Zeitalter der Postmoderne, in: Psychologische Rundschau,
4L Jg., Heft 4 / Oktober 1990, S. 191-199, hier S. 195) Oder ein anderer Beleg: «Täglich
werden wir mit Informationen, Ideen und Bildern überflutet. Unsere Psyche ist buchstäblich

übervölkert von realen und fiktiven Menschen, mit denen wir immer häufiger und
leichter in Kontrakt treten - durch Reisen, Telefon, Fernsehen und so weiter. So verändert
sich auf leise, aber sehr dramatische Weise unsere Persönlichkeit: wir werden multiphren.
Überzeugungen, Eigenschaften, Selbstbilder, kurz: unser Ich ist kein geschlossenes <Gan-

zes> mehr, sondern ein Kaleidoskop von Eindrücken und oft widersprüchlichen Meinungen.»

(Heiko Ernst, Das Ich der Zukunft, in: Psychologie Heute, Dezember 1991,
S. 20-26, hier S. 20)

161



3. Interne Pluralisierung

Was sind nun die Gründe dafür, dass diese gesellschaftliche Pluralisierung den

Subjekten - wie es meine These ist - zunehmend auch eine interne Pluralisierung

abverlangt?
Das liegt erstens daran, dass in einer plural verfassten Sozietät nur derjenige

wirklich handlungsfähig ist, der mit dieser Pluralität umzugehen, auf sie

einzugehen, mit ihr zu handeln vermag. Subjektive Pluralitätskompetenz ist

pragmatisch nötig.
Zweitens ist sie auch normativ geboten. Die demokratische Verfassung der

Gesellschaften gebietet die Anerkennung und Verteidigung von Pluralität. Sie

hält uns zu einem positiven Umgang mit der Unterschiedlichkeit der Lebensformen

und Orientierungen an.

Drittens ist die Pluralisierung für die Selbstgestaltung der Individuen
unmittelbar relevant. Die unterschiedlichen Konzeptionen sind ja nicht bloss

legitim, sondern sie stellen veritable Lebensmöglichkeiten dar, so dass es keine

prinzipiellen Distanzen und letzten Gründe mehr gibt, so und nicht anders zu
sein. Anders ausgedrückt: Es gibt vielleicht noch gute Gründe, so zu sein, aber

es gäbe ebenso gute Gründe, auch anders zu werden. Weder besteht die absolute

Auszeichnung einer Existenzmöglichkeit noch eine Àquidistanz zu allen

Existenzmöglichkeiten, sondern es gibt grössere und kleinere Affinitäten und
eine fliessende Gemengelage und Wechselwirtschaft zwischen unterschiedlichen

Identitäten. Dominanzen werden verschiebbar, und man entdeckt - mit
einem Gefühl der Überraschung und Befreiung -, dass man auch anders sein

könnte.
Von da an wird das plurale Subjekt zwar nicht unausweichlich, aber möglich

und zunehmend verbreitet. Übrigens hatte schon Novalis von einer Person

geträumt, «die mehrere Personen zugleich ist». «Der vollendete Mensch»,

sagte er, «muss gleichsam zugleich an mehreren Orten und in mehreren
Menschen leben». «Pluralism ist unser innerstes Wesen», «unsre eigne innere Plu-
ralitaet ist der Grund der Weltanschauung».28

In unseren Tagen hat Richard Rorty die veränderte Subjektverfassung fol-
gendermassen beschrieben: «[...] ein Netz aus kontingenten Beziehungen, ein

Gewebe, das sich rückwärts in die Vergangenheit und vorwärts in die Zukunft
erstreckt, tritt an die Stelle einer geformten, einheitlichen, gegenwärtigen,

28 Novalis, Schriften, hg. v. Paul Kluckhohn u. Richard Samuel, Bd. 3: Das philosophische
Werk II, Stuttgart 1983, S. 250 [63], 560 [34], 571 [107], 662 [598],

162



unabhängigen Substanz, die die Möglichkeit bot, stetig und als Ganzes gesehen

zu werden.»29 Kurzum: Das Ich ist «ein mittelpunktloses Netz».30

Julia Kristeva hat auf die Positivität der inneren Fremdheitserfahrung, die

mit dieser Pluralisierung verbunden ist, hingewiesen: «Auf befremdliche Weise

ist der Fremde in uns selbst: Er ist die verborgene Seite unserer Identität [...]
Wenn wir ihn in uns erkennen, verhindern wir, dass wir ihn selbst
verabscheuen.»31 Nur durch diese Anerkennung des Fremden in uns werden wir
Kristeva zufolge auch des Umgangs mit anderen Lebensformen fähig: «Die,
die ihre Wurzeln niemals verloren haben, scheinen [...] keinem Wort zugänglich,

das ihren Standpunkt relativieren könnte. [...] Das Ohr öffnet sich

Einwänden nur, wenn der Körper den Boden unter den Füssen verliert. Um
einen Missklang zu hören, muss man leicht ins Straucheln gekommen,
schwankend über einen Abgrund gegangen sein.»32

Aber sind gegen solche Diagnosen und Prognosen nicht auch Einwände
geboten? Erstens: Selbst einmal angenommen, der Pluralisierungsvorgang
wäre bislang richtig beschrieben worden, wie wäre er denn zu bewerten? Ich
habe bislang ja nur auf die Stringenz eines Zusammenhangs hingewiesen:
Wenn gesellschaftliche Pluralisierung erfolgt, dann ist individuelle Pluralisierung

unvermeidlich und geboten. Aber sind die Effekte dieses Prozesses rundum

als positiv anzusehen, sind sie zu begrüssen und zu bejahen? Müsste man
nicht auch von Verlusten und Gefahren sprechen?

Zweitens: Vielleicht ist, was da gefordert wird - ein plurales und übergangsfähiges

Subjekt - nur ein Phantom, vielleicht gibt es dergleichen gar nicht?
Vielleicht ist es nicht einmal denkbar? - Oder lassen sich tatsächlich Belege für
die Realität solcher Subjektformen angeben, lässt sich gar ein Konzept dafür
entwickeln?

Ich will auf diese beiden Fragen eingehen, indem ich nun zunächst darstelle,
wie die Frage der Pluralität von der Kunst dieses Jahrhunderts aufgegriffen

29 Richard Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M. 1989, S. 80f.
30 Richard Rorty, Solidarität oder Objektivität? Drei philosophische Essays, Stuttgart 1988,

S. 107. Unter Bezugnahme auf Freud hat Rorty seine Auffassung in dem Aufsatz «Freud
and Moral Reflection» dargestellt (in: Pragmatism's Freud. The Moral Dispoisition of
Psychoanalyse, hg. von Joseph H. Smith u. William Kerrigan, Baltimore 1986). - Ähnlich
sagt der Psychologe Kenneth J. Gergen: «Das Selbst ist nunmehr nichts als ein Knotenpunkt

in der Verkettung von Beziehungen. Jeder Mensch lebt in einem Netzwerk von
Beziehungen und wird in jeder von ihnen jeweils unterschiedlich definiert.» (Kenneth
J. Gergen, Die Konstruktion des Selbst im Zeitalter der Postmoderne, a.a.O., S. 197; vgl.
ders., The Satured Seif. Dilemmas of Identity in Contemporary Life, New York 1991)

31 Julia Kristeva, Fremde sind wir uns selbst, Frankfurt a.M. 1990, S. 11.

32 Ebd., S. 26f.

163



worden ist und welchen Problembeistand und welche Lösungshilfen uns die

Philosophie - die ältere und die neuere Philosophie - für diese Fragen bietet.

II. Modelle der Kunst und der Philosophie

1. Kunst

Von der Kunst dieses Jahrhunderts, insbesondere der Literatur, ist die neue
Problemsituation früh registriert worden. Zunächst geschah dies freilich eher

negativ, im Sinn einer Auflösung. Ich erinnere an Hofmannsthals 1901/02
verfassten und fiktiv auf 1603 datierten Briefdes Lord Chandos. Der Erfolgsautor

Chandos teilt darin Francis Bacon, dem philosophischen Mentor der

Neuzeit, mit, er werde fortan nicht mehr schreiben können wie früher, ihm
dränge sich vielmehr ein Verstummen auf: Die «Worte, deren sich [...] die

Zunge naturgemäss bedienen muss, [...] zerfielen mir im Munde wie modrige
Pilze. [...] nichts mehr Hess sich mit einem Begriff umspannen. Die einzelnen

Worte schwammen um mich; sie gerannen zu Augen, die mich anstarrten und
in die ich wieder hineinstarren muss: Wirbel sind sie, in die hinabzusehen mich
schwindelt, die sich unaufhaltsam drehen und durch die hindurch man ins

Leere kommt.»33

Das war eine eindringliche Erfahrung von Dekomposition, vom Zerfall des

einst synthetisch gefügten Ganzen in eine Vielzahl selbständiger, sinnlos
erscheinender Teile - Pluralisierung als Zerstieben des Sinns. Hofmannsthal
sprach hier die Erfahrung des Zerfalls autorschaftlicher Subjektivität am
Ende von deren Epoche in deren Anfang zurück, brachte diese - wie man
heute sagen würde <postmoderne> - Erfahrungslage einem der Väter der

<temps modernes) zur Kenntnis.
Fast gleichzeitig trat aber auch ein anderer Ton auf, wurde die Pluralisierung

positiv beschrieben. Ernst Mach, der grossen Einfluss sowohl auf
Hofmannsthal wie auf Musil hatte, verstand die Ichauflösung nicht als negativ,
sondern geradezu als befreiend.34 Und bei Robert Musil finden sich beide

Wertungsmöglichkeiten. Einerseits heisst es im Mann ohne Eigenschaften:
«Wahrscheinlich ist die Auflösung des anthropozentrischen Verhaltens, das

33 Hugo von Hofmannsthal, «Ein Brief», in: ders., Gesammelte Werke. Prosa II, Frankfurt
a.M. 1959, S. 7-20, hier S. 12 bzw. 13.

34 Lapidar erklärte er: «Das Ich ist unrettbar.» (Ernst Mach, Die Analyse der Empfindungen
und das Verhältnis des Physischen zum Psychischen, Darmstadt 1987, S. 20; Originalausgabe

unter dem Titel Beiträge zur Analyse der Empfindungen, Jena 1886). Andererseits
wusste er: «Physiologisch bleiben wir Egoisten und Materialisten, so wie wir die Sonne

164



den Menschen so lange Zeit für den Mittelpunkt des Weltalls gehalten hat,
aber nun schon seit Jahrhunderten im Schwinden ist, endlich beim Ich selbst

angelangt [.. .].»35 «Das Ich verliert die Bedeutung, die es bisher gehabt hat,
als ein Souverän, der Regierungsakte erlässt.»36 Andererseits erwächst daraus
der Keim einer neuen Hoffnung. So sagt Ulrich (also jener Held, von dem
Maurice Blanchot sagte, dass es ihm erspart geblieben sei, «in einer festen
Persönlichkeit zu erstarren»37): «Vielleicht gehen wir dann, wenn die falsche

Bedeutung, die wir der Persönlichkeit geben, verschwindet, in eine neue ein
wie in das herrlichste Abenteuer.»38

Die Pluralisierung ist unaufhaltsam. In der Kunst nimmt sie geradezu
turbulente Formen an. Walter Benjamin hatte ihr noch die wohlgeordnete Form
des Nacheinander gegeben, als er in seinem Tagebuch notierte: «Ich habe drei
verschiedene Frauen im Leben kennengelernt und drei verschiedene Männer
in mir.» Aber bei solch sauberer Trennung bleibt es nicht, es kommt zum
Neben- und Durcheinander.39

Fernando Pessoa gibt ein Beispiel solcher Zuschärfung. Seinem Leitspruch
«Sei plural wie das Universum!» getreu stand er mit seiner ganzen Existenz für
die Pluralisierung ein. Er schrieb im Sinn mehrerer Autoren, die allesamt seine

Erfindungen waren: Alberto Caeiro, Ricardo Reis, Alvaro de Campos. «Ich
erschaffe ständig Personen. Jeder meiner Träume verkörpert sich, sobald er

immer wieder aufgehn sehen. Theoretisch muss aber diese Auffassung nicht festgehalten
werden. Ändern wir dieselbe versuchsweise! Ergibt sich hiebei eine Einsicht, so wird diese
schliesslich auch praktische Früchte tragen.» (a.a.O., S. 291)

35 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg 1952, S. 150.

36 Ebd., S. 474. - Das ist natürlich ein Nachhall von Machs «Das Ich ist unrettbar». Ebenso
hat Musil die von Mach scherzhaft gestellte Frage, «ob so eine Empfindung, die keinem
Ich angehört, allein in der Welt spazieren gehen könnte» (Ernst Mach, Erkennntnis und
Irrtum. Skizzen zur Psychologie der Forschung, Darmstadt 1968, S. 460; Originalausgabe
Leipzig 1905) positiv beantwortet: «Es ist eine Welt von Eigenschaften ohne Mann
entstanden, von Erlebnissen ohne den, der sie erlebt.» (Musil, Der Mann ohne Eigenschaften,
a.a.O., S. 150)

37 Maurice Blanchot, Der Gesang der Sirenen. Essays zur modernen Literatur, Frankfurt
a.M. 1988, S. 188f.

38 Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, a.a.O., S. 572.

39 In scharfer Diagnose, aber noch immer moderater Form erscheint die Pluralität in Gott¬
fried Benns Aussagen zum «Doppelleben»: «Unser Kulturkreis begann mit Doppelgestalten:

Sphinxen, Zentauren, hundsköpfigen Göttern und befindet sich mit uns in einer
Kulmination von Doppelleben: wir denken etwas anderes als wir sind [...].» (Gottfried
Benn, «Doppelleben», in: ders., «Autobiographische Schriften», in: Gesammelte Werke in

acht Bänden, München 1975, Bd. 8, S. 1935-2038, hier S. 2001) Benn weiter: «Die Einheit

der Persönlichkeit ist eine fragwürdige Sache.» (ebd., S. 2002) «Dionysos -
einschliesslich Krampfadern! Das ist die Lage - 1950 - erkenne sie! Soweit über Doppelleben.»

(ebd., S. 2009)

165



geträumt erscheint, in einer anderen Person; dann träumt sie, nicht ich. [...]
Ich bin die lebendige Bühne, auf der verschiedene Schauspieler auftreten, die
verschiedene Stücke aufführen.»40

Ebenso haben sich bildende Künstlerinnen in diese Richtung vorgewagt,
am weitesten wohl Cindy Sherman. Sie stellt Fotografien ihrer selbst in den

verschiedensten Posen und Rollen aus, und sie verkleidet sich dabei nicht nur,
sondern es gelingt ihr, die gewählte Rolle und Identität abstrichslos zu verkörpern.

Man kann kaum glauben, dass es sich jedesmal um dieselbe Frau handelt.

Sherman führt uns nicht den Facettenreichtum einer Person, sondern die

Vielfalt möglicher Identitäten vor Augen.41

Nun war auch traditionell die Variabilität einer Person nicht unbekannt,
aber man begriff sie als Bekundung eines reichen substanzartigen Kerns.
Grosse Individuen gefielen sich darin, in wechselnden Rollen zu erscheinen.
Sie zeigten sich wie Sonnenkönige im Glanz ihrer Attribute, erwiesen sich als

Männer vieler Eigenschaften, bewährten sich als identische Agenten in einer
Vielfalt von Funktionen. Sherman hingegen zeigt uns eine Pluralität nicht von
Attributen, sondern von Kernen. Ein und dasselbe Individuum kann radikal
unterschiedliche Identitäten annehmen. «Ich bin alle Bilder der Gegenwart» -
das war seit Jahren das untergründige Motto ihrer Arbeiten. «Ich bin alle
Namen der Geschichte» - so könnte man das Motto ihrer letzten Serie, der

History Portraits von 1988-1990, formulieren.
Und mit diesem Nietzsche-Zitat - in seinem letzten Brief an Jacob Burck-

hardt vom 6. Januar 1889 schrieb Nietzsche, «dass im Grunde jeder Name in
der Geschichte ich bin»42 - komme ich zur Philosophie.

2. Philosophie

Wieviel an alten Besetzungen musste abgebaut, welche Widerstände mussten
überwunden werden, bis ein Satz wie der eben von Nietzsche zitierte möglich
wurde? - Ja, ich betrachte diesen Satz nicht als Dokument des Wahnsinns,
sondern als Zeugnis von Hellsichtigkeit.

40 Zit. nach: Peter Weibel, Inszenierte Kunstgeschichte, Wien 1988, S. 23.
41 Vgl. Verf., Identität im Übergang. Philosophische Überlegungen zur aktuellen Affinität

von Kunst, Psychiatrie und Gesellschaft, in: Von Chaos und Ordnung der Seele - ein

interdisziplinärer Dialog über Psychiatrie und moderne Kunst, hg. v. Otto Benkert u. Peter

Gorsen, Heidelberg 1990, S. 91-105; wieder abgedruckt in: Verf., Ästhetisches Denken,
Stuttgart 1990, S. 168-200.

42 Friedrich Nietzsche, Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Bänden, hg. v. Giorgio
Colli u. Mazzino Montinari, München 1986, Bd. 8, S. 578.

166



a. Vorformen

Der Hauptstrang der traditionellen Philosophie war der Pluralität zweifelsohne

abhold. Es könnte geradezu eine vergebliche Hoffnung scheinen, in der

Philosophie Mittel und Konzepte finden zu wollen, die uns die neue, interne
Pluralität der Subjekte zu verstehen helfen. Aber ganz so monolithisch war die
Geschichte der Philosophie denn doch nicht.

Im frühesten Beginn der Epoche, die man nachher als die der Subjektivität
bezeichnete, tauchte das Thema der Pluralität des Menschen erstmals positiv
auf: in Pico della Mirandolas Oratio De Dignitate Hominis.

Die Erzählung ist bekannt: Gott hatte in seinem Schöpfungswerk, als die

Erschaffung des Menschen noch bevorstand, ungöttlich voreilig seinen Vorrat
an Archetypen schon aufgebraucht und musste daher auf einen Ausweg
sinnen. Aber er wäre nicht Gott gewesen, wenn er nicht eine geniale Lösung
gefunden hätte: Er stellte den Menschen in die Mitte der Welt, damit er sich

unter den anderen Wesenheiten - den niedrigeren wie den höheren - sein

Wesen selbst wähle. Das eben macht die «Würde des Menschen» aus: dass

ihm ein ganzer Fächer von Wesensmöglichkeiten eröffnet ist und dass er
daraus frei wählen, sich sein Wesen selbst bestimmen kann.43

Freilich enthält diese erste Fassung des Themas «menschliches Leben im
Plural» noch nichts von der Problemverschärfung, die für die heutige Situation

charakteristisch ist. Eine interne, eine simultane Pluralität des individuellen

Lebens steht noch nicht im Blick. Nur der Typus Mensch ist plural geworden,

das menschliche Individuum hingegen ist noch monotrop gedacht.
Gleichwohl ist es zu den ersten Dokumenten der neuen Auffassung nicht

weit. Schon Leonardo da Vinci hat - fast gleichzeitig mit Pico - diesen Schritt
getan. Wenn Leonardo vom Maler als der Idealfigur des Menschen sprach
und sagte, der Maler solle wie ein Spiegel sein, so hatte er dabei ja nicht bloss

die Fähigkeit präziser Wiedergabe im Sinn, sondern er dachte auf eine Kunst
der Anverwandlung im ganzen hinaus. Der Mensch, meinte Leonardo, soll

«wandlungsflhig» sein, soll über einen «wandlungsfähigen Geist» verfügen,
er soll mit seinen Sinnen und seinem Denken so anverwandlungsfahig sein wie

43 Vgl. Giovanni Pico della Mirandola, De Dignitate hominis, lat. u. dt., eingeleitet von
Eugenio Garin, Bad Homburg v.d.H. 1968, S. 26-19.

167



der Spiegel oder das Wasser.44 Ein derartiger Mensch wäre dank seines sensiblen

Geistes imstande, jeweils zu dem zu werden, womit er befasst ist. So rückt
bei Leonardo Universalität im Sinn universaler Anverwandlungsfahigkeit in
den Blick. Der Gedanke pluraler und übergangshafter Identität steht bevor.

Auf ihn zielt Leonardos Vorstellung vom <uomo universal».45
Manchen mag ein solches Existenzideal dubios vorkommen. Wer so denkt,

hat Recht. In der Abendlandstradition ist dergleichen dubios. Das erhellt
schlagartig aus einem Vergleich mit der Urszene, auf die Leonardo sich
zurückbezieht. Sie findet sich im 10. Buch von Piatons Politeia. Dort wird der

Maler, just weil er ein Spiegier ist, verurteilt: als Mann blossen Scheins, als

Mensch ohne Konstanz, als chamäleonartiger Sophist.46

Dies Wertungsschema in Sachen Pluralität ist vielen von uns noch wie
selbstverständlich zu eigen - jedenfalls in den offiziösen Deklarationen, zumal
den akademisch üblichen, weniger vielleicht schon in der Lebenspraxis.

Einen ähnlichen Schritt wie Leonardo hat dann auch Montaigne getan,47

allerdings mit skeptischer Tönung. Bei ihm ist von der Erfahrung seines

individuellen Ich die Rede. In den Essais schreibt er: «Ich habe von mir selbst

nichts Ganzes, Einheitliches und Pestes, ohne Verworrenheit und in einem
Gusse auszusagen.»48 Kurz darauf heisst es: «Wir sind alle aus lauter Plicken
und Petzen und so kunterbunt unförmlich zusammengestückt, dass jeder
Lappen jeden Augenblick sein eigenes Spiel treibt. Und es findet sich ebensoviel

Verschiedenheit zwischen uns und uns selber wie zwischen uns und
andern.»49 Da kündigt sich ein Thema an, das 300 Jahre später, bei Nietzsche, in

44 «La mente del pittore si deve al continuo trasmutare in tanti discorsi, quante sono le figure
delli obbietti notabili, che dinanzi gli appariscano.«»Al pittore è necessario [...] cervello
mutabile secondo la varietà delli obbietti, che dinanzi se Ii oppongono» (Leonardo da
Vinci, Frammenti letterari e filosoßce, a cura di Edmondo Solmi, Florenz 1979, S. 102

bzw. 103).
45 Erstmals habe ich dies dargestellt in «Das Zeichen des Spiegels. Piatons philosophische

Kritik der Kunst und Leonardo da Vincis künstlerische Überholung der Philosophie», in:
Philosophisches Jahrbuch 90j2, 1983, S. 230-245.

46 Vgl. Piaton, Politeia, X. Buch, 596 b-e.
47 Man störe sich nicht daran, dass Leonardo und Montaigne hier unter den Philosophen

aufgeführt werden. Sie sind welche. - Auf interessante Beziehungen zwischen dem Denken
der Renaissance und dem nachmodernen Denken hat in jüngerer Zeit Stephen Toulmin
hingewiesen (Kosmopolis, Frankfurt a.M. 1991).

48 «Je n'ai rien à dire de moi, entièrement, simplement et solidement, sans confusion et sans
mélange, ni en un mot.» (Montaigne, Essais, in: Oeuvres complètes, Paris 1967, II. Buch, 1.

Kapitel, S. 144; dt. Essais, hg. v. Herbert Lüthy, Zürich 1953, S. 324).
49 «Nous sommes tous de lopins et d'une contexture si informe et diverse, que chaque pièce,

chaque moment, fait son jeu. Et se trouve autant de différence de nous à nous-mêmes, que
de nous à autrui» (ebd., S. 145 bzw. S. 325).

168



die Formel «das Subjekt als Vielheit» münden wird.50 Und Nietzsche wird
diese Vielheit nicht skeptisch registrieren, sondern freudig begrüssen. Bei ihm
bricht sich das Motiv der inneren Pluralität der Subjekte in seiner ganzen
Positivität Bahn.

b. Nietzsche: «Das Subjekt als Vielheit»

Im «Vorspiel» zur Fröhlichen Wissenschaft sagt Nietzsche:

«Scharf und milde, grob und fein,
vertraut und seltsam, schmutzig und rein,
der Narren und Weisen Stelldichein:
diess Alles bin ich, will ich sein,

Taube zugleich, Schlange und Schwein!»51

Das ist fürwahr ein drastisches Plädoyer für ein Leben im Plural. Nietzsche

wirbelt alle klassischen Positionen - vom Weisen bis zum Narren und von der

heiligen Taube bis zum verachteten Schwein - durcheinander. Von sich sagt er,

er sei «Einer, dem bei der Historie nicht nur der Geist, sondern auch das Herz
sich immer neu verwandelt und der, im Gegensatz zu den Metaphysikern,
glücklich darüber ist, nicht <Eine unsterbliche Seele>, sondern viele sterbliche
Seelen in sich zu beherbergen».52 Ein andermal nennt er die Seele eine

«Subjekts-Vielheit».53

Das lässt den eigentlichen Sinn von Nietzsches einschneidender Subjektkritik
und ihrer Bedeutung für die gegenwärtige Diskussion erkennen. Die Kritik

am traditionellen Subjektbegriff und das Plädoyer für ein plurales Subjekt
gehören bei Nietzsche - ebenso wie in der <Postmoderne> - wie die Vorder-
und Rückseite eines Blattes zusammen. Negativ sagt Nietzsche: «Das <Sub-

jekt> ist ja nur eine Fiktion.»54 Und positiv erläutert er diese Absage an den

traditionellen Subjektglauben folgendermassen: «Die Annahme des Einen

Subjekts ist vielleicht nicht nothwendig; vielleicht ist es ebensogut erlaubt, eine

Vielheit von Subjekten anzunehmen, deren Zusammenspiel und Kampf unse-

50 Friedrich Nietzsche, «Nachgelassene Fragmente 1884-1885», in: Sämtliche Werke. Kriti¬
sche Studienausgabe in 15 Bänden, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München
1980, Bd. 11, S. 650.

51 Friedrich Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, a.a.O., Bd. 3, S. 355.

52 Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches II, a.a.O., Bd. 2, S. 386 (Nr. 17).
53 Jenseits von Gut und Böse, a.a.O., Bd. 5, S. 27 (Nr. 12).
54 «Nachgelassene Fragmente 1885-1887», a.a.O., Bd. 12, S. 398.

169



rem Denken und überhaupt unserem Bewusstsein zu Grunde liegt.»55 «Meine

Hypothese: das Subjekt als Vielheit».56

Mit Nietzsche ist die simultane Pluralität, die den Sach- und Problemfokus
der heutigen Thematisierung des Subjekts bildet, erstmals zum Programm
geworden. Bei Nietzsche kann man lernen, dass all das, was vordergründig als

Dekonstruktion erscheint, eigentlich als Transformation zu verstehen wäre - als

Transformation des Subjekts von vorgeblicher Monostruktur zu Pluralität
oder, genauer betrachtet, von kaschierter und unterdrückter zu offener und
bewusster Pluralität.57

Leicht ist das gewiss nicht zu vollziehen und zu begreifen - aber man sollte

55 Vgl. auch folgende Passage: «Wie es im Reich der Sterne mitunter zwei Sonnen sind,
welche die Bahn Eines Planeten bestimmen, wie in gewissen Fällen Sonnen verschiedener
Farbe um einen einzigen Planeten leuchten, bald mit rothem Lichte, bald mit grünem
Lichte, und dann wieder gleichzeitig ihn treffend und bunt überfluthend: so sind wir
modernen Menschen, Dank der complicirten Mechanik unsres Sternenhimmels) - durch
verschiedene Moralen bestimmt; unsre Handlungen leuchten abwechselnd in verschiedenen

Farben, sie sind selten eindeutig, - und es giebt genug Fälle, wo wir bunte Handlungen
thun» (Jenseits von Gut und Böse, a.a.O., Bd. 5, S. 152, Nr. 215). - Die Parallelität mit
Valéry ist offenkundig.

56 «Nachgelassene Fragmente 1884-1885», a.a.O., Bd. 11, S. 650. - Die Parallelen bei

Montaigne wurden schon angeführt. Ähnlich dann vor wenigen Jahren Botho Strauss:
«Die Identität, nach der man sucht, existiert nicht. Abgesehen von einigen äusseren,
behördlichen Erkennungsmerkmalen gibt es nichts, was für die Existenz eines zusammen-
gefassten Einzelnen spräche. Nicht einmal der Körper ist monolog und mit sich selber
eins. Sowenig wie die Meinung ist der Schritt der Füsse unabänderlich derselbe; er ist ein

Ausdrucksmittel, sehr variabel; und noch der Blutkreislauf stellt sich dar, wechselt Geste
und Stil in dem Masse, wie er auf Lebensgewohnheit, Begegnungen und Leistungen
reagiert. Unter dem Gesichtspunkt einer schrankenlosen Psychosomatik erzählt jedes
Organ heute dies und morgen das» (Botho Strauss, Paare, Passanten, München 1981,
S. 175 f.).

57 Übrigens war schon Derridas harscher Kritik an Foucaults These vom «Verschwinden des

Menschen» zu entnehmen, dass es in der poststrukturalistischen bzw. postmodernen
Subjektkritik nicht um eine einfache Preisgabe, sondern um eine Transformation von
Subjektivität ging. Derrida hatte Foucault rundweg der Naivität bezichtigt. Während
Foucault sich durch seine Absage an den Menschen vom Denken der neueren Philosophie
zu lösen glaubte, wies Derrida darauf hin, dass Foucaults These nur eine der innersten
Positionen der Metaphysik wiederholte, sofern diese stets die Überschreitung des
faktischen Menschen zugunsten des Aufstiegs zur wahren, übermenschlichen, «göttlichen»
Existenz gefordert hatte: «.Das Denken des Endes des Menschen ist also immer schon in der

Metaphysik, im Denken der Wahrheit des Menschen, vorgeschrieben» (Jacques Derrida,
Fines hominis, in: ders., Randgänge der Philosophie, Wien 1988, S. 119-141, hier S. 129).
Die wirklichen Vertreter eines «Todes des Subjekts» waren nicht die poststrukturalistischen,

sondern die strukturalistischen Denker vom Schlag eines Claude Lévi-Strauss.
Dieser hatte 1955 betont, dass die Welt ohne den Menschen begonnen habe und ohne ihn

170



es versuchen. So sagte Philippe Sollers: «Dass jeder von uns eine offene
Kombination einer Vielzahl von Stimmen darstellt, ist vielleicht so schwierig

zu begreifen, ja eine so frevelhafte Konzeption, wie die Unendlichkeit und
Vielheit von Welten im 16. Jahrhundert. Ich möchte Sie daran erinnern, dass

Giordano Bruno [...] genau für diese Idee im Jahre 1600 verbrannt wurde.»58

Man müsste in diesem Zusammenhang wohl auch länger auf den Komplex
Angst eingehen und dabei Einsichten der Psychoanalyse heranziehen. Angst
ist der Generalnenner der Abwehr, auf welche die Pluralisierung stösst. Diese

Angst ist aber vielleicht nur der Reflex des frühkindlichen, narzisstischen,
allwollenden Ich. Dagegen käme es - hier wie anderswo - darauf an, erwachsen

zu werden. Und das bedeutet, wie Lacan uns zeigte, Vielheit zu akzeptieren
und mit Vielheit umgehen zu können. Das erwachsene Subjekt ist das plurale
und pluralisierungsbereite.59

*

Im Anschluss an dieses Ausführungen zu aktuellen Gründen und historischen
Vorformen der Pluralisierung möchte ich zwei Fragenkomplexe eingehender
behandeln. Erstens: Welche Auswirkungen hat es, wenn die Subjekte von
Monotypik zu Pluralität übergehen? Was sind die Vorzüge pluraler Subjekte?
Darauf will ich unter der Überschrift «Vom starken zum schwachen Subjekt»
eine Antwort versuchen.

Anschliessend soll es dann um die Hauptfrage gehen: Wie ist die Struktur
solch pluraler Subjekte zu bestimmen? Inwiefern kann man behaupten, dass

der Übergang zum pluralen Subjekt nicht einfach eine Subjektauflösung,
sondern tatsächlich eine Subjekttransformation, die Gewinnung eines neuen

Typus von Subjektivität bedeutet? Lässt sich auch ein Konzept pluraler
Subjektivität formulieren?

enden werde und dass die einzige Funktion der Maschine Mensch in der Produktion von
Entropie bestehe (vgl. Claude Lévi-Strauss, Traurige Tropen, Frankfurt a.M. 1978,
S. 410).

58 Philippe Sollers, Joyce et cie, in: Tel Quel, Bd. 64, S. 20.

59 In Lacans Termini: Es geht um den Übergang vom narzisstischen Ich-Typus des Moi zum
symbolischen Ich-Typus des Je. Der letztere ist bereit, sich auf den essentiellen Mangelcharakter

der symbolischen Ordnung mit ihrer konstitutiven Verkettung von Präsenz und
Absenz einzulassen.

171



III. Vom starken zum schwachen Subjekt

1. Adorno

Den Abschnitt «Vom starken zum schwachen Subjekt» beginne ich mit
Adorno. Seinen Reflexionen kann man sowohl einen zwingenden Grund für
die Verabschiedung des alten Subjekttypus als auch eine Aufgabenbeschreibung

des neuen Subjekttypus entnehmen. Adorno - der dem Subjekt durchaus

nicht abhold war, sich aber auf eine veränderte Subjektverfassung
hinauszudenken genötigt sah60 -, hatte in der Dialektik der Aufklärung gemeinsam
mit Horkheimer den Grund der Falschheit des alten Subjekts diagnostiziert:
Es war von Grund auf mit Herrschaft verbunden, und diese Herrschaftlichkeit

richtete sich am Ende gegen es selbst. Die Ermächtigung zur Herrschaft
über Natur hatte Selbstunterwerfung zur Kehrseite, zunächst als Unterwerfung

der inneren Natur und schliesslich als Unterwerfung des individuellen
Subjekts insgesamt unter die Herrschaft des Allgemeinen. «Furchtbares hat
die Menschheit sich antun müssen, bis das Selbst, der identische, zweckgerichtete,

männliche Charakter des Menschen geschaffen war».61 Und Furchtbares

- so könnte man ergänzen - tut sie sich, diesem Selbst weiterhin folgend, noch
immer an.

Am Leitfaden ästhetischer Reflexionen dachte Adorno dann auf einen

neuen Subjekttypus hinaus, der sein Glück nicht mehr im Imperialismus
gegenüber dem Anderen hätte, sondern es darin fände, dass das Fremde, wie
er sich ausdrückte, «in der gewährten Nähe das Ferne und Verschiedene

bleibt, jenseits des Heterogenen wie des Eigenen».62 Schliesslich plädierte
Adorno für eine Existenzform, die «dem Heterogenen Gerechtigkeit
widerfahren» lässt.63

60 In den Minima Moralia notierte er, dass «das alte Subjekt» zwar noch eine Instanz des

Widerstands in einer Welt der Falschheit darzustellen vermag, dass aber gleichwohl «viel
Falsches bei Betrachtungen <bleibt>, die vom Subjekt ausgehen»(Theodor W. Adorno,
«Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben», in: Gesammelte Schriften,
Bd. 4, Frankfurt a.M. 1980, S. 14). Das Subjekt wäre ein verlässlicherer Zeuge, wenn es

schon ein anderes geworden wäre.
61 Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, a.a.O., S. 33.

62 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frank¬
furt a.M. 31984, S. 192.

63 Theodor W. Adorno, Zu Subjekt und Objekt, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt a.M. 1977, S. 741-758, hier S. 743 bzw. ders., Ästhetische Theorie, in: ders.,
Gesammelte Schriften, Bd. 7, Frankfurt a.M. 1970, S. 285. - Ausführlicher habe ich
diesen Zusammenhang in dem Aufsatz «Adornos Ästhetik: eine implizite Ästhetik des

Erhabenen» dargestellt (in: W. Welsch, Ästhetisches Denken, a.a.O., S. 114-156).

172



Eine Transformation des Subjekts ist laut Adorno also nötig, weil das alte

Subjekt von Grund auf mit Herrschaft fusioniert war, die sich letztlich gegen
es selbst richten musste - Autonomie der alten Art war ein Bumerang. Das

neue Subjekt müsste hingegen essentiell vielheitsbezogen sein und «dem

Heterogenen Gerechtigkeit widerfahren» lassen. Es müsste - so hat Adorno den

«besseren Zustand» einmal beschrieben - «ohne Angst verschieden sein»
können.64

2. Starkes versus schwaches Subjekt

Formelhaft lässt sich dieser Unterschied als der von starkem (altem) und
schwachem (neuem) Subjektideal fassen. Die beiden unterscheiden sich just
durch ihr Verhältnis zur Pluralität. Das starke Subjekt versucht die Pluralität
zu bändigen, zu meistern, zu bewältigen. Das schwache Subjekt hingegen
sucht ihr gerecht zu werden, mit ihr zu leben.65

Während das starke Subjekt durch Herrschaftlichkeit gekennzeichnet war,
versteift sich das schwache Subjekt nicht auf solche Selbstherstellung und
komplementär dazu auf die Meisterung und Bewältigung alles Anderen,
sondern es ist bereit, sich auf Anderes einzulassen, sich auch verfremden zu
lassen.66 Es hat Sensibilität für verschiedene Sinnformen entwickelt und ist zu
Übergängen zwischen ihnen fähig.67 Es ist des blinden Flecks im eigenen
Sehen eingedenk und urteilt und verurteilt nicht mehr mit dem Pathos der
Absolutheit und der Einbildung der Endgültigkeit, sondern erkennt auch dem

64 Theodor W. Adorno, Minima Moralia, a.a.O. S. 114.

65 'Stark' und <schwach> sind dabei nur vorläufige und relative Indizierungen. Die Schwäche
des neuen Subjekts ist zugleich Indiz einer anderen Stärke, während das traditionell-starke
Subjekt allein in seinem beschränkten Horizont stark erschien, aus Schwäche sich aber
auch auf diesen versteifen musste.

66 Natürlich meine ich mit dieser <Schwäche> nicht die Fassade der Weichheit, die im persön¬
lichen Umgang dadurch erfolgreich ist, dass sie den Anderen zuerst (kommen lässt), um
dann umso besser die eigenen Intentionen durchzusetzen, sondern die Fähigkeit, Aussen-
folgen des eigenen Handelns wahr- und ernstzunehmen, sich auf sachliche Alternativen
einzulassen und durch sie sich gegebenenfalls auch zur Veränderung des eigenen Projekts
bewegen zu lassen.

67 Ein solcher Subjekttypus wäre durch eine besondere Wahrnehmungsfähigkeit - im Sinn
der Wahrnehmung von Sachverhalten, Grenzen und Alternativen - und durch Sensibilität
für Differenzen, Umbrüche und Verlagerungen ausgezeichnet. Solche Sensibilität ist etwas
anderes als Wehleidigkeit: Kant hat den Unterschied so formuliert: Man soll durchaus
nicht empfindlich (persönlich leicht kränkbar), sehr wohl aber empfindsam (nämlich
empfänglich) sein (vgl. Immanuel Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, B 53).

173



Anderen mögliche Wahrheit zu - noch gegen die eigene Entscheidung. Ein
solches Subjekt wäre nicht nur prinzipiell davon überzeugt, dass eine Situation

sich aus anderer Perspektive mit gleichem Recht ganz anders darstellen

kann, sondern dieses Bewusstsein würde auch in seiner Praxis zu Konsequenzen

führen. Eine dadurch bestimmte Handlungswelt würde im ganzen
durchlässiger. Das <schwache> Subjekt achtet den Unterliegenden, vermutet einen

Rechtskern im unrecht Scheinenden, rechnet wirklich mit Andersheit. - Es ist
fürwahr nicht mehr dem «identischen, zweckgerichteten, männlichen Charakter

des Menschen» verpflichtet, an dem Adorno unsere Tradition kranken
sah.

Einige treffliche Beschreibungen eines solchen Subjekts finden sich unter
dem Titel Al di là del soggetto bei Gianni Vattimo (auf dessen Konzept eines

«schwachen Denkens» meine Rede vom «schwachen Subjekt» anspielt).68
Vattimo sagt: Nur kraft einer «schwingenden Existenz» vermögen wir «in einer

Welt, [...] in der [...] klar geworden ist, dass es keine festen, gesicherten,
wesentlichen Strukturen, sondern im Grunde nur Justierungen gibt», «ohne

Neurosen zu leben».69 Die «Situation des gespaltenen Subjekts» ist für
Vattimo geradezu die « <normale> Situation des postmodernen Menschen».70

Allein durch eine «schwingende Existenz» - durch eine solche Existenz der

Vielheits- und Übergangsfähigkeit - können wir diese Spaltungen verbinden.

IV. Die Strukturen des pluralen Subjekts

Schliesslich komme ich zum letzten Fragenkomplex: zur Struktur des pluralen
Subjekts. Die Hauptfrage lautet: Lässt sich dafür ein Konzept skizzieren?

Vorbereitend will ich meine bisherige Stellungnahme im Streit ums Subjekt
noch einmal in zwei Punkten zusammenfassen.

1. Allenfalls in einer verqueren Debatte konnte man meinen, es gehe um die

Alternative von Subjektbejahung auf der einen - der modernen - und

Subjektverwerfung auf der anderen - der postmodernen Seite. In der Realität

geht es um etwas ganz anderes: um eine Transformation von Subjektivität,

um die Konturen eines neuen Typus von Subjektivität.
2. Das neue Subjektideal ist durch Pluralität bestimmt. Subjektivität gewinnt

68 Gianni Vattimo, Al di là del soggetto, Mailand 1985; dt. Jenseits vom Subjekt, Graz 1986.

69 Ebd., S. 34.

70 Ebd., S. 63.

174



den Sinn von Pluralitätskompetenz - und diese Veränderung ist durch
objektive Pluralisierungsprozesse ernötigt und wurde im übrigen seit

langem prognostiziert. Das neue Subjekt (wenn man abkürzend einmal so
reden darf) ist das plurale und übergangsfähige Subjekt.

Dann bleibt die Frage zu beantworten, wie die Struktur eines solch pluralen
Subjekts analytisch näher zu bestimmen sei. Wie kann eine Person eine und
viele zugleich sein? Wo bleiben dabei (oder wie konstituieren sich jetzt) Identität,

Individualität, Unverwechselbarkeit - was doch alles Kennzeichnungen
sind, die für ein Subjekt unentbehrlich sind, die aber mit Pluralisierung
schwerlich zusammengedacht werden zu können scheinen? Lässt sich der

neue, plurale Typus von Subjektivität überhaupt ohne Äquivokation als

Typus von Subjektivität bezeichnen?

Bei einem Subjekt mit nur einem einzigen Identitätsentwurf war es gut
verständlich, wie Einheit des Subjekts und Vielheit seiner Handlungen
zusammengehen konnten. Die Vielheit sollte Manifestation, Funktion oder
Material der Einheit sein. Bei einem Subjekt aber, das keinen verbindlichen
Entwurf mehr besitzt, sondern über mehrere Entwürfe und Identitäten
verfügt und sie je nach Situation verfolgt, ist der Zusammenhalt dieser Vielheit
durch eine personale Einheit zumindest fraglich.

1. Subjekt als Souverän mit Subsubjekten?

Paul Valéry - wie gesagt, einer der Protagonisten des Nachdenkens über die
Struktur pluraler Subjektivität - hat folgende Vorstellung erprobt: Könnte
man nicht zwischen zwei Momenten unterscheiden, nämlich einerseits
zwischen dem beobachtenden und reflektierenden Ich und andererseits der Vielzahl

seiner Ichformen? Das Subjekt wäre dann ein Kompositum aus einem

Souverän, der alles beobachtet, und einem Heer von Subsubjekten, die jederzeit

zur Aktion bereitstehen und ihrerseits über diverse Ausführungsorgane
verfügen - ein Betrieb sozusagen mit einem Chef und vielen Sous-chefs?71

Man kann in diesem Modell Valérys unschwer eine Neuauflage der
philosophischen Doppelung von transzendentalem und empirischem Subjekt erkennen

- das erste ist im Singular verblieben, das letzte in den Plural versetzt.

71 Valéry selbst einigermassen ironisch über diesen Komplex: «Er enthält viele verschiedene

Figuren und einen Hauptzeugen, der zuschaut, wie alle diese Strohpuppen sich abzappeln.»

(zit. nach: Peter Bürger, Valéry und Breton. Zwei Lesarten der Moderne, in: Neue
Rundschau, 96 Jg., 1985, Heft 2, S. 31-57, hier S. 36)

175



Aber dieses Modell - es ist dasjenige, das Foucault so heftig kritisiert hat72 -
ist eben nur das alte Subjektmodell, jetzt auf seine Möglichkeit, innere Vielheit

zu denken, hin adaptiert bzw. akzentuiert. Damit kommt man aber über
den absolutistischen Sonnenkönig im Glanz seiner Attribute oder die humanistisch

reiche Persönlichkeit oder den Musilschen Mann vieler Eigenschaften
nicht hinaus. Valéry selbst spürte, dass dieses Modell den Verhältnissen nicht
gerecht wird, dass die diversen Ichformen zu stark und zu eigendynamisch
sind, um als blosse <Subsubjekte> eines beobachtenden Hypersubjekts abgetan
werden zu können.73

Vor allem vermag dieses Modell vielleicht theoretische Akte, Akte der

Selbstbetrachtung noch einigermassen zu erklären, in puncto Handlungserklärung

aber versagt es völlig. Denn im Handeln gibt es kein Hypersubjekt,
das ständig alles unter Kontrolle hätte, sondern hier übernimmt mal dieses,

mal jenes Teilsubjekt die Führung. Gerade als praktische Subjekte sind wir
von der Pluralisierung betroffen. Daher ist das wie immer adaptierte alte

Subjektmodell für die neuen Verhältnisse nicht mehr zu brauchen. Man muss
ein anderes Konzept entwickeln.

2. Das plurale Subjekt: kein Chamäleon, sondern distanzierungsfahig

Pluralitätskompetenz bedeutet nicht Anpassertum. Das plurale Subjekt ist
kein Chamäleon. Woody Allens Zelig ist allenfalls seine Karikatur. Wohl geht
es darum, fremde Verhaltensweisen zu verstehen, aber das bedeutet nicht, dass

man ihnen ausgeliefert wäre, sie jederzeit übernehmen müsste. Man kann sie

auch modifizieren oder sich von ihnen distanzieren.
Wie aber vermag eine Theorie des pluralen Subjekts diese Distanzierungsfa-

higkeit zu erklären? Ist dazu nicht erneut die Position eines Souveräns
erforderlich, der Ja oder Nein sagt? Keineswegs.

Die Distanzierung kann ebenso der Aktivität und Durchsetzung eines der
diversen Subjektanteile entspringen. Während andere Anteile sich bezüglich
einer situativ nahegelegten Aktionsform indifferent oder eher zustimmend
verhalten, ist ihm diese Aktionsform zuwider oder erscheint ihm als inopportun.

Wenn er sich durchsetzt, wird die erwartete Handlungsform nicht
übernommen, sondern abgelehnt. Eine solche Entscheidung wird also nicht durch

72 Vgl. das 9. Kapitel von Die Ordnung der Dinge.
73 «Welcher von beiden», fragte sich Valéry, «ist mehr ICH? Derjenige, der soviel Anlass zur

Klage gibt, so viele Lücken und Schwächen hat, oder der, der diese konstatiert?» (zit. nach
Peter Bürger, Valéry und Breton, a.a.O., S. 36).

176



eine übergeordnete Instanz oder eine Zentralinstanz - nicht nach einem
vertikalen Schema - gefallt, sondern gleichsam horizontal durch die Subjektanteile
selbst und aufgrund der besonderen Stärke der Option eines dieser Subjektanteile,

welcher die Oberhand gewinnt - so wie sich das nächste Mal oder in
einer anderen Situation ein anderer Subjektanteil durchsetzen kann. Das
bedeutet (und dies ist von grösstem Gewicht): Man bedarf, um Distanzierungen
und Veränderungen erklären zu können, durchaus nicht des Rekurses auf ein

abgehobenes Hypersubjekt oder eine «Person an sich», sondern die Pluralität
von Handlungstypen, wie sie das plurale Subjekt charakterisiert, reicht dafür
völlig aus. Und auch <postmodern> sollte man sich an den Grundsatz «princi-
pia non sunt praeter necessitatem multiplicanda» halten. Selektionen,
Entscheidungen, Distanzierungen sind durch horizontale Abstimmungsprozesse
zwischen den Subjektanteilen, nicht durch den vertikalen Schiedsspruch einer

nebulösen Hyperinstanz zu erklären. Genau kraft seiner Pluralität ist das

plurale Subjekt nicht anpasserisch, sondern modifikations- und distanzie-

rungsfahig. Allenfalls eine gewisse Stärke der diversen Teilsubjektivitäten ist
dafür nötig.

Nach dem gleichen Modell - also durch die Interaktion verschiedener

Subjektanteile - lässt sich dann natürlich auch erklären, dass wir einmal eingegangene

Situationsteilnahmen auch wieder aufkündigen können. Im Fortgang
des situativen Handelns können Optionen an Gewicht gewinnen, die zunächst

hintanstanden, durch die Entwicklung der Situation aber zunehmend begünstigt

werden. Dann werden wir auf eine Veränderung der Situation und
schliesslich auf deren Überschreiten oder Verlassen drängen.

3. Identität: Pluralität und Transversalität

Auch unsere Ichinterpretation ist von der Pluralität der Subjektanteile betroffen.

In ihrem Licht können wir jeweils unterschiedliche Geschichten unserer
selbst erzählen, unsere Identität unterschiedlich konstruieren.74 Da ist
zunächst die Geschichte des standardmässigen, behördentauglichen Lebenslaufs.

Ganz anders aber kann schon die Geschichte sein, die wir uns oder
anderen erzählen, wenn wir Selbstbilanz ziehen, wenn wir uns also fragen,

74 Vgl. zur Bedeutung der Selbsterzählung für die eigene Identität das Konzept der «narrati-
ven Identität», wie Alasdair Mac Intyre und Dan P. Mc Adams es vorgetragen haben. Die
Ganzheit eines Selbstverständnisses, wie sie für Identität nötig ist, ist nur dann gegeben,

wenn jemand seine eigene Lebensgeschichte zu erzählen imstande ist, also narrativ solche
Ganzheit herzustellen fähig ist.

177



welches Lebensprojekt wir verfolgt haben und wie wir es bislang erreicht oder
verfehlt haben. Selbst dabei kommen noch einmal unterschiedliche Erzählungen

infrage, weil mehrere Projekte beteiligt sind - etwa ein berufliches, ein

politisches, ein privates -, die ja nicht eo ipso kongruieren müssen. Hinzu
kommen noch Veränderungen dieser Projekte in unterschiedlichen Situationen

oder Lebensphasen. Die Identität der meisten von uns wird auf mehrere,

zum Teil sehr unterschiedliche Weisen zu erzählen sein.75

Keineswegs bestreite ich also die Tatsache, dass wir laufend Identität herzustellen

versuchen. Wir sind sogar sehr hartnäckige Identitätskonstrukteure
und müssen das sein. Zersplitterung, Identitätsverzicht ist gewiss kein humanes

Ideal und jedenfalls nichts, wofür ich plädiere. Meine These ist vielmehr,
dass unsere Identitätsherstellung wesentlich vielfaltiger und komplexer geworden

ist, als man sich dies bislang vorgestellt hat. Man bedenke nur schon, dass

wir Identität auf ganz unterschiedlichen Niveaus konstruieren. Wir tun das

keineswegs erst durch bewusste und reflektierende Tätigkeit, sondern schon

organisch. Eine Konsequenz dieser Vielfalt in der Identitätsproduktion aber

ist, dass wir die diversen Identitäten nicht noch einmal in einer Hyperidentität
zusammenfügen können, welche die einzelnen Identitäten abstrichslos zu
beinhalten und in einen systematischen Verbund zu stellen vermöchte. Ein
Zusammenhang der Identitäten besteht wohl, aber, wie ich gleich zeigen will, in
anderer Form, nicht in der Form eines Systems oder einer durchgängigen
Bestimmtheit durch eine Erst- oder Letztinstanz. Selbst bei angestrengter
Reflexion werden wir immer nur grosse Teile, nie jedoch das Ganze unserer
selbst mit einem einzigen Interpretationszusammenhang erfassen können.
Wir können uns beispielsweise erinnern, noch am Tag zuvor unseren
Identitätszusammenhang mit anderer Akzentsetzung und andersartiger Evidenz
konstruiert zu haben. Aber momentan werden wir uns vielleicht nur noch an
den Begriff oder den Ausgangspunkt dieses gestrigen Zusammenhangs erinnern

können, während diese Sicht selbst und ihr Evidenzpunkt uns
entschwunden sind; zwar können wir sie eventuell im Ausgang vom Begriff- der

hier als Sach- wie Merkzeichen dient - wieder gewinnen, aber das Erstaun-

75 Man kann diesen komplexen Problemen der subjektiven Identität nicht dadurch entge¬
hen, dass man sich auf die Simplizität unserer objektiven Identität beruft. Die letztere
betrifft uns als Gegenstände in der objektiven Welt. Dieser Identitätsaspekt wird - worauf
Hermann Lübbe verschiedentlich hingewiesen hat - durch Vorlage des Personalausweises

(der «identity card») hinreichend beantwortet. Aber der Personalausweis attestiert eben
auch nur, dass dieses ein Objekt vom spezifischen Typus Subjekt ist. Über dessen innere

Konfiguration hingegen macht er - und das gehört zur Freiheit der Subjektivität in der
Moderne - keine Aussagen.

178



liehe und Aufschlussreiche ist: damit ist zugleich die eben zuvor erst
konstruierte Identität blass geworden, entrückt, ihrerseits nur noch über Erinnerung

und Begriff zugänglich, nicht mehr lebendig gegenwärtig. Die verschiedenen

Perspektiven umfassen nicht zur Gänze, sondern nur grossteils
dasselbe, und sie präsentieren es in unterschiedlichem Licht. Wir können wohl,
mit gewisser Mühe, von der einen Perspektive aus auch wieder zur anderen

gelangen, aber wir können nicht beide gleichzeitig haben, können sie nicht
bruchlos ineinander übersetzen, können sie nicht ineinanderblenden, können
sie nicht, ohne ihre eigentümliche Wahrheit zu verlieren, in einer weiteren
Perspektive vereinigen. Das einzige, was wir können - aber immerhin dies -,
ist, zwischen diesen Perspektiven überzugehen. Dabei müssen wir aber wissen:

Jede von diesen Perspektiven hat ihre eigenen Ränder, ihre Begrenztheit,
einen dunklen Aussenbereich. Ganzheit gibt es, wenn überhaupt, nur im
Übergang zwischen diesen Perspektiven und im Bewusstsein, dass jeweils
andere Teile ausgeblendet werden und dass es vermutlich auch Teile gibt, die
in keiner dieser Perspektiven aufscheinen.

Die Integrität, Kohärenz und Gesundheit des Subjekts hängt also an mehr
als der Identitätsfunktion als solcher. Diese wird von mir, wie gesagt, nicht
bestritten, sondern unterstrichen, nur wird zugleich auf ihre Komplexität und
das daraus resultierende (nicht etwa durch sie gelöste) Problem der Ganzheit
hingewiesen. Unsere Integrität - unsere, wie schon die klassische Subjektphilosophie

ahnte, nirgends gegenständlich zu fassende, sondern nur prozessual
herzustellende <Ganzheit> - hängt daran, dass wir zwischen unseren diversen
Identitätskonstruktionen überzugehen vermögen. Dies - und nur dies - garantiert,

dass unsere Pluralität nicht in Polyphrenie zerfällt.
Dieser Kohärenztyp - die Kohärenz durch Übergängigkeit - erfordert aber

ein strikt anderes Erklärungsmuster, als das traditionelle es war. Die verschiedenen

Identitäten hängen nicht dadurch zusammen, dass sie unter der
Oberherrschaft einer (eigentlichem Identität oder Identitätsinstanz stünden - wie

abstrakt, formal oder prinzipienhaft man diese auch immer konzipieren mag
(in Wahrheit handelt es sich dabei ohnehin nur um Verbergungsstrategien,
welche die faktische Nichtexistenz einer solchen Hyperinstanz kaschieren und
sie durch Quintessentialisierung der Nachprüfung entziehen sollen). Sondern
die Verbindung dieser diversen Identitäten erfolgt gleichsam horizontal durch
Überschneidungen, Bezugnahmen und Übergänge zwischen den diversen
Identitäten. Anders gesagt: Der Zusammenhang hat nicht transzendentale,
sondern transversale Struktur. - Ein solch transversales Konzept von Identität

und Subjektivität will ich im folgenden skizzieren.

179



4. Das transversale Konzept von Identität und Subjektivität

Es sind insgesamt fünf Momente, die ich durch ein transversales
Subjektivitätsverständnis erklären zu können glaube.

1. Die verschiedenen Subjektanteile sind nicht von aussen, sondern von innen

verbunden.
2. Sie weisen untereinander Überschneidungen, Interdependenzen und

Modifikationen auf. Sie können einander affizieren, interpretieren, verdrängen
und bestärken. Gerade durch solch wechselseitige Interaktion - und nicht
anders - sind sie verbunden.

3. Gemeinsam ist den diversen Subjektanteilen eine bestimmte Färbung, die je
den Stil des Individuums kennzeichnet und dem Rollenspiel - dem
beruflichen, privaten oder sozialen Rollenspiel - einen Individualitätsindex
verleiht. Zudem ist absehbar, dass auch weitere Rollen, die man noch erwerben

wird, diesen Stil aufweisen werden. Ebenso sind natürlich rekursiv

Stiländerungen möglich. Sie können durch neue Ausrichtungen, neue

Kompetenzerwerbe und neue Erfahrungen veranlasst sein. Das kann bis

zur Verwerfung ehemaliger Subjektanteile gehen. Auch Individuen können
sich <häuten>. Vielleicht sollten sie es sogar. Dass man sich gar nicht verändert

habe, stellt nicht gerade ein Kompliment dar. Brechts Keuner wusste
das.76

4. Diese drei Momente - die interne Verflochtenheit der unterschiedlichen

Subjektanteile, ihre wechselseitige Affizierbarkeit und ihre Färbung durch
einen individuellen Stil - gehen mit einem vierten Moment zusammen: mit
Subjektivität als Pluralitätskompetenz hinsichtlich dieser inneren Vielheit.
Wir können situativ bestimmte Subjektanteile aktivieren, können sie

gleichsam (einschalten»; wir können aber auch auf andere Anteile
(umschalten», diese dominant werden lassen. Wir können uns auf Situationen
einlassen, können uns ihnen aber ebenso entgegenstellen oder verweigern,
und wir können sie durch Interventionen zu verändern suchen.

5. Diese Pluralitätskompetenz, diese Umgangsfähigkeit mit der internen und

von da aus auch mit der externen Pluralität, wächst offenbar mit dem Grad
der Durchlässigkeit der Subjektformen. Auf diese Durchlässigkeit und die

damit verbundene Übergangsfähigkeit kommt es für die Kohärenz und

76 «Ein Mann, der Herrn K. lange nicht gesehen hatte, begrüsste ihn mit den Worten: (Sie

haben sich gar nicht verändert.» (Oh!> sagte Herr K. und erbleichte.» (Bertolt Brecht,
Geschichten vom Herrn Keuner, in: ders., Gesammelte Werke in acht Bänden, Bd. 5, S. 383)

180



Stärke des Subjekts an. Dank dieser transversalen Fälligkeit können wir -
in Maßen - auch Souveränität erreichen. Anders ausgedrückt: Unter
Bedingungen der Pluralität ist Transversalität der Garant von Souveränität,
also dessen, was man traditionell wohl zu glatt und zu absolut als Autonomie

des Subjekts beschrieben hat. Die Grenzen unserer Souveränität aber
sind allenthalben deutlich. Genau durch sie sind wir Menschen, nicht Götter.77

5. Subjektkonzepte und Subjektrealität

Zum Abschluss eine letzte Überlegung. Man wird vielleicht einwenden, ich sei

verschiedentlich zwischen Beschreibung und Plädoyer, Analyse und Option
hin und her gegangen. Gewiss tat ich das. Nur: Bei einem solchen Thema hat
das besondere Gründe und vielleicht - das will ich nun darlegen - seine eigene

Legitimität und Unausweichlichkeit. Konzept und Realität sind hier nicht zu
trennen. Denn die Struktur von Subjektivität ist nie einfachhin etwas
Naturwüchsiges, sondern Ergebnis kultureller Prägungen und Prozesse. Hat man
uns gelehrt, wir müssten eine stabile und monotrope Identität haben, so

werden wir uns um eine solche bemühen, werden eine solche ausbilden.
Andere Möglichkeiten, Entgegenstehendes, Abweichendes wird dann nicht
beachtet oder beiseite geschoben und schliesslich eliminiert. Man sucht der
gestellten Aufgabe Genüge zu tun, dem Ideal nahezukommen - und hat Erfolg.
Hat man uns hingegen gesagt, auch eine plurale Identität sei lebbar, so werden

wir - werden jedenfalls einige von uns - das Experiment wagen und eine

plurale Identität auszubilden beginnen. Dann wird über kurz oder lang dies

die Struktur ihrer Subjektivität sein. Es wird dann auch plurale Identität
geben. In diesem Sinn ist die <Realität> von Subjektivität immer auch eine

Folge unserer Konzepte von Subjektivität.
Ich behaupte damit keineswegs, dass diese Konzepte das einzig Ausschlaggebende

wären. Ich habe ja auf die objektiven Bedingungen und die objektiv
gewandelten Verhältnisse hingewiesen, und man könnte dies sogar noch aus-

77 Übrigens scheint mir ein solch transversales Verständnis heute nicht nur in der Subjekt¬
theorie, sondern ebenso in der Vernunfttheorie und Kulturtheorie geboten zu sein. Zum
transversalen Vernunftkonzept habe ich Vorbereitendes im XI. Kapitel von Unsere
postmoderne Moderne, Weinheim 1987, 295-318, ausgeführt; eine umfangreiche Darstellung
erscheint unter dem Titel Vernunft heute (Frankfurt a.M. 1993). Das transversale
Kulturkonzept findet sich ausgeführt in: Verf., Transkulturalität. Lebensformen nach der Auflösung

der Kulturen, in: Information Philosophie, 20. Jg., Heft 2/1992, S. 5-20.

181



führlicher tun. Aber ich behaupte, dass unseren Konzepten ein entscheidender

Anteil an der Realgenese von Subjektivität zukommt. Jede noch so neutral
scheinende Beschreibung kann praktisch folgenreich sein.

Das weist umgekehrt auf die Verantwortung hin, die man mit der Propagierung

und schon mit der Artikulation solcher Konzepte übernimmt. Es gibt
hier kein neutrales, folgenloses Sprechen. Jede Beschreibung ist ein mögliches
Plädoyer - wenn im Sinn des anerkannten Standards, dann wird man
vielleicht der Illusion, nur eine Deskription vorzunehmen, huldigen bzw. erliegen;

wenn aber im Sinn einer Alternative, dann wird man mit dem Protest der
Neutralitätswächter rechnen müssen, weil diese für ihre eigene Parteilichkeit
blind sind. Aber nicht, eine Option auszusprechen, sondern vorzugeben, man
täte es nicht, ist das Falsche.

Hat man dies durchschaut, ist man sich also des Optionscharakters einer

jeden Intervention bewusst geworden, so wird man darauf achten, die eigene

Option auch verantworten zu können. Gewiss richten sich die Menschen, wie

gesagt, nicht einfach nach den Darlegungen von Philosophen. Aber diese

spielen eben doch - zumal in der heutigen Unsicherheit - eine gewichtige Rolle
bei der Selbstverständigung der Individuen. Wer an den Prozessen kultureller
Kommunikation teilnimmt, weiss dies - oder hat es erfahren müssen. Daher
wäre Leichtfertigkeit bei einem so sensiblen und folgenreichen Thema wie
dem der Subjektbildung am allerwenigsten am Platz. Ich hoffe, Sie werden
meinen Versuch nicht als leichtfertig empfunden haben.

182


	Subjektsein heute

