
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Willensschwäche, Selbsttäuschung und andere Perplexitäten

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das vernünftige Subjekt im Schatten

des Kontingenten

Studia Philosophica 51/92

ANTON HÜGLI

Willensschwäche, Selbsttäuschung und andere
Perplexitäten

1. Der Mensch - ein rationales Wesen?

Niels Bohr wird einmal von einem Bekannten in seiner Skihütte besucht. Der
Besucher sieht, dass ein Hufeisen über der Tür hängt und fragt erstaunt:«Sie,
als Naturwissenschafter, glauben daran?» Bohr: «Selbstverständlich glaube
ich nicht daran, aber ich habe mir versichern lassen, dass Hufeisen auch dann
wirken, wenn man nicht an sie glaubt.»

Selbstverständlich - und dazu hätte es dieser Anekdote nicht bedurft -
glauben wir alle nicht daran, was die Philosophen von uns Menschen behaupten:

dass wir vernünftige Wesen seien. Aber auf der anderen Seite sind wir -
zumindest in dem Augenblick, in dem wir diese Feststellung treffen - davon
überzeugt, durchaus vernünftig zu urteilen. Und damit stecken wir auch
schon mitten in den Schwierigkeiten: Wenn das einzig Vernünftige darin
besteht, nicht an die Vernünftigkeit des Menschen zu glauben, dann ist es nicht
unvernünftig anzunehmen, dass es überhaupt nichts Vernünftiges gibt.

Angesichts solcher schwindelerregender Paradoxien gibt es nur einen Ausweg:

die Flucht in die Ernsthaftigkeit. Dank Bertrand Russell und seiner

logischen Typenlehre1 wissen wir auch, wie man die Ernsthaftigkeit wahren
und solche Paradoxien vermeiden kann: Man muss es tunlichst unterlassen,

Aussagen zu machen, die sich selbst zum Gegenstand haben: Der berühmte
Kreter zum Beispiel sollte zumindest sich selbst ausnehmen, wenn er von den

1 A.N. Whitehead/B. Russell, Principia Mathematica, Cambridge 1910-13, Bde. I—III.

129



Kretern behauptet, dass sie lügen, und wer die menschliche Vernunft anzweifelt,

sollte nicht auch gleich seine eigene Vernunft miteinbeziehen.
Ich will mich deshalb bemühen, ernsthaft zu bleiben, alle Selbstbezüglich-

keiten zu unterdrücken und die menschliche Vernunft für einmal zu betrachten,

als wäre sie ein fremdes, aussermenschliches Phänomen.

Um des Argumentes willen will ich dabei von der Hypothese ausgehen, dass

es durchaus richtig sei, was man - gemäss dem altehrwürdigen, wahrscheinlich
auf Alkmaion zurückgehenden Topos - vom Menschen immer wieder zu
behaupten pflegt: dass er sich von allen Lebewesen dadurch unterscheide, dass

er ein vernünftiges Wesen sei, d.h., dass er allein denken und begreifen könne2.

Dieser Topos dürfte auch schwer zu widerlegen sein. Die Tatsache jedenfalls,
dass der Mensch als Individuum und als Spezies in der Regel eher Unvernunft
als Vernunft an den Tag legt, kann kaum als Gegenbeweis dienen. Denn zur
Entlastung liegt auch schon ein anderer Topos bereit: Im Unterschied zu den

Göttern sind wir Menschen endliche und unvollkommene Geschöpfe, von
äusseren, unserer Macht entzogenen Bedingungen abhängig. Menschen können

sich deshalb irreführen oder täuschen lassen, sie können unaufmerksam,
voreilig oder unvorsichtig sein, kurzsichtig und unbedacht, sie können Fehler

machen, sich vergreifen, versprechen oder verrechnen, sich widersprechen,
halluzinieren und phantasieren und dergleichen mehr.

Die angebliche Vernünftigkeit des Menschen ist daher, genau besehen,

keine Beschreibung seines faktischen Verhaltens, sondern eine - wie man
heute sagt, kontrafaktische Aussage, die sich am besten wiedergeben liesse in
der Form eines irrealen Konditionalsatzes: nicht mit der Formel also, «Menschen

sind vernünftig», sondern «Wenn die Umstände günstiger wären, könnten

Menschen durchaus vernünftig sein».

Und welches sind die Umstände, unter denen sie es wären? Die Antwort
müsste lauten: Menschen sind an sich immer vernünftig, ausser wenn sie

daran gehindert werden, es zu sein. Das Merkwürdige an den menschlichen

Fehlleistungen, Defekten und Mängeln ist nämlich dies, dass es nicht Dinge
sind, die Menschen bewusst, planmässig und absichtlich tun, sondern Dinge,
die ihnen, wie man so schön sagt, unterlaufen oder widerfahren.

Mit den Irrtümern und Fehlern ist es - in Erinnerung an eine antike Fangfrage

ausgedrückt - wie mit den Läusen: Wir haben sie, solange wir sie nicht
haben, und wir haben sie nicht mehr, wenn wir sie haben. Ein entdeckter und
dingfest gemachter Irrtum ist eben - kein Irrtum mehr. (Womit ich natürlich

2 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. W. Kranz, Berlin 61951, Bd. II, S. 215, 24 B
la.

130



nicht ausschliesse, dass es einer durchaus darauf angelegt haben kann, eine

Person zu simulieren, die laufend Fehler macht, aber er wird sich dabei wohl
hüten, bei diesem Simulationsspiel Fehler zu machen.)

Warum aber, so mag man sich fragen, kann man sich dessen so gewiss sein?

Ich könnte mich zur Absicherung nun mühelos auf die respektheischende
Autorität irgendeiner der gängigen philosophischen Methoden berufen: auf
phänomenologische Introspektion, auf die Analyse der Tiefengrammatik von
Wörtern wie «freiwillig» und «absichtlich» oder auf irgendeine Abart der

sogenannten transzendentalen Reflexion. Aber ich ziehe es vor, diese Gewissheit

für das zu nehmen, was sie wohl auch ist: Ausdruck eines traditionsreichen

und offenbar tiefsitzenden Glaubens an die Richtigkeit der kontrafaktischen

Annahme, dass der Mensch ein wenn auch unvollkommen - rationales
Wesen sei.

Besondere Plausibilität zieht dieser Glaube aus den ihn stützenden und mit
ihm verbundenen Zusatzannahmen. Zu ihnen gehören insbesondere die
folgenden drei Thesen:

These T. Der Mensch ist nicht nur fähig, Zustände in der Welt zu erkennen
und zu bewerten, er hat - als seiner selbst bewusstes Wesen - auch die

Fähigkeit, seiner eigenen inneren Zustände des Erkennens und
Bewertens inne zu werden und diese ihrerseits wieder zu bewerten. Wir
wissen nicht nur, dass dies und dies der Fall ist, sondern zugleich
auch, dass wir dies wissen und dass wir wissen, dass wir dies wissen

usw. usf. Und wir können uns darum nicht nur wünschen, dass die
Welt so oder auch anders wäre, sondern dass auch unsere Wünsche
selbst so oder anders wären.

These 2: Zur Bewertung seiner inneren Zustände entwickelt der Mensch ge¬

wisse Normen, d.h. ideale Vorstellungen darüber, wie diese inneren
Zustände beschaffen sein sollten, z.B., dass man sich selbst nicht
widersprechen dürfe, dass man stets nach dem Guten streben und
von zwei Dingen immer das bessere wählen soll, und dergleichen
mehr.

Der Inbegriff dieser idealen Normen ist das, was jeweils als rational

oder vernünftig bezeichnet wird3. Und formal liegt diesen Nor-

3 Im Rahmen dieser Rationalitätsvorstellungen hat dann auch all das Platz, was H. Lenk
und H. F. Spinner an möglichen begrifflichen, konzeptuellen und theoriebezogenen
Differenzierungen auszumachen wussten (vgl. H. Lenk/H.F. Spinner, Rationalitätstypen, Ra-

131



men ein einziges allgemeines Interesse zugrunde: Einheit zu schaffen

und Einstimmigkeit mit sich selbst herzustellen4.

These 3: Sobald der Mensch entdeckt, dass seine inneren Zustände seinen

Rationalitätsnormen nicht entsprechen, wird er - von Natur aus,

notwendigerweise, automatisch oder wie auch immer - bestrebt sein,
seine Zustände mit diesen Normen wieder in Einklang zu bringen.
Selbst wenn die Vernunft eine Sklavin der Leidenschaften ist, wird
sie sich, wie Hume hervorhebt, immer wieder erneut zu behaupten
versuchen: «the moment we perceive the falsehood of any suppersti-
tion, or the insufficiency of any means, our passions yield to our
reason without any opposition»5.

Der Mensch ist in diesem Sinne kein unfehlbar rationales, sondern ein ratio-
nal-sein-wollendes, ein möchte-gern-rationales, ein in die Rationalität verliebtes

Wesen, oder - wie die Griechen sagten - ein «philosophos».
Diese drei erläuternden Thesen sind zwar ihrerseits wieder erläuterungsbedürftig,

aber ich nehme an, dass sie unserem Alltagsverständnis nicht unvertraut

sind und selbst bei Psychologen - jedenfalls bei den Vertretern der

kognitiven Psychologie - nicht auf Ablehnung stossen müssten. Sie haben
überdies den nicht zu unterschätzenden Vorteil, uns verständlich zu machen,

warum ein Wesen, das so selten Rationalität zeigt, dennoch als rational
bezeichnet werden kann.

Aber haben wir nicht guten Grund, selbst an dieser bereits ziemhch
verdünnten Annahme zu zweifeln, dass der Mensch ein zwar nicht faktisch
rationales, aber ein auf Rationalität erpichtes Wesen sei? Kommt es nicht gelegentlich

vor, dass Menschen Rationalitätsverletzungen nicht bloss unterlaufen,
sondern dass sie absichtlich und mit klarem Bewusstsein gegen ihre eigenen
Rationalitätsnormen Verstössen?

Derartige Zweifel erweckende Erfahrungen gibt es in der Tat, und
bemerkenswerterweise sind es nicht von Philosophen zu eben diesem Zwecke
konstruierte Fälle, sondern aus dem sogenannten Leben gegriffene Phänomene.
Sie scheinen überdies auch nicht an bestimmte historische Epochen gebunden,

tionalitätskonzepte und Rationalitätstheorien im Überblick. Zur Rationalismuskritik und
Neufassung der «Vernunft heute», in: H. Stachowiak (Hg.), Pragmatik. Handbuch des

pragmatischen Denkens, Hamburg 1989, Bd. III, S. 1-31).
4 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Akad.-Ausg., Bd. III, S. 440; Metaphysik, Akad.

Ausg., Bd. XVII, S. 714 (4761), Bd. XVIII, S. 245 (5596).
5 D. Hume, A Treatise ofHuman Nature, ed. L.A. Selby-Bigge/P.H. Nidditch, Oxford 1978,

S. 416.

132



sondern durchaus geeignet, die These Diltheys zu bestätigen, die Geschichte
beweise, «dass die Natur des Menschen immer dieselbe» sei6.

Drei der bekanntesten Phänomene dieser Art sind: das Problem der
sogenannten Willensschwäche, das Phänomen des Selbstbetrugs und der
Selbsttäuschung und das Problem der Pflichtenkollision oder des sogenannt perplexen

Gewissens. Jedes dieser Phänomene gibt uns ein besonderes Rätsel auf.
1. Das Rätsel der Willensschwäche lautet: Wie ist es möglich, dass ein auf

Rationalität angelegtes Wesen etwas für richtig ansieht, und es dann trotzdem

nicht tut?
2. Das Rätsel der Selbsttäuschung lautet: Wie ist es möglich, dass ein auf

Rationalität angelegtes Wesen etwas für richtig ansieht, was es selbst nicht
glaubt?

3. Das Problem des perplexen Gewissens schliesslich lautet: Wie kann ein
rationales Wesen mit der Zumutung fertig werden, etwas für richtig
anzusehen (und auch zu tun), was es für falsch hält?

Beginnen wir, schön ordentlich, mit dem ersten Phänomen.

2. Das Phänomen der Willensschwäche

Akrasia, incontinentia - oder auf gut deutsch Willensschwäche, das Phänomen

dürfte hinlänglich bekannt sein aus dem Alltag und der Literatur7. Eines
der beredtsten Zeugnisse ist die viel zitierte Klage der an Iason verfallenen
Medea in Ovids Metamorphosen: «Es reisst mich Freude Gewalt wider Willen;
es rät die Begierde zum einen, Doch die Vernunft zum andern. Das Bessere

seh' ich und will es. Aber dem Schlechteren folg' ich.»8

Die Akrasie scheint auch - jedenfalls nach paulinischer Deutung - das

6 W. Dilthey, Gesammelte Schriften, hg. B.G. Teubner, Leipzig/Berlin 1924, 41965, Bd. V,
S. XCI,; vgl. auch Bd. VIII, S. 78f., 80f., 140ff.

7 Was die philosophische Literatur betrifft, hat dieses Phänomen zunächst nur in der Antike
und - durch Wiederaufnahme insbesondere der aristotelischen Position - im Mittelalter
Beachtung gefunden. Es ist das Verdienst der analytischen Philosophie, die Akrasie - im
Anschluss an Hare - erneut wieder zu einem diskutablen philosophischen Problem erhoben
zu haben. Einen guten Einblick in die Anfange der Diskussion gibt der Sammelband von
G.W. Mortimore (Hg.), Weakness of Will, London 1971, einen geschichtlichen Überblick
und eine systematische Aufarbeitung der jüngsten Diskussion: J. Gosling, Weakness of the

Will, London/New York 1990; lesenswerte neuere Monographien sind etwa: A.R. Meie,
Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control, New York/Oxford
1987; W. Charlton, Weakness of Will, Oxford/New York 1988.

8 Ovid, Metamorphosen, Vil 20, übers. H. Breitenbach, Zürich 1958.

133



Paradigma christlicher Sündenerfahrung zu sein, wie die berühmte Stelle aus
dem Römerbrief zeigt: «Wir wissen ja, das Gesetz hat das Wesen des Geistigen,

ich aber bin irdisch-fleischlich, bin unter die Macht der Sünde verkauft.
Was ich verwirkliche, versteh' ich nicht; denn nicht, was ich will, vollbringe
ich, sondern was ich hasse, das tue ich.»9

Die logische Struktur dieses Phänomens ist durchsichtig genug: ein
Willensschwacher zeichnet sich dadurch aus, dass er bewusst und absichtlich eine

Handlung X tut, obwohl er weiss, dass ihm auch die alternative Handlung Y
offenstünde, und obwohl er, alles in allem, die Handlung Y für besser hält als

die Handlung X und es für ihn darum auch keine Handlung gibt, die er für
noch besser hielte als die Handlung Y. Das Beste, dem der Willensschwache

zuwiderhandelt, braucht dabei, wohlverstanden, keineswegs das moralisch
Beste zu sein, oder das längerfristig Beste gegenüber dem momentan Besten;

es geht vor allem auch nicht um ein nach irgendeinem externen Massstab
Bestes, sondern um die Handlung, die, vom Handelnden her gesehen, für den

Zeitpunkt der Handlung von allen offenstehenden Alternativen als die beste

angesehen wird.
Diese Beschreibung des Phänomens steht jedoch im Widerspruch zu der mit

eben dieser Beschreibung unterstellten Rationalität des Willensschwachen,
denn etwas bewusst und mit Absicht tun heisst - nach gängigem Verständnis

von Piaton, Aristoteles über Thomas von Aquin bis zur obigen Minimaldefinition

von Rationalität - es darum tun, weil man es für das beste hält.

Niemand, so müsste man daher schliessen, kann absichtlich das nach seiner

Ansicht Schlechtere tun; denn was man für besser hält, das wird man auch tun
wollen, und was man tun will, das wird man, falls man die Möglichkeit dazu

hat, auch tun. Entweder ist daher das Phänomen der Willensschwäche oder
die unterstellte Rationalität eine Fiktion.

Für Sokrates, der als erster Philosoph diesem Paradox seine Aufmerksamkeit

schenkte, steht von vornherein fest, auf welcher Seite die Fiktion zu
suchen ist. Wo ein Phänomen sich gegen eine philosophische Theorie zu
erheben wagt, kann ein guter Philosoph nur eines sagen: um so schlimmer für
das Phänomen. Die Akrasia, so stellen Sokrates und seine Gesprächspartner
Protagoras übereinstimmend und verächtlich fest, gibt es nur in der Meinung
der Menge. Es ist unmöglich - und gegen die menschliche Natur -, dass einer,
wohl wissend, was für ihn das beste ist, und auch fähig, es zu tun, statt dessen

das Schlechtere tut. Wo dies der Fall zu sein scheint, kann es nur daran liegen,

9 Rom. 7, 14, 15.

134



dass der Betreffende - gegen den äusseren Anschein - im Grunde doch nicht
weiss, was für ihn das beste ist; er tut das Falsche aus purer Ignoranz10.

Aristoteles, in der Nikomachischen Ethik, stimmt Sokrates' These «niemand
handelt gegen besseres Wissen» - grundsätzlich zu. Weil diese These
augenscheinlich der allgemeinen Auffassung widerspreche, sei es jedoch umso nötiger,

genauer zu untersuchen, auf welche Weise ein Akrates überhaupt in den

Zustand der Unwissenheit geraten könne, aus dem heraus er seine akratischen

Handlungen begehe. Dies ist nun in der Tat die zentrale Frage; denn falls
Willensschwäche nicht eine Schwäche des Willens sein soll, sondern eine

Schwäche des Verstandes, bleibt es tatsächlich rätselhaft, warum ein Mensch,
der voll bei Verstand zu sein scheint, urplötzlich, wie Aristoteles es deutet, wie
ein Schlafender, ein Verrückter oder Betrunkener, das Richtige zwar vor sich

hinsagt, aber, als hätten diese Worte keinen Sinn, das Falsche tut".
Die klassische Lösung dieses Rätsels verdanken wir einer genialen

Ausflucht, die bis heute nicht an Attraktivität eingebüsst hat, und die auch in der
zitierten Paulus-Stelle schön zum Ausdruck kommt: Nicht ich selbst bin es,

der im Zustand der Willensschwäche (der Sünde) handelt, sondern ein anderer
oder etwas anderes in mir. Die Willensschwäche bringt es an den Tag: Unter
meiner Haut steckt nicht nur eine Person, sondern eine ganze Kollektion von
sich zeitweise bekämpfenden Agenten12.

Bei Aristoteles, Thomas von Aquin und neuerdings auch wieder bei
Richard Hare, scheinen es nur zwei Kontrahenten zu sein, die, bewaffnet mit
verschiedenen Prinzipien, aufeinander losrennen. Die eine Seite ist die Leidenschaft,

die Lust, die Begierde oder wie sie auch immer heissen möge, die
andere Seite die «Vernunft». Die beiden kämpfen miteinander, und die eine

Seite, die falsche leider, obsiegt.
Der Nachteil dieses Bildes ist offensichtlich der, dass völlig unklar bleibt,

wer denn nun eigentlich wofür verantwortlich gemacht werden kann; denn

was kann schon die arme Vernunft dafür, dass sie in diesem Kampf den
Kürzeren zieht, und warum soll man es der Lust zum Vorwurf machen, dass

sie dem Lustprinzip zum Durchbruch zu verhelfen versucht?

Solange der Kampf nicht entschieden ist, gibt es in der in sich zerrissenen

Person auch kein endgültiges Urteil darüber, welche Handlung nun eigentlich

10 Piaton, Protagoras, 351 a ff.
11 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VII, 1147 a lOflf.
12 Wie D. Davidson (Paradoxes of Irrationality, in: R. Wollheim/J. Hopkins (Hg.), Philoso¬

phical Essays on Freud, Cambridge 1982, S. 289-305) darlegt, wird in jeder Theorie,
welche Irrationalität erklären will, eine Art von Seelenteilung angenommen werden müs-

135



die bessere sei und darum auch nicht einmal die Möglichkeit der Akrasie.

Siegt aber die Lust und liegt die Vernunft am Boden, dann kann von einer
akratischen Handlung, einer Handlung gegen die Vernunft, wiederum nicht
mehr die Rede sein, weil die Vernunft weder an der Vorbereitung noch an der

Durchführung der Handlung beteiligt war. Das Verhalten der willensschwachen

Person kann, genau genommen, nicht einmal mehr als eine Handlung,
als ein Tun bezeichnet werden; es ist vielmehr ein Widerfahrnis, und da dieses

Widerfahrnis letztlich der Vernunft selbst widerfahrt, besteht das Problem des

Akraten allein darin, der Vernunft wieder zum Durchbruch zu verhelfen und
erst einmal wieder vernünftig zu werden.

Es gibt ein überaus erfolgreiches Konkurrenzmodell, das zumindest diesen

Defekt zu beheben verspricht. Nach diesem Modell sind gleich drei Akteure
auf der Bühne: die Vernunft, die Begierde und als dritter Akteur jene Instanz,
deren Aufgabe es wäre, die Begierde in Schach zu halten und die Vernunft
gewinnen zu lassen. Dieser dritte Akteur nun ist der Wille, das Gewissen oder
wie auch immer, und ist dieser zu schwach, führt dies eben dazu, dass nicht die

Vernunft, sondern die Begierde den Sieg davonträgt: das klassische Modell
der Willensschwäche.

Dieses Erklärungsmodell funktioniert auch dann, wenn man die Akrasie
nicht als Willensschwäche, sondern als Verstandesschwäche interpretiert. Man
braucht dazu bloss die leitende Funktion auszutauschen und nicht den Willen,
sondern die Vernunft zur Geschäftsführerin vom Dienst zu ernennen. Diese

Version der inneren Menagerie ist denn auch in der Tat die Urversion, wie wir
sie von Piatons Staat her kennen: mit der überlegenden Vernunft, dem Logi-
stikon, als dem ersten, dem Begehrlichen, dem Epithymetikon, als dem zweiten

und dem Mutartigen, dem Tymoeides, als dem dritten Akteur. In dem
bizarren Bild dieser tripartiten Kreatur, die Piatons Sokrates im neunten Buch
des Staats vor uns erstehen lässt, hat die Vernunft denn auch bezeichnenderweise

die Gestalt eines Menschen, während das Muthafte, Inbegriff des Zorns
über das Unrecht und des Strebens nach Beifall und Ruhm, in der Gestalt
eines Löwen erscheint, gefolgt von einem «gar bundten und vielköpfigen
Tier», der Verkörperung der Triebe und der Begierden. Sokrates führt uns
auch drastisch vor Augen, was geschieht, wenn ein Mensch den inneren Menschen

verkümmern lässt und nur die beiden Tiere mästet. Statt dass die beiden

sen (s.S. 303). Die Irrationalität rührt dann daher, dass ein Seelenteil kausal auf den
andern einwirkt und so dessen intentionales Handeln stört. Zur Kritik an diesem Argument

vgl. W. Charlton, a.a.O. (Anm. 7), 1988, S. 171-176.

136



Biester sich aneinander gewöhnen und sich miteinander befreunden, beginnen
sie, sich «untereinander zu beissen und im Streite zu verzehren»13.

Mit ähnlicher Besetzung - um eine der moderneren Versionen aufzugreifen

- hat auch der späte Freud die innere Bühne bestückt14. Das unter dem

Lustprinzip stehende Es trägt bei Freud - von dem Gedanken des Unbewuss-

ten abgesehen - bis in die Beschreibung hinein die gleichen Züge wie Piatons

Epithymetikon. Das Freudsche Ich wiederum hat vieles gemeinsam mit dem

Logistikon Piatons: beide vertreten das Prinzip der Realität und der Vernunft,
und beide haben die Aufgabe, die triebhaften Wünsche zu kontrollieren.
Freuds Über-Ich schliesslich ist zumindest verwandt mit Piatons Muthaftem:
beide überwachen die Einhaltung der Normen und sind Quelle der Scham, der

Furcht, des Zorns und des Ehrgeizes. Der Hauptunterschied freilich: aufs

Ganze gesehen ist das Freudsche Ich in einer wesentlich unbequemeren Situation

als das von Natur aus königliche Logistikon Piatons: Es ist eher Diener
der übrigen Seelenteile als ihr Herr; getrieben vom Es, in Schranken gewiesen

vom Über-Ich, bedroht durch die Realität, hat es die schwierige Aufgabe, die

verschiedenen Kräfte zu harmonisieren15.

Aber lassen wir die Details dieser zwar abstrusen, aber über Jahrhunderte

hinweg siegreichen Metaphorik. Ihren Zweck hat sie in jedem Fall erfüllt: Im
Schatten ihrer suggestiven Bilder hat auch das Paradox der Willensschwäche
seine Spitze verloren. Was in bezug auf ein und dieselbe Person als Ungereimtheit

erscheint - dass sie nicht tut, was sie selbst für das beste hält -, wird zur
Trivialität, sobald man eine Gruppe von Akteuren ins Spiel bringt; denn was
sollte daran schon verwunderlich sein, dass der eine Akteur nicht tut, was der
andere Akteur für gut hält. Es entsteht zwar dadurch zunächst ein anderes

Problem: Wo bleibt die Einheit der Person, wenn sie nichts anderes ist als eine

Ansammlung verschiedenster Kreaturen; aber dieses Problem löst sich gleichsam

von selbst, wenn man - wie im tripartiten Modell - die Gruppe
hierarchisch gliedert und ihr ein Oberhaupt gibt, heisse dieses Oberhaupt nun
Wille oder Vernunft. In einer wohlverfassten und wohlgeordneten Person wird
es keine Konflikte und keine Diskrepanz zwischen dem Urteil des Monarchen

13 Platon, Politeia, IX, 588 ff.
14 Die Verwandtschaft zwischen dem Platonischen und Freudschen Seelenmodell ist schon

des öftern dargelegt worden. So z.B. auf überzeugende Weise durch A. Kenny, The

Anatomy of the Soul. Historical Essays in the Philosophy ofMind, Oxford 1973, S. 1-27.
Einen Überblick gibt A.W. Price, Plato and Freud, in: Ch. Gill (Hg.), The Person and the

Human Mind, Oxford 1990, S. 247-279.
15 Vgl. S. Freud, Jenseits des Lustprinzips, in: Gesammelte Werke, London/Frankfurt a.M.

1940ff., 81976, Bd. Xlll, S. 1-69; Das Ich und das Es, a.a.O., S. 235-289.

137



und der Handlung der Untertanen geben. In einer geschwächten Monarchie
aber mit leicht schwachsinnigem Oberhaupt kann es leicht geschehen, dass die

Untertanen, unbekümmert um den Urteilsspruch ihres Monarchen, nach

eigenem Gutdünken handeln. Was aber ist dies anderes als der innere Zustand
des willensschwachen Menschen? Akrasie ist nicht nur nicht unmöglich,
sondern jederzeit und immer möglich.

Bei näherem Zusehen kehrt das Ausgangsproblem jedoch in anderer
Gestalt wieder. In wie viele Teile man die Person auch aufspalten mag, am Ende

wird - damit überhaupt eine Handlung zustandekommt - eben diese Person
selbst (und nicht einer ihrer Teile) darüber befinden müssen, welcher Seelenteil

- in der betreffenden Situation - die letztlich entscheidenden Gründe für ihr
Handeln liefert. Und in diesem Fall wird sie notwendigerweise auch im Sinne
dieser Gründe und gemäss ihrer Absicht handeln. Falls die Person im Konflikt

ihrer Seelenteile jedoch keine Entscheidung fallen kann, gibt es auch kein
besseres Urteil, gegen das sie Verstössen könnte und damit - aus den

entgegengesetzten Gründen - wiederum keine Akrasie. Akrasie, mit andern Worten,

kann es eigentlich gar nicht geben, und falls es sie gibt, ist sie ebenso

rätselhaft wie zuvor16.

Eine mögliche Erklärung für dieses Rätsel wäre höchstens die, dass die

handelnde Person selber nicht weiss, was sie tut, oder selber nicht glaubt, was
sie zu glauben meint: dass die angeblich beste Handlung tatsächlich die beste

sei. Akrasie wäre mithin nur eine besondere Form der Selbsttäuschung. Sehen

wir daher zu, ob es einen besseren Weg gibt, zumindest mit unserem zweiten

Paradox, dem Paradox der Selbsttäuschung, fertigzuwerden.

3. Das Phänomen der Selbsttäuschung

Das Phänomen der Selbsttäuschung dürfte aus Alltag und Literatur aufs

beste bekannt, wenn auch nicht leicht fassbar sein. Wechselnd wie seine Formen

sind auch die Begriffe, unter denen es subsumiert wird; sie reichen von
Heuchelei, Unwahrhaftigkeit oder Unlauterkeit über Lebenslüge, innere

Lüge, Wunschdenken, Ideologie und falsches Bewusstsein bis hin zu dem

16 Um dieses Resultat zu erhärten, wäre zweifellos eine weit ausführliche Argumentation
erforderlich; aber andererseits wird jede Argumentation wieder auf dieselben Grundmuster

zurückfallen. Zur Illustration vgl. J. Gosling (a.a.O. (Anm. 7), 1990) und W. Charlton

(a.a.O.(Anm. 7), 1988).

138



kaum übersetzbaren Sartreschen Begriff der «mauvaise foi»17. Die logische
Struktur dieses Phänomens scheint allerdings durchsichtig genug.

Einer weiss, dass der Sachverhalt p der Fall ist; diese Tatsache ist ihm
jedoch unerwünscht, verhasst, für seine Identität bedrohlich oder was auch

immer, und er bringt sich selbst in den Zustand, in dem er glaubt, dass der
Sachverhalt p nicht der Fall ist, wie der Prototyp der Lebenslüge, Ibsens

Hjalmar Ekdahl in der Wildente, der sich - dem Faktum seines Versagens zum
Trotz - für einen genialen Erfinder hält. Aber dies ist gleich in zwiefacher

Hinsicht paradox: Es ist unmöglich, dass ein rationales Wesen - und nur auf
ein solches kann diese Beschreibung zutreffen, denn nur ein rationales Wesen

kann überhaupt wissen und handeln - in dem Zustand verharren kann, dass

es ein und denselben Sachverhalt sowohl glaubt als auch nicht glaubt; unmöglich

ist aber auch, dass es überhaupt den Plan gehabt haben kann, in sich

selbst den Zustand herbeizuführen, von dem es weiss, dass er unmöglich ist.
Befremdlicherweise scheint dieses Paradox bei den Philosophen über

Jahrhunderte hinweg kaum Aufmerksamkeit gefunden zu haben18. Im Unterschied

zu dem schon von Piaton und Aristoteles intensiv diskutierten
verwandten Phänomen der Akrasia, der Willensschwäche, des Handelns wider
besseres Wissen, war die Selbsttäuschung höchstens ein moralisches, aber
kaum ein logisches Problem und galt als unmöglich etwa in demselben Sinne,
wie man von einem missliebigen Artgenossen zu sagen pflegt, er sei ein

unmöglicher Mensch. Nichts müssten wir im Grunde mehr hassen, so lesen wir
an einer bekannten Stelle in Piatons Staat, als die wahre Lüge (xô cdç <xkt|-

Sœç (psùSoç), die Lüge, nicht mit Worten, sondern in der Seele selbst19. Und
im Kratylos erfahren wir von Sokrates auch, warum diese Lüge uns so
verhasst sein muss: von sich selbst hintergangen zu werden, ist deshalb das

Allerärgste, weil der Betrüger in uns in jedem Augenblick gegenwärtig ist und
wir gleichsam sein Gefangener sind20.

Im christlichen Kontext schliesslich wird die Selbsttäuschung vollends zu
einem verdammenswürdigen moralischen oder besser amoralischen Phänomen.

Schlimmer noch als die Sünde ist es, sich selbst über seine Sündhaftigkeit

17 Vgl. den Versuch eines begriffsgeschichtlichen Überblicks in A. Hügli, Lebenslüge, in:
Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. J. Ritter/K. Gründer, Basel/Stuttgart 1980,
Bd. V, Sp. 132-135.

18 Eine Einführung in das Problem geben M. Löw-Beer, Selbsttäuschung. Philosophische
Analyse eines psychischen Phänomens, Freiburg/München 1990; M.W. Martin, Self-De-
ception and Morality, Kansas 1986; A.R. Meie, a.a.O., 1987, S. 109ff.

19 Platon, Politeia, IX, 382 a.
20 Piaton, Kratylos, 428 d.

139



zu täuschen. «Self-deceit», die Täuschung über seine eigenen Fehler und
Schwächen, ist, wie beispielsweise Bischof Joseph Butler im 18. Jahrhundert
noch argumentiert, eine besonders verwerfliche Art der Unaufrichtigkeit, der
«Falsness of heart», und vergrössert nur die persönliche Schuld; denn wenn
man schon falsch handelt, ist es besser, dieses Tun komme «from the commun
vicious passions without such refinements, than from these deep and calm
sources of delusion»21.

Nach gängiger philosophiegeschichtlicher Meinung ist es eigentlich erst
Jean-Paul Sartre gewesen, der - unter dem Titel der «mauvaise foi» - das

Phänomen der Selbsttäuschung in seiner paradoxen logischen Struktur klar
gesehen und auf den Begriff gebracht hat. Sartre verdanken wir in der Tat eine

der eindringlichsten Analysen des Phänomens der Unaufrichtigkeit, erhellend

vor allem durch sein Insistieren auf den entscheidenden Wesenszug der «mauvaise

foi»22: dass hier - im Unterschied zur gewöhnlichen Lüge - «der, den

man belügt, und der, der lügt, ein und dieselbe Person sind, was bedeutet, dass

ich als Täuschender die Wahrheit kennen muss, die mir als Getäuschtem

verborgen ist.»23. Mehr noch, der Unwahrhaftige müsse auch ein Bewusstsein

haben von seiner Unwahrhaftigkeit, und mindestens insofern wahrhaftig sein,
als er sich seiner Unwahrhaftigkeit bewusst sei. Sobald er sich dessen aber
bewusst sei, weiche die Lüge unter seinem Blick zurück und vergehe. Die
«mauvaise foi», so schliesst Sartre, bleibe daher am Ende ein Phänomen, das

man «weder leugnen noch verstehen könne».24

Er sagt damit freilich nur, was man schon bei Kant nachlesen kann: Die
Wirklichkeit der «inneren Lüge» zu beweisen sei leicht, schreibt er in der

Metaphysik der Sitten, «aber ihre Möglichkeit zu erklären scheint doch schwerer

zu sein: weil eine zweite Person dazu erforderlich ist, die man zu hintergehen

die Absicht hat, sich selbst aber vorsätzlich zu betrügen einen Widerspruch

in sich zu enthalten scheint.»25

Philosophisch belangvoller als die Frage, wann die Geschichte des Paradoxes

eigentlich angefangen habe, ist allerdings die Frage, was man mit diesem

Paradox anfangen soll.
Rein logisch gesehen ist das Spektrum der möglichen Antworten bald um-

21 Josef Butler, Works, hg. W.E. Gladstone, Oxford 1896, Vol. II, S. 155.

22 Vgl. J.-P. Sartre, L'être et le néant. Essai d'ontologie phénoménologique, Paris 1943,
S. 85- 111; dtsch.: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie,
hg. von J. Streller, Hamburg 1962, S. 91-121; vgl. auch S. 117 Anm. d. Übers.

23 Sartre, a.a.O., S. 87, dtsch. S. 94.

24 Sartre, a.a.O., S. 88, dtsch. S. 94.

25 I. Kant, Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausg., Bd. VI, S. 430.

140



rissen: Es sind dieselben, mit denen man schon dem Paradox der Akrasie zu
begegnen versuchte. Angesichts der Tatsache, dass das Phänomen der
Selbsttäuschung und die Theorie der menschlichen Rationalität nicht zusammenpassen

wollen, hält man es entweder wie Schopenhauer und sagt sich, was sein

Erzfeind Hegel aus ähnlichem Anlass gesagt haben soll: - umso schlimmer für
das Phänomen. In Schopenhauers Worten: «Innere Lüge halte ich für unmöglich

: denn sowenig etwas seyn und zugleich nicht seyn kann, sowenig kann
ich etwas glauben und zugleich nicht glauben.»26

Oder - die zweite Möglichkeit - man wählt das andere, ebenso gewaltsame
Extrem: Selbsttäuschung gibt es, und darum kann es menschliche Rationalität
im Grunde nicht geben.

Wer sich weder für die eine noch für die andere Antwort entschliessen kann,
hat schliesslich noch die Möglichkeit, die Frage selbst zu bekämpfen, durch
den Nachweis, dass das Paradox gar kein Paradox ist und dass sich - mit
einigem gutem Willen und den nötigen Interpretationshilfen - Phänomen und
Rationalitätsthese durchaus miteinander vertragen können. Dieser Fluchtweg
ist in der Tat auch rege benützt worden, aber - wie ich im folgenden kurz
skizzieren möchte - mit wenig Erfolg. Das Paradox hat sich bisher allen

Auflösungsversuchen gegenüber als erstaunlich resistent erwiesen. Es war ihm
weder durch eine Umdeutung des Phänomens der Selbsttäuschung noch
durch eine Modifikation der Rationalitätsthese beizukommen.

Bekämpfung des Paradoxes durch Uminterpretation des Phänomens: Dies

ist die Strategie, die in jüngerer Zeit vor allem von analytischen Philosophen
eingeschlagen wurde, stets mit dem Effekt allerdings, dass die von ihnen

angebotene Beschreibung des Phänomens zu allem möglichen passte, nur
nicht zu dem, was sie eigentlich beschreiben wollten. So wurde etwa gesagt,

wenn einer etwas sowohl glaube wie auch nicht glaube, zeige dies bloss, dass er
sich in einem Zustand des Halbwissens befinde oder - nach einer anderen

Version - dass er zwischen glauben und nicht glauben hin- und hergerissen sei,

weil entweder die Fakten widersprüchlich seien oder weil er in einem innern
Konflikt stehe zwischen dem, was er annehmen müsste, und dem, was er

glauben möchte27. Aber diese Beschreibung machte völlig unverständlich,

wozu es dann noch einer absichtlichen Täuschung bedürfte und worin diese

26 A. Schopenhauer, Der handschriftliche Nachlass, hg. A. Hübscher, Frankfurt a.M. 1967,

Bd. II, S. 257.

27 Vgl. dazu R. Demos, Lying to oneself, in: Journal of Philosophy 57 (1960), S. 588-595.
F. A. Siegler, Demos on Lying to oneself, in: Journal ofPhilosophy 59 (1962), S. 469-475.
J.V. Canfield/P. Mc Nally, Paradoxes of Self-Deception, in: Analysis 21 (1960),
S. 140-144.

141



Täuschung eigentlich besteht28. Von anderen Autoren wiederum wurde gerade

bezweifelt, dass die Selbsttäuschung, analog zur Täuschung anderer, eine

absichtliche Irreführung sei29, aber dies hat zur Folge, dass die Selbsttäuschung

nicht mehr zu unterscheiden ist von gewöhnlichen Irrtümern, Illusionen

oder blosser Ignoranz30. Selbsttäuschung ist nicht etwas, was mir unterläuft,

sondern, wie Sartre klar gesehen hat, etwas was ich tue, und von dem ich

weiss, dass ich es tue. Es kann darum auch nicht helfen, die Annahme, dass p
der Fall sei, dem Bewusstsein, die gegenteilige Annahme, dass p nicht der Fall
sei, dem Unbewussten zuzuschreiben. Zu einer unbewussten Meinung kann
ich gar nicht in Widerspruch geraten, denn die einzige Meinung, die ich dann
selbst kenne, ist die bewusste, und eben darüber gibt es auch keine Täuschung.

Uminterpretation des Phänomens scheint offenbar ein nicht sehr erfolgreiches

Unternehmen zu sein. Sehen wir zu, ob die zweite Möglichkeit zur
Bekämpfung des Paradoxes, die Modifikation der Rationalitätsthese, uns
weiterbringt. Paradigmatisch für diesen Weg sind wiederum dieselben Strategien,

mit denen man schon dem bedrohlichen Phänomen der Willensschwäche
beizukommen versuchte: Man betrachtet den Menschen nicht als eine einzige
Person, sondern als eine Ansammlung von Agenten oder Subpersonen, die

alle unter seiner Haut stecken und die sich gegenseitig die Herrschaft streitig
machen, wie etwa in Piatons tripartitem Modell, in dem das Begehrliche, das

Muthafte und das Vernünftige die drei Kreaturen abgeben, die sich gegenseitig

zerfleischen oder in Harmonie zusammengehen können.
Bei der Besetzung der inneren Bühne wählte man allerdings nicht mehr die

klassischen Figuren, sondern die Seelengestalten, die wir dem späten Freud
verdanken: das unter dem Lustprinzip stehende Es, das auf das Realitätsprinzip

eingeschworene Ich und das gestrenge, die verinnerlichten Normen zur
Geltung bringende Über-Ich31.

Das nach diesem Modell ablaufende innere Drama der Selbsttäuschung
könnte man - in Anlehnung an eine bissige Freud-Interpretation von D.
Bannister in Foss - etwa wie folgt beschreiben: In einem dunklen Keller spielt sich

ein ewiger Kampf ab zwischen einem sexverrückten Affen (dem Es) und einer

jungfräulichen Tante (dem Ich), und ein ziemlich nervöser Bankangestellter
(das Über-Ich) amtiert dabei als Schiedsrichter. Um die Tante vor dem
Schlimmsten zu bewahren, versucht der Schiedsrichter immer wieder, ihre

28 Entgegen der Auffassung von H. Fingarette, Self-Deception, London 1969, S. 28f.
29 J.V. Canfield und D. V. Gustavson, Self-Deception, in: Analysis 23 (1962), S. 32-36.
30 Vgl. T. Penelhum, Pleasure and Falsity, in: American Philosophical Quarterly 1 (1964),

S. 87f.
31 Vgl. Freud, Jenseits des Lustprinzips, a.a.O. (Anm. 15), 81976.

142



Blicke abzuwenden von den anzüglichen Bewegungen des Affen, mit dem

Ergebnis, dass das tantenhafte Ich von dem buchhalterischen Über-Ich ständig

im Dunkeln gehalten wird über die wahren Absichten des äffischen Es.

Das Thema dieses Stücks also: Der eine Akteur täuscht einen zweiten über die
wahre Natur des dritten. Die paradoxe Selbsttäuschung wird zu einer scheinbar

nicht paradoxen Fremdtäuschung32.
Dass sich das Paradox der Selbsttäuschung auch auf diese Weise nicht löst,

hat freilich bereits Hegel gesehen: bei seiner Entlarvung des Selbstbetrugs des

Despotismus, der zur Sicherung seiner Herrschaft die dumpfe, unreflektierte
Masse des Volkes mit Hilfe einer bösartigen, betrügerischen Priesterschaft in
die «falsche Einsicht»33 des religiösen Glaubens hineintäuschen lässt34.

Hegels Kritik am Despotismus: dass dieser Täuschender und Getäuschter
in einer Person sein müsse, entspricht genau der Kritik, die Sartre gegen die

psychoanalytische Theorie der Selbsttäuschung vorgebracht hat: Die einzige
Instanz im Subjekt, bei der der Psychoanalytiker auf der Suche nach den ins
Unbewusste verdrängten Trieben ansetzen muss, ist das zensurierende Überich;

denn die Zensur müsse schliesslich kennen, «was sie verdrängt, damit sie

ihre Tätigkeit planvoll ausüben kann»35. Sie müsse, um die zu verdrängenden
Antriebe herauszufinden, ein Bewusstsein davon haben, was diese von andern
unterscheide. Auf der anderen Seite aber dürfe sie davon kein Bewusstsein

haben; das heisst, sie dürfe selber nicht wissen, was sie eigentlich weiss. Das
bedeutet aber nach Sartre nichts anderes, als dass die Zensur selbst unwahrhaftig

ist, und dass die Unwahrhaftigkeit der Gesamtperson, die auf diese

Weise erklärt werden soll, wiederum nur erklärt wird durch die Unwahrhaftigkeit

einer ihrer Seeleninstanzen36.

Sartre kommt zu dem Schluss, dass die «mauvaise foi» sich letztlich nur aus
der von ihm aufgewiesenen ontologischen Struktur des Bewusstseins erklären
lasse. Weil das menschliche Bewusstsein sich ständig neu auf die Zukunft hin
entwirft, ist es nie bloss das, was es, aufgrund seiner Vergangenheit, faktisch
schon ist. Wir sind daher - nach der Sartreschen Kurzformel - nicht, was wir
sind, und wir sind, was wir nicht sind. Wir täuschen uns sowohl, wenn wir uns

32 D. Bannister in Foss, zit. nach A.O. Rorty, The Identities of Persons, Berkeley u.a. 1976,
S. 217.

33 Dies ist eine Vorform dessen, was dann bei Engels «falsches Bewusstsein» heisst; vgl. Fr.
Engels an F. Mehring, MEW, Bd. 39, S. 97.

34 G.W.F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. J. Hoffmeister, Hamburg 61952, S. 385ff.
35 Sartre, a.a.O., S. 91, dtsch. S. 97.

36 Sartre, a.a.O., S. 88-93, dtsch. S. 94-100.

143



auf das festlegen, was wir sind, wie auch, wenn wir das zu sein behaupten, was
wir nicht sind37.

Leider hat auch diese Erklärung zwei nicht unerhebliche Nachteile. Nachteil

Nr. 1: Sie erklärt zu wenig; denn sie erklärt nicht, warum man sich selbst

auch über anderes als über sich selbst täuschen kann. Nachteil Nr. 2: Die
Erklärung erklärt zu viel; denn wenn meine Aussagen über mich selbst eher
den Charakter von Absichtserklärungen und Willensbekundungen haben als

den Charakter von Tatsachenfeststellungen, dann gibt es - ausser über diesen

Umstand selbst - nichts mehr, worüber man sich täuschen kann, da

Absichtserklärungen niemals wahr oder falsch sein können, und daher auch keine

Gelegenheit geben, etwas für wahr zu halten, was man im Grunde für falsch
hält.

Angesichts dieser nicht eben erfolgversprechenden Erklärungsstrategien38
scheint der Schluss nicht ganz abwegig, dass das Paradox der Selbsttäuschung
sich durch die Modifikation der Rationalitätsthese offenbar ebenso wenig
eliminieren lässt wie durch Uminterpretation des Phänomens39. Das Paradox
bleibt immer irgendwo an uns haften wie Fliegenpapier.

Wenn wir die Existenz des Phänomens der Selbsttäuschung, allen Tatsachen

zum Trotz, nicht schlichtweg bestreiten wollen, stellt uns deshalb auch
dieses Phänomen vor das Dilemma: entweder an der These der menschlichen

Rationalität festzuhalten und als Preis dafür menschliche Geisteszustände für
möglich anzusehen, die sich, sobald man sie auf den Begriff zu bringen
versucht, als logisch unmöglich erweisen, oder dann - die These fallen zu lassen.

Aber dieses Dilemma ist natürlich, wenn ich mir, gegen alle guten Vorsätze,
doch noch eine Selbstbezüglichkeit erlauben darf, ein richtiger Catch 22: Wer
das erste Horn des Dilemmas ergreift, hat damit - als Theoretiker des Phänomens

- bereits seine eigene Rationalität suspendiert und mithin bewiesen, dass

37 Sartre, a.a.O., S. lll,dtsch. S. 121.

38 Einen etwas elaborierteren Versuch der Erklärung der Selbsttäuschung durch Aufteilung
des Selbst in verschiedene, unabhängig von einander operierende Subsysteme hat vor
kurzem D. Pears (Motivated Irrationality, Oxford 1984, Ch. 5) unternommen; allerdings
mit ebenfalls zweifelhaftem Erfolg (vgl. etwa die Kritik von Meie, a.a.O. (Anm. 7), 1987,
S. 138-159).

39 Dies lässt selbstverständlich noch sehr viel Raum für psychologische Deutungen jener
vielen Zwischenzustände, in denen eine Person halb absichtlich, halb unabsichtlich, ihre
Überzeugungen gegen alle Evidenz abzuschirmen versucht (vgl. dazu etwa Meie, a.a.O.
(Anm. 7), 1987, S. 121 ff.). Nicht einmal am Rande berührt ist damit auch die moralische
oder zumindest prudentiale Frage, ob es zulässig und sinnvoll ist, sich vor gewissen
Evidenzen zu verschliessen (vgl. dazu z.B. M.W. Martin, a.a.O. (Anm. 18), 1986,
S. 109-144).

144



er besser gleich das zweite Horn des Dilemmas ergriffen und der menschlichen
Rationalität von vornherein valet gesagt hätte.

Dies ist natürlich eine nicht sehr bequeme Position, aus der wir uns am
besten dadurch befreien, dass wir auf jedes stolze Entweder-Oder verzichten
und uns mit einem Sowohl-als-auch begnügen: Wir nehmen schlicht weiterhin

an, dass wir rationale Wesen sind, wohl wissend, dass wir es nicht sind. Eine
solche Haltung mag zwar wiederum als reichlich rätselhaft erscheinen, aber
bei Lichte besehen ist sie nicht weniger rätselhaft als unser drittes Phänomen,
das Phänomen des perplexen Gewissens, mit dem wir schon längst zu leben

gelernt haben: Etwas für richtig zu halten (und auch noch zu tun), von dem
wir zu wissen glauben, dass es falsch ist. Unsere bisherigen Erfahrungen im
Umgang mit diesem Phänomen können vielleicht helfen, uns auch den

Umgang mit den beiden andern Paradoxa zu erleichtern.

4. Pflichten- und andere Kollisionen

Das Phänomen dürfte bekannt sein: Es ist der Stoff, aus dem die kleineren
und die grossen Tragödien des Lebens und der Literatur gemacht sind: von
dem Konflikt des kleinen Hans, der sein Versprechen gegenüber Lola nur
halten kann, wenn er das Versprechen, das er Lila gegeben hat, bricht, bis hin
zu dem tragischen Konflikt des zwischen seiner Vaterpflicht und seiner Pflicht
als Feldherr hin und her gerissenen Agamemnon. Die logische Struktur des

Konflikts ist klar genug: Eine Person glaubt, dass sie A tun soll, und sie

glaubt, dass sie zugleich auch B tun soll. A und B lassen sich jedoch nicht
gleichzeitig tun. Tut sie A, verletzt sie ihre Pflicht, B zu tun, und tut sie B,
verletzt sie ihre Pflicht, A zu tun. Eines von beidem muss sie tun, aber was sie

auch immer tut, sie wird das Falsche tun.
Erstaunlicherweise war lange Zeit40 die einzige Art von Kollision, die die

Philosophen - in der Nachfolge Piatons41 - interessierte, die Kollision
zwischen Pflicht und Selbstinteresse42. Es dauerte bis zum 12. Jahrhundert, bis die
Pflichtenkollision - unter dem Titel des perplexen 43 Gewissens - richtig von

40 Einen Überblick über die Geschichte dieses Problem gibt A. Hügli, Pflichtenkollision, in:
Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. J. Ritter/K. Gründer, Basel/Stuttgart 1989,
Bd. VII, Sp. 440-456.

41 Platon, Politeia, I, 336 b ff.
42 Vgl. Cicero, De Officiis, III, 34ff.
43 So z.B. Summa Astesana II, tit. LXIX.

145



sich reden machte. Anlass der Diskussion gab Gratian, der in seinem «Decre-

tum» eine von Gregor dem Grossen beiläufig vorgeschlagene Lösungsformel
für Pflichtenkollisionen wieder aufgriff. Gregor hatte seiner Zeit in seinem

Hiob-Kommentar die schwierige Stelle über die ineinander verflochtenen Sehnen

des Nilpferds Behemot allegorisch dahingehend ausgelegt, dass die
schlechten Einflüsterungen des bösen Feindes so geschickt ineinander
verflochten sein können, dass der Mensch, wenn er die eine Sünde meide, sich

plötzlich in eine andere verwickelt sehe. Die Lösung dieses Konflikts sieht

Gregor darin, dass man stets das geringere Übel wählen solle, wie ja auch ein

Gefangener dort ausbreche, wo die Mauer am niedrigsten sei44. Gratian nun
interpretiert diese Lösungsformel in dem Sinne, dass die Erlaubnis, das kleinere

Übel zu wählen, eine gnadenhalber gewährte «dispensatio» von einem
nach wie vor gültigen Verbot bedeute. Er gesteht damit indirekt ein, es könne
tatsächlich Kollisionen geben, in denen keine andere Wahl bleibe, als

notwendigerweise eine von zwei Sünden zu begehen45.

Dies ist zwar genau die Deutung, von der wir ausgegangen sind, und die
sich auch jedem aufdrängt, der in einen Gewissenskonflikt geraten ist, aber für
die damalige Zeit und Jahrhunderte danach war dies eine unhaltbare These.

Was aus Notwendigkeit geschieht, so argumentieren die Dekretisten, kann
nicht Sünde sein, und was Sünde ist, kann nicht unvermeidbar sein, da es

sonst keine Freiheit und keine Zurechenbarkeit geben würde46. Von nicht allzu

grosser Ferne grüsst auch das Theodizee-Problem: Wie soll man Gott von der

Verantwortung für das Übel in der Welt freisprechen können, wenn der
einzige, der ihn entlasten könnte, der sündige Mensch, zur Sünde verdammt
wäre. Der letzte Grund aber für die These, dass es keine wirkliche Perplexität
geben könne, ist theo-logischer Natur: eine Pflichtenkollision, eine
unvermeidliche Wahl zwischen zwei Übeln, so lautet das in katholischer wie
protestantischer Moraltheologie unbestrittene und endlos wiederholte Dogma,
könne es nicht geben, weil Gott, der Urheber aller Gebote, sich nicht selbst

widersprechen könne47. Positiv ausgedrückt heisst dies: Wenn zwei Pflichten

44 Gregorius Magnus, Moralia 32, c. 20, n. 39, MPL 76, S. 658f.
45 Vgl. Gratianus, pr. D. 13.

46 Vgl. die Stellen bei S. Kuttner, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis aufdie Dekreta-
len Gregors IX, Citta del Vaticano 1935, S. 262, Anm. 2.

47 Zur kathol. Moraltheologie vgl. etwa A. Koch, Lehrbuch der Moraltheologie, Freiburg
21907; O. Schilling, Grundriss der Moraltheologie 1, Freiburg 1928; zur prot. Moraltheologie

vgl. D. Th. Haering, Das christliche Leben. Ethik, Stuttgart 21907; F.V. Reinhard,
System der christlichen Moral 2, Reutlingen 41913; N.H. Soe, Christliche Ethik, München
H965.

146



kollidieren, dann ist die eine nicht meine Pflicht, und zumindest eines der
beiden Mala ist kein Malum48.

Wie ist es dann aber möglich, dass es überhaupt so etwas wie ein perplexes
Gewissen geben kann? Die Antwort auf diese Frage ist wiederum schon von
Piaton her klar: Es hängt damit zusammen, dass wir häufig nur meinen, aber
nicht wissen, nur doxa, aber keine episteme haben49. Nur ein «stultus» oder

«simplex», niemals aber ein «homo discretus» kann daher, wie die Dekretisten

sagen, der irrigen Meinung sein, dass man notwendigerweise etwas Böses tun
müsse, um einem Gewissenskonflikt zu entfliehen, so wie die Juden, die
fälschlicherweise meinten, Christus töten zu müssen, um das Gesetz zu erfüllen50.

Dieses abschreckende Beispiel zeigt zugleich, dass man nicht unbescholtenerweise

ein «stultus» sein kann, sondern nur durch eigene Schuld.

Die selbstverschuldete Perplexität freilich ist nach gängiger Lehrmeinung
der Scholastik bloss vorübergehend und löst sich mühelos auf, sobald man,
wie es sich gehört, das irrende Gewissen berichtigt, indem man sich bei anderen

Rat holt oder Gott um Erleuchtung bittet51.

Dieser Reflexionsvorgang hat sich - unter anderen Voraussetzungen und
mit anderer Begründung, aber mit gleichem Ergebnis - von Epoche zu Epoche

wiederholt: so bei Crusius52 und den deutschen Aufklärern53, so wiederum
bei Kant54 und den Kantianern55: Eine Pflichtenkollision kann es nicht geben,

widersprechen können sich höchstens einzelne Verpflichtungsgründe, aber
solche Kollisionen sind, nach rationalen Regeln und «aus höheren moralischen

Gründen» durchaus zu entscheiden, selbst wenn diese Lösung am Ende,

48 Vgl. etwa Rufmus, adpr., D. 13; und andere bei Kuttner, a.a.O. (Anm. 46), S. 265f.,
Anm. 1.

49 Vgl. Piaton, Menon, 98 b.
50 Vgl. z.B. Johannes Faventius, adpr., D. 13.

51 Vgl. etwa Albertus Magnus, Summa de creaturis II, q. 72, a. 2 qa. 1 ad 1; Thomas v.
Aquin, In 2 sent., d. 39, q. 3, a. 3 ad 5. OViv 8 (1873) 524; De verdate 17, 4 ad 8. OViv. 15

(1875) 78; weitere Belege zu Thomas und anderen Autoren vgl. R. Bruch, Das perplexe
Gewissen, in: Festschr. Bischof Dr. A. Stohr, Mainz 1960, S. 241, Anm. 227-30.

52 Vgl. C. A. Crusius, Anweisung vernünftig zu leben (1744) §§ 404 ff., in: Die philosophischen
Hauptwerke, hg. G. Tonelli, Hildesheim 1969, Bd. I, S. 491 ff.

53 A.G. Baumgartner, Initia philosophiae practica primae (1760), § 85; Chr. Wolff, Institutio-
nes juris naturae et gentium (1750, ND 1969) § 51; G. Achenwall, Prolegomena juris
naturalis (41774) § 19; L.J.F. Höpfner, Naturrecht des einzelnen Menschen, der Geschichten
und der Völker (s1791) § 11. K.A. von Martini, De lege naturali exercitationes sex, ed.

nova (1770) § 83.

54 I. Kant, Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, Einl. IV, Akad.-Ausg., Bd. VI, S. 224.

55 C.Ch.E. Schmid, Grundregeln der Moralphilosophie (21800)§§ 101,112, 113, 114, 115, 117;

ähnlich auch W.T. Krug, Allgemeines Handwörterbuch der Philosophischen Wissenschaften

(21832) Art. «Collision», Bd. I, S. 489.

147



wie bei Schleiermacher, auf das «blosse Gefühl reduziert wird, aus vollständigem

sittlichem Bewusstsein gehandelt zu haben»56.

Erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, nachdem das Thema zunächst einige
Zeit pausiert und die Ethik als Ethik ohnehin zu Gunsten anderer Instanzen -
des Willens zur Macht bei Nietzsche, des Willens zur Revolution bei Marx
oder des Willens zum Absurden bei Kierkegaard - vorderhand abgedankt
hatte, erst um die Jahrhundertwende also kommt es zu einer Gegenbewegung.

Einer ihrer prominentesten Wortführer ist Georg Simmel; Phänomenolo-

gen, Existenzphilosophen und Existenzialisten haben seinen Protest weitergetragen.

Pflichtenkollisionen, so Simmeis These, sind unvermeidlich und unlösbar.
Jeder einzelne steht im Schnittpunkt verschiedener, im Verlaufe der
Menschheitsgeschichte sich ausweitender Pflichtenkreise - Pflichten gegenüber der

Familie, der Gruppe, dem Staat und schliesslich der Menschheit57 -, und jeder
neue Pflichtenkreis schliesst Pflichten der unteren Art entweder direkt oder
indirekt aus; aber es gebe keinen Massstab, nach dem die grössere Quantität
auf der einen Seite gegen die grössere Intensität auf der anderen abgewogen
werden könne58. Der Glaube an die prinzipielle Lösbarkeit von Pflichtenkonflikten

werde zudem schon durch unser sittliches Empfinden dementiert: Auch
wenn wir uns in einer Pflichtenkollision schliesslich für die eine der sich
ausschliessenden Pflichten entschieden, so behalte die zurückgesetzte Pflicht
ihren Anspruch weiterhin bei, denn das Nichtkönnen befreie uns nicht von
unserem Sollen und mithin auch nicht von unserer Schuld59.

Simmel zieht aus diesen Überlegungen den Schluss: «Dass die unzähligen,
aus den mannigfaltigsten historischen Situationen entstandenen Inhalte des

Sollens eine latente Einheit besässen, die man zur zu mittein brauche, um alle

konträren und kontradiktorischen Widersprüche zwischen ihnen zu versöhnen,

ist eine der naivsten metaphysischen Voraussetzungen der bisherigen
Ethik.. .»60 und eine der «ärgsten Vergewaltigungen, die die Wirklichkeit je
von Seiten der Philosophie erfahren hat»61.

Den Preis für einen schonenderen Umgang mit der Wirklichkeit sittlicher

56 F.D.E. Schleiermacher Ethik (1812-13), in: Werke, hg. H.-J. Birkner, Hamburg 1981,

S. 169.

57 G. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft (1892-93), Stuttgart/Berlin 31911, Bd. II,
S. 380ff.,401.

58 Simmel, a.a.O., S. 403f.
59 Simmel, a.a.O., S. 41 Iff.
60 Simmel, a.a.O., S. 407f.
61 Simmel, a.a.O., S. 408.

148



Konflikte ist allerdings seinerseits recht hoch - logisch und existentiell.
Logisch hätte dies, wie Leonhard Nelson vom kantischen Standpunkt her
argumentiert, zur Folge, dass die Pflicht Widersprechendes verordnet und sich

damit selbst aufhebt62. Und existentiell schliesslich endeten wir mit Karl
Jaspers bei der Anerkennung der Schuld als Grenzsituation unseres Daseins,
weil wir, bei «aller Wertbejahung», immer «auch gezwungen sind, Werte zu
vernichten»63.

Systematisierer, Monisten und Unitarier aller Sorten würden einwenden,
dieser Preis sei zu hoch; denn nichts weniger als die menschliche Rationalität
stünde auf dem Spiel. Aber warum sollten nur die Einheitstheoretiker den

Tarif bestimmen? Warum sollte es nicht eine Pluralität von sich ausschliessen-

den Prinzipien und Werten geben, denen wir uns gleichzeitig verpflichtet fühlen

und die uns in nichtaufhebbare Konflikte verwickeln?
Dass dieser Gedanke keineswegs so abwegig ist, zeigt auf exemplarische

Weise die neuere Diskussion über die Frage der Möglichkeit oder Unmöglichkeit

von Pflichtenkollisionen.
Eine Kollision zwischen zwei Pflichten kann, nach den üblichen Darstellungen

der deontischen Logik, vor allem zwei mögliche Formen annehmen64:

(1) Es ist geboten, p zu tun, und es ist geboten, p nicht zu tun.
(2) Es ist geboten, p zu tun, und es ist nicht geboten, p zu tun.

Dass Widersprüche von der Form (2) logisch nicht zulässig sein können,
wird nicht bestritten; verschiedene Normenlogiker halten es dagegen für
zweifelhaft, ob eine Normenkonjunktion von der Form (1) als logischer Widerspruch

anzusehen sei. Im Gegensatz etwa zu I. Tammelo65 hält A. Ross intern
sich widersprechende Direktiven wie «Lass die Tür offen» und «Schliess die

Tür» für logisch durchaus verträglich. Es sei für den Adressaten dieser Direktiven

nicht in jedem Fall unmöglich, solchen Sisyphusbefehlen nachzukommen

und für den Befehlenden nicht unmöglich, sie anzuordnen66. Von Wright
wiederum hält es zwar für logisch unmöglich, dass ein und derselbe
Handelnde ein und dieselbe Handlung zur selben Zeit sowohl tun wie unterlassen

62 L. Nelson, System der philosophischen Ethik und Pädagogik, Göttingen/Hamburg 1932,
21949, S. 112.

63 K. Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 51960, S. 229, 237ff., 273-280;
Philosophie, Berlin/Göttingen/Heidelberg 41973, Bd. II, S. 246-249, 254-263.

64 Vgl. J. Berkemann, Zum Prinzip der Widerspruchsfreiheit in der deontischen Logik, in:
H. Lenk (Hg.), Normenlogik, Göttingen 1974, S. 177.

65 I. Tammelo, Sketch for a Symbolic Juristic Logic, in: Journal ofLegal Education 8 (1955),
S. 277 ff.

66 A. Ross, Directives and Norms, London 1968, S. 169ff.; H. von Wright, Norms and
Action, London 1963, S. 147ff.

149



kann, aber für durchaus denkbar, dass man solches widersprechendes Verhalten

wollen und befehlen kann. Dass es sich hier um einen Widerspruch handle,
könne die Logik nicht zeigen; man könne solche Widersprüche nur ausschlies-

sen, wenn man von seiten des Normgebenden einen «rationalen oder vernünftigen

oder kohärenten oder konsistenten Willen» voraussetze67.

Der Grund dafür, dass der in der Aussagenlogik gültige Satz des

ausgeschlossenen Widerspruchs in bezug auf (interne) Normkonflikte nicht
anwendbar sei, liegt, wie H. Kelsen argumentiert, in dem unterschiedlichen Status

von Normen und Aussagen. Aussagen könnten wahr oder falsch sein,

Normen dagegen seien weder wahr noch falsch, sondern gültig oder ungültig.
Geltung oder Nicht-Geltung sei jedoch keine Eigenschaft einer Norm, so wie
Wahrheit oder Unwahrheit Eigenschaft einer Aussage sei, sondern vielmehr
die spezielle «ideelle Existenz» einer Norm: Eine nicht geltende Norm «ist eine

nicht existente Norm; während eine unwahre Aussage eine existente Aussage
ist»68. Während zwei sich widersprechende Aussagen nicht zugleich wahr sein

können, mache es ebenso guten Sinn, dass zwei kollidierende Normen gleichzeitig

Geltung haben, wie es durchaus Sinn mache, dass zwei Kräfte in
entgegengesetzter Richtung auf einen Punkt wirken69 - eine Analogie, die sich in
ähnlicher Form bereits bei Crusius findet70 und die W. D. Ross als irreführend
verworfen hatte71. Williams, der mit ähnlichen Argumenten wie Kelsen eine

Asymmetrie zwischen Aussage- und Normensystemen in bezug auf das Postulat

der Widerspruchsfreiheit darzulegen versucht, sieht die entscheidende

Erklärung für diese Asymmetrie in den unterschiedlichen Aufgaben, die theoretischer

und praktischer Diskurs zu erfüllen haben. Der theoretische Diskurs
sei eine Form der Rede, die der Welt zu entsprechen habe, und die Dinge so

widerspiegeln müsse, wie sie wirklich seien, darum sei das Erfordernis der

Widerspruchsfreiheit hier viel «fundamentaler und durchdringender» als im
praktischen Diskurs, bei dem es nicht darum gehe, dass die Rede der Welt,
sondern dass die Welt der Rede entspreche72. Williams hat auch als einer der

ersten klar gezeigt, dass derjenige, der die Existenz von kontingenten, d.h.
nicht durch das Normensystem selbst bedingten Pflichtenkollisionen behaup-

67 Von Wright, a.a.O., S. 151.

68 H. Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, hg. K. Ring-Hofer/R. Walter, Wien 1979,
S. 168.

69 Kelsen, a.a.O., S. 172.

70 Crusius, a.a.O. (Anm. 52), § 404, S. 491 ff.
71 W.D. Ross, Foundations ofEthics, Oxford 1939, S. 29.

72 B.A.O Williams, Consistency and Realism, in: Problems of the Self, Cambridge 1973,

S. 203; dtsch.: Probleme des Selbst, Stuttgart 1978, S. 323f.; vgl. auch Conflicts of Value,
in: A. Ryan, The Idea ofFreedom. Essays in honour ofJ. Berlin, Oxford 1979, S. 221-232.

150



tet, sich keines logischen Widerspruchs schuldig zu machen braucht, denn er
behaupte damit bloss, dass die folgenden drei Sätze gleichzeitig wahr seien:

(1) Ich soll a tun.
(2) Ich soll b tun.
(3) Ich kann nicht a und b tun.

Zu einem Widerspruch komme es - gemäss der «natürlichsten Darstellung»

- erst, wenn man sich auf zwei weitere Prämissen berufe: «dass sollen können

impliziert und dass «Ich soll a tun» und «Ich soll b tun» zusammen «Ich soll a
und b tun» implizieren», eine Regel, die Williams als Agglomerationsprinzip
bezeichnet73. «Aus (1) und (2) ergibt sich durch Agglomeration:
(4) Ich soll a und b tun.
Aus (3) ergibt sich durch Kontraposition hinsichtlich (sollen impliziert
können):

(5) Es ist nicht der Fall, dass ich a und b tun soll.»
Dies steht in logischem Widerspruch zu (4)74. Es gibt jedoch nach Williams

keinen Grund, an diesen zusätzlichen Prämissen - die allerdings zu den
Grundaxiomen der meisten deontischen Logiken gehören75 - festzuhalten, wenn sich

daraus ein realistischeres Bild für die Ethik ergebe. Um die Möglichkeit genuiner

Pflichtenkollisionen nicht auszuschliessen, ist Williams bereit - mit einer

gewissen Willkürlichkeit, wie R. F. Atkinson zu Recht bemerkt76 - das

Agglomerationsprinzip preiszugeben77. R. Trigg hält es aus demselben Motiv für
ratsamer, eher das Sollen-impliziert-Können-Prinzip aufzugeben78. Wie
Argumente dieser Art zeigen, enthüllt die Frage nach der Möglichkeit unlösbarer
Pflichtenkollisionen nicht nur eine Reihe von «serious flaws in the philosophical

and semantic foundation of (orthodox) deontic logic»79; sie macht überdies

deutlich, dass auch neuere Entwicklungen der deontischen Logik hier nicht
weiterhelfen können, weil die eigentliche Frage - ob Pflichtenkollisionen
überhaupt möglich seien - im Grunde schon entschieden sein muss, bevor die

73 Williams, Ethical Consistency, in: Problems of the Self, a.a.O., S. 180; dtsch.: Wider¬

spruchsfreiheit in der Ethik, in: Probleme des Selbst, a.a.O., S. 286.

74 Williams, ebda.
75 Vgl. T.C. Mc Connell, Moral Dilemmas and Consistency in Ethics, in: Canadian Journal

ofPhilosophy 8 (1978), S. 271 u. 274.

76 R.F. Atkinson, Ethical Consistency, in: Proceedings in Aristotelian Society, Suppl. 39

(1965), S. 137 f.
77 Williams, Ethical Consistency, a.a.O., S. 181 ff.; dtsch. S. 289ff.
78 R. Trigg, Moral Conflict, in: Mind 80 (1971), S. 41-55.; ähnlich auch J.-C. Wolf, Pflich¬

tenkollisionen, in: W. Götschel/J.G. Cartwright/M. Wicki (Hg.), Wege des Widerspruchs,
Bern/Stuttgart 1984, S. 165-176.

79 B.C. van Fraassen, Values and the Heart's Commands, in: Journal of Philosophy 70

(1973), S. 19.

151



Logik etwas entscheiden kann. Die Logik kann uns höchstens zeigen, was mit
dieser Entscheidung auf dem Spiel steht: Wir müssten entweder das Prinzip
der Widerspruchsfreiheit oder dann eines jener grundlegenden Axiome
preisgeben, die gleichsam zu den Garanten von Rationalität überhaupt gehören.
Was den Pflichtenkollisionen ihre besondere Spitze gibt, ist der Umstand,
dass ihre Paradoxalität nicht durch einen unerklärlichen Rationalitätsausfall,
sondern gleichsam durch einen Rationalitätsüberschuss entsteht. Dies wirft
zumindest die Frage auf, ob es nicht möglicherweise vernünftiger oder, sagen
wir besser, menschlicher sei, nicht immer vernünftig sein zu wollen, zum
Beispiel indem man bereit ist, verschiedene, sich gegenseitig ausschliessende

Formen der Rationalität zuzulassen oder sich gelegentlich gar - wenn andere

Werte auf dem Spiel stehen - von den Rationalitätsansprüchen schlechthin zu
erholen. Möglicherweise sind dann die Paradoxien der Willensschwäche und
der Selbsttäuschung nur einige besonders signifikante Beispiele für unseren
zeitweisen Abschied von den Mühen der Vernunft.

Diese Möglichkeit sich einzugestehen, ist allerdings noch lange kein
Plädoyer für den endgültigen Abschied von der Vernunft. Abschied zu nehmen

von der Vernunft gilt heute zwar als modern oder, noch chicer, als postmodern;

originell aber ist dies kaum, sondern allenfalls ein spätes Echo auf die
weit radikaleren Thesen Nietzsches und Kierkegaards über die Vernunft als

Selbstbetrug oder als Leidenschaft, die ihren eigenen Untergang will. Nicht an
die Vernunft zu glauben, ist jedoch, wie Nietzsche wohl geahnt und Kierkegaard

gewusst hat, der beste Beweis für den ungebrochenen Glauben an die
Vernunft. Das Täuschende freilich ist, dass dann offenbar das Handeln und
Denken aus Vernunft soviel Ähnlichkeit hat mit einem Handeln und Denken

gegen die Vernunft, dass sich im einzelnen Fall nicht mehr sagen lässt, ob das,

was getan oder gesagt wird, nun zum einen oder zum andern gehört. Und was
heisst dies in bezug auf die Frage, was wir als Menschen nun eigentlich seien?

Mit dieser paradoxen Einsicht sind wir im Grunde nicht weitergekommen als

Sokrates, der - an den Ufern des Illissos wandelnd - Phaidros gegenüber
bekannte, dass er nicht zu sagen wisse, ob er ein Ungeheuer sei, «noch

verschlungener gebildet und ungestümer als Typhon, oder ein milderes und
einfacheres Wesen, das sich eines göttlichen und edlen Teiles von Natur erfreut»80.

80 Piaton, Phaidros, 230 a.

152


	Willensschwäche, Selbsttäuschung und andere Perplexitäten

