Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Willensschwéche, Selbsttauschung und andere Perplexitaten
Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das vernunftige Subjekt im Schatten

des Kontingenten

Studia Philosophica 51/92

ANTON HUGLI

Willensschwache, Selbsttduschung und andere
Perplexitaten

1. Der Mensch — ein rationales Wesen?

Niels Bohr wird einmal von einem Bekannten in seiner Skihiitte besucht. Der
Besucher sieht, dass ein Hufeisen iiber der Tiir hingt und fragt erstaunt:«Sie,
als Naturwissenschafter, glauben daran? Bohr: «Selbstverstindlich glaube
ich nicht daran, aber ich habe mir versichern lassen, dass Hufeisen auch dann
wirken, wenn man nicht an sie glaubt.»

Selbstverstindlich — und dazu hitte es dieser Anekdote nicht bedurft —
glauben wir alle nicht daran, was die Philosophen von uns Menschen behaup-
ten: dass wir verniinftige Wesen seien. Aber auf der anderen Seite sind wir —
zumindest in dem Augenblick, in dem wir diese Feststellung treffen — davon
Uiberzeugt, durchaus verniinftig zu urteilen. Und damit stecken wir auch
schon mitten in den Schwierigkeiten: Wenn das einzig Verniinftige darin be-
steht, nicht an die Verniinftigkeit des Menschen zu glauben, dann ist es nicht
unverniinftig anzunehmen, dass es iiberhaupt nichts Verniinftiges gibt.

Angesichts solcher schwindelerregender Paradoxien gibt es nur einen Aus-
weg: die Flucht in die Ernsthaftigkeit. Dank Bertrand Russell und seiner
logischen Typenlehre! wissen wir auch, wie man die Ernsthaftigkeit wahren
und solche Paradoxien vermeiden kann: Man muss es tunlichst unterlassen,
Aussagen zu machen, die sich selbst zum Gegenstand haben: Der beriihmte
Kreter zum Beispiel sollte zumindest sich selbst ausnehmen, wenn er von den

1 A.N. Whitehead/B. Russell, Principia Mathematica, Cambridge 1910—13, Bde. I-III.

129



Kretern behauptet, dass sie liigen, und wer die menschliche Vernunft anzwei-
felt, sollte nicht auch gleich seine eigene Vernunft miteinbeziehen.

Ich will mich deshalb bemiihen, ernsthaft zu bleiben, alle Selbstbeziiglich-
keiten zu unterdriicken und die menschliche Vernunft fiir einmal zu betrach-
ten, als wére sie ein fremdes, aussermenschliches Phdnomen.

Um des Argumentes willen will ich dabei von der Hypothese ausgehen, dass
es durchaus richtig sei, was man — gemdass dem altehrwiirdigen, wahrscheinlich
auf Alkmaion zuriickgehenden Topos — vom Menschen immer wieder zu
behaupten pflegt: dass er sich von allen Lebewesen dadurch unterscheide, dass
er ein verniinftiges Wesen sei, d.h., dass er allein denken und begreifen kénne?2.
Dieser Topos diirfte auch schwer zu widerlegen sein. Die Tatsache jedenfalls,
dass der Mensch als Individuum und als Spezies in der Regel eher Unvernunft
als Vernunft an den Tag legt, kann kaum als Gegenbeweis dienen. Denn zur
Entlastung liegt auch schon ein anderer Topos bereit: Im Unterschied zu den
Gottern sind wir Menschen endliche und unvollkommene Geschopfe, von
dusseren, unserer Macht entzogenen Bedingungen abhidngig. Menschen kon-
nen sich deshalb irrefithren oder tduschen lassen, sie konnen unaufmerksam,
voreilig oder unvorsichtig sein, kurzsichtig und unbedacht, sie konnen Fehler
machen, sich vergreifen, versprechen oder verrechnen, sich widersprechen,
halluzinieren und phantasieren und dergleichen mehr.

Die angebliche Verniinftigkeit des Menschen ist daher, genau besehen,
keine Beschreibung seines faktischen Verhaltens, sondern eine — wie man
heute sagt, kontrafaktische Aussage, die sich am besten wiedergeben liesse in
der Form eines irrealen Konditionalsatzes: nicht mit der Formel also, «Men-
schen sind verniinftig», sondern « Wenn die Umstidnde giinstiger waren, konn-
ten Menschen durchaus verniinftig sein».

Und welches sind die Umstdnde, unter denen sie es wiaren? Die Antwort
miisste lauten: Menschen sind an sich immer verniinftig, ausser wenn sie
daran gehindert werden, es zu sein. Das Merkwiirdige an den menschlichen
Fehlleistungen, Defekten und Mingeln ist ndmlich dies, dass es nicht Dinge
sind, die Menschen bewusst, planméssig und absichtlich tun, sondern Dinge,
die ihnen, wie man so schon sagt, unterlaufen oder widerfahren.

Mit den Irrtiimern und Fehlern ist es — in Erinnerung an eine antike Fang-
frage ausgedriickt — wie mit den Lausen: Wir haben sie, solange wir sie nicht
haben, und wir haben sie nicht mehr, wenn wir sie haben. Ein entdeckter und
dingfest gemachter Irrtum ist eben — kein Irrtum mehr. (Womit ich natiirlich

2 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, hg. W. Kranz, Berlin 1951, Bd. IL, S. 215,24 B
la.

130



nicht ausschliesse, dass es einer durchaus darauf angelegt haben kann, eine
Person zu simulieren, die laufend Fehler macht, aber er wird sich dabei wohl
hiiten, bei diesem Simulationsspiel Fehler zu machen.)

‘Warum aber, so mag man sich fragen, kann man sich dessen so gewiss sein?

Ich kénnte mich zur Absicherung nun miihelos auf die respektheischende
Autoritdt irgendeiner der gidngigen philosophischen Methoden berufen: auf
phianomenologische Introspektion, auf die Analyse der Tiefengrammatik von
Wortern wie «freiwilligh und «absichtlich» oder auf irgendeine Abart der
sogenannten transzendentalen Reflexion. Aber ich ziehe es vor, diese Gewiss-
heit fiir das zu nehmen, was sie wohl auch ist: Ausdruck eines traditionsrei-
chen und offenbar tiefsitzenden Glaubens an die Richtigkeit der kontrafakti-
schen Annahme, dass der Mensch ein wenn auch unvollkommen — rationales
Wesen sei.

Besondere Plausibilitit zieht dieser Glaube aus den ihn stiitzenden und mit
ihm verbundenen Zusatzannahmen. Zu ihnen gehoren insbesondere die fol-
genden drei Thesen:

These 1. Der Mensch ist nicht nur fahig, Zustinde in der Welt zu erkennen
und zu bewerten, er hat — als seiner selbst bewusstes Wesen — auch die
Féhigkeit, seiner eigenen inneren Zustinde des Erkennens und Be-
wertens inne zu werden und diese ihrerseits wieder zu bewerten. Wir
wissen nicht nur, dass dies und dies der Fall ist, sondern zugleich
auch, dass wir dies wissen und dass wir wissen, dass wir dies wissen
usw. usf. Und wir konnen uns darum nicht nur wiinschen, dass die
Welt so oder auch anders ware, sondern dass auch unsere Wiinsche
selbst so oder anders wiren.

These 2. Zur Bewertung seiner inneren Zustdnde entwickelt der Mensch ge-
wisse Normen, d.h. ideale Vorstellungen dariiber, wie diese inneren
Zustinde beschaffen sein sollten, z.B., dass man sich selbst nicht
widersprechen diirfe, dass man stets nach dem Guten streben und
von zwei Dingen immer das bessere wéhlen soll, und dergleichen
mehr.

Der Inbegriff dieser idealen Normen ist das, was jeweils als ratio-
nal oder verniinftig bezeichnet wird3. Und formal liegt diesen Nor-

3 Im Rahmen dieser Rationalitdtsvorstellungen hat dann auch all das Platz, was H. Lenk
und H.F. Spinner an méglichen begrifflichen, konzeptuellen und theoriebezogenen Diffe-
renzierungen auszumachen wussten (vgl. H. Lenk/H.F. Spinner, Rationalitdtstypen, Ra-

131



men ein einziges allgemeines Interesse zugrunde: Einheit zu schaffen
und Einstimmigkeit mit sich selbst herzustellen®.

These 3: Sobald der Mensch entdeckt, dass seine inneren Zustinde seinen
Rationalititsnormen nicht entsprechen, wird er — von Natur aus,
notwendigerweise, automatisch oder wie auch immer — bestrebt sein,
seine Zustinde mit diesen Normen wieder in Einklang zu bringen.
Selbst wenn die Vernunft eine Sklavin der Leidenschaften ist, wird
sie sich, wie Hume hervorhebt, immer wieder erneut zu behaupten
versuchen: «the moment we perceive the falsehood of any suppersti-
tion, or the insufficiency of any means, our passions yield to our
reason without any opposition»>. '

Der Mensch ist in diesem Sinne kein unfehlbar rationales, sondern ein ratio-
nal-sein-wollendes, ein mochte-gern-rationales, ein in die Rationalitit verlieb-
tes Wesen, oder — wie die Griechen sagten — ein «philosophos».

Diese drei erlauternden Thesen sind zwar ihrerseits wieder erlduterungsbe-
diirftig, aber ich nehme an, dass sie unserem Alltagsverstindnis nicht unver-
traut sind und selbst bei Psychologen — jedenfalls bei den Vertretern der
kognitiven Psychologie — nicht auf Ablehnung stossen miissten. Sie haben
tiberdies den nicht zu unterschidtzenden Vorteil, uns verstdndlich zu machen,
warum ein Wesen, das so selten Rationalitit zeigt, dennoch als rational be-
zeichnet werden kann.

Aber haben wir nicht guten Grund, selbst an dieser bereits ziemlich ver-
diinnten Annahme zu zweifeln, dass der Mensch ein zwar nicht faktisch ratio-
nales, aber ein auf Rationalitit erpichtes Wesen sei? Kommt es nicht gelegent-
lich vor, dass Menschen Rationalitidtsverletzungen nicht bloss unterlaufen,
sondern dass sie absichtlich und mit klarem Bewusstsein gegen ihre eigenen
Rationalititsnormen verstossen?

Derartige Zweifel erweckende Erfahrungen gibt es in der Tat, und bemer-
kenswerterweise sind es nicht von Philosophen zu eben diesem Zwecke kon-
struierte Fille, sondern aus dem sogenannten Leben gegriffene Phdnomene.
Sie scheinen iiberdies auch nicht an bestimmte historische Epochen gebunden,

tionalititskonzepte und Rationalititstheorien im Uberblick. Zur Rationalismuskritik und
Neufassung der «Vernunft heute», in: H. Stachowiak (Hg.), Pragmatik. Handbuch des
pragmatischen Denkens, Hamburg 1989, Bd. III, S. 1-31).

4 Vgl. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Akad.—Ausg., Bd. III, S. 440; Metaphysik, Akad.
Ausg., Bd. XVII, S. 714 (4761), Bd. XVIII, S. 245 (5596).

5 D. Hume, A4 Treatise of Human Nature, ed. L. A. Selby-Bigge/P.H. Nidditch, Oxford 1978,
S. 416.

132



sondern durchaus geeignet, die These Diltheys zu bestitigen, die Geschichte

beweise, «dass die Natur des Menschen immer dieselbe» seie.

Drei der bekanntesten Phinomene dieser Art sind: das Problem der soge-
nannten Willensschwéiche, das Phinomen des Selbstbetrugs und der Selbst-
tduschung und das Problem der Pflichtenkollision oder des sogenannt perple-
xen Gewissens. Jedes dieser Phinomene gibt uns ein besonderes Rétsel auf.
1. Das Ritsel der Willensschwiche lautet: Wie ist es moglich, dass ein auf

Rationalitdt angelegtes Wesen etwas fiir richtig ansieht, und es dann trotz-

dem nicht tut?

2. Das Raiitsel der Selbsttauschung lautet: Wie ist es moglich, dass ein auf
Rationalitdt angelegtes Wesen etwas fiir richtig ansieht, was es selbst nicht
glaubt?

3. Das Problem des perplexen Gewissens schliesslich lautet: Wie kann ein
rationales Wesen mit der Zumutung fertig werden, etwas fiir richtig anzu-
sehen (und auch zu tun), was es fiir falsch halt?

Beginnen wir, schon ordentlich, mit dem ersten Phinomen.

2. Das Phanomen der Willensschwiche

Akrasia, incontinentia — oder auf gut deutsch Willensschwéche, das Phéno-
men diirfte hinldnglich bekannt sein aus dem Alltag und der Literatur’. Eines
der beredtsten Zeugnisse ist die viel zitierte Klage der an Iason verfallenen
Medea in Ovids Metamorphosen: «Es reisst mich Freude Gewalt wider Willen;
es rit die Begierde zum einen, Doch die Vernunft zum andern. Das Bessere
seh’ ich und will es. Aber dem Schlechteren folg’ ich.»8

Die Akrasie scheint auch — jedenfalls nach paulinischer Deutung — das

6 W. Dilthey, Gesammelte Schriften, hg. B.G. Teubner, Leipzig/Berlin 1924, 41965, Bd. V,
S. XCI,; vgl. auch Bd. VIII, S. 78f., 80f., 140ff.

7 Was die philosophische Literatur betrifft, hat dieses Phdinomen zunéchst nur in der Antike
und — durch Wiederaufnahme insbesondere der aristotelischen Position — im Mittelalter
Beachtung gefunden. Es ist das Verdienst der analytischen Philosophie, die Akrasie — im
Anschluss an Hare — erneut wieder zu einem diskutablen philosophischen Problem erhoben
zu haben. Einen guten Einblick in die Anfidnge der Diskussion gibt der Sammelband von
G.W. Mortimore (Hg.), Weakness of Will, London 1971, einen geschichtlichen Uberblick
und eine systematische Aufarbeitung der jingsten Diskussion: J. Gosling, Weakness of the
Wiil, London/New York 1990; lesenswerte neuere Monographien sind etwa: A.R. Mele,
Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control, New York/Oxford
1987; W. Charlton, Weakness of Will, Oxford/New York 1988.

8 Ovid, Metamorphosen, V11 20, iibers. H. Breitenbach, Ziirich 1958.

133



Paradigma christlicher Siindenerfahrung zu sein, wie die beriihmte Stelle aus
dem Romerbrief zeigt: «Wir wissen ja, das Gesetz hat das Wesen des Geisti-
gen, ich aber bin irdisch-fleischlich, bin unter die Macht der Siinde verkauft.
Was ich verwirkliche, versteh’ ich nicht; denn nicht, was ich will, vollbringe
ich, sondern was ich hasse, das tue ich.»®

Die logische Struktur dieses Phdnomens ist durchsichtig genug: ein Willens-
schwacher zeichnet sich dadurch aus, dass er bewusst und absichtlich eine
Handlung X tut, obwohl er weiss, dass ihm auch die alternative Handlung Y
offenstiinde, und obwohl er, alles in allem, die Handlung Y fiir besser hélt als
die Handlung X und es fiir ihn darum auch keine Handlung gibt, die er fiir
noch besser hielte als die Handlung Y. Das Beste, dem der Willensschwache
zuwiderhandelt, braucht dabei, wohlverstanden, keineswegs das moralisch
Beste zu sein, oder das langerfristig Beste gegeniiber dem momentan Besten;
es geht vor allem auch nicht um ein nach irgendeinem externen Massstab
Bestes, sondern um die Handlung, die, vom Handelnden her gesehen, fiir den
Zeitpunkt der Handlung von allen offenstehenden Alternativen als die beste
angeschen wird.

Diese Beschreibung des Phidnomens steht jedoch im Widerspruch zu der mit
eben dieser Beschreibung unterstellten Rationalitdt des Willensschwachen,
denn etwas bewusst und mit Absicht tun heisst — nach gangigem Verstdndnis
von Platon, Aristoteles iiber Thomas von Aquin bis zur obigen Minimaldefi-
nition von Rationalitit — es darum tun, weil man es fiir das beste halt.
Niemand, so miisste man daher schliessen, kann absichtlich das nach seiner
Ansicht Schlechtere tun; denn was man fiir besser hélt, das wird man auch tun
wollen, und was man tun will, das wird man, falls man die Méglichkeit dazu
hat, auch tun. Entweder ist daher das Phidnomen der Willensschwiche oder
die unterstellte Rationalitit eine Fiktion.

Fiir Sokrates, der als erster Philosoph diesem Paradox seine Aufmerksam-
keit schenkte, steht von vornherein fest, auf welcher Seite die Fiktion zu
suchen ist. Wo ein Phidnomen sich gegen eine philosophische Theorie zu
erheben wagt, kann ein guter Philosoph nur eines sagen: um so schlimmer fiir
das Phanomen. Die Akrasia, so stellen Sokrates und seine Gesprachspartner
Protagoras tibereinstimmend und veréchtlich fest, gibt es nur in der Meinung
der Menge. Es ist unmdglich — und gegen die menschliche Natur —, dass einer,
wohl wissend, was fiir ihn das beste ist, und auch fahig, es zu tun, statt dessen
das Schlechtere tut. Wo dies der Fall zu sein scheint, kann es nur daran liegen,

9 Rom. 7, 14, 15.

134



dass der Betreffende — gegen den dusseren Anschein — im Grunde doch nicht
weiss, was fiir thn das beste ist; er tut das Falsche aus purer Ignoranz!©,

Aristoteles, in der Nikomachischen Ethik, stimmt Sokrates’ These «niemand
handelt gegen besseres Wissen» — grundsitzlich zu. Weil diese These augen-
scheinlich der allgemeinen Auffassung widerspreche, sei es jedoch umso néti-
ger, genauer zu untersuchen, auf welche Weise ein Akrates iiberhaupt in den
Zustand der Unwissenheit geraten konne, aus dem heraus er seine akratischen
Handlungen begehe. Dies ist nun in der Tat die zentrale Frage; denn falls
Willensschwéche nicht eine Schwiche des Willens sein soll, sondern eine
Schwiche des Verstandes, bleibt es tatsachlich ritselhaft, warum ein Mensch,
der voll bei Verstand zu sein scheint, urplotzlich, wie Aristoteles es deutet, wie
ein Schlafender, ein Verriickter oder Betrunkener, das Richtige zwar vor sich
hinsagt, aber, als hdtten diese Worte keinen Sinn, das Falsche tut!'.

Die klassische Losung dieses Ritsels verdanken wir einer genialen Aus-
flucht, die bis heute nicht an Attraktivitit eingebiisst hat, und die auch in der
zitierten Paulus-Stelle schon zum Ausdruck kommt: Nicht ich selbst bin es,
der im Zustand der Willensschwiéche (der Siinde) handelt, sondern ein anderer
oder etwas anderes in mir. Die Willensschwéche bringt es an den Tag: Unter
meiner Haut steckt nicht nur eine Person, sondern eine ganze Kollektion von
sich zeitweise bekdmpfenden Agenten!2.

Bei Aristoteles, Thomas von Aquin und neuerdings auch wieder bei Ri-
chard Hare, scheinen es nur zwei Kontrahenten zu sein, die, bewaffnet mit
verschiedenen Prinzipien, aufeinander losrennen. Die eine Seite ist die Leiden-
schaft, die Lust, die Begierde oder wie sie auch immer heissen moge, die
andere Seite die «Vernunft». Die beiden kampfen miteinander, und die eine
Seite, die falsche leider, obsiegt.

Der Nachteil dieses Bildes ist offensichtlich der, dass vollig unklar bleibt,
wer denn nun eigentlich wofiir verantwortlich gemacht werden kann; denn
was kann schon die arme Vernunft dafiir, dass sie in diesem Kampf den
Kiirzeren zieht, und warum soll man es der Lust zum Vorwurf machen, dass
sie dem Lustprinzip zum Durchbruch zu verhelfen versucht?

Solange der Kampf nicht entschieden ist, gibt es in der in sich zerrissenen
Person auch kein endgiiltiges Urteil dariiber, welche Handlung nun eigentlich

10 Platon, Protagoras, 351 a ff.

11 Aristoteles, Nikomachische Ethik, VII, 1147 a 10ff.

12 Wie D. Davidson (Paradoxes of Irrationality, in: R. Wollheim/J. Hopkins (Hg.), Philoso-
phical Essays on Freud, Cambridge 1982, S. 289-305) darlegt, wird in jeder Theorie,
welche Irrationalitit erkldren will, eine Art von Seelenteilung angenommen werden miis-

135



die bessere sei und darum auch nicht einmal die Moglichkeit der Akrasie.
Siegt aber die Lust und liegt die Vernunft am Boden, dann kann von einer
akratischen Handlung, einer Handlung gegen die Vernunft, wiederum nicht
mehr die Rede sein, weil die Vernunft weder an der Vorbereitung noch an der
Durchfiihrung der Handlung beteiligt war. Das Verhalten der willensschwa-
chen Person kann, genau genommen, nicht einmal mehr als eine Handlung,
als ein Tun bezeichnet werden; es ist vielmehr ein Widerfahrnis, und da dieses
Widerfahrnis letztlich der Vernunft selbst widerfahrt, besteht das Problem des
Akraten allein darin, der Vernunft wieder zum Durchbruch zu verhelfen und
erst einmal wieder verniinftig zu werden.

Es gibt ein iiberaus erfolgreiches Konkurrenzmodell, das zumindest diesen
Defekt zu beheben verspricht. Nach diesem Modell sind gleich drei Akteure
auf der Buihne: die Vernunft, die Begierde und als dritter Akteur jene Instanz,
deren Aufgabe es wire, die Begierde in Schach zu halten und die Vernunft
gewinnen zu lassen. Dieser dritte Akteur nun ist der Wille, das Gewissen oder
wie auch immer, und ist dieser zu schwach, fithrt dies eben dazu, dass nicht die
Vernunft, sondern die Begierde den Sieg davontragt: das klassische Modell
der Willensschwiéche.

Dieses Erkldrungsmodell funktioniert auch dann, wenn man die Akrasie
nicht als Willensschwiche, sondern als Verstandesschwiche interpretiert. Man
braucht dazu bloss die leitende Funktion auszutauschen und nicht den Willen,
sondern die Vernunft zur Geschéftsfithrerin vom Dienst zu ernennen. Diese
Version der inneren Menagerie ist denn auch in der Tat die Urversion, wie wir
sie von Platons Staat her kennen: mit der iiberlegenden Vernunft, dem Logi-
stikon, als dem ersten, dem Begehrlichen, dem Epithymetikon, als dem zwei-
ten und dem Mutartigen, dem Tymoeides, als dem dritten Akteur. In dem
bizarren Bild dieser tripartiten Kreatur, die Platons Sokrates im neunten Buch
des Staats vor uns erstehen ldsst, hat die Vernunft denn auch bezeichnender-
weise die Gestalt eines Menschen, wihrend das Muthafte, Inbegriff des Zorns
liber das Unrecht und des Strebens nach Beifall und Ruhm, in der Gestalt
eines Lowen erscheint, gefolgt von einem «gar bundten und vielkopfigen
Tier», der Verkoérperung der Triebe und der Begierden. Sokrates fiihrt uns
auch drastisch vor Augen, was geschieht, wenn ein Mensch den inneren Men-
schen verkiimmern ldsst und nur die beiden Tiere méstet. Statt dass die beiden

sen (s.S. 303). Die Irrationalitdt rithrt dann daher, dass ein Seelenteil kausal auf den
andern einwirkt und so dessen intentionales Handeln stort. Zur Kritik an diesem Argu-
ment vgl. W. Charlton, a.a.0. (Anm. 7), 1988, S. 171-176.

136



Biester sich aneinander gew6hnen und sich miteinander befreunden, beginnen
sie, sich «untereinander zu beissen und im Streite zu verzehren»!3.

Mit dhnlicher Besetzung — um eine der moderneren Versionen aufzugreifen
— hat auch der spiate Freud die innere Biihne bestiickt'4. Das unter dem
Lustprinzip stehende Es triagt bei Freud — von dem Gedanken des Unbewuss-
ten abgesehen — bis in die Beschreibung hinein die gleichen Ziige wie Platons
Epithymetikon. Das Freudsche Ich wiederum hat vieles gemeinsam mit dem
Logistikon Platons: beide vertreten das Prinzip der Realitdt und der Vernunft,
und beide haben die Aufgabe, die triebhaften Wiinsche zu kontrollieren.
Freuds Uber-Ich schliesslich ist zumindest verwandt mit Platons Muthaftem:
beide iiberwachen die Einhaltung der Normen und sind Quelle der Scham, der
Furcht, des Zorns und des Ehrgeizes. Der Hauptunterschied freilich: aufs
Ganze gesehen ist das Freudsche Ich in einer wesentlich unbequemeren Situa-
tion als das von Natur aus konigliche Logistikon Platons: Es ist eher Diener
der tibrigen Seelenteile als ihr Herr; getrieben vom Es, in Schranken gewiesen
vom Uber-Ich, bedroht durch die Realitiit, hat es die schwierige Aufgabe, die
verschiedenen Krifte zu harmonisieren's.

Aber lassen wir die Details dieser zwar abstrusen, aber iiber Jahrhunderte
hinweg siegreichen Metaphorik. IThren Zweck hat sie in jedem Fall erfiillt: Im
Schatten ihrer suggestiven Bilder hat auch das Paradox der Willensschwiche
seine Spitze verloren. Was in bezug auf ein und dieselbe Person als Ungereimt-
heit erscheint — dass sie nicht tut, was sie selbst fiir das beste hilt —, wird zur
Trivialitit, sobald man eine Gruppe von Akteuren ins Spiel bringt; denn was
sollte daran schon verwunderlich sein, dass der eine Akteur nicht tut, was der
andere Akteur fir gut hilt. Es entsteht zwar dadurch zunéchst ein anderes
Problem: Wo bleibt die Einheit der Person, wenn sie nichts anderes ist als eine
Ansammlung verschiedenster Kreaturen; aber dieses Problem 16st sich gleich-
sam von selbst, wenn man — wie im tripartiten Modell — die Gruppe hier-
archisch gliedert und ihr ein Oberhaupt gibt, heisse dieses Oberhaupt nun
Wille oder Vernunft. In einer wohlverfassten und wohlgeordneten Person wird
es keine Konflikte und keine Diskrepanz zwischen dem Urteil des Monarchen

13 Platon, Politeia, IX, 588ff.

14 Die Verwandtschaft zwischen dem Platonischen und Freudschen Seelenmodell ist schon
des Oftern dargelegt worden. So z.B. auf iiberzeugende Weise durch A. Kenny, The
Anatomy of the Soul. Historical Essays in the Philosophy of Mind, Oxford 1973, S. 1-27.
Einen Uberblick gibt A.W. Price, Plato and Freud, in: Ch. Gill (Hg.), The Person and the
Human Mind, Oxford 1990, S. 247-279.

15 Vgl. S. Freud, Jenseits des Lustprinzips, in: Gesammelte Werke, London/Frankfurt a. M.
1940f1t., 81976, Bd. XIll, S. 1-69; Das Ich und das Es, a.a.0O., S. 235-289.

137



und der Handlung der Untertanen geben. In einer geschwichten Monarchie
aber mit leicht schwachsinnigem Oberhaupt kann es leicht geschehen, dass die
Untertanen, unbekiimmert um den Urteilsspruch ihres Monarchen, nach ei-
genem Gutdiinken handeln. Was aber ist dies anderes als der innere Zustand
des willensschwachen Menschen? Akrasie ist nicht nur nicht unméglich, son-
dern jederzeit und immer maoglich.

Bei ndherem Zusehen kehrt das Ausgangsproblem jedoch in anderer Ge-
stalt wieder. In wie viele Teile man die Person auch aufspalten mag, am Ende
wird — damit tiberhaupt eine Handlung zustandekommt — eben diese Person
selbst (und nicht einer ihrer Teile) dariiber befinden miissen, welcher Seelenteil
— in der betreffenden Situation — die letztlich entscheidenden Griinde fiir ihr
Handeln liefert. Und in diesem Fall wird sie notwendigerweise auch im Sinne
dieser Griinde und geméss ihrer Absicht handeln. Falls die Person im Kon-
flikt ihrer Seelenteile jedoch keine Entscheidung féllen kann, gibt es auch kein
besseres Urteil, gegen das sie verstossen konnte und damit — aus den entge-
gengesetzten Griinden — wiederum keine Akrasie. Akrasie, mit andern Wor-
ten, kann es eigentlich gar nicht geben, und falls es sie gibt, ist sie ebenso
ratselhaft wie zuvor!s.

Eine mogliche Erklidrung fiir dieses Rétsel wire hochstens die, dass die
handelnde Person selber nicht weiss, was sie tut, oder selber nicht glaubt, was
sie zu glauben meint: dass die angeblich beste Handlung tatséchlich die beste
sei. Akrasie ware mithin nur eine besondere Form der Selbsttauschung. Sehen
wir daher zu, ob es einen besseren Weg gibt, zumindest mit unserem zweiten
Paradox, dem Paradox der Selbsttduschung, fertigzuwerden.

3. Das Phdnomen der Selbsttduschung

Das Phianomen der Selbsttiuschung diirfte aus Alltag und Literatur aufs
beste bekannt, wenn auch nicht leicht fassbar sein. Wechselnd wie seine For-
men sind auch die Begriffe, unter denen es subsumiert wird; sie reichen von
Heuchelei, Unwahrhaftigkeit oder Unlauterkeit {iber Lebensliige, innere
Liige, Wunschdenken, Ideologie und falsches Bewusstsein bis hin zu dem

16 Um dieses Resultat zu erhirten, wire zweifellos eine weit ausfiihrliche Argumentation
erforderlich; aber andererseits wird jede Argumentation wieder auf dieselben Grundmu-
ster zuriickfallen. Zur Illustration vgl. J. Gosling (a.a.0. (Anm. 7), 1990) und W. Charl-
ton (a.a.0.(Anm. 7), 1988).

138



kaum tiibersetzbaren Sartreschen Begriff der «mauvaise foi»'”. Die logische
Struktur dieses Phinomens scheint allerdings durchsichtig genug.

Einer weiss, dass der Sachverhalt p der Fall ist; diese Tatsache ist ihm
jedoch unerwiinscht, verhasst, fiir seine Identitdt bedrohlich oder was auch
immer, und er bringt sich selbst in den Zustand, in dem er glaubt, dass der
Sachverhalt p nicht der Fall ist, wie der Prototyp der Lebensliige, Ibsens
Hjalmar Ekdahl in der Wildente, der sich — dem Faktum seines Versagens zum
Trotz — fir einen genialen Erfinder hilt. Aber dies ist gleich in zwiefacher
Hinsicht paradox: Es ist unmdglich, dass ein rationales Wesen — und nur auf
ein solches kann diese Beschreibung zutreffen, denn nur ein rationales Wesen
kann iiberhaupt wissen und handeln — in dem Zustand verharren kann, dass
es ein und denselben Sachverhalt sowohl glaubt als auch nicht glaubt; unmég-
lich ist aber auch, dass es iiberhaupt den Plan gehabt haben kann, in sich
selbst den Zustand herbeizufiihren, von dem es weiss, dass er unmdoglich ist.

Befremdlicherweise scheint dieses Paradox bei den Philosophen iiber Jahr-
hunderte hinweg kaum Aufmerksamkeit gefunden zu haben'®. Im Unter-
schied zu dem schon von Platon und Aristoteles intensiv diskutierten ver-
wandten Phidnomen der Akrasia, der Willensschwiche, des Handelns wider
besseres Wissen, war die Selbsttduschung hochstens ein moralisches, aber
kaum ein logisches Problem und galt als unmoglich etwa in demselben Sinne,
wie man von einem missliebigen Artgenossen zu sagen pflegt, er sei ein un-
moglicher Mensch. Nichts miissten wir im Grunde mehr hassen, so lesen wir
an einer bekannten Stelle in Platons Staat, als die wahre Liige (10 ®g &An-
d@g @ebdog), die Liige, nicht mit Worten, sondern in der Seele selbst!®. Und
im Kratylos erfahren wir von Sokrates auch, warum diese Liige uns so ver-
hasst sein muss: von sich selbst hintergangen zu werden, ist deshalb das
Allerargste, weil der Betriiger in uns in jedem Augenblick gegenwartig ist und
wir gleichsam sein Gefangener sind?.

Im christlichen Kontext schliesslich wird die Selbsttduschung vollends zu
einem verdammenswiirdigen moralischen oder besser amoralischen Phidno-
men. Schlimmer noch als die Siinde ist es, sich selbst iiber seine Stindhaftigkeit

17 Vgl. den Versuch eines begriffsgeschichtlichen Uberblicks in A. Hiigli, Lebensliige, in:
Historisches Warterbuch der Philosophie, hg. J. Ritter/K. Griinder, Basel/Stuttgart 1980,
Bd. V, Sp. 132-135.

18 Eine Einfilhrung in das Problem geben M. Low-Beer, Selbsttduschung. Philosophische
Analyse eines psychischen Phdnomens, Freiburg/Miinchen 1990; M.W. Martin, Self-De-
ception and Morality, Kansas 1986; A.R. Mele, a.a.0., 1987, S. 109ff.

19 Platon, Politeia, IX, 382 a.

20 Platon, Kratylos, 428 d.

139



zu tduschen. «Self-deceit», die Tduschung iiber seine eigenen Fehler und
Schwichen, ist, wie beispielsweise Bischof Joseph Butler im 18. Jahrhundert
noch argumentiert, eine besonders verwerfliche Art der Unaufrichtigkeit, der
«Falsness of heart», und vergrossert nur die personliche Schuld; denn wenn
man schon falsch handelt, ist es besser, dieses Tun komme «from the commun
vicious passions without such refinements, than from these deep and calm
sources of delusion»?!. .

Nach gingiger philosophiegeschichtlicher Meinung ist es eigentlich erst
Jean-Paul Sartre gewesen, der — unter dem Titel der «mauvaise foi» — das
Phanomen der Selbsttduschung in seiner paradoxen logischen Struktur klar
gesehen und auf den Begriff gebracht hat. Sartre verdanken wir in der Tat eine
der eindringlichsten Analysen des Phanomens der Unaufrichtigkeit, erhellend
vor allem durch sein Insistieren auf den entscheidenden Wesenszug der «mau-
vaise foin?2; dass hier — im Unterschied zur gewohnlichen Liige — «der, den
man beliigt, und der, der liigt, ein und dieselbe Person sind, was bedeutet, dass
ich als Tauschender die Wahrheit kennen muss, die mir als Getduschtem
verborgen ist.»». Mehr noch, der Unwahrhaftige miisse auch ein Bewusstsein
haben von seiner Unwahrhaftigkeit, und mindestens insofern wahrhaftig sein,
als er sich seiner Unwahrhaftigkeit bewusst sei. Sobald er sich dessen aber
bewusst sei, weiche die Liige unter seinem Blick zuriick und vergehe. Die
«mauvaise foi», so schliesst Sartre, bleibe daher am Ende ein Phinomen, das
man «weder leugnen noch verstehen konne».

Er sagt damit freilich nur, was man schon bei Kant nachlesen kann: Die
Wirklichkeit der «inneren Liige» zu beweisen sei leicht, schreibt er in der
Metaphysik der Sitten, «aber ihre Moglichkeit zu erkldren scheint doch schwe-
rer zu sein: weil eine zweite Person dazu erforderlich ist, die man zu hinterge-
hen die Absicht hat, sich selbst aber vorsitzlich zu betriigen einen Wider-
spruch in sich zu enthalten scheint.»2

Philosophisch belangvoller als die Frage, wann die Geschichte des Parado-
xes eigentlich angefangen habe, ist allerdings die Frage, was man mit diesem
Paradox anfangen soll.

Rein logisch gesehen ist das Spektrum der méglichen Antworten bald um-

21 Josef Butler, Works, hg. W.E. Gladstone, Oxford 1896, Vol. II, S. 155.

22 Vgl. J.-P. Sartre, L'éire et le néant. Essai d'ontologie phénoménologique, Paris 1943,
S. 85-111; dtsch.: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie,
hg. von J. Streller, Hamburg 1962, S. 91-121; vgl. auch S. 117 Anm. d. Ubers.

23 Sartre, a.a.0., S. 87, dtsch. S. 94.

24 Sartre, a.a.0., S. 88, dtsch. S. 94.

25 1. Kant, Metaphysik der Sitten, Akad.—Ausg., Bd. VI, S. 430.

140



rissen: Es sind dieselben, mit denen man schon dem Paradox der Akrasie zu
begegnen versuchte. Angesichts der Tatsache, dass das Phdnomen der Selbst-
tduschung und die Theorie der menschlichen Rationalitdt nicht zusammen-
passen wollen, hidlt man es entweder wie Schopenhauer und sagt sich, was sein
Erzfeind Hegel aus dhnlichem Anlass gesagt haben soll: — umso schlimmer fiir
das Phidnomen. In Schopenhauers Worten: «Innere Liige halte ich fiir unméog-
lich...: denn sowenig etwas seyn und zugleich nicht seyn kann, sowenig kann
ich etwas glauben und zugleich nicht glauben.»2

Oder — die zweite Moglichkeit — man wihlt das andere, ebenso gewaltsame
Extrem: Selbsttduschung gibt es, und darum kann es menschliche Rationalitét
im Grunde nicht geben.

Wer sich weder fiir die eine noch fiir die andere Antwort entschliessen kann,
hat schliesslich noch die Moglichkeit, die Frage selbst zu bekdmpfen, durch
den Nachweis, dass das Paradox gar kein Paradox ist und dass sich — mit
einigem gutem Willen und den nétigen Interpretationshilfen — Phinomen und
Rationalitiatsthese durchaus miteinander vertragen konnen. Dieser Fluchtweg
ist in der Tat auch rege beniitzt worden, aber — wie ich im folgenden kurz
skizzieren mochte — mit wenig Erfolg. Das Paradox hat sich bisher allen
Auflésungsversuchen gegeniiber als erstaunlich resistent erwiesen. Es war ihm
weder durch eine Umdeutung des Phdnomens der Selbsttiuschung noch
durch eine Modifikation der Rationalitédtsthese beizukommen.

Bekampfung des Paradoxes durch Uminterpretation des Phidnomens: Dies
ist die Strategie, die in jlingerer Zeit vor allem von analytischen Philosophen
eingeschlagen wurde, stets mit dem Effekt allerdings, dass die von ihnen
angebotene Beschreibung des Phdnomens zu allem moéglichen passte, nur
nicht zu dem, was sie eigentlich beschreiben wollten. So wurde etwa gesagt,
wenn einer etwas sowohl glaube wie auch nicht glaube, zeige dies bloss, dass er
sich in einem Zustand des Halbwissens befinde oder — nach einer anderen
Version — dass er zwischen glauben und nicht glauben hin- und hergerissen sei,
weil entweder die Fakten widerspriichlich seien oder weil er in einem innern
Konflikt stehe zwischen dem, was er annehmen miisste, und dem, was er
glauben mochte?”. Aber diese Beschreibung machte vollig unverstdndlich,
wozu es dann noch einer absichtlichen Tduschung bediirfte und worin diese

26 A. Schopenhauer, Der handschriftliche Nachlass, hg. A. Hiibscher, Frankfurt a.M. 1967,
Bd. I, S. 257.

27 Vgl. dazu R. Demos, Lying to oneself, in: Journal of Philosophy 57 (1960), S. 588—595.
F.A. Siegler, Demos on Lying to oneself, in: Journal of Philosophy 59 (1962), S. 469-475.
J.V. Canfield/P. Mc Nally, Paradoxes of Self-Deception, in: Analysis 21 (1960),
S. 140-144.

141



Téauschung eigentlich besteht?. Von anderen Autoren wiederum wurde gerade
bezweifelt, dass die Selbsttduschung, analog zur Tduschung anderer, eine
absichtliche Irrefiihrung sei?, aber dies hat zur Folge, dass die Selbsttiu-
schung nicht mehr zu unterscheiden ist von gewohnlichen Irrtiimern, Illusio-
nen oder blosser Ignoranz. Selbsttduschung ist nicht etwas, was mir unter-
lauft, sondern, wie Sartre klar gesehen hat, etwas was ich tue, und von dem ich
weiss, dass ich es tue. Es kann darum auch nicht helfen, die Annahme, dass p
der Fall sei, dem Bewusstsein, die gegenteilige Annahme, dass p nicht der Fall
sei, dem Unbewussten zuzuschreiben. Zu einer unbewussten Meinung kann
ich gar nicht in Widerspruch geraten, denn die einzige Meinung, die ich dann
selbst kenne, ist die bewusste, und eben dariiber gibt es auch keine Tduschung.

Uminterpretation des Phdnomens scheint offenbar ein nicht sehr erfolgrei-
ches Unternehmen zu sein. Sehen wir zu, ob die zweite Mdglichkeit zur
Bekdmpfung des Paradoxes, die Modifikation der Rationalititsthese, uns
weiterbringt. Paradigmatisch fiir diesen Weg sind wiederum dieselben Strate-
gien, mit denen man schon dem bedrohlichen Phdnomen der Willensschwiche
beizukommen versuchte: Man betrachtet den Menschen nicht als eine einzige
Person, sondern als eine Ansammlung von Agenten oder Subpersonen, die
alle unter seiner Haut stecken und die sich gegenseitig die Herrschaft streitig
machen, wie etwa in Platons tripartitem Modell, in dem das Begehrliche, das
Muthafte und das Verniinftige die drei Kreaturen abgeben, die sich gegensei-
tig zerfleischen oder in Harmonie zusammengehen kénnen.

Bei der Besetzung der inneren Bithne wéhlte man allerdings nicht mehr die
klassischen Figuren, sondern die Seelengestalten, die wir dem spéten Freud
verdanken: das unter dem Lustprinzip stehende Es, das auf das Realitdtsprin-
zip eingeschworene Ich und das gestrenge, die verinnerlichten Normen zur
Geltung bringende Uber-Ich3'.

Das nach diesem Modell ablaufende innere Drama der Selbsttduschung
kénnte man —in Anlehnung an eine bissige Freud-Interpretation von D. Ban-
nister in Foss — etwa wie folgt beschreiben: In einem dunklen Keller spielt sich
ein ewiger Kampf ab zwischen einem sexverriickten Affen (dem Es) und einer
jungfraulichen Tante (dem Ich), und ein ziemlich nervéser Bankangestellter
(das Uber-Ich) amtiert dabei als Schiedsrichter. Um die Tante vor dem
Schlimmsten zu bewahren, versucht der Schiedsrichter immer wieder, ihre

28 Entgegen der Auffassung von H. Fingarette, Self-Deception, London 1969, S. 28f.

29 J.V. Canfield und D.V. Gustavson, Self-Deception, in: Analysis 23 (1962), S. 32-36.

30 Vgl. T. Penelhum, Pleasure and Falsity, in: American Philosophical Quarterly 1 (1964),
S. 87f.

31 Vgl. Freud, Jenseits des Lustprinzips, a.a.0O. (Anm. 15), 81976.

142



Blicke abzuwenden von den anziiglichen Bewegungen des Affen, mit dem
Ergebnis, dass das tantenhafte Ich von dem buchhalterischen Uber-Ich stin-
dig im Dunkeln gehalten wird tiber die wahren Absichten des affischen Es.
Das Thema dieses Stiicks also: Der eine Akteur tduscht einen zweiten iiber die
wahre Natur des dritten. Die paradoxe Selbsttduschung wird zu einer schein-
bar nicht paradoxen Fremdtduschung?.

Dass sich das Paradox der Selbsttduschung auch auf diese Weise nicht 10st,
hat freilich bereits Hegel gesehen: bei seiner Entlarvung des Selbstbetrugs des
Despotismus, der zur Sicherung seiner Herrschaft die dumpfe, unreflektierte
Masse des Volkes mit Hilfe einer bosartigen, betriigerischen Priesterschaft in
die «falsche Einsicht»* des religiosen Glaubens hineintduschen ldsst.

Hegels Kritik am Despotismus: dass dieser Tduschender und Getduschter
in einer Person sein miisse, entspricht genau der Kritik, die Sartre gegen die
psychoanalytische Theorie der Selbsttduschung vorgebracht hat: Die einzige
Instanz im Subjekt, bei der der Psychoanalytiker auf der Suche nach den ins
Unbewusste verdringten Trieben ansetzen muss, ist das zensurierende Uber-
Ich; denn die Zensur miisse schliesslich kennen, «was sie verdringt, damit sie
ihre Tatigkeit planvoll ausiiben kann»3. Sie miisse, um die zu verdringenden
Antriebe herauszufinden, ein Bewusstsein davon haben, was diese von andern
unterscheide. Auf der anderen Seite aber diirfe sie davon kein Bewusstsein
haben; das heisst, sie diirfe selber nicht wissen, was sie eigentlich weiss. Das
bedeutet aber nach Sartre nichts anderes, als dass die Zensur selbst unwahr-
haftig ist, und dass die Unwahrhaftigkeit der Gesamtperson, die auf diese
Weise erklart werden soll, wiederum nur erklirt wird durch die Unwahrhaftig-
keit einer ihrer Seeleninstanzen?.

Sartre kommt zu dem Schluss, dass die «mauvaise foi» sich letztlich nur aus
der von ihm aufgewiesenen ontologischen Struktur des Bewusstseins erkldren
lasse. Weil das menschliche Bewusstsein sich stindig neu auf die Zukunft hin
entwirft, ist es nie bloss das, was es, aufgrund seiner Vergangenheit, faktisch
schon ist. Wir sind daher — nach der Sartreschen Kurzformel — nicht, was wir
sind, und wir sind, was wir nicht sind. Wir tduschen uns sowohl, wenn wir uns

32 D. Bannister in Foss, zit. nach A.O. Rorty, The Identities of Persons, Berkeley u.a. 1976,
S. 217.

33 Dies ist eine Vorform dessen, was dann bei Engels «falsches Bewusstsein» heisst; vgl. Fr.
Engels an F. Mehring, MEW, Bd. 39, S. 97.

34 G.W.F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, hg. J. Hoffmeister, Hamburg 61952, S. 385ff.

35 Sartre, a.a.0., S. 91, dtsch. S. 97.

36 Sartre, a.a.0., S. 88—93, dtsch. S. 94-100.

143



auf das festlegen, was wir sind, wie auch, wenn wir das zu sein behaupten, was
wir nicht sind?”.

Leider hat auch diese Erkldrung zwei nicht unerhebliche Nachteile. Nach-
teil Nr. 1: Sie erkldrt zu wenig; denn sie erkldrt nicht, warum man sich selbst
auch iiber anderes als liber sich selbst tduschen kann. Nachteil Nr. 2: Die
Erkldrung erklért zu viel; denn wenn meine Aussagen iiber mich selbst eher
den Charakter von Absichtserklarungen und Willensbekundungen haben als
den Charakter von Tatsachenfeststellungen, dann gibt es — ausser iiber diesen
Umstand selbst — nichts mehr, woriliber man sich tduschen kann, da Absichts-
erkldrungen niemals wahr oder falsch sein konnen, und daher auch keine
Gelegenheit geben, etwas fiir wahr zu halten, was man im Grunde fiir falsch
halt.

Angesichts dieser nicht eben erfolgversprechenden Erkldrungsstrategien3®
scheint der Schluss nicht ganz abwegig, dass das Paradox der Selbsttauschung
sich durch die Modifikation der Rationalitdtsthese offenbar ebenso wenig
eliminieren 1dsst wie durch Uminterpretation des Phinomens®. Das Paradox
bleibt immer irgendwo an uns haften wie Fliegenpapier.

Wenn wir die Existenz des Phdnomens der Selbsttduschung, allen Tatsa-
chen zum Trotz, nicht schlichtweg bestreiten wollen, stellt uns deshalb auch
dieses Phinomen vor das Dilemma: entweder an der These der menschlichen
Rationalitit festzuhalten und als Preis dafiir menschliche Geisteszusténde fiir
moglich anzusehen, die sich, sobald man sie auf den Begriff zu bringen ver-
sucht, als logisch unméglich erweisen, oder dann — die These fallen zu lassen.
Aber dieses Dilemma ist natiirlich, wenn ich mir, gegen alle guten Vorsitze,
doch noch eine Selbstbeziiglichkeit erlauben darf, ein richtiger Catch 22: Wer
das erste Horn des Dilemmas ergreift, hat damit — als Theoretiker des Phano-
mens — bereits seine eigene Rationalitdt suspendiert und mithin bewiesen, dass

37 Sartre, a.a.0., S. 111, dtsch. S. 121.

38 Einen etwas elaborierteren Versuch der Erklidrung der Selbsttduschung durch Aufteilung
des Selbst in verschiedene, unabhingig von einander operierende Subsysteme hat vor
kurzem D. Pears (Motivated Irrationality, Oxford 1984, Ch. 5) unternommen; allerdings
mit ebenfalls zweifelhaftem Erfolg (vgl. etwa die Kritik von Mele, a.a.0. (Anm. 7), 1987,
S. 138-159).

39 Dies ldsst selbstverstidndlich noch sehr viel Raum fiir psychologische Deutungen jener
vielen Zwischenzustinde, in denen eine Person halb absichtlich, halb unabsichtlich, ihre
Uberzeugungen gegen alle Evidenz abzuschirmen versucht (vgl. dazu etwa Mele, a.a.O.
(Anm. 7), 1987, S. 121ff.). Nicht einmal am Rande beriihrt ist damit auch die moralische
oder zumindest prudentiale Frage, ob es zuldssig und sinnvoll ist, sich vor gewissen
Evidenzen zu verschliessen (vgl. dazu z.B. M.W. Martin, a.a.0. (Anm. 18), 1986,
S. 109-144).

144



er besser gleich das zweite Horn des Dilemmas ergriffen und der menschlichen
Rationalitiat von vornherein valet gesagt hitte.

Dies ist natiirlich eine nicht sehr bequeme Position, aus der wir uns am
besten dadurch befreien, dass wir auf jedes stolze Entweder-Oder verzichten
und uns mit einem Sowohl-als-auch begniigen: Wir nehmen schlicht weiterhin
an, dass wir rationale Wesen sind, wohl wissend, dass wir es nicht sind. Eine
solche Haltung mag zwar wiederum als reichlich rétselhaft erscheinen, aber
bei Lichte besehen ist sie nicht weniger rédtselhaft als unser drittes Phdnomen,
das Phidnomen des perplexen Gewissens, mit dem wir schon ldngst zu leben
gelernt haben: Etwas fiir richtig zu halten (und auch noch zu tun), von dem
wir zu wissen glauben, dass es falsch ist. Unsere bisherigen Erfahrungen im
Umgang mit diesem Phinomen kénnen vielleicht helfen, uns auch den Um-
gang mit den beiden andern Paradoxa zu erleichtern.

4. Pflichten- und andere Kollisionen

Das Phinomen diirfte bekannt sein: Es ist der Stoff, aus dem die kleineren
und die grossen Tragddien des Lebens und der Literatur gemacht sind: von
dem Konflikt des kleinen Hans, der sein Versprechen gegeniiber Lola nur
halten kann, wenn er das Versprechen, das er Lila gegeben hat, bricht, bis hin
zu dem tragischen Konflikt des zwischen seiner Vaterpflicht und seiner Pflicht
als Feldherr hin und her gerissenen Agamemnon. Die logische Struktur des
Konflikts ist klar genug: Eine Person glaubt, dass sie A tun soll, und sie
glaubt, dass sie zugleich auch B tun soll. A und B lassen sich jedoch nicht
gleichzeitig tun. Tut sie A, verletzt sie ihre Pflicht, B zu tun, und tut sie B,
verletzt sie ihre Pflicht, A zu tun. Eines von beidem muss sie tun, aber was sie
auch immer tut, sie wird das Falsche tun.

Erstaunlicherweise war lange Zeit* die einzige Art von Kollision, die die
Philosophen — in der Nachfolge Platons 4 — interessierte, die Kollision zwi-
schen Pflicht und Selbstinteresse#2. Es dauerte bis zum 12. Jahrhundert, bis die
Pflichtenkollision — unter dem Titel des perplexen + Gewissens — richtig von

40 Einen Uberblick iiber die Geschichte dieses Problem gibt A. Hiigli, Pflichtenkollision, in:
Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. J. Ritter/K. Griinder, Basel/Stuttgart 1989,
Bd. VII, Sp. 440-456.

41 Platon, Politeia, I, 336 b ff.

42 Vgl. Cicero, De Officiis, 111, 34ff.

43 So z.B. Summa Astesana 11, tit. LXIX.

145



sich reden machte. Anlass der Diskussion gab Gratian, der in seinem «Decre-
tum» eine von Gregor dem Grossen beildufig vorgeschlagene Losungsformel
fir Pflichtenkollisionen wieder aufgriff. Gregor hatte seiner Zeit in seinem
Hiob-Kommentar die schwierige Stelle iiber die ineinander verflochtenen Seh-
nen des Nilpferds Behemot allegorisch dahingehend ausgelegt, dass die
schlechten Einfliisterungen des bdsen Feindes so geschickt ineinander ver-
flochten sein konnen, dass der Mensch, wenn er die eine Siinde meide, sich
plotzlich in eine andere verwickelt sehe. Die Losung dieses Konflikts sieht
Gregor darin, dass man stets das geringere Ubel wihlen solle, wie ja auch ein
Gefangener dort ausbreche, wo die Mauer am niedrigsten sei*. Gratian nun
interpretiert diese Losungsformel in dem Sinne, dass die Erlaubnis, das klei-
nere Ubel zu wihlen, eine gnadenhalber gewihrte «dispensatio» von einem
nach wie vor giiltigen Verbot bedeute. Er gesteht damit indirekt ein, es konne
tatsidchlich Kollisionen geben, in denen keine andere Wahl bleibe, als notwen-
digerweise eine von zwei Siinden zu begehen?.

Dies ist zwar genau die Deutung, von der wir ausgegangen sind, und die
sich auch jedem aufdringt, der in einen Gewissenskonflikt geraten ist, aber fiir
die damalige Zeit und Jahrhunderte danach war dies eine unhaltbare These.
Was aus Notwendigkeit geschieht, so argumentieren die Dekretisten, kann
nicht Siinde sein, und was Siinde ist, kann nicht unvermeidbar sein, da es
sonst keine Freiheit und keine Zurechenbarkeit geben wiirde. Von nicht allzu
grosser Ferne griisst auch das Theodizee-Problem: Wie soll man Gott von der
Verantwortung fiir das Ubel in der Welt freisprechen konnen, wenn der ein-
zige, der ihn entlasten konnte, der siindige Mensch, zur Siinde verdammt
ware. Der letzte Grund aber fiir die These, dass es keine wirkliche Perplexitét
geben konne, ist theo-logischer Natur: eine Pflichtenkollision, eine unver-
meidliche Wahl zwischen zwei Ubeln, so lautet das in katholischer wie prote-
stantischer Moraltheologie unbestrittene und endlos wiederholte Dogma,
konne es nicht geben, weil Gott, der Urheber aller Gebote, sich nicht selbst
widersprechen konne*’. Positiv ausgedriickt heisst dies: Wenn zwei Pflichten

44 Gregorius Magnus, Moralia 32, c. 20, n. 39, MPL 76, S. 658f.

45 Vgl. Gratianus, pr. D. 13.

46 Vgl. die Stellen bei S. Kuttner, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekreta-
len Gregors IX, Citta del Vaticano 1935, S. 262, Anm. 2.

47 Zur kathol. Moraltheologie vgl. etwa A. Koch, Lehrbuch der Moraltheologie, Freiburg
21907; O. Schilling, Grundriss der Moraltheologie 1, Freiburg 1928; zur prot. Moraltheolo-
gie vgl. D. Th. Haering, Das christliche Leben. Ethik, Stuttgart 21907; F.V. Reinhard,
System der christlichen Moral 2, Reutlingen 41913; N.H. Soe, Christliche Ethik, Miinchen
11965.

146



kollidieren, dann ist die eine nicht meine Pflicht, und zumindest eines der
beiden Mala ist kein Malum#*.

Wie ist es dann aber mdglich, dass es iiberhaupt so etwas wie ein perplexes
Gewissen geben kann? Die Antwort auf diese Frage ist wiederum schon von
Platon her klar: Es hingt damit zusammen, dass wir hdufig nur meinen, aber
nicht wissen, nur doxa, aber keine episteme haben®. Nur ein «stultus» oder
«simplex», niemals aber ein «homo discretus» kann daher, wie die Dekretisten
sagen, der irrigen Meinung sein, dass man notwendigerweise etwas Boses tun
miusse, um einem Gewissenskonflikt zu entflichen, so wie die Juden, die
falschlicherweise meinten, Christus toten zu mussen, um das Gesetz zu erfiil-
len*®. Dieses abschreckende Beispiel zeigt zugleich, dass man nicht unbeschol-
tenerweise ein «stultus» sein kann, sondern nur durch eigene Schuld.

Die selbstverschuldete Perplexitét freilich ist nach gingiger Lehrmeinung
der Scholastik bloss voriibergehend und 16st sich miihelos auf, sobald man,
wie es sich gehort, das irrende Gewissen berichtigt, indem man sich bei ande-
ren Rat holt oder Gott um Erleuchtung bittets!.

Dieser Reflexionsvorgang hat sich — unter anderen Voraussetzungen und
mit anderer Begriindung, aber mit gleichem Ergebnis — von Epoche zu Epo-
che wiederholt: so bei Crusiuss2 und den deutschen Aufklarernss, so wiederum
bei Kant* und den Kantianernss: Eine Pflichtenkollision kann es nicht geben,
widersprechen konnen sich hochstens einzelne Verpflichtungsgriinde, aber
solche Kollisionen sind, nach rationalen Regeln und «aus héheren morali-
schen Griinden» durchaus zu entscheiden, selbst wenn diese Losung am Ende,

48 Vgl. etwa Rufinus, ad pr., D. 13; und andere bei Kuttner, a.a.0. (Anm. 46), S. 265f.,
Anm. 1.

49 Vgl. Platon, Menon, 98 b.

50 Vgl. z.B. Johannes Faventius, ad pr., D. 13.

51 Vgl. etwa Albertus Magnus, Summa de creaturis 11, q. 72, a. 2 ga. 1 ad 1; Thomas v.
Aquin, In 2 sent., d. 39, q. 3, a. 3 ad 5. OViv 8 (1873) 524; De veritate 17, 4 ad 8. OViv. 15
(1875) 78; weitere Belege zu Thomas und anderen Autoren vgl, R. Bruch, Das perplexe
Gewissen, in: Festschr. Bischof Dr. A. Stohr, Mainz 1960, S. 241, Anm. 227-30.

52 Vgl. C. A. Crusius, Anweisung verniinftig zu leben (1744) §§ 404ft., in: Die philosophischen
Hauptwerke, hg. G. Tonelli, Hildesheim 1969, Bd. I, S. 491ff.

53 A.G. Baumgartner, Initia philosophiae practica primae (1760), § 85; Chr. Wolff, Institutio-
nes juris naturae et gentium (1750, ND 1969) § 51; G. Achenwall, Prolegomena juris
naturalis (*1774)§ 19; L.J.F. Hopfner, Naturrecht des einzelnen Menschen, der Geschichten
und der Volker (°1791) § 11. K.A. von Martini, De lege naturali exercitationes sex, ed.
nova (1770) § 83.

54 1. Kant, Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, Einl. IV, Akad.-Ausg., Bd. VI, S. 224.

55 C.Ch.E. Schmid, Grundregeln der Moralphilosophie (*1800) § 101, 112, 113, 114, 115, 117;
dhnlich auch W.T. Krug, Allgemeines Handworterbuch der Philosophischen Wissenschaf-
ten (21832) Art. «Collision», Bd. I, S. 489.

147



wie bei Schleiermacher, auf das «blosse Gefiihl reduziert wird, aus vollstindi-
gem sittlichem Bewusstsein gehandelt zu haben»ss.

Erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts, nachdem das Thema zunéchst einige
Zeit pausiert und die Ethik als Ethik ohnehin zu Gunsten anderer Instanzen —
des Willens zur Macht bei Nietzsche, des Willens zur Revolution bei Marx
oder des Willens zum Absurden bei Kierkegaard — vorderhand abgedankt
hatte, erst um die Jahrhundertwende also kommt es zu einer Gegenbewegung.

Einer ihrer prominentesten Wortfithrer ist Georg Simmel; Phinomenolo-
gen, Existenzphilosophen und Existenzialisten haben seinen Protest weiterge-
tragen.

Pflichtenkollisionen, so Simmels These, sind unvermeidlich und unl6sbar.
Jeder einzelne steht im Schnittpunkt verschiedener, im Verlaufe der Mensch-
heitsgeschichte sich ausweitender Pflichtenkreise — Pflichten gegeniiber der
Familie, der Gruppe, dem Staat und schliesslich der Menschheit” —, und jeder
neue Pflichtenkreis schliesst Pflichten der unteren Art entweder direkt oder
indirekt aus; aber es gebe keinen Massstab, nach dem die gréssere Quantitit
auf der einen Seite gegen die grossere Intensitit auf der anderen abgewogen
werden konnes®. Der Glaube an die prinzipielle Losbarkeit von Pflichtenkon-
flikten werde zudem schon durch unser sittliches Empfinden dementiert: Auch
wenn wir uns in einer Pflichtenkollision schliesslich fiir die eine der sich
ausschliessenden Pflichten entschieden, so behalte die zuriickgesetzte Pflicht
ihren Anspruch weiterhin bei, denn das Nichtkonnen befreie uns nicht von
unserem Sollen und mithin auch nicht von unserer Schuld#.

Simmel zieht aus diesen Uberlegungen den Schluss: «Dass die unzihligen,
aus den mannigfaltigsten historischen Situationen entstandenen Inhalte des
Sollens eine latente Einheit besdssen, die man zur zu mitteln brauche, um alle
kontriren und kontradiktorischen Widerspriiche zwischen ihnen zu versoh-
nen, ist eine der naivsten metaphysischen Voraussetzungen der bisherigen
Ethik ...»% und eine der «drgsten Vergewaltigungen, die die Wirklichkeit je
von Seiten der Philosophie erfahren hat»é!.

Den Preis fiir einen schonenderen Umgang mit der Wirklichkeit sittlicher

56 F.D.E. Schleiermacher Ethik (1812-13), in: Werke, hg. H.-J. Birkner, Hamburg 1981,
S. 169.

57 G. Simmel, Einleitung in die Moralwissenschaft (1892-93), Stuttgart/Berlin 31911, Bd. II,
S. 380ff., 401.

58 Simmel, a.a.0., S. 403f.

59 Simmel, a.a.0., S. 411ff.

60 Simmel, a.a.0., S. 407f.

61 Simmel, a.a.0., S. 408.

148



Konflikte ist allerdings seinerseits recht hoch — logisch und existentiell. Lo-
gisch hitte dies, wie Leonhard Nelson vom kantischen Standpunkt her argu-
mentiert, zur Folge, dass die Pflicht Widersprechendes verordnet und sich
damit selbst aufhebts2. Und existentiell schliesslich endeten wir mit Karl
Jaspers bei der Anerkennung der Schuld als Grenzsituation unseres Daseins,
weil wir, bei «aller Wertbejahung», immer «auch gezwungen sind, Werte zu
vernichten»®,

Systematisierer, Monisten und Unitarier aller Sorten wiirden einwenden,
dieser Preis sei zu hoch; denn nichts weniger als die menschliche Rationalitét
stiinde auf dem Spiel. Aber warum sollten nur die Einheitstheoretiker den
Tarif bestimmen? Warum sollte es nicht eine Pluralitdt von sich ausschliessen-
den Prinzipien und Werten geben, denen wir uns gleichzeitig verpflichtet fiih-
len und die uns in nichtaufhebbare Konflikte verwickeln?

Dass dieser Gedanke keineswegs so abwegig ist, zeigt auf exemplarische
Weise die neuere Diskussion iiber die Frage der Moglichkeit oder Unmoglich-
keit von Pflichtenkollisionen.

Eine Kollision zwischen zwei Pflichten kann, nach den iiblichen Darstellun-
gen der deontischen Logik, vor allem zwei mogliche Formen annehmens*:

(I) Esist geboten, p zu tun, und es ist geboten, p nicht zu tun.
(2) Es ist geboten, p zu tun, und es ist nicht geboten, p zu tun.

Dass Widerspriiche von der Form (2) logisch nicht zulédssig sein kdnnen,
wird nicht bestritten; verschiedene Normenlogiker halten es dagegen fiir zwei-
felhaft, ob eine Normenkonjunktion von der Form (1) als logischer Wider-
spruch anzusehen sei. Im Gegensatz etwa zu I. Tammelo¢s hilt A. Ross intern
sich widersprechende Direktiven wie «Lass die Tiir offen» und «Schliess die
Tiir» fiir logisch durchaus vertréglich. Es sei fiir den Adressaten dieser Direk-
tiven nicht in jedem Fall unmdglich, solchen Sisyphusbefehlen nachzukom-
men und fiir den Befehlenden nicht unmdglich, sie anzuordnen®. Von Wright
wiederum hélt es zwar fiir logisch unmoglich, dass ein und derselbe Han-
delnde ein und dieselbe Handlung zur selben Zeit sowohl tun wie unterlassen

62 L. Nelson, System der philosophischen Ethik und Pddagogik, Gottingen/Hamburg 1932,
21949, S. 112.

63 K. Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, Berlin 1960, S. 229, 237ff., 273-280;
Philosophie, Berlin/Gottingen/Heidelberg 41973, Bd. II, S. 246-249, 254-263.

64 Vgl. J. Berkemann, Zum Prinzip der Widerspruchsfreiheit in der deontischen Logik, in:
H. Lenk (Hg.), Normenlogik, Gottingen 1974, S. 177.

65 I. Tammelo, Sketch for a Symbolic Juristic Logic, in: Journal of Legal Education 8 (1955),
S. 277ff.

66 A. Ross, Directives and Norms, London 1968, S. 169ff.; H. von Wright, Norms and
Action, London 1963, S. 147ff.

149



kann, aber fiir durchaus denkbar, dass man solches widersprechendes Verhal-
ten wollen und befehlen kann. Dass es sich hier um einen Widerspruch handle,
konne die Logik nicht zeigen; man kénne solche Widerspriiche nur ausschlies-
sen, wenn man von seiten des Normgebenden einen «rationalen oder verniinf-
tigen oder kohdrenten oder konsistenten Willen» voraussetzes’.

Der Grund dafiir, dass der in der Aussagenlogik giiltige Satz des ausge-
schlossenen Widerspruchs in bezug auf (interne) Normkonflikte nicht an-
wendbar sei, liegt, wie H. Kelsen argumentiert, in dem unterschiedlichen Sta-
tus von Normen und Aussagen. Aussagen konnten wahr oder falsch sein,
Normen dagegen seien weder wahr noch falsch, sondern giiltig oder ungiiltig.
Geltung oder Nicht-Geltung sei jedoch keine Eigenschaft einer Norm, so wie
Wahrheit oder Unwahrheit Eigenschaft einer Aussage sei, sondern vielmehr
die spezielle «ideelle Existenz» einer Norm: Eine nicht geltende Norm «ist eine
nicht existente Norm; wahrend eine unwahre Aussage eine existente Aussage
ist»%8, Wahrend zwei sich widersprechende Aussagen nicht zugleich wahr sein
konnen, mache es ebenso guten Sinn, dass zwei kollidierende Normen gleich-
zeitig Geltung haben, wie es durchaus Sinn mache, dass zwei Kréfte in entge-
gengesetzter Richtung auf einen Punkt wirken® — eine Analogie, die sich in
dhnlicher Form bereits bei Crusius findet™ und die W.D. Ross als irrefithrend
verworfen hatte’’. Williams, der mit dhnlichen Argumenten wie Kelsen eine
Asymmetrie zwischen Aussage- und Normensystemen in bezug auf das Postu-
lat der Widerspruchsfreiheit darzulegen versucht, sieht die entscheidende Er-
klarung fir diese Asymmetrie in den unterschiedlichen Aufgaben, die theore-
tischer und praktischer Diskurs zu erfiillen haben. Der theoretische Diskurs
sei eine Form der Rede, die der Welt zu entsprechen habe, und die Dinge so
widerspiegeln miisse, wie sie wirklich seien, darum sei das Erfordernis der
Widerspruchsfreiheit hier viel «fundamentaler und durchdringender» als im
praktischen Diskurs, bei dem es nicht darum gehe, dass die Rede der Welt,
sondern dass die Welt der Rede entspreche™. Williams hat auch als einer der
ersten klar gezeigt, dass derjenige, der die Existenz von kontingenten, d.h.
nicht durch das Normensystem selbst bedingten Pflichtenkollisionen behaup-

67 Von Wright, a.a.0., S. 151.

68 H. Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, hg. K. Ring-Hofer/R. Walter, Wien 1979,
S. 168.

69 Kelsen, a.a.0., S. 172.

70 Crusius, a.a.0. (Anm. 52), § 404, S. 491fT.

71 W.D. Ross, Foundations of Ethics, 0xford 1939, S. 29.

72 B.A.O Williams, Consistency and Realism, in: Problems of the Self, Cambridge 1973,
S. 203; dtsch.: Probleme des Selbst, Stuttgart 1978, S. 323f.; vgl. auch Conflicts of Value,
in: A. Ryan, The Idea of Freedom. Essays in honour of J. Berlin, Oxford 1979, S. 221-232.

150



tet, sich keines logischen Widerspruchs schuldig zu machen braucht, denn er
behaupte damit bloss, dass die folgenden drei Sétze gleichzeitig wahr seien:
(1) Ich soll a tun.

(2) Ich soll b tun.

(3) Ich kann nicht a und b tun.

Zu einem Widerspruch komme es — gemass der «natiirlichsten Darstellung»
— erst, wenn man sich auf zwei weitere Pramissen berufe: «dass sollen kénnen
impliziert und dass «Ich soll a tun» und «Ich soll b tun» zusammen «Ich soll a
und b tun» implizieren», eine Regel, die Williams als Agglomerationsprinzip
bezeichnet™. «Aus (1) und (2) ergibt sich durch Agglomeration:

(4) Ich soll a und b tun.

Aus (3) ergibt sich durch Kontraposition hinsichtlich <sollen impliziert kon-
nen:

(5) Es ist nicht der Fall, dass ich a und b tun soll.»

Dies steht in logischem Widerspruch zu (4)7. Es gibt jedoch nach Williams
keinen Grund, an diesen zusitzlichen Pramissen — die allerdings zu den Grund-
axiomen der meisten deontischen Logiken gehGren™ — festzuhalten, wenn sich
daraus ein realistischeres Bild fiir die Ethik ergebe. Um die Moglichkeit genui-
ner Pflichtenkollisionen nicht auszuschliessen, ist Williams bereit — mit einer
gewissen Willkiirlichkeit, wie R.F. Atkinson zu Recht bemerkt™ — das Agglo-
merationsprinzip preiszugeben”. R. Trigg hélt es aus demselben Motiv fiir
ratsamer, eher das Sollen-impliziert-Konnen-Prinzip aufzugeben”. Wie Argu-
mente dieser Art zeigen, enthiillt die Frage nach der Moglichkeit unlésbarer
Pflichtenkollisionen nicht nur eine Reihe von «serious flaws in the philosophi-
cal and semantic foundation of «orthodox> deontic logic»™; sie macht {iberdies
deutlich, dass auch neuere Entwicklungen der deontischen Logik hier nicht
weiterhelfen kénnen, weil die eigentliche Frage — ob Pflichtenkollisionen iiber-
haupt moglich seien — im Grunde schon entschieden sein muss, bevor die

73 Williams, Ethical Consistency, in: Problems of the Self, a.a.O., S. 180; dtsch.: Wider-
spruchsfreiheit in der Ethik, in: Probleme des Selbst, a.a.O., S. 286.

74 Williams, ebda.

75 Vgl. T.C. Mc Connell, Moral Dilemmas and Consistency in Ethics, in: Canadian Journal
of Philosophy 8 (1978), S. 271 u. 274,

76 R.F. Atkinson, Ethical Consistency, in: Proceedings in Aristotelian Society, Suppl. 39
(1965), S. 137f.

77 Williams, Ethical Consistency, a.a.O., S. 181ff,; dtsch. S. 289ff.

78 R. Trigg, Moral Conflict, in: Mind 80 (1971), S. 41-55.; dhnlich auch J.—C. Wolf, Pflich-
tenkollisionen, in: W. Gotschel/J.G. Cartwright/M. Wicki (Hg.), Wege des Widerspruchs,
Bern/Stuttgart 1984, S. 165-176.

79 B.C. van Fraassen, Values and the Heart’s Commands, in: Journal of Philosophy T0
(1973), S. 19.

151



Logik etwas entscheiden kann. Die Logik kann uns hochstens zeigen, was mit
dieser Entscheidung auf dem Spiel steht: Wir miissten entweder das Prinzip
der Widerspruchsfreiheit oder dann eines jener grundlegenden Axiome preis-
geben, die gleichsam zu den Garanten von Rationalitdt iiberhaupt gehoren.
Was den Pflichtenkollisionen ihre besondere Spitze gibt, ist der Umstand,
dass ihre Paradoxalitit nicht durch einen unerklarlichen Rationalitdtsausfall,
sondern gleichsam durch einen Rationalititsiiberschuss entsteht. Dies wirft
zumindest die Frage auf, ob es nicht moglicherweise verniinftiger oder, sagen
wir besser, menschlicher sei, nicht immer verniinftig sein zu wollen, zum
Beispiel indem man bereit ist, verschiedene, sich gegenseitig ausschliessende
Formen der Rationalitdt zuzulassen oder sich gelegentlich gar — wenn andere
Werte auf dem Spiel stehen — von den Rationalitdtsanspriichen schlechthin zu
erholen. Moglicherweise sind dann die Paradoxien der Willensschwiche und
der Selbsttduschung nur einige besonders signifikante Beispiele fiir unseren
zeitweisen Abschied von den Miihen der Vernunft.

Diese Moglichkeit sich einzugestehen, ist allerdings noch lange kein Pla-
doyer fiir den endgiiltigen Abschied von der Vernunft. Abschied zu nehmen
von der Vernunft gilt heute zwar als modern oder, noch chicer, als postmo-
dern; originell aber ist dies kaum, sondern allenfalls ein spates Echo auf die
weit radikaleren Thesen Nietzsches und Kierkegaards iiber die Vernunft als
Selbstbetrug oder als Leidenschaft, die ihren eigenen Untergang will. Nicht an
die Vernunft zu glauben, ist jedoch, wie Nietzsche wohl geahnt und Kierke-
gaard gewusst hat, der beste Beweis fiir den ungebrochenen Glauben an die
Vernunft. Das Tduschende freilich ist, dass dann offenbar das Handeln und
Denken aus Vernunft soviel Ahnlichkeit hat mit einem Handeln und Denken
gegen die Vernunft, dass sich im einzelnen Fall nicht mehr sagen ldsst, ob das,
was getan oder gesagt wird, nun zum einen oder zum andern gehort. Und was
heisst dies in bezug auf die Frage, was wir als Menschen nun eigentlich seien?
Mit dieser paradoxen Einsicht sind wir im Grunde nicht weitergekommen als
Sokrates, der — an den Ufern des Illissos wandelnd — Phaidros gegeniiber
bekannte, dass er nicht zu sagen wisse, ob er ein Ungeheuer sei, «noch ver-
schlungener gebildet und ungestiimer als Typhon, oder ein milderes und einfa-
cheres Wesen, das sich eines gottlichen und edlen Teiles von Natur erfreut»s,

80 Platon, Phaidros, 230 a.

152



	Willensschwäche, Selbsttäuschung und andere Perplexitäten

