
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Conscience de soi et raison

Autor: Frank, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 51 /92

MANFRED FRANK

Conscience de soi et raison

Cher Jean-Pierre, je me suis longtemps demandé avec quelle sorte d'exposé je
pourrais le plus dignement honorer ta philosophie subtile, engagée pour et par
la chose elle-même. L'exposé que j'ai d'abord annoncé aurait sans doute
mieux convenu au sujet du colloque, à savoir: «Y a-t-il des conflits rationnellement

inconciliables dans le «discours»?». Il aurait traité (entre autres) du
conflit entre Lyotard et Habermas, et de ce que moi j'en pense. Caractériser un

penseur français à la mode et parler de «déraison», c'est presque un
pléonasme. Mais je suis fatigué de polémiquer contre le nouvel irrationalisme
français, si bien que j'ai pris la décision de rédiger un exposé sobre qui fait fi
des modes. J'espère qu'il convient mieux à ton oeuvre que l'exposé prévu à

l'origine - même s'il n'y est (presque) plus question de déraison.

Mon exposé comporte trois parties. Dans la première, j'examinerai le

rapport que des penseurs modernes établissent entre le «premier principe» de tout
savoir, la conscience de soi, et la vérité propositionnelle. J'essaierai d'interpréter

ce rapport comme fondateur de rationalité, dans la lignée traditionnelle.
Dans la deuxième partie, je me demanderai si l'interprétation propositionnelle
de la conscience de soi est conciliable avec sa prétendue «évidence immédiate»
du phénomène. Et dans la troisième partie, j'imagine un rapport entre
l'évidence pré-propositionnelle de la conscience de soi et la vérité des propositions

- un rapport que, contrairement à Descartes ou Fichte, je ne considère plus
comme déductif.

I

Depuis Descartes et Leibniz, la philosophie moderne a soupçonné l'existence

d'un rapport particulièrement étroit entre la conscience de soi et la rationalité.
Ce soupçon est compréhensible: d'un côté, le «cogito» passait pour l'unique
certitude inébranlable parmi les «faits de la conscience». De l'autre côté, la

rationalité était assimilée à la pensée (et à l'argumentation) qui doit rendre

raison, et qui, en dernière instance, y arrive en s'enracinant dans une certitude
indubitable.

Ainsi, Descartes avait déjà considéré le «cogito» comme une proposition

88



vraie et certaine1. En effet, seules des propositions - par opposition p. ex. aux
sensations - ont pour propriété de pouvoir être vraies ou fausses. Ainsi, on
peut sereinement traduire, avec Fichte, le «premier principe» de Descartes,

par «proposition fondamentale», le point saillant étant qu'on a ici une proposition

qui «communique» aux autres leur cohérence et dont la particularité est

d'être évidente, autrement dit, de ne pas pouvoir être fausse. Etre évident,
c'est ne pas pouvoir être rationnellement considéré comme faux. Des théories

qui sont justes de façon évidente doivent au moins comporter une proposition
fondatrice qui soit évidente en ce sens, et dont découlent (d'une manière ou
d'une autre) les autres. Seules les propositions permettent de dériver des

conséquences (qui sont à leur tour des propositions). C'est exactement ce que
pensait Descartes, lorsqu'il fut le premier philosophe européen à considérer le

«cogito» comme principe de déduction:

«(...) j'ai pris l'être ou l'existence de cette pensée [sc.: cogito, ergo sum) pour le premier
principe, duquel j'ai déduit très clairement les suivants .)».2

Pourtant, Descartes a peu contribué à clarifier le caractère épistémique de son

principe suprême. Quelle est la nature de la certitude qui lui est propre?
Demandons-le d'abord à Sextus Empiricus. Il remarque que chaque objet

de la perception semble perçu ou bien par soi-même ou par un autre3. De tels

objets «qui apparaissent perçus par eux-mêmes», à supposer qu'ils existent,

peuvent être admis comme points de départ de la philosophie. Ils sont «connus

par eux-mêmes», ce que signifie précisément l'expression latine «evidens».

C'est tout à fait dans ce sens que Leibniz p. ex. considère la conscience de soi

(il parle d'«aperception») comme une expérience de fait, donc a posteriori et
néanmoins immédiatement évidente4.

1 «Mais, aussitôt après, je pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était
faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et remarquant
que cette vérité: Je pense, donc je suis, était si ferme et si assuré que toutes les plus
extravagantes suppositions des sceptiques n'étaient pas capables de l'ébranler, je jugeai que
je pouvais la recevoir sans scrupule pour le premier principe de la philosophie que je
cherchais» (Descartes, Oeuvres et lettres, éd. par André Bridoux, Paris, Bibliothèque de la
Pléiade, 1953, p. 147 sq.).

2 L.c., p. 563.
3 Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis, I. Buch, 6. Kap.
4 «(...) cette intuition qui fait connaître notre existence à nous-mêmes fait que nous la

connaissons avec une évidence entière, qui n'est pas capable d'être prouvée et n'en a pas
besoin. j'ajoute que l'aperception immédiate de notre existence et de nos pensées nous
fournit les premières vérités a posteriori, ou de fait, les premières expériences, comme les

propositions identiques contiennent les premières vérités a priori, ou de raison, c'est-à-dire
les premières lumières. Les unes et les autres sont incapables d'être prouvées et peuvent être

89



C'est donc sur l'immédiateté que repose son «caractère manifeste»
(évidence). Car, comme dit Sextus Empiricus, seul est certain ce qui est compris
sans médiation, précisément «par soi-même».

Vous me demanderez alors pourquoi il est au fond nécessaire d'admettre
une telle évidence immédiate dans la science. Ainsi, Wittgenstein n'a-t-il pas
signalé l'abus consistant à parler de «savoir» dans des contextes où seule l'idée
de falsification conduit à un contresens? En effet, là où la falsification et
l'erreur sont impossibles, il n'y a pas réellement de savoir. Et pourquoi au
fond une proposition au moins, une proposition fondamentale, doit-elle être

infaillible dans le système de la science? L'école de Popper, surtout Hans

Albert, ne défend-elle pas depuis des décennies et avec succès un faillibilisme
déchaîné, envers et contre toutes les attaques des tenants de la «fondation
ultime»?

La réponse est que si tel n'est pas le cas, notre entreprise de fonder le savoir

s'engagerait dans un renvoi à l'infini. La structure de cette régression infinie a

d'abord été révélée par Friedrich Heinrich Jacobi, dans la VIE Annexe de la

deuxième édition remaniée de son fameux livre sur Spinoza, paru en 1789, qui
fut si important pour le développement du premier idéalisme allemand5. Ce

livre s'est fait sienne la devise d'Archimède: Àôç pot 710C azà - «Donne-moi
un point fixe et je ferai se mouvoir le monde». Selon Jacobi, un tel point est

nécessaire, car la science porte essentiellement sur des dérivations et des

déductions. Toute déduction exige quelque chose dont elle est déduite. Et elle est

à ce fondement ce que le conditionné est à sa condition. Tous les raisonnements,

déductions et argumentations relèvent de la conscience conditionnée,
donc de la conscience qui n'est pas inconditionnellement certaine d'elle-même

per se (par ses propres moyens). Ainsi, toute connaissance acquise par déduction

rationnelle à partir de fondements est médiate - car comprendre signifie
se saisir d'une chose par l'intermédiaire d'un concept, le saisi restant extérieur

au concept. Dans cette extériorité, l'inconditionné demeure dissimulé au
savoir. Mais Jacobi pense que les représentations du conditionné et de l'inconditionné

«sont indissolublement liées, mais de telle manière que la représentation

du conditionné présuppose la représentation de l'inconditionné, et peut
seulement être donnée avec celle-ci»6. De ce que l'inconditionné est présup-

appelées immédiates: celles-là parce qu'il y a non-médiation entre l'entendement et son
objet, celles-ci parce qu'il y a non-médiation entre le sujet et le predicatum» (Leibniz,
Nouveaux Essais sur l'Entendement humain, Paris 1966, Livre IV, Chapitre IX, p. 383).

5 Über die Lehre des Spinoza in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn. Neue vermehrte
Ausgabe. Breslau 1789, surtout pp. 422 sqq.

6 Jacobi, I.e. p. 423 sq.

90



posé par le conditionné, et de ce que, d'autre part, il demeure incompréhensible

à travers ce dernier, Jacobi conclut à l'existence d'une source surnaturelle,
qu'il appelle «sentiment» («Gefühl»), Le sentiment est manifestement une
conscience non-intentionnelle, et donc pas non plus propositionnelle. (Nous
verrons plus loin que Jacobi met ainsi le doigt sur un point névralgique de

toutes les théories qui considèrent la conscience de soi comme propositionnelle,

donc comme formulable dans une proposition fondamentale).
Schelling, qui avait encore lu la deuxième édition du livre de Jacobi au

Tübinger Stift, a résumé la position de Jacobi de façon particulièrement
frappante:

«(...) comment une série de connaissances qui, en aucun point, n'a quelque chose
d'inconditionné, peut-elle être un savoir; le membre singulier dans la chaîne a une valeur, mais il
l'a par un autre qui, à son tour, l'a par un autre, et ainsi de suite à l'infini; la valeur de

chacun est donc conditionnée par une série infinie, qui est elle-même une absurdité
(Unding) et ne sera jamais réelle, et chacun signifie seulement quelque chose parce qu'on est sûr
qu'il ne sera jamais nécessaire de réaliser la valeur du tout [note: comme la dette publique
anglaise. Constamment emprunter d'un deuxième pour rembourser le premier, d'un
troisième pour payer le deuxième], ou qu'on puisse parvenir au terme ultime, où toute la
prétendue science disparaîtrait dans le néant» (SIV1/4, p. 343 sq.).

Telle est la célèbre objection de Jacobi contre le nihilisme du procédé purement

rationnel de la recherche sans fin et sans résultat du fondement. Si nous
voulons fonder notre conviction que p, nous dirons que p existe sur la base de

q. Mais comment justifions-nous q'1 Grâce à r, et nous justifions à son tour r
par s, et ainsi de suite à l'infini. Or chacune de ces lettres tient lieu d'une
conviction qui, de son côté, ne peut s'appeler «savoir» qu'à condition d'exister
à bon droit. Et comment déciderons-nous en cela, si nous pouvons seulement
la renvoyer à d'autres opinions, dont la vérité est à nouveau infondée? De
cette façon, semble-t-il, nous devrions parcourir une infinité de fondations,
avant même de savoir quelque chose: et cela déboucherait sur une reductio ad
absurdum de la théorie de la fondation. - Or on voit aisément qu'on ne peut
mettre un terme au régressus de la fondation que si on admet qu'il existe des

opinions

«qui satisfont à la condition de justification du savoir, sans devoir être fondées par d'autres
opinions qui déclencheraient le régressus. Il doit y avoir des opinions qui sont justifiées
épistémiquement par elles-mêmes, indépendamment d'autres opinions. Autrement dit, il
doit y avoir des opinions qui possèdent une crédibilité originelle, indépendante d'autres
opinions, en vertu de laquelle elles peuvent justifier d'autres opinions. De telles opinions
peuvent être appelées basales»1.

7 P. Bieri (éd.), Analytische Philosophie der Erkenntnis, Frankfurt a. M. 1987, p. 179.

91



Elles conviendraient aussi bien aux conditions de Sextus Empiricus qu'à la
thèse de Leibniz (et de Jacobi) qu'une thèse pourrait seulement être certaine en

tant qu'immédiate.
Johann Gottlieb Fichte a essayé à sa façon de mettre un terme au régressus

de la fondation à l'aide d'une proposition (fondamentale) immédiatement
certaine en soi. De cette façon, il a parachevé l'héritage cartésiano-leibnizien.

Méfiants, vous pourriez me dire maintenant qu'il s'agit là d'un problème
légèrement poussiéreux qui a peut-être préoccupé les penseurs du premier
idéalisme, mais qui, de nos jours, n'interpelle plus aucun philosophe. La
philosophie contemporaine connaît plutôt le problème sous l'appellation
«fondamentalisme».

Il a surgi à l'occasion des tentatives de définition du concept de savoir, qui
est tout aussi fondateur pour la science que pour la philosophie. En général,

on dit que le savoir est l'opinion fondée. Cela exige deux conditions: Si le sujet
de l'opinion (S) sait que p, alors S doit croire que p; et p lui-même doit
effectivement être vrai (zutreffen). Pour exclure que l'opinion vraie repose sur
le pur hasard, soit un simple coup de dé, S doit en plus indiquer les raisons qui
l'ont conduit à sa conviction (S doit pouvoir justifier son opinion). Mais de là
vient le problème de savoir quelle raison convenable doit valoir, c'est-à-dire

quand une conviction est réellement (c'est-à-dire définitivement) justifiée.
Depuis les doutes émis par Gettier, la théorie analytique de la connaissance

déploie une imagination destructive inépuisable pour révéler la fragilité des

tentatives de définition de l'opinion «fondée» (ou «irréfutablement justifiée»).
Les raisons sont manifestement des états de choses existants, donc des faits.

Elles sont formulées par des propositions, dont s'ensuivent d'autres propositions:

précisément celles-là que je tiens pour vraies et dont je cherche des

raisons. Bien entendu, il doit y avoir un rapport significatif (signifikanter)
entre la proposition fondée et la proposition qui fonde. Dans les cas limites, ce

rapport peut être tellement ténu que lorsque S croit l'une, il est contraint
d'accepter l'autre8. (Bien entendu, cette contrainte est seulement logique, non
pas physique; mais dans le cas contraire, le sujet tombe dans une «dissonance

cognitive»).
Mais quelle doit au fond être la force des raisons pour que quelqu'un

s'appuyant sur elles puisse prétendre au savoir? Manifestement, elles ne
doivent pas seulement exister, mais je dois également les connaître et les croire -
faute de quoi il serait toujours possible que je sois fondé à défendre une

8 Peter Bieri, I.e., p. 80.

92



opinion sans connaître ses raisons - et dans ce cas, on ne dirait tout de même

pas de moi que je possède réellement les raisons. En outre, mes convictions
doivent avoir un rapport réglé avec les faits du monde, donc n'apparaissent et

ne disparaissent pas de manière aléatoire. Autrement dit: le savoir ne doit pas
seulement être fondé, mais encore systématique.

Or la question est de savoir comment on peut concilier ces deux points de

vue dans l'unité d'une pensée {Gedanken)! Un paranoïaque lui aussi peut
avoir un système de convictions entièrement cohérent, dont le seul défaut est

de ne pas correspondre aux faits ou d'être privé d'évidence. Aussi ne lui
attribuerons-nous pas de savoir. Nous l'attribuerons volontiers à l'artisan
lorsque, dit Fichte, il affirme être vrai «qu'une colonne posée en angle droit
sur une surface horizontale est perpendiculaire» - même s'il est incapable
d'accorder ce théorème avec d'autres convictions, et ne possède donc pas de

système géométrique9. Pourquoi le faisons-nous? Parce que le paranoïaque ne

croit rien qu'on puisse appeler savoir, tandis que l'artisan, même s'il n'admet

qu'une seule proposition ou des propositions isolées, doit ou doit pouvoir les

savoir réellement. Et savoir quelque chose signifie pouvoir le dériver d'un
principe au moins qu'on doit pouvoir trouver dans le savoir lui-même, et dont
il est impossible de douter. Ce qui fonde le savoir, ce n'est donc pas la
cohérence des propositions, mais le fait qu'elles dérivent ensemble d'un principe.

Ce serait alors cette proposition unique qui, comme dit Fichte,
«communiquerait sa certitude aux autres» {BG, p. 40). Elle serait littéralement un
principium; elle constituerait ce que la théorie analytique du savoir appelle le

«savoir basai» {basic knowledge).
Un tel savoir basai serait de la sorte fondateur d'autres propositions de la

science, mais pourrait seulement être fondé par elles au prix d'un cercle,

comme l'a vu Jacobi. Car un tel savoir ne serait «basai» que parce qu'il serait

justifié par lui-même, et non pas emprunté à autre chose. Et la tradition
moderne pensait qu'un tel savoir existe seulement dans et en tant que
conscience de soi. La certitude recherchée, s'il doit y en avoir une, doit apparaître
dans la forme du savoir lui-même, peu importe quel est son contenu changeant.
Car sinon je pourrais toujours me demander pour chaque opinion si je crois
seulement la savoir, ou si je la sais réellement, étant donné que je ne dispose
d'aucun critère indépendant de ma conscience qui permettrait d'évaluer sa

justesse.

9 Fichte, Über den Begriff der Wissenschaftslehre, § I, in: Sämmtliche Werke, éd. par I. H.
Fichte, réimpr. Berlin 1971, vol. I, p. 39 (désormais BW).

93



«Pour examiner si p est le cas, je peux seulement entrer dans un rapport cognitif à p, ce qui
veut dire que je crois que p. Or le concept de l'opinion basale convient exactement à ce

problème. Sans doute, les opinions basales demeurent des opinions, et dans cette mesure,
elles me font toujours rester derrière le «voile des opinions». Cependant, le point décisif de

l'idée que de telles opinions «sont justifiées par elles-mêmes» est que cela ne change rien
dans le cas de ces opinions. Car le fait qu'elles possèdent une «crédibilité originelle» signifie
qu'elles ne comportent aucun abîme entre leur subsistance et leur vérité', le fait que j'ai une
telle opinion est à chaque fois la garantie qu'elle est vraie»10.

.Autrement dit: si je crois la proposition (fondamentale) correspondante, il est

exclu que mon opinion soit fausse (ce qui serait une définition provisoire de la

«certitude»), parce que cette proposition fondamentale se trouve dans mon
savoir lui-même, et en est même constitutive. Dans pareil cas, l'erreur ou le

doute est tout bonnement impossible, «et c'est pourquoi je ne peux pas non
plus me trouver en situation de pouvoir corriger une telle opinion»11.

Telle est non seulement la conviction initiale de Kant12 et de Fichte, mais
aussi et par exemple de Roderick Chisholm. Chisholm présente le renvoi-à-
l'infini de fondation de la manière suivante. D'ordinaire, nous considérons

comme justifiées des opinions (p. ex. que mon enfant a de la fièvre) si nous

pouvons en trouver une évidence comme raison - soit que le thermomètre
affiche 3913. De cette façon, toutefois, nous ne faisons que déplacer «la charge
de la justification d'une prétention à une autre» - et nous pourrions ainsi
continuer sans cesse, sans parvenir à un point final. (Comment puis-je savoir

que le thermomètre fonctionne? Parce que je l'ai testé. Comment puis-je savoir

que l'échelle de mesure est correcte? etc.). Nous savons que le régressus pourrait

seulement être arrêté s'il se trouvait quelque part une proposition qui se

garantirait immédiatement elle-même, qui aurait donc la forme suivante: «Ce

qui justifie mon opinion, sachant que a est F, c'est simplement le fait que a est

F»'". Mais comme nous ne considérons pas d'emblée des états de choses

existants comme des exemplifications de savoir, cet état de choses attestant sa

propre évidence doit faire partie du savoir lui-même ou, en d'autres termes,
être immédiatement translucide pour lui-même. Comme Meinong, Chisholm
qualifie des états indissociables de leur être-connu d'«auto-présentants». Il est

alors clair qu'il peut seulement s'agir d'états mentaux, p. ex. de la pensée ou de

la croyance, ou de ce que Descartes avait appelé les «cogitationes», Leibniz les

10 P. Bieri, I.e., p. 180.
11 ibid.
12 qui considérait le «Je pense» comme le «principe suprême» auquel «on doit suspendre tout

usage de l'entendement, et même toute la logique» (Kr V B 135 und B 134 Anm.).
13 R. Chisholm, Das unmittelbar Evidente, in: Bieri (éd.), p. 191.

14 L.c., p. 192.

94



«perceptions», Kant les «représentations». Car eux seuls ne peuvent subsister

que si cette subsistance, comme dit Meinong, «est saisie par elle-même»15.

C'est ce que je voulais dire en affirmant que la règle de l'évidence ne peut
arrêter le régressus fondationnel que si l'état de choses servant de fondement
fait lui-même partie du savoir: «Ce qui m'autorise à penser, a est F, c'est

simplement le fait que a est F», c'est-à-dire est un cas de savoir se présentant
lui-même (et à lui-même). On dira que la fondation ne fait que répéter ici la

proposition à fonder, et qu'elle est donc inappropriée. En effet, cette circularité

correspond exactement au caractère inconditionné et immédiat exigé pour
l'auto-évidence, qui disparaîtrait si l'analysant et l'analysé étaient distribués

sur deux propositions différentes.
Caractérisons plus précisément la nature de l'auto-présentation. Elle consiste

en ce que la subsistance (l'esse) d'états mentaux (par exemple «sembler
être amoureux») a pour condition nécessaire et suffisante le fait d'être connue
de (ou évidente pour) la conscience (esse est percipi - ce qui vaut seulement

pour l'être de la conscience elle-même)16. Du reste, Chisholm n'admet pas que
ce qui s'ensuit de l'auto-présentant (par implication matérielle) doive également

être auto-présentant. Ainsi, la proposition «Je semble être amoureux»
renferme la proposition «3 + 3 6», sans que pour autant cette dernière, si

elle est vraie, soit nécessairement évidente pour moi. Elle serait vraie même si

je n'existais pas ou aurais perdu conscience. En revanche, une implication non
seulement matérielle, mais stricte d'états auto-présentants est leur évidence

immédiate. Ce concept est cependant plus large que celui d'auto-présentation.
Cela signifie que l'auto-présentant est immédiatement évident, alors que tout
ce qui est immédiatement évident n'est pas auto-présentant. Chisholm donne

comme exemple l'inférence de «Je pense» à «Il y a quelqu'un qui pense». La
conséquence est immédiatement évidente, mais seul le <cogito> est auto-présentant.

Qu'il y ait quelqu'un qui pense, qu'il y ait même des êtres pensants,
est logiquement contingent. Mais si un tel être saisit une pensée, cette saisie lui
est nécessairement connue («self-presented»).

Comme Chisholm, Fichte avait déjà entrevu le régressus dans le processus

15 Alexius Meinong, Über emotionale Präsentation, in: A.M., Gesamtausgabe, éd. par
Rudolf Haller et Rudolf Kindinger, Bd. 3, Graz 1968, pp. 285-465, § 1. En outre Thomas
J. Steel, Knowledge and the Self-Presenting, in: Keith Lehrer (éd.), Analysis and Metaphysics,

Dordrecht 1975, pp. 145-150.
16 Cf. Chisholm, in: Bieri (éd.), p. 195. Au lieu du verbe «arriver», j'aurais bien entendu pu

mettre «être vrai»; et alors la formule serait celle-ci: «Si p est vrai au temps t, alors il est
nécessaire que p est aussi évident pour S au temps t». Il semble donc qu'il est indifférent,
pour l'autoprésentation, de parler d'états de choses ou de propositions.

95



de fondation, et il en avait déduit le jugement «hypothétique»17 suivant: s'il
doit y avoir un savoir, il doit y avoir un savoir immédiat, donc tel qu'il est

justifié par lui-même, et non pas par un autre. Ce savoir immédiat doit fonder
la cohérence des propositions appartenant au système du savoir, mais non pas
acquérir sa justification de la cohérence des propositions.

II

J'interromps ici les réflexions sur la capacité d'un principe suprême, évident en

lui-même, de fonder le système du savoir, et je me tourne vers la structure du
phénomène censé capable d'être le principe suprême. Chez Descartes, Kant et

Fichte, il s'agit de la conscience de soi. Chisholm parle de «self-presenting
knowledge». Certes, lui aussi la considère comme un présupposé nécessaire du
savoir (et de la science). En revanche, il semble renoncer à la prétention
audacieuse que la conscience de soi serait un principe de déduction de toutes
les propositions vraies. En effet, Chisholm ne considère pas la conscience de

soi comme un phénomène propositionnel. Et comme seules des propositions
peuvent être dérivées de propositions, on peut se demander si la conscience de

soi exerce encore un rôle fondamental dans la formation des théories. Devons-

nous donc nous résigner à conclure que le fil entre la conscience de soi et la
rationalité est définitivement rompu?

La théorie fichtéenne de la conscience de soi était déjà remarquablement
inconsistante sur ce point. D'un côté, Fichte la caractérise comme «immédiate»,

et de l'autre, il lui attribue la forme propositionnelle. Sans immédia-
teté, elle ne serait pas «certaine par elle-même»; et sans la forme propositionnelle,

elle n'aurait aucune valeur de principe de déduction du savoir.
Conformément à la terminologie de l'école kantienne, les intuitions sont dites
«immédiates». Les intuitions présentent les objets «directement». Elles sont
unipolaires, donc n'ont pas d'articulation interne. Certes, Fichte est
convaincu que la conscience de soi est une intuition singulière, qui comporte
immédiatement son concept propre. Mais selon la conception de l'école, les

«concepts» sont médiats: ils isolent une marque qu'un objet partage avec

beaucoup d'autres (ils tracent les limites d'une aire de prédication dans

laquelle s'élèvent les éléments d'ensembles divers (cf. Kant, Refl. 5643 [AA
XVIII, p. 282 sq.]). Le premier romantisme a déjà montré que la thèse d'une

17 Le premier § de BW a pour titre: «Hypothetisch aufgestellter Begriff der Wissenschafts¬
lehre».

96



représentation à la fois unipolaire et bipolaire, aussi bien immédiate que
conceptuelle, comporte une contradictio in adjecto, dont la suppression devait
dorénavant incomber à la philosophie de Fichte. Ce qui est sûr, c'est que la

structure de l'assertion singulière, que Fichte attribuait à l'assertion de la
conscience de soi, est le «quelque chose en tant que quelque chose»; et cette

structure ne peut pas être dite immédiate. Dès lors, pourrait-elle prétendre à

l'évidence d'un fait auto-présentant, étant donné que les faits sont les corrélats

ontiques des assertions?

Or on sait que depuis un quart de siècle, plusieurs philosophes analytiques
de l'esprit souscrivent à la thèse fichtéenne de l'immédiateté de la conscience
de soi, et qu'ils l'ont même consolidée avec de nouveaux arguments. Sidney
Shoemaker a montré que l'usage de «je» comme sujet est fondamental pour
son usage comme objet, et que dans l'usage comme sujet, la conscience n'est

pas médiatisée avec elle-même par un deuxième élément (par exemple par un
miroir, une perception, une information corporelle)18. Thomas Nagel en a tiré
la conclusion que la composante subjective d'états mentaux ne peut pas être

interprétée comme une proposition. En effet, si je suis dans un état mental, je
sais ce qu'il en est («what it is like») d'être en lui, et cela même lorsque, par
principe, je ne trouve aucune proposition de cet état que je considère comme
vraie19. Saul Kripke a suivi Nagel en soulignant que le «cogito» est certain
dans tous les cas pensables de son exemplification, tandis que des propositions

qui voudraient l'interpréter, par exemple comme identité psycho-physique,

peuvent être fausses20. Autrement dit: j'ai des douleurs même lorsque je
considère comme fausse la proposition neurophysiologique «Cette douleur est

un stimulus de la fibre C» (ou si cette proposition ou toutes les autres devaient
être fausses ou invérifiables). - Sur la base de ces constats et de quelques

autres, plusieurs philosophes ont acquis, depuis le début des années 80, la

18 Self-reference and self-awareness, in: S. Shoemaker, Identity, Cause, and Mind. Philosophi¬
cal Essays, Cambridge 1984, pp. 6-18, et: Unity of Consciousness and Self-Consciousness,

in: S. S. et R. Swinburne, Personal Identity, Oxford, pp. 102-105.
19 What is it like to be a bat?, in: Th. Nagel, Mortal Questions, Cambridge 1979,

pp. 165-180, ici p. 171: «Reflection on what it is like to be a bat seems to leed us,
therefore, to the conclusion that there are facts that do not consist in the truth of
propositions expressible in a human language. We can be compelled to recognize the
existence of such facts without being able to state or comprehend them.» [La réflexion sur
ce que signifie être une chauve-souris semble nous conduire, par conséquent, à la conclusion

qu'il y a des faits qui ne consistent pas dans la vérité de propositions exprimables
dans un langage humain. Nous pouvons être contraints à reconnaître l'existence de tels
faits sans être capables de les formuler ou de les comprendre],

20 Identity and Necessity, in: Identity and Individuation, ed. by Milton K. Munitz, New York
1971, pp. 162-164.

97



conviction radicale que la conscience de soi n'est pas un cas particulier de

savoir propositionnel. Elle ne se présente pas dans des propositions (de la
forme: «Je sais que je ®»), et elle ne comporte pas non plus deux éléments

séparés qui devraient être identifiés. Dans ce contexte, je songe surtout à

David Lewis, Hector-Neri Castaneda, John Perry et Roderick Chisholm.
Comme c'est ce dernier que j'ai surtout cité dans la première partie de mon
exposé, j'en ferai d'autant pour présenter les raisons contre la théorie proposi-
tionnelle de la conscience de soi21.

Au début des années 80, après deux tentatives infructueuses d'une théorie
de la conscience de soi, Chisholm a rappelé une particularité de l'auto-référence

épistémique que les critères d'identification de l'objet, des descriptions
définies ou de l'individuation de propositions ne permettent aucunement de

comprendre. Ce qu'on appelle les attributions de se (donc des tournures telles

que «lui/elle» et «soi-même») empruntent leur propre sûreté à l'irremplaçabi-
lité logique de la perspective du «je». Chisholm en conclut à la «non-plausibi-
lité de la théorie propositionnelle des contextes doxastiques (p. ex.)»22. La
fonction normale de propositions avec «je» (ou d'autres expressions déicti-

ques) n'est pas d'exprimer des propositions (I.e., p. 17,5). On peut illustrer
cela avec la particularité des propositions de croyance avec «lui» et «soi-
même». Si je crois quelque chose à mon propre sujet, je ne dois nullement
m'attribuer des connaissances quelconques exprimées dans des propositions,

21 C'est-à-dire à la version la plus recente de sa théorie de la conscience de soi. Celle-ci a deux
antécédents, et Chisholm a finalement été convaincu (ou l'a été par Dieter Henrich) de
leur insuffisance (The First Person. An Essay on Reference and Intentionality, Brighton,
Sussex 1981, p. 26, note 12: «For a critical account of the relations between the two
theories I had formerly held, compare Dieter Henrich, Zwei Theorien zur Verteidigung
von Selbstbewusstsein, in: Grazer philosophische Studien 7/8, 1979, pp. 77-99.»).-
Chisholm lui-même attribue la découverte de <attributions de-se> à David Lewis (I.e., p. 32 et

40, note 2). Cf. D.L., Attitudes De Dicto und De Se, in: Philosophical Papers, Vol. I,
Oxford 1983, pp. 133-156 - Castaneda critique les deux positions (qu'il qualifie de <point
de vue de l'autoattributiom): Self-Consciousness, Demonstrative Reference, and the Self-

Ascription View of Believing, in: J. Tomberlin (éd.), Philosophical perspectives, 1,

Metaphysics,, Atascadero: Ridgeview 1987, pp. 405-454. John Perry a développé son point de

vue antipropositionaliste de la conscience de soi en se référant explicitement au rôle de

précurseur de Castaneda (The Problem of the Essential Indexical, in: Nous XIII, 1979,

pp. 3-21). Cf. aussi le même: «Castaneda on He and I», et Castaneda, «Reply to John

Perry: Meaning, Belief, and Reference», in: James E. Tomberlin (éd.), Agent, Language,
and the Structure of the World, Indianapolis 1985, pp. 15-42 et 313-327- Je ne peux
approfondir ici les détails de ces textes, mais l'ai fait ailleurs, à savoir dans
Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis. Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivität, Stuttgart

1991.

22 The First Person, I.e. p. 15.

98



comme le feraient des tiers; je peux moi-même me méfier de mon image dans
le miroir, considérer ma biographie comme un rêve et renier mon caractère:

malgré cela, je serai toujours avec une certitude infaillible familier avec moi-
même (et éventuellement avec mes doutes sur ma biographie). De quelle sorte
est alors ce je? Ce n'est nullement une personne, si on entend par là un objet
spatio-temporel avec une histoire causalement reconstituable, dont les

éléments peuvent être agencés en propositions. Elisabeth Anscombe a montré

que lorsque Descartes doute de savoir s'il est Descartes, il ne remet nullement
en question la certitude de son «cogito cartésien»: «If so, then «speaking of»
or «referring to» oneself is compatible with not knowing that the object one
speaks of is oneself [S'il en est ainsi, alors «parler de» ou «se référer à» soi-
même est compatible avec l'ignorance que l'objet dont on parle est soi-

même]»23. C'est ce qui est arrivé au pauvre Ernst Mach lorsque, en montant
dans un tram viennois, il a vu monter, du même pas, un autre homme de

l'autre côté, et dont il a pensé: «Quel misérable type de maître d'école» -
ignorant qu'il parlait de lui-même, n'ayant pas vu le miroir. La même chose

est arrivé à Perry qui, dans un supermarché de Stanford, cherchait le propriétaire

du chariot dont s'écoulait une fine trace de sucre - ignorant que c'était
lui-même.

Pour saisir la particularité des «he, himself locutions», Chisholm cite les

trois formules suivantes:

«(P) L'homme le plus grand croit que l'homme le plus grand est sage.
(Q) Il y a un a: tel que x est identique à l'homme le plus grand et x est cru par x être sage.
(S) L'homme le plus grand croit qu'il (lui-même) est sage.
Une formulation alternative de S serait: «l'homme le plus grand croit lui-même être

sage».»
(The First Person, I.e. 18/9, 32).

(P) est un exemple de croyance de dicto: L'homme le plus grand (par la taille)
croit le dictum «que l'homme le plus grand est sage»; par là, il ne croit pas
inconditionnellement qu'il parle de lui-même, donc qu'il est lui-même
l'homme le plus grand par la taille. (Q) est un exemple de croyance de re\ x est

objectivement identifié comme l'homme le plus grand par la taille et considéré

objectivement par x comme sage. Voilà une périphrase qui semble tout à fait
pédante (et donc typiquement philosophique) de la conscience de soi: car de

fait x se rapporte sciemment à soi-même. Mais il n'est pas nécessaire qu'il
sache à son tour qu'il se rapporte à soi-même, de même que John Horatio

23 The First Person, in: S. Guttenplan (éd.), Mind and Language: Wolfson College Lectures
1974, Oxford 1975, pp. 45-65; réimprimé in Collected Papers II, Metaphysics and the

Philosophy ofMind, Oxford 1981, pp. 21-36, ici: p. 22.

99



Auberon Smith, en se rapportant à John Smith en tant qu'héritier unique de

son père, ne doit pas savoir qu'il se rapporte à lui-même. Ce qui est décisif
dans l'argument de Chisholm, c'est que ni (P) ni (Q) n'impliquent (S). (S) tient
heu de la connaissance de soi réflexive, ou «emphatique», comme dit Chisholm

(I.e., p. 24). En elle, un sujet se considère soi-même comme sage, qu'il
s'agisse ou non de l'homme le plus grand, qu'il soit correctement identifié ou
non, qu'il soit saisi par la description définie correcte ou non. Et (S) implique
(Q): Si je me considère comme sage - peut-être sans savoir que je suis la plus
grande personne de la ville -, je considère quelqu'un - peut-être sans que moi
ou lui ne le sachions - comme se trouvant lui-même sage. Le noyau de

l'argument de Chisholm réside en cela que la formulation objectiviste (formulation

de re: (Q) n'implique pas la connaissance de soi emphatique, que donc
(S) («conscience de soi emphatique») n'est pas déductible d'une description
objectiviste propositionnelle du même état de choses sans utilisation de «refle-
xiva emphatiques» («lui/elle... soi-même»). Il apparaît ainsi qu'une
conscience de soi cartésienne est liée à un point de vue pour-soi, qui est irréductible
à un savoir propositionnel (faillible) de personnes réellement existantes dans
le monde. Chisholm parle d'une auto-attribution non-propositionnelle ou
directe d'une propriété. Dans l'ontologie de Chisholm, les propriétés remplacent

donc les propositions. Dans le cas de la conscience de soi, il s'agit de la

propriété d'être en rapport intentionnel avec un objet. Si je m'attribue directement

cette propriété, je ne parcours pas le processus d'interprétation de quelque

chose comme quelque chose. Je ne forme pas d'assertion qui puisse être
fausse. Bien sûr, je me rapporte à un objet dans le monde (et je peux bel et bien

me tromper dans l'interprétation de ce dernier). Mais la propriété d'être en

rapport épistémique avec l'objet, je me l'attribue directement et infailliblement.

En effet, elle me concerne «moi-même» - non pas une assertion sur ma

personne intramondaine, pas une description qui puisse être vraie ou fausse,

et pas une identification qui serait adéquate ou inadéquate.
Quant au rejet de la «doctrine démodée de la proposition», Castaneda est

d'accord avec Perry24. Selon cette doctrine, des propositions sont les plus
petites unités pouvant apparaître comme objets d'actes intentionnels (p. ex.

d'attitudes de croyance). Elles sont des porteuses de valeurs de vérité, des

unités de validité éternelles et simultanément les minima sémantiques de la

communication (disons des minima intersubjectifs). C'est précisément pourquoi

elles contournent le problème de la référence. La référence à des objets ne

24 Self-Consciousness, Demonstrative Reference, and the Self-Ascription View of Believing,
I.e., p. 409.

100



se fait pas, en effet, dans le «troisième règne d'objectivités idéales» de Frege,
mais dans des actes actuels de discours (et d'épisodes de conscience), qui
n'appartiennent pas à la langue (de Saussure), mais à la parole. Ainsi en tout
cas, la signification propositionnelle et la valeur de vérité sont dissociées dans
des propositions comportant des mots indexicaux; assertion et référence relèvent

de la sémantique et de la pragmatique25. Cela vaut particulièrement des

propositions avec «je» ou avec un quasi-indicateur ('he*'). Puisque les pensées

qu'une personne a d'elle-même* non seulement n'ont pas besoin de l'interprétation

d'autres personnes, mais n'apparaissent que dans des rapports à soi-
même privilégiés, le postulat intersubjectif de la doctrine traditionnelle de la

propositionnalité s'écroule ici26. Et alors la «Classical Propositional View» ne

peut pas non plus maintenir la thèse d'une identité parfaite entre le contenu de

la pensée et le contenu de la proposition; car des contenus de pensée ne sont
précisément pas individués par des propositions intersubjectivement accessibles.

Au contraire: «To be self-conscious that one is thinking P is to know
immediately what P is [Etre conscient de soi-même qu'on est en train de

penser P signifie connaître immédiatement ce qu'est P]»27. C'est en cela que se

fonde l'«auto-transparence» («diaphanousness of consciousness»,
«transparence of such accusatival propositions»; «transparency of mental content»)

propre à la conscience de soi, irréductible à un savoir propositionnel ^'«accusatif

interne» signifiant ce dont la conscience de soi est conscience]28.

A la base de la réflexion chisholmienne se trouve un texte célèbre de 1979

(Attitudes De dicto and De se). Son auteur, David Lewis, avait déjà rejeté

l'interprétation propositionnelle de la conscience de soi. Il choisit l'exemple de

deux dieux omniscients qui habitent le même monde sur des sommets
différents, et ont des attributs divins différents. Leur omniscience implique qu'ils
connaissent toutes les propositions vraies de ce monde. En revanche, la
connaissance de toutes les propositions vraies ne leur permet pas de savoir qui est

quel dieu. L'omniscience entraîne sans doute qu'un dieu envoyant des tonnerres

est assis sur une montagne précisément localisée; et aussi qu'il y a un dieu

sur une autre montagne qui dispense la manne. Pour localiser à leur propre
intention leur monde sur la carte objective, ils doivent cependant identifier un
être (ou un corps, pour autant que les dieux ont des corps) comme étant le

25 L.c., p. 412 sq.
26 L.c., p. 414 sq.
27 L.c., p. 415 et 418. Cf. au contraire 416: «Propositions are composed of purely objective

and intersubjective components». [«Les propositions ne sont composées que de composantes

objectives et intersubjectives»].
28 L.c., p. 418.

101



leur. Pour ce faire, ils doivent avoir la conscience de soi, à savoir telle qu'elle
ne pourrait être donnée par aucune information objective29. Ainsi, conclut
Lewis, les deux dieux pourraient manquer d'une connaissance, sans manquer
d'un savoir propositionnel. Ainsi, toute connaissance ne saurait être proposi-
tionnelle. La conscience de soi est de cette sorte (et je suppose que seule la
conscience de soi au sens strict est prépropositionnelle).

III

Qu'avons-nous gagné maintenant par la réinterprétation de la conscience de

soi comme proposition cognitive en conscience de soi comme attribution
directe d'une propriété? Il m'est impossible ici de discuter les détails de la
«Direct Attribute View» (comme l'appelle Castaneda), et je me passerai même

d'en examiner la pertinence. Il est clair, cependant, que la «Direct Attribute
View» est une tentative convaincante de rendre intelligible l'immédiateté de la

connaissance, sur laquelle repose l'évidence de la conscience de soi. La «good
old fashioned classical propositional doctrine» n'explique effectivement pas
cette immédiateté et l'infaillibilité qui repose sur elle.

Mais n'avons-nous pas perdu ainsi autant que ce que nous avons gagné? En
effet, nous sommes partis de l'observation que, de Descartes à Fichte, les

penseurs ont toujours considéré la conscience de soi comme un principe de

déduction. Mais que peut-on en déduire sinon des propositions vraies? Et les

propositions ne dérivent pas de l'auto-attribution évidente d'intentions.
Chez Kant, le rapport entre conscience de soi, objectivité et structure pro-

positionnelle est particulièrement clair. Le «cogito» (ou plutôt l'«apercep-
tion») forme les catégories, et les catégories sont les prédicats d'objets en

général. L'idée fondamentale de Kant est que seuls sont des objets les complexes

d'intuitions auxquels se réfère, dans une proposition vraie, l'expression du

sujet (Subjekt-Ausdruck). Aussi pouvait-il croire avoir mis en lumière un
rapport entre la conscience de soi et la forme des jugements (avec les catégories et
la position de prédicat). Et c'est dans ce rapport qu'il voyait fondée la rationalité

des thèses qui dérivent du principe suprême, qu'il considérait comme la
conscience de soi.

Or si on peut montrer que la conscience de soi perd son évidence si elle est

conçue comme le rapport épistémique d'un sujet à une proposition, alors la

capacité de la conscience de soi à être principe et proposition fondamentale de

29 David Lewis, Philosophical Papers, Volume I, New York/Oxford 1983, p. 139.

102



la philosophie est contestée. Le rapport entre l'évidence (prépropositionnelle)
de la conscience de soi et les propositions dans lesquels s'exprime cette certitude

perd par là-même sa transparence.
Cependant, un tel rapport subsiste manifestement. Des penseurs analytiques

l'ont affirmé sans cesse. Je cite trois exemples: Gareth Evans, Colin Me
Ginn et encore Roderick Chisholm.

Gareth Evans qualifie la persistance (persistence) over time de la conscience
de «precondition of rationality»30. Autrement, en effet, on ne saurait assurer

qu'une information acquise à un moment donné par le sujet est encore
disponible plus tard. Evans admet en cela que des jugements mémoriels sur son

propre passé ne sont pas «identification-dependent»31: autrement dit, le soi ou
le sujet, qui s'attribue divers vécus au cours de son histoire, ne le fait pas au

moyen d'une description qui ne concernerait que lui; car avant une description,

je ne peux jamais apprendre que c'est moi qu'elle concerne. Inversement,
tout savoir de quelque chose - particulièrement d'états antérieurs du sujet -
est suspendu au savoir que j'ai de moi-même: «If a subject has, in virtue of the

operations of his memory, knowledge of the past states of a subject, then that
subject is himself [Si un sujet possède, en vertu de l'opération de sa mémoire,
la connaissance des états passés d'un sujet, alors ce sujet est soi-même]».32

Colin Me Ginn souligne également un «rapport entre la rationalité et la
conscience de soi (a connection between rationality and self-consciousness)»33,

en partie avec une argumentation analogue à celle d'Evans. Si nous attribuons
à quelqu'un la capacité d'avoir des intentions («propositional attitudes»),
nous ne le considérons pas dans cette mesure comme un agrégat de matières

physiques, mais comme rationnel; nous nous comportons à son égard comme
à l'égard d'une personne, que nous traitons (ou devrions traiter) autrement
qu'un morceau de crasse, et nous ordonnons notre description de son
comportement à des critères normatifs. Ainsi nous pensons en particulier qu'une
inconsistance entre deux convictions d'une personne est seulement supportable

tant qu'elle n'en est pas consciente. Si elle prend conscience qu'elle est en
contradiction avec elle-même, elle essayera de lever la dissonance cognitive:

«What is notable is that normative principles influence your beliefs in the most obvious

way when you become aware ofyour beliefs and hence of their inconsistency. If a person
were not aware of his beliefs, then he could not be aware of their inconsistency (...); so the
rational adjustment of beliefs one to another seems to involve self-consciousness, that is,

30 The Varieties of Reference, ed. by by John Mc Dowell, Oxford 1982, p. 235.
31 L.c., p. 244.
32 L.c., p. 245.
33 Colin Mc Ginn, The Character ofMind, Oxford 1982, p. 20.

103



knowledge of what you believe. Without such self-consciousness the control of logic over
thought would be deprived of its compelling force; rationality as we know it requires
knowledge of the contents of one's own mind.»34 [«Ce qui est remarquable, c'est que les

principes normatifs influencent vos croyances de la façon la plus évidente lorsque vous
prenez conscience de vos croyances et donc de leur inconsistance. Si une personne n'était
pas consciente de ses croyances, elle ne pourrait pas l'être de leurs inconsistances (...);
ainsi, l'ajustement rationnel des croyances semble impliquer la conscience de soi, c'est-à-
dire la connaissance de ce que vous croyez. Sans une telle conscience de soi, le contrôle de
la pensée par la logique serait dépourvu de sa force contraignante; la rationalité telle que
nous la connaissons exige la connaissance des contenus de son propre esprit»].

Certes, cela ne signifie pas encore souscrire à la thèse kantienne que tout le

mécanisme de la logique devient transparent à partir de la conscience de soi; et
de toute façon, Me Ginn ne s'exprime pas sur le rapport génétique entre
conscience de soi et raison. Il définit tout de même une condition nécessaire de

la rationalité, à savoir précisément la conscience de soi.

Déjà très tôt, Roderick Chisholm a vu un rapport entre la rationalité du

comportement d'une personne et sa capacité de s'auto-attribuer une perspective

subjective de connaissance. Non seulement la capacité de se rapporter à

soi-même avec «je» ne peut pas être supprimée dans l'organisation des

opinions et de leur genèse. Celui ou celle qui serait incapable d'un tel rapport à

soi, nous n'en attendrons même pas qu'il ou elle pourrait se comporter
rationnellement. Car la différence entre une opinion simplement subjective et ce qui
vaut (c'est-à-dire est vrai ou juste) tout court peut seulement être comprise par
celui/celle qui sait ce que signifie le fait qu'il est quelque chose qui ne peut être

attribué qu'à «lui/elle» seul(e). Le «objective self» de Thomas Nagel peut
seulement être compris par quelqu'un qui sait «what it is like to have a

subjective self».35 Et «l'unité objective de l'aperception» de Kant peut seulement

être expliquée à un sujet qui sait que quelques-unes de ses représentations

ne peuvent pas prétendre à la vérité (Kr F § 19). La capacité de cette

distinction, Chisholm l'a qualifiée de constitutive de rationalité. Certes, elle

comporte seulement un concept négatif de la subjectivité. Henrich a fait valoir

que ce sens négatif de <subjectif> (ce qui vaut «simplement» pour moi, non pas
«objectivement») devient positif dès qu'on comprend que ce qu'on appelle le

«soi objectif» est toujours un soi, donc se réalisant de son côté dans des

pensées du «je», les présupposant et les incluant. De plus, ces pensées ne sont

pas simplement des émergences instantanées (instantan), mais s'intègrent dans

34 L.c.
35 C'est l'une des critiques de Dieter Henrich dans sa discussion de The View from Nowhere

de Thomas Nagel, Oxford 1986, in «Dimensionen und Defizite einer Theorie der
Subjektivität», in: Philosophische Rundschau 36 (1989) p. 1-24.

104



une pensée unitaire qui garantit la totalité du rapport à soi dans tous ses

arrangements changeants. Il en découle la possibilité d'un entrelacement
cohérent de toutes les pensées que le sujet sait. Le sujet peut même réfléchir sur
la logique de ces rapports comme tels et ce faisant prendre conscience de sa

collaboration spontanée (Kant croyait pouvoir déduire les catégories de façon
analogue). Et puisque l'entrelacement des pensées du «je» constitue l'espace
du vrai, dont le soi peut à nouveau se distinguer en tant que simplement
individuel, il se constitue pour lui quelque chose comme une dimension de

rationalité, que Evans et Me Ginn considèrent comme inséparable de l'idée du

rapport à soi épistémique d'un sujet.
Dans sa dernière grande monographie sur la conscience de soi (The First

Person), cependant, Chisholm a non seulement voulu donner une nouvelle
contribution à la clarification de la structure des «first person locutions». Il
était également convaincu que le sens de «savoir» (et le savoir est élément de la

raison) peut seulement être clarifié si on examine la nature de la «self-presenta-
tion» - qui existe uniquement dans et en tant que conscience de soi. L'auto-
présentation revêt une certitude indépassable. Chisholm définit la certitude

comme suit: si F est une propriété auto-présentante, si je la possède et en suis

conscient, alors je suis certain de mon être-F (I.e., p. 82). Cette certitude est

non-propositionnelle (I.e., infra). Mais c'est en vertu de cette certitude non-
propositionnelle qu'une formulation non-propositionnelle sur mon être-F

peut être (empiriquement) vraie le cas échéant (I.e., p. 82/3). C'est ce que
plusieurs théoriciens ont appelé le caractère survenant («supervenient») des

justifications épistémiques; on veut dire par là que je ne peux énoncer la

proposition «je suis triste» conformément à la vérité que si je suis triste et en ai

une conscience prépropositionnelle, à savoir directe. Sans doute, je suis aussi

triste si je ne formule pas la proposition ou ignore l'usage de «triste»; ainsi, la

certitude subjective a une avance épistémique sur l'intersubjectivité du
conditionnement linguistique. Chisholm semble admettre que cette avance est

même généalogique.
Avec ces réflexions, Chisholm renoue visiblement avec la distinction bren-

tanienne de la conscience primaire (objective et faillible) et secondaire
(inobjective, cartésiennement certaine). Cette conscience inobjective, Sartre l'a
distinguée de la connaissance, donc du mode épistémique du savoir que (qu'il
appelle «connaissance»), et anticipé ainsi la distinction de Chisholm et de

Thomas Nagel. Comme eux, il a aussi souligné le caractère prélinguistique et

l'auto-transparence de cette conscience, et il a surtout affirmé que des prédicats

de connaissance (savoir propositionnel) ne peuvent «l'être attribués qu'au
moyen de réalisations de la conscience de soi (non-propositionnelle). Telle

105



était la thèse de la survenance («supervenience») sur la dépendance de la
conscience propositionnelle à l'égard de la conscience non-propositionnelle.
Mais comment faut-il concevoir ce rapport?

Ne pensez pas que je le sais. J'argumente seulement pour montrer qu'il
existe. A cette fin, j'analyse une métaphore constamment utilisée dans la
tradition (et aussi par Castaneda), celle de la translucidité pour soi-même de la
conscience. Elle signifie manifestement qu'étant dans un état mental, je ne
dois pas attendre, pour savoir ce qu'il en est de moi, que je puisse fournir une
classification adéquate de l'état correspondant: dans tous les cas, je suis d'une
certaine humeur mentale, quelle qu'en soit la description conceptuelle
adéquate. Selon la thèse du nominalisme, cette description classificatoire a lieu
sous la forme d'une proposition; c'est précisément pourquoi elle s'appelle
linguistique. Or si cette condition est un cas de ce type de savoir comment

(knowing what it is like to), je n'ai plus aucune raison de qualifier ma
conscience de soi de linguistique. Elle m'est révélée dans tous ses aspects d'une
manière précognitive; je suis dans l'état psychique si je suis en lui, de telle sorte

que le que et le comment me sont révélés en même temps.
Le «que» va de soi; le «comment» jamais: car je ne peux être d'une humeur

psychique sans que cet état ne soit précisément spécifié, avant toute classification

linguistique.

«Le caractère spécifique de l'expérience apparaît en cela que je peux me reconnaître dans

une description qui m'était inconnue jusque-là, lorsque je l'entends ou la lis soudainement.
Je peux alors savoir, à l'avenir, que je suis dans cet état. Comment être en lui, je le savais

déjà avant» (I.e.).36

Il semble donc y avoir une expérience dont on ne pourrait nier le contenu
épistémique qu'au prix d'un entêtement terminologique, et dont, cependant,
la constitution n'est pas propositionnelle. Le savoir propositionnel semble

même la présupposer. Car elle comporte des passerelles vers le savoir propositionnel,

mais non pas inversement. Fichte et Sartre avaient exprimé cela de la

manière suivante: Toute conscience de quelque chose (donc dans la terminologie

des nominalistes: toute conscience intentionnelle ou propositionnelle)
implique une conscience de soi non-intentionnelle. Cela signifie: la conscience

qui, dans le cas de l'auto-thématisation, peut devenir son propre objet («que je
®») doit être familière avec soi-même sans autre réification (sinon son explication

tomberait dans le régressus à l'infini). Mais cela implique que si je me
trouve dans un état psychique du premier degré (avant l'apport proposition-

36 Peter Bieri, Nominalismus und innere Erfahrung, in: Zeitschrift für philosophische For¬

schung 36 (1982) p. 16.

106



nel par un savoir que), je ne dois pas nécessairement savoir quel est l'état dans

lequel je me trouve (car je ne dispose d'aucun concept sous lequel je pourrais
le classer). Ainsi s'expliquent probablement une série de phénomènes que
Freud déclarait préconscients ou entièrement inconscients: Si je suis amoureux,

je suis indubitablement d'une certaine humeur; mais je peux totalement
ignorer que «être amoureux» est le terme classificatoire correct pour mon état.

Il se peut même que tous ceux qui sont avec moi et qui m'observent savent ce

qui m'arrive, tandis que moi-même ne le sais pas. Mais si j'adopte leur
interprétation de mon état par la distance d'une prise de conscience, je le fais par
des évidences dont eux n'ont pas disposé et qui seules sont décisives. Par

conséquent, il doit y avoir une continuité de la conscience qui médiatise entre
le savoir comment et le savoir que, et ce dernier doit avoir son fondement de

connaissance dans le premier. Par là s'explique la haute importance que
quelques théoriciens de la conscience de soi ont accordée à la conscience

primaire sous la forme de la proposition que toute conscience proposition-
nelle de présuppose la conscience (de) soi non-propositionnelle.

Si réellement la conscience propositionnelle est donc fondée dans la
conscience non-propositionnelle, nous pourrions sauver au moins, dans une nouvelle

théorie de la conscience de soi, un noyau isolable de l'intuition
cartésienne. Mais le mode de cette dépendance demeure encore peu clair pour moi;
en tout cas, elle ne relève certainement pas d'un rapport déductif entre l'identité

du moi, la forme du jugement et l'objectivité (comme l'a voulu établir
Kant). J'espère néanmoins avoir rendu plausible que la conscience de soi n'est

pas seulement restée un poste central dans le ménage de la philosophie, mais

qu'il lui revient, même dans une mesure plus modeste, une fonction fondatrice

pour toute attitude propositionnelle et pour ce que nous appelons la rationalité.

107


	Conscience de soi et raison

