Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: Conscience de soi et raison

Autor: Frank, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 51/92

MANFRED FRANK
Conscience de soi et raison

Cher Jean-Pierre, je me suis longtemps demandé avec quelle sorte d’exposé je
pourrais le plus dignement honorer ta philosophie subtile, engagée pour et par
la chose elle-méme. L'exposé que j’ai d’abord annoncé aurait sans doute
mieux convenu au sujet du colloque, a savoir: «Y a-t-il des conflits rationnel-
lement inconciliables dans le «discours»?». Il aurait traité (entre autres) du
conflit entre Lyotard et Habermas, et de ce que moi j’en pense. Caractériser un
penseur frangais a la mode et parler de «déraison», c’est presque un pléo-
nasme. Mais je suis fatigué de polémiquer contre le nouvel irrationalisme
frangais, si bien que j’ai pris la décision de rédiger un exposé sobre qui fait fi
des modes. J’espére qu’il convient mieux a ton oeuvre que I’exposé prévu a
I'origine — méme s’il n’y est (presque) plus question de déraison.

Mon exposé comporte trois parties. Dans la premiére, j’examinerai le rap-
port que des penseurs modernes etablissent entre le «premier principe» de tout
savoir, la conscience de soi, et la vérité propositionnelle. J’essaierai d’interpré-
ter ce rapport comme fondateur de rationalité, dans la lignée traditionnelle.
Dans la deuxiéme partie, je me demanderai si I'interprétation propositionnelle
de la conscience de soi est conciliable avec sa prétendue «évidence immeédiate»
du phénomeéne. Et dans la troisiéme partie, j'imagine un rapport entre I’évi-
dence pré-propositionnelle de la conscience de soi et la vérité des propositions
— un rapport que, contrairement a Descartes ou Fichte, je ne considére plus
comme déductif.

Depuis Descartes et Leibniz, la philosophie moderne a soupgonné I’existence
d’un rapport particuliérement étroit entre la conscience de soi et la rationalite.
Ce soupgon est compréhensible: d’un cote, le «cogito» passait pour I'unique
certitude inébranlable parmi les «faits de la conscience». De I'autre cote, la
rationalité était assimilée a la pensée (et a ’argumentation) qui doit rendre
raison, et qui, en derniére instance, y arrive en s’enracinant dans une certitude
indubitable.

Ainsi, Descartes avait déja considéré le «cogito» comme une proposition

88



vraie et certaine'. En effet, seules des propositions — par opposition p. ex. aux
sensations — ont pour propri¢te de pouvoir étre vraies ou fausses. Ainsi, on
peut sereinement traduire, avec Fichte, le «premier principe» de Descartes,
par «proposition fondamentale», le point saillant étant qu’on a ici une propo-
Sition qui «communique» aux autres leur cohérence et dont la particularité est
d’étre évidente, autrement dit, de ne pas pouvoir étre fausse. Etre évident,
c’est ne pas pouvoir étre rationnellement considéré comme faux. Des théories
qui sont justes de fagon évidente doivent au moins comporter une proposition
fondatrice qui soit évidente en ce sens, et dont découlent (d’une maniére ou
d’une autre) les autres. Seules les propositions permettent de dériver des
conséquences (qui sont a leur tour des propositions). C’est exactement ce que
pensait Descartes, lorsqu’il fut le premier philosophe européen a considérer le
«cogito» comme principe de déduction:

«(...) j'ai pris I’étre ou I’existence de cette pensée [sc.: cogito, ergo sum] pour le premier
principe, duquel j’ai déduit trés clairement les suivants (...)».2

Pourtant, Descartes a peu contribué a clarifier le caractére épistémique de son
principe supréme. Quelle est la nature de la certitude qui lui est propre?

Demandons-le d’abord a Sextus Empiricus. Il remarque que chaque objet
de la perception semble pergu ou bien par soi-méme ou par un autre’. De tels
objets «qui apparaissent pergus par eux-mémes», a supposer qu’ils existent,
peuvent étre admis comme points de départ de la philosophie. Ils sont «con-
nus par eux-mémes», ce que signifie précisément I’'expression latine «evidens».
C’est tout a fait dans ce sens que Leibniz p. ex. considére la conscience de soi
(il parle d’«aperception») comme une expérience de fait, donc a posteriori et
néanmoins immeédiatement évidente®.

[a—

«Mais, aussitot aprés, je pris garde que, pendant que je voulais ainsi penser que tout était
faux, il fallait nécessairement que moi, qui le pensais, fusse quelque chose. Et remarquant
que cette vérité: Je pense, donc je suis, était si ferme et si assuré que toutes les plus
extravagantes suppositions des sceptiques n’étaient pas capables de I’ébranler, je jugeai que
je pouvais la recevoir sans scrupule pour le premier principe de la philosophie que je
cherchais» (Descartes, Oeuvres et lettres, éd. par André Bridoux, Paris, Bibliothéque de la
Pléiade, 1953, p. 147 sq.).

2 L.c.; p. 563.

Grundriss der Pyrrhonischen Skepsis, 1. Buch, 6. Kap.

4 «...) cette intuition qui fait connaitre notre existence a nous-mémes fait que nous la
connaissons avec une évidence entiére, qui n’est pas capable d’étre prouvée et n’en a pas
besoin. (. ..) j’ajoute que ’"aperception immédiate de notre existence et de nos pensées nous
fournit les premiéres veérités a posteriori, ou de fait, les premiéres expériences, comme les
propositions identiques contiennent les premiéres vérités a priori, ou de raison, c’est-a-dire
les premiéres lumiéres. Les unes et les autres sont incapables d’étre prouvées et peuvent étre

W

89



C’est donc sur I'immédiateté que repose son «caractere manifeste» (€vi-
dence). Car, comme dit Sextus Empiricus, seul est certain ce qui est compris
sans médiation, précisément «par soi-méme».

Vous me demanderez alors pourquoi il est au fond nécessaire d’admettre
une telle évidence immédiate dans la science. Ainsi, Wittgenstein n’a-t-il pas
signalé I’abus consistant a parler de «savoir» dans des contextes ou seule 'idée
de falsification conduit a un contresens? En effet, 1a ou la falsification et
I'erreur sont impossibles, il n'y a pas réellement de savoir. Et pourquoi au
fond une proposition au moins, une proposition fondamentale, doit-elle étre
infaillible dans le systeme de la science? L'école de Popper, surtout Hans
Albert, ne défend-elle pas depuis des décennies et avec succes un faillibilisme
déchainé, envers et contre toutes les attaques des tenants de la «fondation
ultime»?

La réponse est que si tel n’est pas le cas, notre entreprise de fonder le savoir
s’engagerait dans un renvoi a 'infini. La structure de cette régression infinie a
d’abord été révélée par Friedrich Heinrich Jacobi, dans la VII. Annexe de la
deuxieéme édition remaniée de son fameux livre sur Spinoza, paru en 1789, qui
fut si important pour le développement du premier idéalisme allemands. Ce
livre s’est fait sienne la devise d’Archimede: Ad¢ pot Tod o1®d — «Donne-moi
un point fixe et je ferai se mouvoir le monde». Selon Jacobi, un tel point est
nécessaire, car la science porte essentiellement sur des dérivations et des dé-
ductions. Toute déduction exige quelque chose dont elle est déduite. Et elle est
a ce fondement ce que le conditionné est a sa condition. Tous les raisonne-
ments, déductions et argumentations relévent de la conscience conditionnée,
donc de la conscience qui n’est pas inconditionnellement certaine d’elle-méme
per se (par ses propres moyens). Ainsi, toute connaissance acquise par déduc-
tion rationnelle 4 partir de fondements est médiate — car comprendre signifie
se saisir d’une chose par l'intermédiaire d’un concept, le saisi restant extérieur
au concept. Dans cette exteriorité, 'inconditionné demeure dissimulé au sa-
voir. Mais Jacobi pense que les représentations du conditionné et de I'incondi-
tionné «sont indissolublement liées, mais de telle maniére que la représenta-
tion du conditionné présuppose la représentation de I'inconditionné, et peut
seulement étre donnée avec celle-ci»s. De ce que I'inconditionné est présup-

appelées immédiates: celles-la parce qu’il y a non-médiation entre ’entendement et son
objet, celles-ci parce qu’il y a non-médiation entre le sujet et le predicatum» (Leibniz,
Nouveaux Essais sur I'Entendement humain, Paris 1966, Livre IV, Chapitre IX, p. 383).

5 Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn. Neue vermehrte
Ausgabe. Breslau 1789, surtout pp. 422 sqq.

6 Jacobi, l.c. p. 423 sq.

90



posé par le conditionné, et de ce que, d’autre part, il demeure incompréhensi-
ble a travers ce dernier, Jacobi conclut a I’existence d’une source surnaturelle,
qu’il appelle «sentiment» («Gefiihl»). Le sentiment est manifestement une
conscience non-intentionnelle, et donc pas non plus propositionnelle. (Nous
verrons plus loin que Jacobi met ainsi le doigt sur un point névralgique de
toutes les théories qui considérent la conscience de soi comme proposition-
nelle, donc comme formulable dans une proposition fondamentale).
Schelling, qui avait encore lu la deuxiéme édition du livre de Jacobi au
Tiibinger Stift, a résumé la position de Jacobi de fagon particuliérement
frappante:
«(...) comment une série de connaissances qui, en aucun point, n’a quelque chose d’incon-
ditionné, peut-elle &tre un savoir; le membre singulier dans la chaine a une valeur, mais il
I’a par un autre qui, a son tour, I’a par un autre, et ainsi de suite a 'infini; la valeur de
chacun est donc conditionnée par une série infinie, qui est elle-méme une absurdité (Un-
ding) et ne sera jamais réelle, et chacun signifie seulement quelque chose parce qu’on est siir
qu’il ne sera jamais nécessaire de réaliser la valeur du tout [note: comme la dette publique
anglaise. Constamment emprunter d’un deuxiéme pour rembourser le premier, d'un troi-

siéme pour payer le deuxiéme], ou qu’on puisse parvenir au terme ultime, ou toute la
prétendue science disparaitrait dans le néant» (SW 1/4, p. 343 sq.).

Telle est la célebre objection de Jacobi contre le nihilisme du procédé pure-
ment rationnel de la recherche sans fin et sans résultat du fondement. Si nous
voulons fonder notre conviction que p, nous dirons que p existe sur la base de
g. Mais comment justifions-nous ¢? Grace a r, et nous justifions a son tour r
par s, et ainsi de suite a4 l'infini. Or chacune de ces lettres tient lieu d’une
conviction qui, de son c6té, ne peut s’appeler «savoir» qu’a condition d’exister
a bon droit. Et comment déciderons-nous en cela, si nous pouvons seulement
la renvoyer a d’autres opinions, dont la vérité est 2 nouveau infondée? De
cette fagon, semble-t-il, nous devrions parcourir une infinité de fondations,
avant méme de savoir quelque chose: et cela déboucherait sur une reductio ad
absurdum de la théorie de la fondation. — Or on voit aisément qu’on ne peut
mettre un terme au régressus de la fondation que si on admet qu’il existe des
opinions
«qui satisfont a la condition de justification du savoir, sans devoir étre fondées par d’autres
opinions qui déclencheraient le régressus. Il doit y avoir des opinions qui sont justifiées
épistémiquement par elles-mémes, indépendamment d’autres opinions. Autrement dit, il
doit y avoir des opinions qui possedent une crédibilité originelle, indépendante d’autres

opinions, en vertu de laquelle elles peuvent justifier d’autres opinions. De telles opinions
peuvent étre appelées basales»’.’

7 P. Bieri (éd.), Analytische Philosophie der Erkenntnis, Frankfurt a.M. 1987, p. 179.

a1



Elles conviendraient aussi bien aux conditions de Sextus Empiricus qu’a la
theése de Leibniz (et de Jacobi) qu’une thése pourrait seulement étre certaine en
tant qu’immeédiate.

Johann Gottlieb Fichte a essay¢ a sa fagon de mettre un terme au régressus
de la fondation a I'aide d’une proposition (fondamentale) immeédiatement
certaine en soi. De cette fagon, il a parachevé I’héritage cartésiano-leibnizien.
Meéfiants, vous pourriez me dire maintenant qu’il s’agit la d’un probleme
légérement poussiéreux qui a peut-étre préoccupé les penseurs du premier
idéalisme, mais qui, de nos jours, n’interpelle plus aucun philosophe. La
philosophie contemporaine connait plutét le probléme sous I'appellation
«fondamentalisme».

I1 a surgi a I'occasion des tentatives de définition du concept de savoir, qui
est tout aussi fondateur pour la science que pour la philosophie. En général,
on dit que le savoir est I’'opinion fondée. Cela exige deux conditions: Si le sujet
de 'opinion (S) sait que p, alors S doit croire que p; et p lui-méme doit
effectivement étre vrai (zutreffen). Pour exclure que I'opinion vraie repose sur
le pur hasard, soit un simple coup de d¢, S doit en plus indiquer les raisons qui
I’ont conduit a sa conviction (S doit pouvoir justifier son opinion). Mais de la
vient le probléme de savoir quelle raison convenable doit valoir, c’est-a-dire
quand une conviction est réellement (c’est-a-dire définitivement) justifiée. De-
puis les doutes émis par Gettier, la théorie analytique de la connaissance
déploie une imagination destructive inépuisable pour révéler la fragilité des
tentatives de définition de I’opinion «fondée» (ou «irréfutablement justifice»).

Les raisons sont manifestement des états de choses existants, donc des faits.
Elles sont formulées par des propositions, dont s’ensuivent d’autres proposi-
tions: précisement celles-la que je tiens pour vraies et dont je cherche des
raisons. Bien entendu, il doit y avoir un rapport significatif (signifikanter)
entre la proposition fondée et la proposition qui fonde. Dans les cas limites, ce
rapport peut étre tellement ténu que lorsque S croit 'une, il est contraint
d’accepter 'autre®. (Bien entendu, cette contrainte est seulement logique, non
pas physique; mais dans le cas contraire, le sujet tombe dans une «dissonance
cognitive»).

Mais quelle doit au fond étre la force des raisons pour que quelqu’un
s’appuyant sur elles puisse prétendre au savoir? Manifestement, elles ne doi-
vent pas seulement exister, mais je dois également les connaitre et les croire —
faute de quoi il serait toujours possible que je sois fondé a défendre une

8 Peter Bieri, l.c., p. 80.

92



opinion sans connaitre ses raisons — et dans ce cas, on ne dirait tout de méme
pas de moi que je posséde réellement les raisons. En outre, mes convictions
doivent avoir un rapport réglé avec les faits du monde, donc n’apparaissent et
ne disparaissent pas de manicre aléatoire. Autrement dit: le savoir ne doit pas
seulement étre fondé, mais encore systématique.

Or la question est de savoir comment on peut concilier ces deux points de
vue dans I'unitée d’une pensée (Gedanken)? Un paranoiaque lui aussi peut
avoir un systéme de convictions entierement cohérent, dont le seul déefaut est
de ne pas correspondre aux faits ou d’étre privé d’évidence. Aussi ne lui
attribuerons-nous pas de savoir. Nous ’attribuerons volontiers a I’artisan
lorsque, dit Fichte, il affirme étre vrai «qu’une colonne posée en angle droit
sur une surface horizontale est perpendiculaire» — méme s’il est incapable
d’accorder ce théoréme avec d’autres convictions, et ne posséde donc pas de
systéme géomeétrique’. Pourquoi le faisons-nous? Parce que le paranoiaque ne
croit rien qu’on puisse appeler savoir, tandis que I’artisan, méme s’il n’admet
qu’une seule proposition ou des propositions isolées, doit ou doit pouvoir les
savoir réellement. Et savoir quelque chose signifie pouvoir le dériver d’un
principe au moins qu’on doit pouvoir trouver dans le savoir lui-méme, et dont
il est impossible de douter. Ce qui fonde le savoir, ce n’est donc pas la
cohérence des propositions, mais le fait qu’elles dérivent ensemble d’un prin-
cipe. Ce serait alors cette proposition unique qui, comme dit Fichte, «com-
muniquerait sa certitude aux autres» (BG, p. 40). Elle serait littéralement un
principium; elle constituerait ce que la théorie analytique du savoir appelle le
«savoir basal» (basic knowledge).

Un tel savoir basal serait de la sorte fondateur d’autres propositions de la
science, mais pourrait seulement étre fondé par elles au prix d'un cercle,
comme I’a vu Jacobi. Car un tel savoir ne serait «basal» que parce qu’il serait
Justifié par lui-méme, et non pas emprunté a autre chose. Et la tradition
moderne pensait qu'un tel savoir existe seulement dans et en tant que cons-
cience de soi. La certitude recherchée, s’il doit y en avoir une, doit apparaitre
dans la forme du savoir lui-méme, peu importe quel est son contenu changeant.
Car sinon je pourrais toujours me demander pour chaque opinion si je crois
seulement la savoir, ou si je la sais réellement, étant donné que je ne dispose
d’aucun critére indépendant de ma conscience qui permettrait d’évaluer sa
Justesse.

9 Fichte, Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, § 1, in: Sammtliche Werke, éd. par 1. H.
Fichte, réimpr. Berlin 1971, vol. I, p. 39 (désormais BW).

93



«Pour examiner si p est le cas, je peux seulement entrer dans un rapport cognitif a p, ce qui
veut dire que je crois que p. Or le concept de I'opinion basale convient exactement a ce
probléme. Sans doute, les opinions basales demeurent des opinions, et dans cette mesure,
elles me font toujours rester derriére le «voile des opinions». Cependant, le point décisif de
I'idée que de telles opinions «sont justifiées par elles-mémes» est que cela ne change rien
dans le cas de ces opinions. Car le fait qu’elles possédent une «crédibilité originelle» signifie
qu’elles ne comportent aucun abime entre leur subsistance et leur vérité: le fait que j’ai une
telle opinion est a chaque fois la garantie qu’elle est vraie»'°.

.Autrement dit: si je crois la proposition (fondamentale) correspondante, il est
exclu que mon opinion soit fausse (ce qui serait une définition provisoire de la
«certitude»), parce que cette proposition fondamentale se trouve dans mon
savoir lui-méme, et en est méme constitutive. Dans pareil cas, 'erreur ou le
doute est tout bonnement impossible, «et c’est pourquoi je ne peux pas non
plus me trouver en situation de pouvoir corriger une telle opinion»!!.

Telle est non seulement la conviction initiale de Kant!?2 et de Fichte, mais
aussi et par exemple de Roderick Chisholm. Chisholm présente le renvoi-a-
I'infini de fondation de la maniére suivante. D’ordinaire, nous considérons
comme justifiées des opinions (p. ex. que mon enfant a de la fiévre) si nous
pouvons en trouver une évidence comme raison — soit que le thermomeétre
affiche 3913, De cette fagon, toutefois, nous ne faisons que déplacer «la charge
de la justification d’une prétention & une autre» — et nous pourrions ainsi
continuer sans cesse, sans parvenir a un point final. (Comment puis-je savoir
que le thermometre fonctionne? Parce que je I’ai testé. Comment puis-je savoir
que I’échelle de mesure est correcte? etc.). Nous savons que le régressus pour-
rait seulement étre arrété s’il se trouvait quelque part une proposition qui se
garantirait immeédiatement elle-méme, qui aurait donc la forme suivante: «Ce
qui justifie mon opinion, sachant que a est F, c’est simplement le fait que a est
F»4, Mais comme nous ne considérons pas d’emblée des états de choses
existants comme des exemplifications de savoir, cet état de choses attestant sa
propre évidence doit faire partie du savoir lui-méme ou, en d’autres termes,
étre immediatement translucide pour lui-méme. Comme Meinong, Chisholm
qualifie des états indissociables de leur étre-connu d’«auto-présentants». Il est
alors clair qu’il peut seulement s’agir d’états mentaux, p. ex. de la pensée ou de
la croyance, ou de ce que Descartes avait appel€ les «cogitationes», Leibniz les

10 P. Bieri, L.c., p. 180.

11 ibid.

12 qui considérait le «Je pense» comme le «principe supréme» auquel «on doit suspendre tout
usage de I'entendement, et méme toute la logique» (Kr V' B 135 und B 134 Anm.).

13 R. Chisholm, Das unmittelbar Evidente, in: Bieri (éd.), p. 191.

14 L.c., p. 192.

94



«perceptions», Kant les «représentations». Car eux seuls ne peuvent subsister
que si cette subsistance, comme dit Meinong, «est saisie par elle-méme»!'s.
C’est ce que je voulais dire en affirmant que la régle de I’évidence ne peut
arréter le régressus fondationnel que si I’état de choses servant de fondement
fait lui-méme partie du savoir: «Ce qui m’autorise a penser, a est F, c’est
simplement le fait que a est F», c’est-a-dire est un cas de savoir se présentant
lui-méme (et 4 lui-méme). On dira que la fondation ne fait que répéter ici la
proposition a fonder, et qu’elle est donc inappropri¢e. En effet, cette circula-
rité correspond exactement au caractére inconditionné et immédiat exigé pour
I’auto-évidence, qui disparaitrait si I’analysant et ’analysé étaient distribués
sur deux propositions différentes.

Caractérisons plus précisément la nature de I’auto-présentation. Elle con-
siste en ce que la subsistance (I'esse) d’états mentaux (par exemple «sembler
étre amoureux») a pour condition nécessaire et suffisante le fait d’étre connue
de (ou évidente pour) la conscience (esse est percipi — ce qui vaut seulement
pour I’étre de la conscience elle-méme)'s. Du reste, Chisholm n’admet pas que
ce qui s’ensuit de Iauto-présentant (par implication matérielle) doive égale-
ment étre auto-présentant. Ainsi, la proposition «Je semble étre amoureux»
renferme la proposition «3+3 = 6», sans que pour autant cette derniére, si
elle est vraie, soit nécessairement évidente pour moi. Elle serait vraie méme si
je n’existais pas ou aurais perdu conscience. En revanche, une implication non
seulement mateérielle, mais stricte d’états auto-présentants est leur évidence
immediate. Ce concept est cependant plus large que celui d’auto-présentation.
Cela signifie que I’auto-présentant est immeédiatement évident, alors que tout
ce qui est immédiatement évident n’est pas auto-présentant. Chisholm donne
comme exemple 'inférence de «Je pense» a «lIl y a quelqu’un qui pense». La
conséquence est immédiatement évidente, mais seul le «cogito» est auto-pré-
sentant. Qu’il y ait quelqu’un qui pense, qu’il y ait méme des étres pensants,
est logiquement contingent. Mais s7 un tel étre saisit une pensée, cette saisie lui
est nécessairement connue («self-presented»).

Comme Chisholm, Fichte avait déja entrevu le régressus dans le processus

15 Alexius Meinong, Uber emotionale Prisentation, in: A.M., Gesamtausgabe, éd. par Ru-
dolf Haller et Rudolf Kindinger, Bd. 3, Graz 1968, pp. 285-465, § 1. En outre Thomas
J. Steel, Knowledge and the Self-Presenting, in: Keith Lehrer (éd.), Analysis and Metaphy-
sics, Dordrecht 1975, pp. 145-150.

16 Cf. Chisholm, in: Bieri (éd.), p. 195. Au lieu du verbe «arriver», j’aurais bien entendu pu
mettre «€tre vrai»; et alors la formule serait celle-ci: «Si p est vrai au temps ¢, alors il est
nécessaire que p est aussi évident pour S au temps . Il semble donc qu’il est indifférent,
pour l'autoprésentation, de parler d’états de choses ou de propositions.

95



de fondation, et il en avait déduit le jugement «hypothétique»!” suivant: s’/
doit y avoir un savoir, il doit y avoir un savoir immeédiat, donc tel qu’il est
justifié par lui-méme, et non pas par un autre. Ce savoir immédiat doit fonder
la cohérence des propositions appartenant au systéme du savoir, mais non pas
acquérir sa justification de la cohérence des propositions.

IT

Jinterromps ici les réflexions sur la capacité d un principe supréme, évident en
lui-méme, de fonder le systéme du savoir, et je me tourne vers la structure du
phénomeéne censé capable d’étre le principe supréme. Chez Descartes, Kant et
Fichte, il s’agit de la conscience de soi. Chisholm parle de «self-presenting
knowledge». Certes, lui aussi la considére comme un présupposé nécessaire du
savoir (et de la science). En revanche, il semble renoncer a la prétention
audacieuse que la conscience de soi serait un principe de déduction de toutes
les propositions vraies. En effet, Chisholm ne considére pas la conscience de
soi comme un phénomeéne propositionnel. Et comme seules des propositions
peuvent étre dérivées de propositions, on peut se demander si la conscience de
soi exerce encore un role fondamental dans la formation des théories. Devons-
nous donc nous résigner a conclure que le fil entre la conscience de soi et la
rationalite est définitivement rompu?

La théorie fichtéenne de la conscience de soi était déja remarquablement
inconsistante sur ce point. D’un coté, Fichte la caractérise comme «immé-
diate», et de I’autre, il lui attribue la forme propositionnelle. Sans immeédia-
teté, elle ne serait pas «certaine par elle-méme»; et sans la forme proposition-
nelle, elle n’aurait aucune valeur de principe de déduction du savoir. Confor-
mément a la terminologie de I’école kantienne, les intuitions sont dites
«immédiates». Les intuitions présentent les objets «directement». Elles sont
unipolaires, donc n’ont pas d’articulation interne. Certes, Fichte est con-
vaincu que la conscience de soi est une intuition singuliére, qui comporte
immeédiatement son concept propre. Mais selon la conception de I’école, les
«concepts» sont médiats: ils isolent une marque qu’'un objet partage avec
beaucoup d’autres (ils tracent les limites d’une aire de prédication dans la-
quelle s’élevent les €léments d’ensembles divers (cf. Kant, Refl. 5643 [AA
XVIII, p. 282 sq.]). Le premier romantisme a déja montré que la thése d’une

17 Le premier § de BW a pour titre: «Hypothetisch aufgestellter Begriff der Wissenschafts-
lehre».

96



représentation a la fois unipolaire et bipolaire, aussi bien immédiate que
conceptuelle, comporte une contradictio in adjecto, dont la suppression devait
dorénavant incomber a la philosophie de Fichte. Ce qui est siir, c’est que la
structure de l’assertion singuliére, que Fichte attribuait a I’assertion de la
conscience de soi, est le «quelque chose en tant que quelque chose»; et cette
structure ne peut pas étre dite immeédiate. Dés lors, pourrait-elle prétendre a
’évidence d’un fait auto-présentant, étant donné que les faits sont les corrélats
ontiques des assertions?

Or on sait que depuis un quart de siécle, plusieurs philosophes analytiques
de I’esprit souscrivent a la thése fichtéenne de 'immeédiateté de la conscience
de soi, et qu’ils 'ont méme consolidée avec de nouveaux arguments. Sidney
Shoemaker a montré que 'usage de «je» comme sujet est fondamental pour
son usage comme objet, et que dans ['usage comme sujet, la conscience n’est
pas médiatisée avec elle-méme par un deuxiéme élément (par exemple par un
miroir, une perception, une information corporelle)!®. Thomas Nagel en a tiré
la conclusion que la composante subjective d’états mentaux ne peut pas étre
interprétée comme une proposition. En effet, si je suis dans un état mental, je
sais ce qu’il en est («what it is like») d’étre en lui, et cela méme lorsque, par
principe, je ne trouve aucune proposition de cet état que je considére comme
vraie®. Saul Kripke a suivi Nagel en soulignant que le «cogito» est certain
dans tous les cas pensables de son exemplification, tandis que des proposi-
tions qui voudraient 'interpréter, par exemple comme identité psycho-physi-
que, peuvent étre fausses?. Autrement dit: j’ai des douleurs méme lorsque je
considére comme fausse la proposition neurophysiologique «Cette douleur est
un stimulus de la fibre C» (ou si cette proposition ou toutes les autres devaient
étre fausses ou invérifiables). — Sur la base de ces constats et de quelques
autres, plusieurs philosophes ont acquis, depuis le début des années 80, la

18 Self-reference and self-awareness, in: S.Shoemaker, Identity, Cause, and Mind. Philosophi-
cal Essays, Cambridge 1984, pp. 6—18, et: Unity of Consciousness and Self-Conscious-
ness, in: S. S. et R. Swinburne, Personal Identity, Oxford, pp. 102-105.

19 What is it like to be a bat?, in: Th. Nagel, Mortal Questions, Cambridge 1979,
pp. 165-180, ici p. 171: «Reflection on what it is like to be a bat seems to leed us,
therefore, to the conclusion that there are facts that do not consist in the truth of
propositions expressible in a human language. We can be compelled to recognize the
existence of such facts without being able to state or comprehend them.» [La réflexion sur
ce que signifie étre une chauve-souris semble nous conduire, par conséquent, a la conclu-
sion qu’il y a des faits qui ne consistent pas dans la vérité de propositions exprimables
dans un langage humain. Nous pouvons étre contraints a reconnaitre I’existence de tels
faits sans étre capables de les formuler ou de les comprendre].

20 Identity and Necessity, in: Identity and Individuation, ed. by Milton K. Munitz, New York
1971, pp. 162—164.

91



conviction radicale que la conscience de soi n’est pas un cas particulier de
savoir propositionnel. Elle ne se présente pas dans des propositions (de la
forme: «Je sais que je ®»), et elle ne comporte pas non plus deux éléments
séparés qui devraient étre identifiés. Dans ce contexte, je songe surtout a
David Lewis, Hector-Neri Castaneda, John Perry et Roderick Chisholm.
Comme c’est ce dernier que j’ai surtout cité dans la premiére partie de mon
exposé, j’en ferai d’autant pour présenter les raisons contre la théorie proposi-
tionnelle de la conscience de soi?'.

Au début des années 80, apreés deux tentatives infructueuses d’une théorie
de la conscience de soi, Chisholm a rappelé une particularité de I’auto-réfe-
rence épistémique que les critéres d’identification de 1’objet, des descriptions
definies ou de I'individuation de propositions ne permettent aucunement de
comprendre. Ce qu’on appelle les attributions de se (donc des tournures telles
que «lui/elle» et «soi-méme») empruntent leur propre streté a I'irremplagabi-
lité logique de la perspective du «je». Chisholm en conclut a la «non-plausibi-
lit¢ de la théorie propositionnelle des contextes doxastiques (p. ex.)»2. La
fonction normale de propositions avec «je» (ou d’autres expressions déicti-
ques) n’est pas d’exprimer des propositions (l.c., p. 17,5). On peut illustrer
cela avec la particularité des propositions de croyance avec «lui» et «soi-
méme». Si je crois quelque chose a mon propre sujet, je ne dois nullement
m’attribuer des connaissances quelconques exprimées dans des propositions,

21 C’est-a-dire 4 la version la plus recente de sa théorie de la conscience de soi. Celle-ci a deux
antécédents, et Chisholm a finalement été convaincu (ou I'a été par Dieter Henrich) de
leur insuffisance (The First Person. An Essay on Reference and Intentionality, Brighton,
Sussex 1981, p. 26, note 12: «For a critical account of the relations between the two
theories I had formerly held, compare Dieter Henrich, Zwei Theorien zur Verteidigung
von Selbstbewusstsein, in: Grazer philosophische Studien 7/8, 1979, pp. 77-99.»).— Chis-
holm lui-méme attribue la découverte de <attributions de-se» a David Lewis (l.c., p. 32 et
40, note 2). Cf. D.L., Attitudes De Dicto und De Se, in: Philosophical Papers, Vol. 1,
Oxford 1983, pp. 133-156.— Castaiieda critique les deux positions (qu’il qualifie de «point
de vue de 'autoattribution): Self-Consciousness, Demonstrative Reference, and the Self-
Ascription View of Believing, in: J. Tomberlin (éd.), Philosophical perspectives, 1, Meta-
physics, Atascadero: Ridgeview 1987, pp. 405—-454. John Perry a développé son point de
vue antipropositionaliste de la conscience de soi en se référant explicitement au role de
précurseur de Castafieda (The Problem of the Essential Indexical, in: Nous XIII, 1979,
pp- 3-21). Cf. aussi le méme: «Castafieda on He and I», et Castaiieda, «Reply to John
Perry: Meaning, Belief, and Reference», in: James E. Tomberlin (éd.), Agent, Language,
and the Structure of the World, Indianapolis 1985, pp. 15-42 et 313-327.— Je ne peux
approfondir ici les détails de ces textes, mais I’ai fait ailleurs, & savoir dans Selbstbe-
wusstsein und Selbsterkenntnis. Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivitdt, Stutt-
gart 1991.

22 The First Person, l.c. p. 15.

98



comme le feraient des tiers; je peux moi-méme me méfier de mon image dans
le miroir, considérer ma biographie comme un réve et renier mon caracteére:
malgreé cela, je serai toujours avec une certitude infaillible familier avec moi-
méme (et éventuellement avec mes doutes sur ma biographie). De quelle sorte
est alors ce je? Ce n’est nullement une personne, si on entend par la un objet
spatio-temporel avec une histoire causalement reconstituable, dont les élé-
ments peuvent étre agencés en propositions. Elisabeth Anscombe a montré
que lorsque Descartes doute de savoir s’il est Descartes, il ne remet nullement
en question la certitude de son «cogito cartésien»: «If so, then «speaking of»
or «referring to» oneself is compatible with not knowing that the object one
speaks of is oneself [S’il en est ainsi, alors «parler de» ou «se référer a» soi-
méme est compatible avec I'ignorance que 'objet dont on parle est soi-
méme]»?. C’est ce qui est arrivé au pauvre Ernst Mach lorsque, en montant
dans un tram viennois, il a vu monter, du méme pas, un autre homme de
lautre coté, et dont il a pensé: «Quel misérable type de maitre d’école» —
ignorant qu’il parlait de lui-méme, n’ayant pas vu le miroir. La méme chose
est arrivé a Perry qui, dans un supermarché de Stanford, cherchait le proprié-
taire du chariot dont s’écoulait une fine trace de sucre — ignorant que c’était
lui-méme.

Pour saisir la particularité des «he, himself locutions», Chisholm cite les
trois formules suivantes:

«(P) Lhomme le plus grand croit que ’homme le plus grand est sage.

(Q) Il y a un x tel que x est identique a ’homme le plus grand et x est cru par x étre sage.

(S) Lhomme le plus grand croit qu’il (lui-méme) est sage.

Une formulation alternative de S serait: «’homme le plus grand croit lui-méme étre

sage».»
(The First Person, l.c. 18/9, 32).

(P) est un exemple de croyance de dicto: homme le plus grand (par la taille)
croit le dictum «que ’homme le plus grand est sage»; par la, il ne croit pas
inconditionnellement qu’il parle de lui-méme, donc qu’il est lui-méme
’homme le plus grand par la taille. (Q) est un exemple de croyance de re: x est
objectivement identifié comme I’homme le plus grand par la taille et considére
objectivement par x comme sage. Voila une périphrase qui semble tout a fait
pédante (et donc typiquement philosophique) de la conscience de soi: car de
fait x se rapporte sciemment a soi-méme. Mais il n’est pas nécessaire qu’il
sache a son tour gu’il se rapporte a soi-méme, de méme que John Horatio

23 The First Person, in: S. Guttenplan (éd.), Mind and Language: Wolfson College Lectures
1974, Oxford 1975, pp. 45-65; réimprimé in Collected Papers 11, Metaphysics and the
Philosophy of Mind, Oxford 1981, pp. 21-36, ici: p. 22.

99



Auberon Smith, en se rapportant a John Smith en tant qu’héritier unique de
son peére, ne doit pas savoir qu’il se rapporte a lui-méme. Ce qui est décisif
dans ’argument de Chisholm, c’est que ni (P) ni (Q) n’impliquent (S). (S) tient
lieu de la connaissance de soi réflexive, ou «emphatique», comme dit Chis-
holm (l.c., p. 24). En elle, un sujet se considére soi-méme comme sage, qu’il
s’agisse ou non de I’homme le plus grand, qu’il soit correctement identifié ou
non, qu’il soit saisi par la description définie correcte ou non. Et (S) implique
(Q): Si je me considére comme sage — peut-étre sans savoir que je suis la plus
grande personne de la ville —, je considére quelqu’un — peut-étre sans que moi
ou lui ne le sachions — comme se trouvant lui-méme sage. Le noyau de
I’argument de Chisholm réside en cela que la formulation objectiviste (formu-
lation de re: (Q) n’implique pas la connaissance de soi emphatique, que donc
(S) («conscience de soi emphatique») n’est pas déductible d’une description
objectiviste propositionnelle du méme état de choses sans utilisation de «refle-
xiva emphatiques» («lui/elle... soi-méme»). 1l apparait ainsi qu’une cons-
cience de soi cartésienne est liée & un point de vue pour-soi, qui est irréductible
a un savoir propositionnel (faillible) de personnes réellement existantes dans
le monde. Chisholm parle d’une auto-attribution non-propositionnelle ou
directe d’une propriété. Dans I'ontologie de Chisholm, les propriétés rempla-
cent donc les propositions. Dans le cas de la conscience de soi, il s’agit de la
propriété d’étre en rapport intentionnel avec un objet. Si je m’attribue directe-
ment cette propriété, je ne parcours pas le processus d’interprétation de quel-
que chose comme quelque chose. Je ne forme pas d’assertion qui puisse étre
fausse. Bien siir, je me rapporte 4 un objet dans le monde (et je peux bel et bien
me tromper dans I'interprétation de ce dernier). Mais la propriété d’étre en
rapport épistémique avec 1’objet, je me 'attribue directement et infaillible-
ment. En effet, elle me concerne «moi-méme» — non pas une assertion sur ma
personne intramondaine, pas une description qui puisse étre vraie ou fausse,
et pas une identification qui serait adéquate ou inadéquate.

Quant au rejet de la «doctrine démodée de la proposition», Castafieda est
d’accord avec Perry?. Selon cette doctrine, des propositions sont les plus
petites unités pouvant apparaitre comme objets d’actes intentionnels (p. ex.
d’attitudes de croyance). Elles sont des porteuses de valeurs de vérite, des
unités de validité éternelles et simultanément les minima sémantiques de la
communication (disons des minima intersubjectifs). C’est précisément pour-
quoi elles contournent le probléme de la référence. La référence a des objets ne

24 Self-Consciousness, Demonstrative Reference, and the Self-Ascription View of Believing,
l.c., p. 409.

100



se fait pas, en effet, dans le «troisiéme régne d’objectivités idéales» de Frege,
mais dans des actes actuels de discours (et d’épisodes de conscience), qui
n’appartiennent pas a la langue (de Saussure), mais a la parole. Ainsi en tout
cas, la signification propositionnelle et la valeur de vérité sont dissociées dans
des propositions comportant des mots indexicaux; assertion et référence rele-
vent de la sémantique et de la pragmatique?. Cela vaut particulierement des
propositions avec «je» ou avec un quasi-indicateur (Che*’). Puisque les pensées
qu’une personne a d’elle-méme* non seulement n’ont pas besoin de I'interpre-
tation d’autres personnes, mais n’apparaissent que dans des rapports a soi-
méme privilégiés, le postulat intersubjectif de la doctrine traditionnelle de la
propositionnalité s’écroule ici®. Et alors la «Classical Propositional View» ne
peut pas non plus maintenir la thése d’une identité parfaite entre le contenu de
la pensée et le contenu de la proposition; car des contenus de pensée ne sont
précisément pas individués par des propositions intersubjectivement accessi-
bles. Au contraire: «To be self-conscious that one is thinking P is to know
immediately what P is [Etre conscient de soi-méme qu’on est en train de
penser P signifie connaitre immeédiatement ce qu’est P]»?". C’est en cela que se
fonde I'«auto-transparence» («diaphanousness of consciousness», «trans-
parence of such accusatival propositions»; «transparency of mental content»)
propre a la conscience de soi, irréductible & un savoir propositionnel [I’«accu-
satif interne» signifiant ce dont la conscience de soi est conscience].

A la base de la réflexion chisholmienne se trouve un texte célebre de 1979
(Attitudes De dicto and De se). Son auteur, David Lewis, avait déja rejeté
Pinterprétation propositionnelle de la conscience de soi. Il choisit I'exemple de
deux dieux omniscients qui habitent le méme monde sur des sommets diffé-
rents, et ont des attributs divins différents. Leur omniscience implique qu’ils
connaissent toutes les propositions vraies de ce monde. En revanche, la con-
naissance de toutes les propositions vraies ne leur permet pas de savoir qui est
quel dieu. I’ omniscience entraine sans doute quun dieu envoyant des tonner-
res est assis sur une montagne précisément localisee; et aussi qu’il y a un dieu
sur une autre montagne qui dispense la manne. Pour localiser a leur propre
intention leur monde sur la carte objective, ils doivent cependant identifier un
étre (ou un corps, pour autant que les dieux ont des corps) comme étant le

25 Lc., p. 412sq.

26 L., p. 414 sq.

27 L.c., p. 415 et 418. Cf. au contraire 416: «Propositions are composed of purely objective
and intersubjective components». [«Les propositions ne sont composées que de compo-

santes objectives et intersubjectives»].
28 L., p. 418.

101



leur. Pour ce faire, ils doivent avoir la conscience de soi, a savoir telle qu’elle
ne pourrait étre donnée par aucune information objective®. Ainsi, conclut
Lewis, les deux dieux pourraient manquer d’une connaissance, sans mangquer
d’un savoir propositionnel. Ainsi, toute connaissance ne saurait étre proposi-
tionnelle. La conscience de soi est de cette sorte (et je suppose que seule la
conscience de soi au sens strict est prépropositionnelle).

111

Qu’avons-nous gagné maintenant par la réinterprétation de la conscience de
soi comme proposition cognitive en conscience de soi comme attribution
directe d’'une propriété? Il m’est impossible ici de discuter les détails de la
«Direct Attribute View» (comme ’appelle Castafieda), et je me passerai méme
d’en examiner la pertinence. Il est clair, cependant, que la «Direct Attribute
View» est une tentative convaincante de rendre intelligible 'immédiateté de la
connaissance, sur laquelle repose I’évidence de la conscience de soi. La «good
old fashioned classical propositional doctrine» n’explique effectivement pas
cette immédiateté et I'infaillibilité qui repose sur elle.

Mais n’avons-nous pas perdu ainsi autant que ce que nous avons gagne? En
effet, nous sommes partis de ’observation que, de Descartes a Fichte, les
penseurs ont toujours considéré la conscience de soi comme un principe de
déduction. Mais que peut-on en déduire sinon des propositions vraies? Et les
propositions ne dérivent pas de I’auto-attribution évidente d’intentions.

Chez Kant, le rapport entre conscience de soi, objectivité et structure pro-
positionnelle est particulierement clair. Le «cogito» (ou plutot I'«apercep-
tion») forme les catégories, et les catégories sont les prédicats d’objets en
général. L'idée fondamentale de Kant est que seuls sont des objets les comple-
xes d’intuitions auxquels se refeére, dans une proposition vraie, I'expression du
sujet (Subjekt-Ausdruck). Aussi pouvait-il croire avoir mis en lumiére un rap-
port entre la conscience de soi et la forme des jugements (avec les catégories et
la position de prédicat). Et c’est dans ce rapport qu’il voyait fondée la rationa-
lit¢ des théses qui dérivent du principe supréme, qu’il considérait comme la
conscience de soi.

Or si on peut montrer que la conscience de soi perd son évidence si elle est
congue comme le rapport épistémique d’un sujet 4 une proposition, alors la
capacité de la conscience de soi a €tre principe et proposition fondamentale de

29 David Lewis, Philosophical Papers, Volume I, New York/Oxford 1983, p. 139.

102



la philosophie est contestée. Le rapport entre 1’évidence (prépropositionnelle)
de la conscience de soi et les propositions dans lesquels s’exprime cette certi-
tude perd par la-méme sa transparence.

Cependant, un tel rapport subsiste manifestement. Des penseurs analyti-
ques I’ont affirmé sans cesse. Je cite trois exemples: Gareth Evans, Colin Mc
Ginn et encore Roderick Chisholm.

Gareth Evans qualifie la persistance (persistence) over time de la conscience
de «precondition of rationality»®. Autrement, en effet, on ne saurait assurer
qu’une information acquise a un moment donné par le sujet est encore dis-
ponible plus tard. Evans admet en cela que des jugements mémoriels sur son
propre passé ne sont pas «identification-dependent»3!: autrement dit, le soi ou
le sujet, qui s’attribue divers vécus au cours de son histoire, ne le fait pas au
moyen d’une description qui ne concernerait que lui; car avant une descrip-
tion, je ne peux jamais apprendre que c’est moi qu’elle concerne. Inversement,
tout savoir de quelque chose — particulierement d’états antérieurs du sujet —
est suspendu au savoir que j’ai de moi-méme: «If a subject has, in virtue of the
operations of his memory, knowledge of the past states of a subject, then that
subject is himself [Si un sujet possede, en vertu de I'opération de sa mémoire,
la connaissance des états passés d’un sujet, alors ce sujet est soi-méme]».3

Colin Mc Ginn souligne également un «rapport entre la rationalité et la
conscience de soi (a connection between rationality and self-consciousness)»3,
en partie avec une argumentation analogue a celle d’Evans. Si nous attribuons
a quelqu’un la capacité d’avoir des intentions («propositional attitudes»),
nous ne le considérons pas dans cette mesure comme un agrégat de maticres
physiques, mais comme rationnel; nous nous comportons a son égard comme
a I’égard d’une personne, que nous traitons (ou devrions traiter) autrement
qu’un morceau de crasse, et nous ordonnons notre description de son com-
portement a des critéres normatifs. Ainsi nous pensons en particulier qu’une
inconsistance entre deux convictions d’une personne est seulement supporta-
ble tant qu’elle n’en est pas consciente. Si elle prend conscience qu’elle est en
contradiction avec elle-méme, elle essayera de lever la dissonance cognitive:

«What is notable is that normative principles influence your beliefs in the most obvious

way when you become aware of your beliefs and hence of their inconsistency. If a person

were not aware of his beliefs, then he could not be aware of their inconsistency (. ..); so the
rational adjustment of beliefs one to another seems to involve self-consciousness, that is,

30 The Varieties of Reference, ed. by by John Mc Dowell, Oxford 1982, p. 235.
31 L., p. 244.

32 L.c., p. 245.

33 Colin Mc Ginn, The Character of Mind, Oxford 1982, p. 20.

103



knowledge of what you believe. Without such self-consciousness the control of logic over
thought would be deprived of its compelling force; rationality as we know it requires
knowledge of the contents of one’s own mind.»* [«Ce qui est remarquable, c’est que les
principes normatifs influencent vos croyances de la fagon la plus évidente lorsque vous
prenez conscience de vos croyances et donc de leur inconsistance. Si une personne n’était
pas consciente de ses croyances, elle ne pourrait pas 1’étre de leurs inconsistances (...);
ainsi, ’'ajustement rationnel des croyances semble impliquer la conscience de soi, c’est-a-
dire la connaissance de ce que vous croyez. Sans une telle conscience de soi, le contrdle de
la pensée par la logique serait dépourvu de sa force contraignante; la rationalité telle que
nous la connaissons exige la connaissance des contenus de son propre esprit»).

Certes, cela ne signifie pas encore souscrire a la thése kantienne que tout le
mécanisme de la logique devient transparent a partir de la conscience de soi; et
de toute fagon, Mc Ginn ne s’exprime pas sur le rapport génétique entre
conscience de soi et raison. I1 définit tout de méme une condition nécessaire de
la rationalité, a savoir précisément la conscience de soi.

Déja tres tot, Roderick Chisholm a vu un rapport entre la rationalité du
comportement d’une personne et sa capacité de s’auto-attribuer une perspec-
tive subjective de connaissance. Non seulement la capacité de se rapporter a
soi-méme avec «je» ne peut pas étre supprimée dans 1’organisation des opi-
nions et de leur genése. Celui ou celle qui serait incapable d’un tel rapport a
soi, nous n’en attendrons méme pas qu’il ou elle pourrait se comporter ration-
nellement. Car la différence entre une opinion simplement subjective et ce qui
vaut (c’est-a-dire est vrai ou juste) tout court peut seulement étre comprise par
celui/celle qui sait ce que signifie le fait qu’il est quelque chose qui ne peut étre
attribué qu’a «lui/elle» seul(e). Le «objective self» de Thomas Nagel peut
seulement étre compris par quelqu’un qui sait «what it is like to have a
subjective self».3s Et «l’unité objective de ’aperception» de Kant peut seule-
ment étre expliquée a un sujet qui sait que quelques-unes de ses représenta-
tions ne peuvent pas prétendre a la vérité (Kr V § 19). La capacité de cette
distinction, Chisholm I'a qualifiée de constitutive de rationalité. Certes, elle
comporte seulement un concept négatif de la subjectivité. Henrich a fait valoir
que ce sens négatif de subjectifs (ce qui vaut «simplement» pour moi, non pas
«objectivement») devient positif dés qu’on comprend que ce qu’on appelle le
«soi objectif» est toujours un soi, donc se réalisant de son c6té dans des
pensées du «je», les présupposant et les incluant. De plus, ces pensées ne sont
pas simplement des émergences instantanées (instantan), mais s’intégrent dans

34 Lec. 7

35 C’est I'une des critiques de Dieter Henrich dans sa discussion de The View from Nowhere
de Thomas Nagel, Oxford 1986, in «Dimensionen und Defizite einer Theorie der Subjek-
tivitdt», in: Philosophische Rundschau 36 (1989) p. 1-24.

104



une pensée unitaire qui garantit la totalit¢ du rapport a soi dans tous ses
arrangements changeants. Il en découle la possibilité d’un entrelacement co-
hérent de toutes les pensées que le sujet sait. Le sujet peut méme réfléchir sur
la logique de ces rapports comme tels et ce faisant prendre conscience de sa
collaboration spontanée (Kant croyait pouvoir déduire les catégories de fagon
analogue). Et puisque I’entrelacement des pensées du «je» constitue ’espace
du vrai, dont le soi peut a nouveau se distinguer en tant que simplement
individuel, il se constitue pour lui quelque chose comme une dimension de
rationalité, que Evans et Mc Ginn considérent comme inséparable de I'idée du
rapport a soi épistémique d’un sujet.

Dans sa derniére grande monographie sur la conscience de soi (The First
Person), cependant, Chisholm a non seulement voulu donner une nouvelle
contribution a la clarification de la structure des «first person locutions». Il
était également convaincu que le sens de «savoir» (et le savoir est €lément de la
raison) peut seulement étre clarifié si on examine la nature de la «self-presenta-
tion» — qui existe uniquement dans et en tant que conscience de soi. L'auto-
présentation revét une certitude indépassable. Chisholm définit la certitude
comme suit: si F est une propriété auto-présentante, si je la posséde et en suis
conscient, alors je suis certain de mon étre-F (l.c., p. 82). Cette certitude est
non-propositionnelle (l.c., infra). Mais c’est en vertu de cette certitude non-
propositionnelle qu’une formulation non-propositionnelle sur mon étre-F
peut étre (empiriquement) vraie le cas échéant (l.c., p. 82/3). C’est ce que
plusieurs théoriciens ont appelé le caractére survenant («supervenient») des
Jjustifications épistémiques; on veut dire par la que je ne peux énoncer la
proposition «je suis triste» conformément a la vérité que si je suis triste et en ai
une conscience prépropositionnelle, a savoir directe. Sans doute, je suis aussi
triste si je ne formule pas la proposition ou ignore 'usage de «triste»; ainsi, la
certitude subjective a une avance épistémique sur I'intersubjectivité du condi-
tionnement linguistique. Chisholm semble admettre que cette avance est
méme généalogique.

Avec ces réflexions, Chisholm renoue visiblement avec la distinction bren-
tanienne de la conscience primaire (objective et faillible) et secondaire (inob-
jective, cartésiennement certaine). Cette conscience inobjective, Sartre I’a dis-
tinguée de la connaissance, donc du mode épistémique du savoir que (qu’il
appelle «connaissance»), et anticipé ainsi la distinction de Chisholm et de
Thomas Nagel. Comme eux, il a aussi souligné le caractére prélinguistique et
I’auto-transparence de cette conscience, et il a surtout affirmé que des prédi-
cats de connaissance (savoir propositionnel) ne peuvent m’étre attribués qu’au
moyen de réalisations de la conscience de soi (non-propositionnelle). Telle

105



était la thése de la survenance («supervenience») sur la dépendance de la
conscience propositionnelle a ’égard de la conscience non-propositionnelle.
Mais comment faut-il concevoir ce rapport?

Ne pensez pas que je le sais. J’argumente seulement pour montrer qu’il
existe. A cette fin, j’analyse une métaphore constamment utilisée dans la
tradition (et aussi par Castafieda), celle de la translucidité pour soi-méme de la
conscience. Elle signifie manifestement qu’étant dans un état mental, je ne
dois pas attendre, pour savoir ce qu’il en est de moi, que je puisse fournir une
classification adéquate de I’état correspondant: dans tous les cas, je suis d’une
certaine humeur mentale, quelle qu’en soit la description conceptuelle adé-
quate. Selon la thése du nominalisme, cette description classificatoire a lieu
sous la forme d’une proposition; c’est précisément pourquoi elle s’appelle
linguistique. Or si cette condition est un cas de ce type de savoir comment
(knowing what it is like to), je n’ai plus aucune raison de qualifier ma cons-
cience de soi de linguistique. Elle m’est révélée dans tous ses aspects d’une
maniére précognitive; je suis dans I’état psychique si je suis en lui, de telle sorte
que le gue et le comment me sont révélés en méme temps.

Le «que» va de soi; le «comment» jamais: car je ne peux étre d’'une humeur
psychique sans que cet état ne soit précisément spécifié, avant toute classifica-
tion linguistique.

«Le caractére spécifique de I’expérience apparait en cela que je peux me reconnaitre dans

une description qui m’était inconnue jusque-1a, lorsque je I’entends ou la lis soudainement.

Je peux alors savoir, a I’avenir, que je suis dans cet état. Comment étre en lui, je le savais
déja avant» (l.c.).3

Il semble donc y avoir une expérience dont on ne pourrait nier le contenu
épistémique qu’au prix d’un entétement terminologique, et dont, cependant,
la constitution n’est pas propositionnelle. Le savoir propositionnel semble
méme la présupposer. Car elle comporte des passerelles vers le savoir proposi-
tionnel, mais non pas inversement. Fichte et Sartre avaient exprimé cela de la
maniere suivante: Toute conscience de quelque chose (donc dans la terminolo-
gie des nominalistes: toute conscience intentionnelle ou propositionnelle) im-
plique une conscience de soi non-intentionnelle. Cela signifie: la conscience
qui, dans le cas de ’auto-thématisation, peut devenir son propre objet («que je
®») doit étre familiére avec soi-méme sans autre réification (sinon son explica-
tion tomberait dans le régressus a I'infini). Mais cela implique que si je me
trouve dans un état psychique du premier degré (avant I'apport proposition-

36 Peter Bieri, Nominalismus und innere Erfahrung, in: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung 36 (1982) p. 16.

106



nel par un savoir que), je ne dois pas nécessairement savoir quel est I’état dans
lequel je me trouve (car je ne dispose d’aucun concept sous lequel je pourrais
le classer). Ainsi s’expliquent probablement une série de phénoménes que
Freud déclarait préconscients ou entiérement inconscients: Si je suis amou-
reux, je suis indubitablement d’une certaine humeur; mais je peux totalement
ignorer que «€tre amoureux» est le terme classificatoire correct pour mon état.
Il se peut méme que tous ceux qui sont avec moi et qui m’observent savent ce
qui m’arrive, tandis que moi-méme ne le sais pas. Mais si j’adopte leur inter-
prétation de mon état par la distance dune prise de conscience, je le fais par
des évidences dont eux n’ont pas disposé et qui seules sont décisives. Par
conséquent, il doit y avoir une continuité de la conscience qui médiatise entre
le savoir comment et le savoir que, et ce dernier doit avoir son fondement de
connaissance dans le premier. Par 1a s’explique la haute importance que
quelques théoriciens de la conscience de soi ont accordée a la conscience
primaire sous la forme de la proposition que toute conscience proposition-
nelle de présuppose la conscience (de) soi non-propositionnelle.

Si réellement la conscience propositionnelle est donc fondée dans la cons-
cience non-propositionnelle, nous pourrions sauver au moins, dans une nou-
velle théorie de la conscience de soi, un noyau isolable de I'intuition carté-
sienne. Mais le mode de cette dépendance demeure encore peu clair pour moi;
en tout cas, elle ne reléve certainement pas d’un rapport déductif entre I'iden-
tité du moi, la forme du jugement et I’objectivité (comme I’a voulu établir
Kant). J’espeére néanmoins avoir rendu plausible que la conscience de soi n’est
pas seulement restée un poste central dans le ménage de la philosophie, mais
qu’il lui revient, méme dans une mesure plus modeste, une fonction fondatrice
pour toute attitude propositionnelle et pour ce que nous appelons la rationa-
lité.

107



	Conscience de soi et raison

