Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)

Artikel: La "causalité" des raisons

Autor: Bouveresse, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883023

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 51/92

JACQUES BOUVERESSE
La «causalité» des raisons

Frege critique les philosophes qui ont tendance a confondre les problémes de
geneése de la croyance avec ceux qui ont trait a la justification et a la validité de
la croyance en remarquant que, si toutes les raisons de la croyance en sont en
méme temps des causes possibles, toutes les causes, en revanche, ne sont pas
des raisons: «Les raisons (Griinde) de notre jugement peuvent justifier la
reconnaissance accordée a la vérité, mais elles peuvent aussi uniquement nous
amener ou nous déterminer au jugement sans contenir une justification. Bien
que chacun de nos jugements soit conditionné causalement, toutes ces causes
ne sont cependant pas des raisons justificatives. Dans la mesure ou une
orientation empirique en philosophie ne prend pas suffisamment en considé-
ration cette différence, elle en arrive, du fait que notre pensée est causce
empiriquement, a donner toutes nos connaissances pour empiriques. Les
causes qui provoquent simplement le jugement le font en vertu de lois psycho-
logiques; elles peuvent conduire aussi bien a I'erreur qu’a la vérité; elles n’ont
pas du tout de relation interne a la vérité; elles se comportent de fagon
indifférente par rapport a 'opposition du vrai et du faux. La logique les exclut
de son domaine. Le paysan, dont la prospérité et le malheur sont liés étroite-
ment au temps, cherche une possibilité de le déterminer a I’avance. Qu’y a-t-il
d’¢tonnant a ce qu’il cherche a mettre en relation les formes de la lune avec les
modifications du temps et se demande si un changement de temps subit doit
étre attendu avec I'apparition de la pleine lune. Si cela semble se confirmer — et
c’est aisément possible, puisque le temps ne devient la plupart du temps pas
subitement autre et qu’il n’est généralement pas facile de dire si le temps s’est
modifié ou non — alors il croit dorénavant a une connexion du temps avec la
lune; et cette croyance se renforce, dans la mesure ou tous les cas favorables
font davantage d’impression et adhérent plus fortement a la mémoire; il sait
maintenant cela, estime-t-il, par I’expérience. C’est en vérité cela I’expérience
du courant dont j’ai parlé chez les philosophes. Il en va de méme dans le cas de
toute superstition. On peut reconnaitre dans la plupart des cas ses causes
psychologiques. Manifestement un tel récit de la maniere dont il s’est fait que
des hommes ont accepté une chose comme vraie n’est pas une démonstration
et, dans la science également, I’histoire de la découverte d’une loi mathémati-

33



que ou d’une loi naturelle ne peut remplacer I'indication de raisons qui justi-
fient. Celle-ci sera toujours anhistorique; c’est-a-dire que I’on n’aura pas a se
préoccuper de savoir qui I’a donnée le premier, ce qui lui a fait prendre le
chemin de pensée qui était le bon et quand et ou cette chose est arrivée, etc.'»
Au début du texte, Frege utilise le mot «Griinde» dans un sens trés général,
qui inclut a la fois les raisons et les causes. On pourrait exprimer la distinction
qu’il cherche a faire en disant que toutes les raisons explicatives (au nombre
desquelles il faut faire figurer les causes diverses auxquelles on peut imputer la
formation de la croyance) ne sont pas des raisons justificatives (autrement dit,
des raisons au sens propre du terme) de la croyance.

La méme constatation peut étre faite dans le cas de I’action. Toutes les
causes de l'action n’en sont pas des raisons. De méme que les causes de
I’action, considérées en elles-mémes, sont indifférentes par rapport a la dis-
tinction entre le vrai et le faux, les causes de I’action sont indifférentes par
rapport a la question de savoir si I’action est bonne ou mauvaise: «Bien que
nos actions et nos aspirations soient toutes conditionnées causalement et
puissent étre expliquées psychologiquement, toutes ne méritent cependant pas
d’étre appelées bonnes. Ici également on peut parler de justification, et ici
également celle-ci n’est pas contenue dans le simple récit de la provenance ni
dans la démonstration que c’est ainsi et non autrement que les choses devaient
se produire. On dit assurément: Tout comprendre, c’est tout pardonner; mais
on ne peut pardonner que ce que I’on ne considére pas comme bon» (ibid.,
p. 4).

Bien qu’elles n’agissent qu’en devenant a un moment donné des raisons
pour quelqu’un, les raisons sont en elles-mémes impersonnelles et indépen-
dantes des circonstances, du lieu et du moment. Et dans la mesure ou, a la
différence des causes, elles ont une relation interne a la vérité et peuvent
justifier la croyance parce qu’elles garantissent la vérité de la proposition qui
est crue ou en tout cas augmentent sérieusement ses chances d’étre vraie, une
croyance fausse peut assurément, aux yeux de Frege, avoir des causes diver-
ses, mais elle ne peut avoir de raisons. On pourrait dire a la rigueur qu’elle
peut avoir des raisons subjectives, a défaut de raisons objectives. Mais,
compte tenu de ce que Frege entend par raison, une raison proprement dite ne
peut étre qu’une raison objective et une raison subjective ne peut gueére étre
distinguée d’une cause pure et simple, méme s’il s’agit d’une cause qui avait
toutes les apparences d’une raison. Lorsque Wittgenstein lui reproche d’avoir

1 Gottlob Frege, Nachgelassene Schriften, Hambourg 1969, pp. 2-3.

34



meéconnu, dans sa critique de I'idéalisme, les «raisons profondes» de la doc-
trine qu’il conteste, Frege répond: «...Jaimerais bien savoir quelles raisons
profondes de I'idéalisme vous avez en téte, que je n’aurais pas saisies. Je crois
avoir compris que vous-méme ne considérez pas I'idéalisme épistémologique
comme vrai. Vous reconnaissez du méme coup, a mon avis, qu’il n’y a pas du
tout de raisons profondes pour cet idéalisme. Les raisons qui parlent en sa
faveur ne peuvent dans ces conditions étre que de pseudo-raisons, et non des
raisons logiques2.»

Si Frege considére la distinction des raisons et des causes essentiellement du
point de vue de I'opposition de la vérité et de la fausseté (dans le cas des
raisons de la croyance) et de celle du bien et du mal (dans le cas des raisons de
I’action), et conclut de la neutralité des secondes relativement a ce genre
d’opposition que toutes les causes ne sont pas des raisons, Wittgenstein sem-
ble, pour sa part, avant tout sensible a une autre différence, qui a trait a la
maniére dont les raisons et les causes peuvent étre respectivement connues et
reconnues et qui pourrait donner I'impression d’impliquer que les raisons ne
sont pas non plus des causes d’'un type spécial. Waismann résume assez bien
ce qui a été généralement compris comme constituant la doctrine de Wittgen-
stein sur ce point, lorsqu’il écrit:

«Comment raison et cause se distinguent-elles? Imaginons que quelqu’un
écrive au cours d’un calcul différents chiffres. A la question de savoir pour-
quoi il a écrit précisément ces chiffres, il y a deux réponses différentes. Il peut
dire ou bien: «J’ai calculé d’aprés telle ou telle régle.» Il répond alors par la
raison. Mais il aurait également pu dire: «Dans mon cerveau se sont déroulés
des processus de telle ou telle espéce, et ils sont innervé les muscles de mes
doigts d’une maniére telle que cela a engendre précisément les mouvements de
I’écriture.» Dans ce cas-14 il nous désigne la cause. Il nous saute a présent aux
yeux qu'un homme ne connait pas, de fagon générale, la cause de son action,
ou du moins il se trompera facilement lorsqu’il s’agit de I'indiquer. De fagon
remarquable nous admettons qu’il ne peut pas se tromper dans I'indication de
la raison: il est bien plutét le seul qui connaisse la raison. Autrement dit, nous
appelons raison ce qu’il indique comme raison. La cause d’une action résulte
de I'observation, et cela de fagon hypothétique; c’est-a-dire d’une maniére
telle que des expériences supplémentaires peuvent la confirmer ou la réfuter.

2 Gottlob Frege, Briefe an Ludwig Wittgenstein aus den Jahren 1914-1920, in: Grazer
philosophische Studien, vol. 33/34 (1989), p. 24.

35



La cause de mon action, quelqu’un d’autre qui m’observe pourra sans doute
I’établir mieux que moi; la raison, je suis seul a la savoir3.»

Naturellement, cette fagon de présenter les choses est considérablement sim-
plifiée, puisqu’il s’en faut de beaucoup, de fagon générale, que nous conside-
rions I'auteur de I’action comme étant le seul a connaitre et a pouvoir indiquer
en dernier ressort la raison pour laquelle il a agi. Lidée que quelqu’un n’est
pas nécessairement le mieux placé pour connaitre les raisons réelles de son
action, que celles-ci peuvent étre plus facilement décelées dans de nombreux
cas par un observateur extérieur et que les raisons que quelqu’un donne
peuvent parfaitement étre de fausses raisons ou de mauvaises raisons n’a rien
de philosophique. Elle fait partie, au méme titre que la possibilité de principe
pour une raison d’étre reconnue par celui dont elle est la raison, du jeu de
langage dans lequel des raisons sont demandées et données. A cela Waismann
répond pour I’essentiel que le mot «raison» est alors utilis¢é dans un sens
different: «Mais autrui ne peut-il pas donner une fausse raison? Et est-elle
alors encore la raison? — Le mot «raison» est comme la plupart des mots de
notre langage utilisé de différentes fagcons. Ce que nous avons décrit jusqu’ici
était seulement une signification du mot. Toute autre utilisation se distingue
d’elle par une autre grammaire. Si nous utilisons le mot «raison» d’une ma-
niére telle que la raison de mon action est déterminée, en dehors de I'indica-
tion que je donne, en outre également de fagon hypothétique par ma fagon
d’agir, alors nous utilisons le mot «raison» dans une signification nouvelle. Et
dans ce sens on peut méme parler de raisons qui dirigent mon action et qui
restent inconscientes pour moi. Assurément cela ne va pas sans difficulté de
désigner ces significations si différentes par la méme expression verbale»
(ibid., p. 180). En bon wittgensteinien, Waismann pourrait répondre simple-
ment que rien de plus qu'une certaine parenté entre les deux cas n’est néces-
saire pour justifier 'usage du méme mot a propos de deux choses qui, pour le
reste, sont bien différentes. Mais il semble, en tout cas, estimer qu’il faut
ajouter a la distinction «grammaticale» qui doit étre faite entre les raisons et
les causes une distinction supplémentaire entre les raisons au premier sens,
dont I’agent est supposé avoir une connaissance directe qui fait autorité en la
matiere, et les raisons vues du point de vue de la troisiéme personne, qui ont le
statut d’hypotheses explicatives susceptibles de rendre compte de ce qu’il fait,
non pas, bien entendu, a la maniére d’hypothéses causales de I’espéce ordi-
naire, mais, en tant que raisons, c’est-a-dire, si I'on admet que, comme le

3 Friedrich Waismann, Logik, Sprache, Philosophie, Stuttgart 1976, pp. 178—179.

36



soutient Davidson, une raison peut et méme doit pouvoir étre une cause, en
tant que causes susceptibles de rationaliser et de rendre intelligible son com-
portement. Le point commun entre 1’explication causale et I’explication par
des raisons au deuxiéme sens est que I’'une et I’autre ont le statut d’hypothéses,
alors que les raisons au premier sens font I'objet d’une connaissance qui n’est
pas inférentielle et ne comporte rien d’hypothétique. Lorsque la deuxiéme est
proposée a quelqu’un comme une explication de son comportement, elle peut
étre acceptée par lui ou bien comme une simple hypothése, ou bien comme
fournissant une raison dont lui-méme est disposé a reconnaitre qu’elle était la
sienne et qui du méme coup le devient effectivement.

Waismann se demande si les raisons ne seraient pas malgré tout comme les
causes, susceptibles d’étre reconnues par ’observation. Et il répond que non,
en donnant comme raison le fait que, si quelqu’un écrit par exemple la suite de
chiffres 1, 4, 9, 16, 25, nous ne pouvons pas espérer découvrir par la seule
observation la régle qu’il applique et qui constitue la raison de ce qu’il écrit:
«Avons-nous trouvé (...) la régle de son comportement par I’observation?
Absolument pas! La régle supposée par nous est une hypothése que son
activité d’écriture suit. Mais les actions observées satisfont toujours une infi-
nité de régles. Car il y a un nombre infini de lois mathématiques que cette suite
de nombres satisfait. Comment devons-nous par conséquent découvrir quelle
est la régle d’apres laquelle il se dirige? Serait-ce par hasard en étendant
I’observation? Mais méme s’il avait écrit 1000 chiffres, son activité aurait
encore satisfait a une infinité de régles» (ibid., p. 179). Lui seul est en mesure
de nous indiquer quelle est la régle qu’il suit; et lorsqu’il le fait, 'expression
«regle d’apres laquelle il se dirige» acquiert, selon Waismann, une significa-
tion différente. Il faut donc distinguer au moins trois choses: les raisons
proprement dites, qui ne peuvent étre identifiées par I’observation, mais seule-
ment par ce qu’en dit ’agent lui-méme, les raisons qui peuvent étre déduites
de I'observation du comportement, qui sont des raisons dans un sens diffe-
rent, et enfin les causes qui ne peuvent étre découvertes que par I'observation,
qui sont généralement ignorées du sujet lui-méme et sur lesquelles son opinion
ne bénéficie d’aucun privilége particulier.

Une fagon simple de restaurer 'unité entre les raisons et les causes est de
dire que les raisons sont simplement des causes pour lesquelles nous disposons
d’un mode de connaissance tout a fait spécial. Les raisons sont justement des
causes qui peuvent étre expérimentées directement par la personne dont elles
dirigent ’action. C’est le genre de théorie que défend Schopenhauer, pour qui
I’action causale resterait finalement une chose tout a fait incompréhensible,
dans le cas des étres animés comme dans celui des objets inertes, si nous étions

37



condamnés a la regarder opérer simplement de ’extérieur: «...Nous voyons
bien cette cause produire cet effet avec nécessité: mais comment elle peut
véritablement faire cela, 4 savoir ce qui en pareil cas a lieu a 'intérieur, cela,
nous n’en avons pas d’expérience. C’est ainsi que nous voyons les effets
mécaniques, physiques, chimiques résulter a chaque fois de leurs causes
respectives, sans pour autant jamais comprendre complétement le processus;
la chose principale dans cette affaire reste pour nous un mystere: nous ’attri-
buons alors aux propriétés des corps, aux forces naturelles, également a la
force vitale, toutes choses qui ne sont pourtant que des qualitates occultae. Or
la situation ne serait pas meilleure pour ce qui est de notre compréhension des
mouvements des animaux et des hommes, et nous verrions également ceux-ci
étre suscités de fagon inexplicable par leurs causes (motifs), si la possibilité de
pénétrer du regard I'intérieur du processus ne nous était pas ouverte ici: nous
savons, en effet, d’aprés I'expérience interne que nous faisons sur nous-
mémes, que celui-ci est un acte de volonté qui est suscité par le motif, qui
consiste dans une simple représentation. L’action du motif ne nous est donc
pas simplement connue, comme celle de toutes les autres causes, de 'extérieur
et par le fait seulement de fagon médiate, mais en méme temps de l'intérieur,
de fagon tout a fait immédiate et donc dans la totalité de son mode d’action.
Ici nous ne sommes pas pour ainsi dire derriére les coulisses, en train d’expéri-
menter le mystére de la fagon dont la cause, de par son essence la plus intime,
fait arriver I’effet: car ici nous connaissons par un tout autre chemin, et donc
d’une tout autre fagon. De 1a découle la proposition importante: la motiva-
tion est la causalité vue de l'intérieur.»

Nietzsche soutient que notre idée de la causalité efficiente est dérivée et
reste fondamentalement tributaire de notre idée de I’action volontaire: cher-
cher une raison veut dire essentiellement chercher une intention et un agent:
«La seule causalité qui nous soit consciente est entre le vouloir et le faire —
c’est celle que nous transférons a toutes les choses pour interpréter la relation
entre deux changements qui ont toujours lieu ensemble. L'intention ou le
vouloir produit les nomina, le faire les verbas». La question «warum?» est
toujours en réalité une forme de la question «wozu?»: «La question «pour-
quoi?» est toujours la question de la causa finalis, la question d’un «dans quel
but? Nous n’avons rien qui soit de la nature d’un «sens de la causa efficiens»:
ici Hume a raison, I’habitude (mais pas seulement celle de I'individu!) nous fait

4 Uber die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde, § 43.
5 F. Nietzsche, Le livre du philosophe, traduction, introduction et notes par A. Kremer-
Marietti, Paris 1969, p. 128.

38



attendre qu’un certain processus souvent observé suive I’autre: rien de plus
que cela! Ce qui nous donne la fermeté extraordinaire de la croyance a la
causalité n’est pas la grande habitude de la consécution de processus, mais
notre incapacité d’interpréter un événement autrement qu’un événement pro-
venant d’intentions (Absichten). C’est la croyance au vivant et au pensant
comme constituant la seule chose agissante — a 1a volonté, 'intention —, C’est la
croyance que tout ce qui arrive est un faire, que tout ce qui est fait présuppose
un acteur, c’est la croyance au «sujet»S.» Nietzsche estime que méme I'idée de
’attraction et de la répulsion au sens purement mécanique n’est rien de plus
qu’un mot. Nous ne pouvons pas, selon lui, nous représenter une attraction
sans une intention: «La volonté de s’emparer d’une chose ou de se défendre
contre sa puissance et de la repousser — cela, nous le «comprenons»: cela serait
une interprétation que nous pouvons utiliser» (ibid., p. 502). Cela ne prouve,
bien entendu, absolument rien en faveur du mode de pensée causal, mais
signifie plutot que «la croyance aux causae tombe avec la croyance aux TéAT
(contre Spinoza et son causalisme)» (ibid.). L'idée méme de causalité est une
simple fiction anthropomorphique, qui est d’ailleurs essentiellement d’origine
grammaticale (c’est la grammaire elle-méme qui nous incite a chercher pour
toute action un agent qui en est ’auteur); mais c’est une fiction qui devient
tout simplement inutilisable, lorsqu’on essaie de la purger de toute espece
d’élément anthropomorphique. Il est clair, en tout cas, que, pour Nietzsche,
méme dans le cas ot les causes sont des motifs, la causalité n’est pas une chose
dont nous pourrions prétendre avoir une connaissance directe, mais bel et
bien déja une interprétation. Puisque toutes les formes de volonté se ramenent
en fin de compte a la volonté de puissance et que la volonté de puissance ne
poursuit pas d’autre but que I'accroissement de la puissance, I’explication
intentionnelle n’est, méme dans le cas de I’action humaine, pas moins illusoire
que I’explication par des causes efficientes. Et les interprétations ne sont elles-
mémes, bien entendu, que des manifestations plus ou moins affirmatives ou,
au contraire, plus ou moins dégradées de la volonté de puissance.

Wittgenstein s’est lui-méme interrogé, dans un manuscrit de 1937, sur la
question de savoir si nous pouvons ou non avoir une expérience directe de la
cause:

«Si I'on dit: «j’ai peur, parce qu’il fait si sombre dehors» — alors ici apparem-
ment une cause est immeédiatement reconnue, sans expérience répétée. Russell
a dit qu’avant de reconnaitre quelque chose comme cause par I’expérience

6 Aus dem Nachlass der Achtzigerjahre, Francfort 1979, p. 501.

39



répétée, on devait reconnaitre quelque chose comme cause par I'intuition. Est-
ce que ce n’est pas comme si ’on disait: on doit avant de reconnaitre quelque
chose comme ayant une longueur de 2 m par la mesure, reconnaitre quelque
chose comme ayant une longueur de 1 m par I'intuition?

Que se passe-t-il, en effet, si 'intuition répétée est contredite par ’expérience
répétée? Qui a dans ce cas-la raison? Et quelle est cette chose que nous dit
I'intuition sur I’expérience, que nous reconnaissons comme cause»? S’agit-il la
d’autre chose que d’une réaction de notre part envers 1’objet: la cause?’»

Wittgenstein admet a la rigueur que I’on puisse parler d’une expérience primi-
tive de la cause, mais seulement si I’on entend par la quelque chose qui est de
la nature d’une réaction primitive a I’égard de la cause et qui constitue «une
racine du jeu de langage de la cause et de l'effet» (ibid.):

«Nous réagissons a la cause.

Appeler quelque chose «cause» est analogue & montrer et dire: «C’est de sa
faute!»

Nous ¢éloignons instinctivement la cause, lorsque nous ne voulons pas l’ef-
fet. Nous regardons instinctivement de ce qui est heurté a ce qui heurte. (Je
suppose que nous le faisons.)» (Ibid.)

Dans ses Legons des années 1932—-1935, Wittgenstein, aprés avoir constaté
que la fagon d’analyser les réves que propose Freud «n’est pas analogue a une
méthode qui permettrait de trouver les causes du mal d’estomac», ajoute une
remarque qui est clairement dirigée contre la conception défendue par
Schopenhauer: «C’est une confusion de dire qu'une raison est une cause vue
de I’intérieur. Une cause n’est pas vue de I'intérieur ou de I'extérieur. Elle est
découverte par I’expériencet.» Pour lui, la causalité n’est tout simplement pas
quelque chose qui pourrait faire I'objet, d’un c6té, d’une hypothese et, de
I'autre, d’une expérience immédiate. Dans un de ses manuscrits, il écrit: «La
«connexion causale» n’est pas une connexion primaire, cela ne signifie donc
pas non plus quoi que ce soit de la sentir (ou d’autres choses du méme genre).»
Dans les Recherches philosophiques, Wittgenstein se demande a nouveau ce
que nous pourrions vouloir dire en disant que nous expérimentons directe-
ment le processus de la causation (Verursachung): «Comment pourrais-je donc

7 Ursache und Wirkung: Intuitives Erfassen, in: Philosophia, vol. 6 (1976), p. 392.
8 Wittgenstein's Lectures, Cambridge 1932—1935, Oxford 1979, p. 40.

40



dire que je sens ce qui est ainsi constaté par des expériences (Versuche)». Mais
il ajoute entre parentheses le correctif suivant: «Il est sans doute vrai que nous
ne constatons pas seulement la causation par I’observation d’une coincidence
reguliere» (§ 169). Néanmoins, il considere visiblement comme tout a fait
étrange de parler de quelque chose comme une sensation de I’action de la
cause, et cela méme si par «cause» nous entendons en réalité une raison. L’idée
que, dans la lecture par exemple, nous sentons en quelque sorte I'influence des
lettres sur nous, lui semble provenir de I'illusion suivante: «Nous nous imagi-
nons que nous percevons par un sentiment, pour ainsi dire, un mécanisme qui
fait le lien entre I'image verbale et le son que nous proférons. Car lorsque je
parle de I’expérience vécue de I'influence, de la causation, de la direction (des
Gefiihrtwerdens), alors cela doit vouloir dire en vérité que je sens pour ainsi
dire les mouvements des leviers qui relient la vision des lettres a la parole»
(§ 170). C’est ce qui explique que nous soyons tentés d’invoquer une expé-
rience fictive de la causalité, qui est celle de I’action d’un mécanisme hypothé-
tique que nous avons en réalité simplement postulé.

On peut remarquer que Husserl, dans les Recherches logiques, consideére
comme tout a fait normal d’utiliser le terme «motivation» a la fois pour
désigner les raisons logiques qui, par exemple, justifient ’assertion de B, a
partir du moment ou A est constaté et le fait que la présence de I’état de choses
A fonctionne comme un indice de celle de I’état de choses B, en dépit de la
difféerence évidente qui existe, par exemple, entre le fait que A nous ameéne
normalement a conclure que B et le fait que A et B sont liés par ce qu’il appelle
«le rapport objectif entre le fondement et la conséquence». Husser] écrit dans
une note: «Je ferai remarquer (. ..) que ’on ne peut éviter I’emploi du terme de
motivation au sens général qui comprend a la fois la fondation et la signalisa-
tion empirique. Car il y a ici effectivement une communauté de caractére
phénoménologique tout a fait incontestable et suffisamment apparente pour
se manifester méme dans le langage courant: en effet, quand on parle en
général de conclusion et d’inférence, ce n’est pas seulement au sens logique,
mais encore au sens empirique de I'indication. Ce caractére commun a mani-
festement une portée encore bien plus grande, il englobe le domaine des
phénomeénes affectifs et spécialement des phénomenes volitifs, seul domaine
ou I’on parlait originairement de motifs. Dans ce domaine également, on a
recours a I’expression de parce que qui, dans le langage, a généralement une
portée aussi large que I'idée de motivation au sens le plus général du terme.

41



Aussi ne puis-je reconnaitre le bien-fondé de la critique par A.v. Meinong de
la terminologie de Brentano, que j’ai suivi ici [cf. Gétt. gel. Anz., 1892, p. 446].
Je suis cependant entiérement d’accord avec lui sur ce point que dans la
perception de la motivation, il ne s’agit de rien moins que de perception de
causalité (Kausation)®’.» Le «parce que» dont il s’agit ici, que Husserl considére
comme ayant a peu pres la méme extension que I'idée de motivation dans son
sens le plus large, est celui qui entre en jeu dans la reconnaissance du fait que
«certaines choses pourraient ou doivent exister parce que telles autres sont
données». «Ce «parce que», congu comme une relation reelle, est, écrit-il, le
corrélat objectif de la motivation en tant que forme descriptive propre de la
fusion d’actes de jugement en un seul acte de jugement» (ibid., p. 31). Husserl
maintient donc que nous avons une certaine perception de la relation de
motivation, mais admet que cette perception n’est pas celle de I’action d’une
cause.

Le texte de Meinong auquel il fait allusion est un compte rendu d’un livre
de Hillebrand qui consiste pour I’essentiel dans un exposé de la théerie de
Brentano. Hillebrand explique qu’inférer c’est juger et que dans une inférence
I’assertion de la conclusion doit étre «motivée» (c’est-a-dire causée consciem-
ment [d’une fagon qui est perceptible intérieurement]) par un ou plusieurs
autres jugements. La théorie du syllogisme a pour tache d’«étudier ce que le
jugement motivant (ou les jugements motivants) et le jugement motivé doi-
vent avoir pour que la loi qui est au fondement de l'inférence puisse étre
¢vidente et apodictique». Meinong proteste en faisant remarquer que: «Si
’essence de I'inférence réside dans la conclusion, alors ses propriétés caracté-
ristiques doivent étre mises en évidence sur celle-ci, mais non sur un jugement
de connexion (Zusammenhangs-Urteil), dont de surcroit ’expérience me sem-
ble montrer que, bien qu’on puisse le prononcer dans le cas de n’importe
quelle inférence, il n’est cependant prononcé que de fagon tout a fait excep-
tionnelle, en tout cas certainement pas a chaque fois, comme le montre peut-
étre de la fagon la plus frappante ce qu’on appelle I'inférence hypothétique
mixte. Si je conclus des prémisses : «<Si A est, alors B est> et <A est), que B est,
alors il faudrait que cela aille de pair avec un jugement qui ait a peu pres le
contenu suivant: «Si les jugements: <si A est, alors B est »et <A est »sont vrais,
alors est vrai le jugement supplémentaire que B est». Une construction men-
tale aussi artificiellement compliquée ne pourrait absolument pas échapper a

9 Recherches logiques, Tome Second, Recherches pour la phénoménologie et la théorie de la
connaissance, Premiere Partie, Paris 1961. Brentano écrit par exemple que «nous remar-
quons (...) entre notre croyance aux prémisses et notre croyance a la conclusion une
relation causale» (Vom Ursprung sittlicher Erkenntnis, Hamburg 1955, p. 53).

42



’attention; mais I’expérience interne ne nous dit pas la moindre chose la-
dessus!®.» Meinong rappelle qu’il a démontré il y a déja un certain temps qu’il
n’y avait pas de causation pergue, du genre de celle dont Hillebrand affirme
’existence entre les prémisses et la conclusion en faisant un usage inhabituel et
surprenant du terme «motivation» (Husserl conteste justement que cela soit le
cas). Meinong trouve cela d’autant plus déconcertant que Hillebrand lui-
méme reconnait explicitement I'existence d’un élément qu’il avait utilisé
comme argument principal contre I'idée d’une causation pergue, a savoir
«'importance de causes partielles dispositionnelles et par conséquent imper-
ceptibles» (ibid., p. 446). Effectivement, dans Hume-Studien II, Zur Relations-
theorie (1882), Meinong avait critiqué notamment la position de Schopen-
hauer et abouti a la conclusion que: «La représentation qui apparait une fois
comme motif peut exister une autre fois sans entrainer avec elle un acte de
volontg; elle n’est motif que sous la présupposition d’une disposition psychi-
que, peut-étre également physique, déterminée, — mais de cette disposition la
perception interne ne donne aucune connaissance. Par conséquent, entre les
phénomenes qui sont accessibles a la perception interne il n’y a pas du tout de
relation causale au sens propre, ce qui fait qu’une telle relation ne peut pas
non plus étre pergue!'.» Meinong conclut que le dernier mot reste sur ce point
a Hume: «La causation est aussi peu perceptible intérieurement qu’elle I’est
extérieurement» (ibid., p. 117). Mais, puisqu’«il y a une différence entre la
raison d’une assertion et le sens d’une assertion» (ibid., p. 118) et que rien
dans le sens de ’assertion causale ne contredit le fait de parler de causation
méme la ou 'on sait qu’il ne peut étre question de répétition, on ne peut
certainement pas conclure que le jugement selon lequel A est la cause de B ne
dit rien de plus que: un événement de I’espéce A est constamment suivi par un
événement de I’espéce B. La constance peut étre utilisée comme un signe de
I’existence de la relation causale; mais elle n’est pas ce que nous avons en vue
lorsque nous admettons I’existence d’une relation causale entre I’événement A
actuellement donné et B: «Car cette supposition serait possible méme si nous
savions que jamais un A n’a existé auparavant et qu’il n’en existera jamais a
nouveau un» (ibid.). La consécution reguliére peut constituer une bonne rai-
son de poser la question causale et également un élément qui joue un réle
décisif dans la réponse que nous sommes amenés a lui donner; mais cela ne
signifie pas que la causalité se réduise a la simple consécution réguliére et que

10 Alexius Meinong, Rezension von: Franz Hillebrand, «Die neuen Theorien der Kategori-
schen Schliisse» (1892), in: Gesamtausgabe, hg.v. R. Haller und R. Kindinger, gemeinsam
mit R.M. Chisholm, Graz 1971, Band VII, pp. 445-446.

11 Hume-Studien II, Zur Relationstheorie (1882), in: Gesamtausgabe Bd. 11, p. 116.

43



le jugement causal ne repose sur rien d’autre que ’habitude. Meinong estime
que personne ne peut accepter de suivre Hume sur ce terrain.

Bien qu’il ne le dise pas aussi clairement que Meinong, Wittgenstein ne veut
probablement pas dire, lui non plus, que, lorsque nous disons que A est la
cause de B, nous voulons dire simplement que A est réguliérement suivi de B.
Méme si la consécution constante devait étre considérée comme le critére de
’existence de la relation causale ou I’élément qui confére au jugement causal
le statut d’une hypothése bien fondée, cela n’obligerait certainement pas a
admettre que la notion de cause peut finalement étre ramenée a celle d’«anté-
cédent constant». Mais Wittgenstein insiste malheureusement beaucoup plus
sur le fait que le jugement causal, a la différence du jugement de motivation
proprement dit, est une hypothése et sur la fagon dont cette hypothése peut
étre testée que sur ce que peut €tre son contenu exact. Selon lui, on doit
considérer comme une différence grammaticale entre les raisons et les causes
le fait que les causes puissent seulement étre conjecturees, alors que les raisons
peuvent étre sues. Mais il précise qu’il n’entend pas par la abolir la distinction
évidente qui existe entre les cas dans lesquels nous disons que nous n’avons
pas encore réussi a connaitre la cause et ceux dans lesquels nous disons que
nous la connaissons: ««On ne peut que conjecturer la cause d’un phénomene»
(non la savoir). — Cela doit étre un énoncé qui a trait a la grammaire. Il ne dit
pas qu’avec la meilleure volonté nous ne pouvons pas savoir la cause. La
proposition est dans cette mesure analogue a celle-ci: «Nous ne pouvions dans
la suite des nombres, aussi loin que nous comptions, parvenir a une fin.» Cela
veut dire: il ne peut pas étre question d’une «fin de la suite des nombres»; et
c’est habille — de fagon trompeuse — dans 'image de quelqu’un qui, a cause de
la grande longueur du chemin, ne peut arriver au bout. — Il y a donc un sens
dans lequel je peux dire: «Je peux seulement conjecturer la cause de ce phéno-
meéne», ¢’est-a-dire: je n’ai pas encore réussi a ’«établir» (au sens usuel). Donc
par opposition au cas dans lequel j’ai réussi, ou je connais par consequent la
cause. — Mais si je dis, au sens métaphysique, «Je ne peux jamais que conjectu-
rer la causey, alors cela veut dire & proprement parler: je veux dans le cas de la
cause ne parler jamais que de «conjecturer», et non de «savoir», et distinguer
de la sorte I'un de I'autre des cas de grammaire différente (C’est donc comme
si je disais: je veux utiliser dans une égalité le signe «=» et non le mot «font».)
Ce qui est trompeur dans notre proposition est le «seulement», mais il est vrai
que cela fait justement partie entiérement de I'image qui réside déja dans
'usage du mot «pouvoir»». Wittgenstein semble vouloir dire que nous pou-
vons bel et bien connaitre la cause, mais seulement dans un sens comparable a
celui auquel nous pouvons étre certains de la vérité d’une hypotheése, ce qui ne

44



I'empéche pas de rester une hypothése. Mais cela n’empéche pas le jeu de
langage lui-méme de commencer bel et bien par la certitude, et non par la
conjecture et le doute: «La forme simple (et ¢’est la forme primitive) du jeu de
langage de la cause et de I’effet est celle de la détermination de la cause, et non
du doute» (Ursache und Wirkung, p. 404). Wittgenstein considére que cette
certitude premiére correspond a une forme ou une possibilité fondamentales
et ne peut étre historique:

«La forme fondamentale de notre jeu doit étre une forme dans laquelleil n’y a
pas le doute. — D’ou provient cette certitude? Cela ne peut tout de méme pas
étre une certitude historique.

’La forme fondamentale du jeu ne peut pas contenir le doute.” Nous nous
représentons avant tout une forme fondamentale; une possibilité, et une possi-
bilité zrés importante. (Nous confondons en vérité trés souvent la possibilité
importante avec la vérité historique.)» (/bid.)

Tant que nous n’avons pas atteint le stade ultime ou 1’on doit pouvoir dire,
sans qu’il y ait place pour un doute quelconque: ceci provient de cette cause,
nous nous trouvons dans la situation ou I’on peut ignorer si A est réellement
la cause de B, parce que cela n’a pas encore €té établi, et chercher a déterminer
si c’est ou non le cas, mais nous ne pouvons pas, estime Wittgenstein, ignorer
de la méme facon si A constitue la raison de B ni demander une justification
qui autorise a considérer A comme constituant véritablement la raison de B:

«Si I'on dit «La peur est justifiée», il n’est pas a nouveau justifié que nous
considérions cela comme une bonne raison de la peur. Ou plutoét: il ne peut
pas étre question ici a nouveau d’une justification. Si la justification d’une
croyance était une relation empirique, alors on devrait demander encore «Et
pourquoi cela est-il une raison précisement pour cette croyance?» Et cela
continuerait ainsi. (Par exemple, «pourquoi prenons-nous la mémoire comme
raison pour la croyance que quelque chose est arrivé dans le passé™»)»

Wittgenstein soutient que la relation qui lie la raison a ce qu’elle justifie n’est
pas une relation empirique, a la différence de celle qui lie une cause a son effet
et que c’est parce que I'indication d’une raison ne consiste pas dans la recon-
naissance de I’existence d’une relation empirique que cela n’a pas de sens d’en
demander une justification ou une raison, comme on le ferait pour I'affirma-
tion de I’existence d’une connexion causale. La raison est bonne si elle satisfait
un certain critére de la bonne raison, qui n’a pas lui-méme de raison. La

45



possibilité de distinguer de cette fagon entre les raisons et les causes a éteé,
comme on sait, vigoureusement contestée par Davidson, qui a tenté de réha-
biliter la position traditionnelle et habituelle selon laquelle la rationalisation
est une espece particuliére d’explication causale. Selon lui, 8 moins d’admettre
que les raisons doivent étre comprises également comme des causes, nous
n’avons pas d’explication satisfaisante de ce que nous voulons dire lorsque
nous disons que «I’agent X a effectué ’action parce qu’il avait la raison». En
fait, «une raison est une cause rationnelle'2.» Quant a I'idée que la relation
entre une raison et I’action qu’elle explique est une relation logique et interne,
puisqu’une raison consiste en une redescription de I’action qui a pour effet de
la rendre intelligible, alors que la relation de cause a effet est une relation
empirique et externe entre deux événements, Davidson la critique en faisant
remarquer que cela n’exclut pas que la redescription de I’action la décrive
également comme ayant été produite par certaines causes et que, corrélative-
ment, une proposition causale vraie (en ce sens qu’elle identifie réellement la
cause) peut étre analytique ou synthétique selon la maniére dont elle décrit la
cause. Si I’on admet, comme il semble effectivement nécessaire de le faire, que
I'indication d’une raison peut étre en méme temps celle d’une cause, il est
normal de supposer que la cause, lorsqu’elle est une cause rationnelle, autre-
ment dit une raison, peut avoir avec son effet le méme genre de relation
qu’une raison avec ce qu’elle justifie. Davidson a certainement raison de faire
remarquer qu'une raison ne peut expliquer ce dont elle est la raison qu’a la
condition de pouvoir également contribuer causalement a sa production. Car
c’est bien ainsi que nous utilisons la notion de «raison». Sur ce point, la
conception traditionnelle et le sens commun sont certainement dans le vrai.
Mais il n’est pas du tout certain que Wittgenstein soit en désaccord avec eux
sur ce point. Ce qu’il veut dire n’est sans doute pas qu’'une raison ne peut pas
étre une cause, mais plutdot que, lorsque la raison est en méme temps une
cause, I’existence de la relation causale ne peut pas étre reconnue et testée
autrement que de la fagon habituelle. Ce qu’on peut vouloir dire lorsqu’on dit
que la raison est une cause de ce dont elle est la raison ne peut justement pas
étre compleétement différent de ce qu’on veut dire lorsqu’on dit, dans le cas
général, d’'un événement A qu’il est la cause d’un événement B. Et ce n’est
certainement pas parce que la cause est, en pareil cas, une raison que la
relation de causalité peut, exceptionnellement, étre pergue directement. Autre-
ment dit, méme si les raisons peuvent effectivement étre des causes, la connais-
sance des raisons ne constitue pas une maniere nouvelle et tout a fait spécifi-

12 Psychology as Philosophy, in: Essays on Actions and Events, Oxford 1980, p. 233.

46



que de connaitre des causes. Alors que Davidson est sensible avant tout au
fait que 'explication par des raisons, pour étre réellement une explication,
doit étre une explication causale d’une certaine sorte, Wittgenstein se pose un
probléeme différent, qui provient du fait que I'explication par des raisons
comporte un €lément essentiel dont on ne trouve aucun équivalent dans le cas
de I'explication par des causes: «Interrogé sur les raisons d’une supposition,
on réfléchit (man besinnt sich) a ces raisons. Ce qui se passe ici est-il la méme
chose que lorsqu’on réfléchit (nachdenkt) sur ce que peuvent avoir été les
causes d’un evénement?» (Philosophische Untersuchungen, § 475.) Alors que
les raisons de la croyance émergent de ce que I’on peut appeler une prise de
conscience, il n’en est pas de méme pour les causes, bien que ’on puisse
évidemment aussi s’interroger sur les causes de la croyance. Dans le cas d’une
émotion comme la peur, I’apparition soudaine de quelqu’un peut étre la cause
de la frayeur que j’éprouve (et Wittgenstein ne conteste pas que je puisse
savoir immeédiatement qu’elle ’est, tout comme je sais immédiatement que le
coup que j'ai regu est la cause de la douleur que je ressens). Mais cela ne
supprime pas la distinction qui doit étre faite entre 1’objet de la frayeur et sa
cause:

«l faut distinguer entre 1’objet de la crainte et la cause de la crainte.

Ainsi le visage qui nous inspire de la crainte, ou du ravissement (I’'objet de la
crainte, du ravissement) n’est pas pour autant sa cause, mais — pourrait-on
dire — sa direction (Richtung)» (ibid., § 476).

Dans ce cas-la également, le fait que (la perception du) visage puisse €tre
identifiée immédiatement comme la cause de la peur et, de la méme fagon, le
visage lui-méme reconnu immédiatement comme constituant 1’objet de la
peur (comme étant ce qui, en I’occurrence, me fait peur) ne diminue en rien
I’obligation de faire une distinction entre la cause et I'objet de la peur. Par
conséquent, méme dans les cas ou la connaissance de la cause de I’émotion a
le caractére immediat et certain de la connaissance de son objet, ’objet de
I’émotion ne se confond pas avec sa cause. C’est ce point-la qui est crucial
pour Wittgenstein. «Donner le motif d’une action est, remarque-t-il, comme
énoncer 1’objet de la peur ou du ravissement; le motif, ou I'objet, peut aussi
étre une cause!d.» Cette derniére possibilité n’empéche pas qu’indiquer la

13 Witigenstein's Lectures on Philosophical Psychology 1946—1947, Notes by P.T. Geach,
K.J. Shah, A.C. Jackson, ed. by P.T. Geach, Harvester-Wheatsheaf, New York, 1988,
p. 83.

47



direction de I’émotion soit quelque chose de bien différent d’en indiquer la
cause. Wittgenstein compare cette différence a celle qui existe entre indiquer la
direction du son et en indiquer la cause: «Si vous demandez la direction du
son, vous ne demandez pas la cause. En fait, trés souvent la direction donne la
cause; mais montrer une certaine direction lorsque j’entends un son est une
réaction, et non une conjecture sur ces causes. Peu importe la maniére dont
j’ai appris cela, le fait que ce ne soit pas primitif; c’est de la simple histoire»
(ibid., p. 84). Dire que nous sommes capables d’indiquer immeédiatement la
direction de ’émotion ne fait donc pas de cette indication une indication de la
cause, méme si elle nous indique en méme temps la cause. Une des raisons
pour lesquelles il est trompeur de dire que je connais la cause de I'insatisfac-
tion que je ressens, en voulant dire par la que j’en connais I’objet, est que cela
donne I'impression qu’il y a deux choses différentes qui se passent dans mon
esprit: I'insatisfaction et la connaissance de sa cause, alors qu’il n’y en a en
realité qu’une seule: I'insatisfaction orientée vers tel ou tel objet. Ce que
Wittgenstein trouve contestable dans le fait de dire que «Je connais la cause»,
au lieu de dire que «Mon insatisfaction est orientée» est essentiellement que
«Je connais la cause» «fait venir a I'esprit le cas de la statistique ou de la
decouverte d’'un mécanisme», alors que ce qui se passe est bien différent: «Si je
dis «Je connais la cause», il semble que j’aie analysé les sensations (comme
j’analyse la sensation qui consiste a entendre ma propre voix et, en méme
temps a me frotter les mains), ce que, bien siir, je n’ai pas fait'4.» Connaitre
I’objet de I’émotion (ou la raison de I’action) est donc une chose dont nous
devons, de toute fagon, reconnaitre le caractére spécifique, méme si nous
preféerons continuer a dire, dans un langage qui normalement signifie ou en
tout cas évoque quelque chose de tout a fait différent, que, ce faisant, nous
connaissons la cause.

Dans Paradoxes of Irrationality, Davidson se sert de la constatation que les
raisons doivent bel et bien étre des causes d’une certaine sorte pour réhabiliter
au moins partiellement la théorie de Freud contre les gens qui, comme Witt-
genstein et ses disciples, lui reprochent de commettre une confusion entre
I’explication par des raisons et ’explication par des causes. «Les raisons quun
agent a pour agir doivent, si elles sont supposées expliquer 1’action, étre les

14 Lectures and Conversations on Aesthetics, Psychology, and Religious Belief, ed. by C. Bar-
rett, Oxford 1966, p. 14.

48



raisons selon lesquelles il a agi; les raisons doivent avoir joué un rdle causal
dans I’occurrence de ’action.» Par conséquent, «nous voyons (. ..) que Freud
peut étre défendu sur un point important: il n’y a pas de conflit inhérent entre
les explications par des raisons et les explications causales. Puisque les croyan-
ces et les désirs sont des causes des actions pour lesquelles elles sont des
raisons, les explications par des raisons incluent un élément causal essentiel's.»
A ma connaissance, Wittgenstein lui-méme n’a jamais parlé d’un conflit inhé-
rent entre les explications données en termes de raisons et les explications
proprement causales (la différence entre les deux types d’explication semble
étre justement beaucoup trop grande pour qu’il puisse y avoir un conflit de ce
genre), mais simplement — ce qui est bien différent — dénoncé la confusion
fréquente que ’'on commet entre les deux. Mais si, comme il le soutient, Freud
donne des raisons d’un type auquel personne n’avait encore songé, alors qu’il
croit avoir découvert des causes encore inconnues, cela semble bien impliquer
qu’il ne peut pas avoir fait les deux choses en méme temps, alors que rien
n’interdit en principe de supposer que c’est bien ce qu’il a fait, s’il est entendu
que les raisons doivent en méme temps €tre des causes.

Le probléme de Davidson, dans Paradoxes of Irrationality, est de savoir
comment nous pouvons espérer expliquer certaines formes d’irrationalité qui
sont de nature paradoxale, ce qui n’est, bien entendu, pas le cas de toutes les
formes d’irrationalité. «espéce d’irrationalité qui suscite des difficultés con-
ceptuelles, écrit-il, n’est pas le fait que quelqu’un ne croie pas, ne ressente pas
ou ne fasse pas ce que nous jugeons raisonnable, mais plutdt I’absence, a
I'intérieur d’'une unique personne, de cohérence ou de consistance dans la
structure des croyances, des attitudes, des émotions et des actions. On peut
citer comme exemples le fait de prendre ses désirs pour des réalités, d’agir a
I’encontre de son meilleur jugement, I’erreur volontaire, le fait de croire une
chose que I’on tient pour discréditée par le poids des éléments qui la réfutent»
(ibid., p. 290). Comme le remarque Davidson, toute action intentionnelle
comporte par nature un noyau de rationalité, méme si elle peut, par ailleurs,
étre plus ou moins irrationnelle dans un sens différent. Et c’est ce qui crée un
paradoxe dans le cas de comportements qui sont clairement intentionnels et
pourtant intrinséquement irrationnels.

Pour essayer d’expliquer des phénomeénes de ce genre, qui semblent & pre-
miére vue impliquer une sorte d’inconsistance explicite, reconnue et pourtant
accepteée par le sujet, Freud et ses disciples formulent les trois théses suivantes:

15 Paradoxes of Irrationality, in: Philosophical Essays on Freud, ed. by R. Wollheim &
J. Hopkins, Cambridge 1982, p. 293.

49



1) L’esprit est constitué de plusieurs structures semi-indépendantes, dont
chacune est caractérisée par des attributs mentaux tels que des pensées, des
désirs et des souvenirs.

2) Les parties de I’esprit sont sous certains aspects importants analogues a
des personnes entiéres, en ce que non seulement elles ont des croyances, des
volontés et d’autres caractéristiques psychologiques, mais ces facteurs peuvent
se combiner, comme dans I’action intentionnelle, pour causer d’autres événe-
ments dans I’esprit et en dehors de lui. En d’autres termes, chacun des sous-
systémes dont ’esprit est constitué est capable, dans des conditions appro-
pri€es, de se comporter par lui-méme comme un agent intentionnel.

3) Parmi les dispositions, les attitudes et les événements qui sont caractéris-
tiques des différentes sous-structures de 1’esprit, certains doivent étre congus
sur le modéle de dispositions et de forces physiques, lorsqu’ils affectent ou
sont affectés par d’autres sous-structures dans I’esprit. C’est ce qui explique
I’ambiguité apparente et, selon certains, la confusion caractérisée qui ont été si
souvent reprochées a Freud: «Il semble qu’il y ait deux tendances irréconcilia-
bles dans la méthodologie de Freud. D’un c6té, il voulait élargir I’éventail des
phénomeénes qui sont sujets a ’explication donnée en termes de raisons et, de
I'autre, traiter ces mémes phénomenes comme les forces et les états sont traités
dans les sciences de la nature. Mais dans les sciences de la nature les raisons et
les attitudes propositionnelles n’ont pas leur place, et la causalité aveugle
regne» (ibid., p. 292).

Davidson considére le cas dans lequel une personne agit a I’encontre de ce
que, toutes choses diment considérées, elle juge étre le meilleur, c’est-a-dire ce
qu’Aristote appelle 'akrasia. Ce genre de comportement a posé un probléme
difficile aux philosophes et aux moralistes au moins depuis Platon. Comme le
dit Leibniz: «Voluntatis objectum esse bonum apparens, «t> nihil a nobis
appeti nisi sub ratione boni apparentis, dogma est vetustissimum communis-
simumque's,» Mais si la volonté ne peut étre déterminée que par quelque
chose qui se présente sous les apparences du bien, il est évidemment possible
que le bien apparent ne corresponde pas toujours au bien réel, mais il semble
incompréhensible que I'agent puisse faire le contraire d’une chose que lui-
méme pergoit et reconnait comme étant le bien et par conséquent la chose a
faire en I’occurrence.

Davidson note que les principes d’explication qui ont €té proposés pour
rendre compte de cette situation se répartissent entre deux extrémes que 1’on

16 Opuscules et fragments inédits, publiés par L. Couturat, Hildesheim 1966, p. 25.

50



peut appeler le principe de Platon et le principe de Médée. Le principe de
Platon postule que personne ne peut agir volontairement en contradiction
avec ce qUu’il sait étre le meilleur et oblige a conclure qu’aucune action inten-
tionnelle ne peut étre intrinséquement irrationnelle. La solution qu’il propose
pour le paradoxe est méme paradoxale, parce qu’elle revient a nier ce que tout
le monde admet, a savoir qu’il y a bel et bien des actes acratiques. A I'oppose¢,
le principe de Médée admet qu’une personne peut tout a fait agir contre ce
qu’elle juge étre le meilleur, mais seulement lorsque sa volonté est dominée par
une force étrangere qu’elle ne contrdle pas. Dans ce cas-14, ce que fait 'agent a
une raison, la passion ou I'impulsion qui I’ont emporté sur son jugement, mais
cette raison n’était pas la sienne. L'action est plutot I'effet d’une cause qui a
agi en quelque sorte de I'extérieur. Une action intrinséquement irrationnelle
ne peut donc pas €tre réellement intentionnelle.

Selon Davidson, lorsque nous essayons d’expliquer comment quelqu’un a
pu agir en contradiction flagrante avec ses propres principes, I’explication doit
aller au-dela du principe de Platon, sans quoi I’action serait parfaitement
rationnelle; mais elle doit conserver le noyau central du principe, sans quoi
’action ne serait pas intentionnelle. Considérons le cas de quelquun qui
désire fortement croire une proposition p et que ce désir améne finalement a
croire que p. Il peut avoir une excellente raison de croire que p. Mais cette
raison ne peut rationaliser que la proposition selon laquelle il croit que p et
non la proposition p elle-méme. Car le désir d’avoir une croyance ne constitue
évidemment pas un argument en faveur de la vérité de la croyance. La diffé-
rence avec le cas normal est la suivante: «Dans les explications rationnelles de
’espéce standard, (...) non seulement les contenus propositionnels des désirs
et des croyances divers ont des relations logiques appropriées entre eux et avec
les contenus de la croyance, de lattitude ou de I'intention qu’ils aident a
expliquer; mais encore les états réels de croyance et de désir causent I’état ou
I'événement expliqué. Dans le cas de I'irrationalité, la relation causale de-
meure, alors que la relation logique est absente ou déformée. Dans les cas
d’irrationalité que nous avons discutés, il y a une cause mentale qui n’est pas
une raison pour ce qu’elle cause. Ainsi, dans le fait de prendre ses désirs pour
des réalités, un désir cause une croyance. Mais le jugement qu’un état de
choses est ou serait désirable n’est pas une raison de croire qu’il existe» (ibid.,
p. 298). Il est évidemment indispensable, en pareil cas, que la cause n’appa-
raisse pas comme une raison, puisque la reconnaissance du fait que la
Croyance que p ¢tait motivée uniquement ou essentiellement par le deésir de
croire que p aurait normalement pour effet de détruire la croyance. On peut
conclure de cela que: «Bien des désirs et des émotions se révelent étre irration-

51



nels s’ils sont expliqués par des causes mentales qui ne sont pas des raisons
pour eux. Le concept général s’applique également aux refus de changer. Une
personne est irrationnelle si elle n’est pas ouverte a la raison — si, lorsqu’elle
accepte une croyance ou une attitude sur la base desquelles elle devrait effec-
tuer des changements qui correspondent & un ajustement dans ses autres
croyances, désirs ou intentions, elle n’effectue pas les changements en ques-
tion. Elle a une raison qui ne cause pas ce pour quoi elle est une raison
suffisante» (ibid., p. 299). L'irrationalité peut donc provenir soit du fait que la
croyance est déterminée par une cause mentale qui n’est pas une raison, soit
du fait qu’'une raison se révele incapable d’agir comme une cause de la
croyance qu’elle justifie, probablement parce qu’elle en est empéchée par
I'intervention d’autres causes qui ne sont pas des raisons.

La difficulté qui subsiste est que, si la cause est décrite en termes neutres,
indépendamment du fait qu’il s’agit d’une croyance ou d’une autre attitude
mentale, douées d’un contenu qui fait qu’elles peuvent ou ne peuvent pas étre
en méme temps une raison de I’effet produit, autrement dit, si les causes sont
considérées simplement comme des forces qui agissent sur I’esprit, elles ne
peuvent ni engendrer ni expliquer l'irrationalité. Car, comme le dit Davidson,
«les forces aveugles sont dans la catégorie du non-rationnel, et non de I'irra-
tionnel» (ibid.). Nous nous trouvons donc en présence du dilemme suivant:
«...Nous introduisons une description mentale de la cause, qui du méme
coup fait de la cause un candidat au statut de raison. Mais nous restons
toujours en dehors du seul modéle d’explication qui s’applique au mental, car
ce modele exige que la cause soit plus qu'un candidat au statut de raison; elle
doit étre une raison, ce que dans le cas présent elle ne peut pas €tre. Pour une
explication d’un effet mental nous avons besoin d’une cause mentale qui soit
également une raison de cet effet, mais, si nous ’avons, I’effet ne peut pas étre
un cas d’irrationalité. Ou du moins c’est ce qu’il semble» (ibid., p. 299—-300).

La solution consiste & admettre que «des phénoménes mentaux peuvent
causer d’autres phénomeénes mentaux sans étre des raisons pour eux (...), et
néanmoins conserver leur caractére de mentaux, a condition que la cause et
I’effet soient isolés I'un de I’autre de fagon adéquate. Les cas évidents et clairs
sont ceux de I'interaction sociale. Mais je suggére que I'idée peut étre appli-
quée a un esprit et une personne uniques. Effectivement, si nous voulons
pouvoir expliquer d’une fagon quelconque 'irrationalité, il semble que nous
devions supposer que I’esprit peut étre partitionné en structures quasi-indé-
pendantes qui interagissent de fagons que le principe de Platon ne peut accep-
ter ou expliquer» (ibid., p. 300).

Davidson précise qu’a la différence de Freud il n’a rien a dire sur le nombre

52



ou la nature des divisions de I’esprit, leur permanence ou leur étiologie. Ce
qu’il s’agit de défendre est simplement I’idée qu'une compartimentation de
I'esprit est nécessaire pour expliquer une forme commune d’irrationalité.
Cette compartimentation n’implique pas que ce qui appartient a une division
de ’esprit ne puisse pas appartenir en méme temps a une autre. L'image n’est
pas celle de compartiments disjoints, mais plutdt celle de territoires qui se
recoupent. Pour constituer un sous-systeme de 1’espece requise, une partie de
I'esprit doit manifester un degré de consistance ou de rationalité plus grand
que celui qui est attribué au tout. L'inconsistance ou l'irrationalité qui appa-
raissent au niveau du tout sont justement expliquées par I’absence de relation
appropriée entre deux éléments qui opérent d’une fagon qui peut étre parfaite-
ment rationnelle & I'intérieur de deux sous-systémes qui sont indépendants
I'un de I'autre, que cette indépendance soit simplement temporaire ou au
contraire permanente. La partition que propose Davidson n’a donc pas
grand-chose a voir avec la métaphore traditionnelle d’un conflit entre la vertu
et la tentation ou entre la raison et la passion, dans lequel les premiers
risquent a chaque instant, par manque de vigilance ou de fermeté, d’étre
submergés par des forces irrationnelles et incontrélées. Et, pour des raisons
evidentes, elle ne suggére pas non plus une division du genre de celle que
Freud introduit entre le conscient et I'inconscient. Les désirs ou les valeurs qui
entrent en compétition dans un phénoméne comme ’akrasia ne suggerent en
eux-mémes aucune forme d’irrationalité.: «Ce qui est requis, ce sont des
éléments organisés, a 'intérieur de chacun desquels il y a un degré suffisant de
consistance, et ou un élément peut opérer sur un autre dans la modalité de la
causalité non-rationnelle» (ibid., p. 301). Pears caractérise la solution adoptée
par Davidson en disant qu’elle consiste a tracer la ligne de démarcation entre
le systéme principal et le sous-systéme d’une fagon qui refléte simplement les
interactions entre les attitudes, les désirs et les croyances d’une personne
plutot que la conscience qu’il en a: «Si, par exemple, sa croyance qu’il serait
irrationnel de céder a une fagon particuliére de prendre ses désirs pour des
réalités n’est pas intervenue dans le systéme principal et ne I’a pas empéché d’y
céder, alors cette croyance serait assignée a un sous-systéme, méme s’il en était
conscient. Lorsque la ligne de démarcation entre les deux systémes est tracée
de cette fagon, le résultat est une théorie fonctionnelle, parce que c’est la
fonction réelle de la croyance qui décide de quel coté de la ligne elle doit étre
placée. La croyance a un effet de mise en garde, et sa fonction propre est
d’intervenir et de stopper Iirrationalité, mais ce qu’elle fait réellement consiste
a se tenir a I'écart et a la laisser arriver. Cette fagcon d’assigner les éléments aux
systemes est tout a fait différente de celle de Freud. C’est comme si ’on jugeait

53



de la citoyenneté d’une personne par le pays dans lequel elle opére plutot que
par le pays dans lequel son existence a été enregistrée!”.»

Davidson estime avoir établi que les caractéristiques générales de la théorie
psychanalytique qui ont déconcerté les philosophes et pas seulement les philo-
sophes devront nécessairement se retrouver sous une forme ou sous une autre
dans n’importe quelle théorie qui se fixe pour tache d’expliquer I'irrationalité:

1) La théorie devra accepter I'idée d’une partition de I’esprit en plusieurs
structures semi-autonomes, parce que c’est seulement de cette fagon que I’on
peut «expliquer comment une pensée ou une impulsion peuvent en causer une
autre avec laquelle elles n’ont pas de relation rationnelle» (ibid.).

2) Elle devra attribuer a une ou plusieurs des subdivisions de I’esprit une
structure d’un type particulier, semblable a celle qui est requise pour expliquer
les actions ordinaires. Néanmoins I’analogie n’a pas besoin d’étre poussée
jusqu’au point ou I'on s’autoriserait a parler des parties de ’esprit comme
constituant des agents indépendants. «Bien que je parle ici, écrit Davidson,
avec Freud, de parties et d’agents, il ne semble pas y avoir quoi que ce soit qui
exige une métaphore. Les parties sont définies en termes de fonction; en
dernier ressort, dans les termes des concepts de raison et de cause. L'idée d’une
division quasi-autonome n’est pas une idée qui requiert un petit agent dans la
division; a nouveau, les concepts opératoires sont ceux de cause et de raison»
(ibid., p. 304).

- En résumé, il y a trois €éléments fondamentaux de la théorie psychanalyti-
que qui sont non seulement acceptables, mais indispensables pour expliquer
certaines formes d’irrationalité: la partition de I’esprit, I’attribution d’un degreé
important d’organisation a chacune de ces parties quasi-autonomes, et 1’exis-
tence de relations causales non-logiques entre les parties. Ces trois éléments
«expliquent et justifient la fagon dont Freud mélange les explications standard
en termes de raisons avec des interactions causales qui ressemblent davantage
a celles dont il est question dans les sciences de la nature, qui sont des
interactions dans lesquelles la raison ne joue pas son role normatif et rationali-
sant habituel» (ibid., p. 304)...

En ce qui concerne 'idée que de nombreux phénoménes mentaux qui sont
normalement accessibles a la conscience ne sont parfois ni conscients ni aisé-
ment accessibles a la conscience, Davidson précise qu’il n’en a rien dit parce
qu’il estime que «les objections pertinentes contre les états et événements
mentaux inconscients ont regu une réponse par le fait que I’on a montré que la
théorie était acceptable sans eux» (ibid.). Si maintenant nous ajoutons la

17 David Pears, Motivated Irrationality, Oxford 1984, pp. 68—69.

54



supposition de I’existence d’éléments inconscients, «la théorie ne peut qu’étre
rendue plus acceptable, c’est-a-dire, capable d’expliquer davantage» (ibid.,
p. 305). D’un co6te, par conséquent, la théorie fonctionnelle ne fait aucun
usage de la conscience dans sa fagon de tracer la ligne de démarcation entre le
systeme principal et le sous-systéme. Comme le dit Pears: «Le systéme princi-
pal, d’apres cette théorie, est constitué de tous les désirs et les croyances dans
'esprit du sujet qui interagissent les uns avec les autres de fagon rationnelle
pour produire d’autres désirs et croyances et finalement la parole et I’action.
Si 'un de ses désirs ou croyances n’interagit pas de fagon rationnelle avec
un ¢lément quelconque dans le systéme principal, il est assigné a un sous-
systeme» (op. cit., p. 83). Les désirs qui sont attribués aux sous-systémes, tels
que les congoit la théorie, peuvent parfaitement étre conscients ou, en tout
cas, préconscients. Ils seront assignés au systéme principal ou au systéme
secondaire uniquement en fonction de la réponse apportée a la question de
savoir s’ils produisent ou non leur effet rationnel normal dans le cas considéreé.
La théorie donne I'impression d’€tre en mesure d’expliquer de fagon satisfai-
sante tous les cas d’irrationalité évitable, méme si elle n’explique pas les
formes plus sérieuses d’irrationalité; mais elle le fait, comme le remarque
Pears, a un prix ¢levé, puisque cet avantage semble étre obtenu en quelque
sorte par définition: «Une limite d’un systéme est définie simplement comme
une ligne au-dela de laquelle un élément dans la psyché de la personne ne
produit pas son effet rationnel normal sur les éléments qui contrélent sa vie
quotidienne. Cette définition garantit un ajustement parfait entre la théorie
fonctionnelle des systémes et le phénoméne de l'irrationalité que le sujet a
compétence pour éviter, mais ’ennui est que cela semble priver la théorie de
tout pouvoir explicatif» (ibid., p. 84). La théorie nous dit simplement que
Iirrationalité s’est manifestée dans le systéme principal, mais elle ne nous dit
pas pourquoi. Apparemment, «rien de nouveau n’est produit et tout ce qui
semble étre offert est une redescription dramatique du phénomeéne original de
Iirrationalité» (ibid., p. 85). Effectivement, tout ce que la théorie semble faire
consiste a prendre acte du fait qu'un élément qui aurait di agir ne I’a pas fait
de la fagon normale et a exprimer cela en disant qu’il a été tenu a distance du
systéme dans lequel il aurait pu sans cela produire son effet normal. La
différence essentielle avec la théorie des systémes que propose Freud est que
celle-ci est supposée étre pour une part importante une explication de ce qui
rend possible I'irrationalité dans le systéme principal.

L’idée d’une partition de I’esprit en différents sous-systémes n’est certaine-
ment pas, dans le systéme freudien, I’élément qui a suscité le plus de perplexi-
tés et d’objections philosophiques. On pourrait aisément montrer, en effet,

55



qu’il s’agit d’une idée tout a fait familiére a la fois dans la littérature philoso-
phique traditionnelle et dans notre fagcon ordinaire de percevoir et de décrire
les phénomeénes d’irrationalité concernés. Freud pensait que ce que les philo-
sophes n’accepteraient pas n’est pas cette idée, mais plutot, en raison de leur
tendance a identifier le mental avec le conscient, la supposition que les phéno-
meénes mentaux sont pour I’essentiel inconscients et que le systéme principal
ne sait généralement qu’une toute petite partie de ce qu’il est supposé savoir.
Freud décrit de la fagon suivante la situation dans laquelle se trouvait I’étre
humain aprés les deux grandes humiliations qu’ont représenté la révolution
copernicienne et la révolution darwinienne: «L’homme, méme rabaissé exté-
rieurement, se sent souverain dans sa propre ame. Quelque part dans le noyau
de son moi il s’est créé un organe de contrdle qui surveille ses propres émo-
tions et actions, pour voir s’ils sont d’accord avec ses exigences. S’ils ne font
pas cela, ils sont impitoyablement barrés et rétractés. Sa perception interne, la
conscience, 'informe de tous les processus significatifs qui ont lieu dans le
mécanisme psychique et la volonté dirigée par ces informations exécute ce que
le moi ordonne, modifie ce qui voudrait s’accomplir spontanément. Car cette
ame n’est rien de simple, c’est plut6t une hiérarchie d’instances sur- et subor-
données, un tohu-bohu d’impulsions qui aspirent indépendamment 'une de
’autre a se réaliser, conformément a la multiplicité des pulsions et des rela-
tions au monde extérieur, dont beaucoup sont opposées 'une a I'autre et
inconciliables I'une avec I'autre. Il est indispensable pour la fonction que
I'instance supréme ait une connaissance de tout ce qui se prépare, et que sa
volonté puisse pénétrer partout pour exercer son influence. Mais le moi se sent
sur aussi bien de la complétude et de la fiabilité¢ des informations qu’égale-
ment de la viabilité de ses ordres!8.«Freud estime que les théories traditionnel-
les pechent sur ces deux points par exceés d’optimisme. Elles oublient a quel
point le moi peut étre sous-informé de ce qui se passe et également a quel
point il peut manquer de la force nécessaire pour imposer sa volonté et faire
exécuter ses ordres: «Les deux éléments sur lesquels nous avons fait la lumieére,
le fait que la vie pulsionnelle de la sexualité ne peut étre complétement domp-
tée et le fait que les processus mentaux sont en soi inconscients et ne sont
accessibles au moi et soumis a lui que par I'intermédiaire d’une perception
incompléte et qui n’est pas fiable, reviennent a ’affirmation que le moi n’est
pas maitre dans sa propre maison. Ils représentent a eux deux la troisieme

18 Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse (1917), in: Darstellungen der Psychoanalyse, Franc-
fort 1969, p. 135.

56



humiliation de I'amour-propre, que j’aimerais appeler ’humiliation psycholo-
gique» (ibid., p. 137—-138).

Une théorie comme celle de Davidson est naturellement muette sur cet
aspect du probleme. Comme elle ne s’occupe pas des cas extrémes ni, bien
entendu, des cas pathologiques d’irrationalité, elle n’a pas a se prononcer sur
’état de sous-information et de faiblesse dont pourrait souffrir en permanence
le moi par rapport a ce qui se passe a d’autres endroits dans le psychisme. Elle
ne s’intéresse pas aux causes permanentes de I'irrationalité ni méme, comme
on I'a vu, 4 ses causes tout court. En ajoutant a la théorie fonctionnelle
I’éléement spécifiquement freudien que représente la distinction du conscient et
de I'inconscient, on peut espérer augmenter considérablement son pouvoir
explicatif. Lorsque nous essayons d’expliquer comment une croyance irra-
tionnelle a pu étre formée, une réponse possible et naturelle est qu'une per-
sonne qui croirait consciemment que la croyance qu’elle est en train de former
est irrationnelle serait vraisemblablement empéchée de la former, alors que si
la croyance concernée ou la croyance qu’elle est irrationnelle sont inconscien-
tes, la croyance irrationnelle peut se former librement. Si le désir que p soit
vrai constitue la raison essentielle de croire que p, alors qu’il ne peut étre une
raison de la vérité de p, il est essentiel qu’il agisse comme une cause, et non
comme une raison, puisque la croyance serait automatiquement condamnée
comme irrationnelle par la reconnaissance du fait qu’elle est motivée essentiel-
lement par ce genre de raison. En parlant de «raison inconsciente», nous
prenons acte du fait que le désir a détermin¢ la croyance comme peut le faire
une raison et d’une fagon qui était rationnelle pour un systéme qui accepte des
raisons de cet ordre, mais n’a pu le faire qu'a la condition d’étre isolé du
systéme pour lequel le désir n’est pas une raison appropriée de la croyance. Si
le premier systéme a comme particularité d’étre soustrait a tout contact direct
avec la réalité et par conséquent indifférent a la question de la vérité et de la
fausseté objectives des croyances qu’il est amené a former, il agit de fagon
parfaitement rationnelle en utilisant la désirabilité de I’état de choses repré-
senté par p comme une raison de croire que p. Mais pour que la croyance
puisse devenir consciente, il faut que le sujet n’ait pas connaissance du fait
quelle a été motivée principalement par le désir, ce qui implique que ’exis-
tence du désir ou, si le désir est conscient, la maniere dont il est intervenu pour
susciter la croyance restent ignorés de lui. Comme le note Pears, le sous-
systéme, pour pouvoir appliquer ses stratégies sans perdre sa rationalité
interne doit, bien entendu, disposer de I'information nécessaire pour manipu-
ler le systéme principal, qui constitue, en fait, son environnement: «L’environ-
nement qu’il a & dominer n’est pas le monde extérieur, mais uniquement le

57



systeme principal» (op. cit., p. 105). Cela signifie qu’il y a une asymétrie
importante dans la fagon dont 'information passe du systéme principal au
sous-systéme et du sous-systéme au systéme principal. Le sous-systéme désire
que le systéme principal adopte une certaine croyance, qui est irrationnelle, et
sait d’une certaine fagon qu’il ne le fera qu’a la condition de ne pas pouvoir
former en méme temps la croyance que son adoption a été déterminée essen-
tiellement par le désir lui-méme (ou peut-étre, ce qui aurait le méme effet, la
croyance qu’il serait irrationnel d’adopter une croyance formée de cette
fagon). Il agit donc de fagon parfaitement rationnelle en empéchant la forma-
tion de la deuxiéme croyance.

La théorie de Davidson n’a pas a se préoccuper des problemes difficiles et
maintes fois discutés que pose ce genre de situation, puisqu’elle se borne,
comme nous I’avons vu, a enregistrer simplement le fait qu'un ¢élément qui
aurait da empécher la formation de la croyance, s’il avait agi normalement, ne
I’a pas fait dans le cas concerné. La théorie explique certaines formes d’irratio-
nalité en s’appuyant essentiellement sur le fait qu’une croyance peut étre
déterminée par une cause (le désir) qui rationalise (en un certain sens) ’adop-
tion de la croyance sans avoir besoin pour cela de rationaliser la croyance elle-
méme. Le désir est donc une raison qui en méme temps n’en est pas une,
puisque I'adoption de la croyance ne pourrait €tre justifiée, aux yeux du
systeme principal, que par une raison qui est capable en méme temps de
justifier la croyance. Comme il n’est pas une raison de la vérité de la croyance,
son action ne peut étre reconnue, au moment ou elle I’est, par le systéme
principal que comme ayant été celle d’une simple cause. Un élément essentiel
de la théorie est que des événements mentaux peuvent causer d’autres événe-
ments mentaux sans étre des raisons pour eux. C’est ce qui arrive fréquem-
ment, sans entrainer pour autant une forme quelconque de paradoxe ou
d’irrationalité, lorsque la cause et I'effet ont lieu dans des esprits différents. Et
ce que Davidson propose est d’expliquer de la méme fagon la maniére dont
des événements mentaux peuvent en causer d’autres a I'intérieur d’un seul et
méme esprit sans étre des raisons pour eux: il suffit pour cela que, dans ce cas-
la également, I’événement qui constitue la cause et celui qui en est I’effet, bien
qu’ayant lieu dans le méme sujet, soient séparés de la fagon qui convient. Mais
nous pouvons remarquer que, dissocié ou non de son effet de la fagon qui est
suggérée par la théorie de Davidson, le désir n’est, de toute maniére et pour
des raisons intrinséques, pas le genre de cause susceptible de constituer en
méme temps une raison pour la croyance qu’il engendre. Il n’est donc pas
nécessaire d’accepter I'idée d’une partition de I’esprit qui isole les causes de
leurs effets pour comprendre que des événements décrits en termes mentaux et

58



pourvus d’'un contenu intentionnel puissent €tre des causes, et non des rai-
sons, d’autres événements mentaux qu’ils produisent. Cela revient simplement
a constater que, comme le faisait remarquer Frege, la croyance n’a pas seule-
ment des raisons, mais également des causes et, parmi elles, des causes qui ne
sont pas simplement physiques ou neurophysiologiques, mais bel et bien
mentales. La théorie de Davidson repose entierement sur deux idées fonda-
mentales, dont la premiére est que les raisons peuvent étre des causes d’une
certaine sorte, et la deuxiéme que toutes les causes mentales ne sont pas des
raisons et qu'un méme événement mental peut avoir a la fois des effets dont il
constitue une raison (une cause rationnelle) et des effets dont il est une cause
tout court. La théorie ne fait donc rien pour diminuer I'importance de la
distinction qui doit étre faite entre les raisons et les causes, puisqu’elle s’ap-
puie, au contraire, sur le fait que «de nombreux exemples d’irrationalité de
’espece la plus ordinaire peuvent étre caracterisés par le fait qu’il y a une
cause mentale qui n’est pas une raison» (Paradoxes of Irrationality, p. 298).
Mais Davidson estime en outre, comme on I’a vu, qu’une théorie qui accepte
I'idée d’une division de I’esprit en différentes parties semi-autonomes, 1’exis-
tence d’un degré de cohérence et d’organisation élevé a 'intérieur de chacune
de ces parties et celle de relations causales non logiques entre les parties, non
seulement explique, mais également justifie le mélange freudien des explica-
tions causales avec des explications données en termes de raisons. Or 1’objec-
tion de Wittgenstein et des critiques qui se sont inspirés de lui ne consiste
certainement pas a reprocher a Freud d’avoir construit un mode¢le «mixte» des
actions de ’esprit, qui postule a la fois des relations de causalité brute et des
relations de causalité rationnelle entre des éléments mentaux. Car c’est, de
toute évidence, une nécessité a laquelle aucune théorie de I’esprit ne peut
prétendre se soustraire. Le point crucial est de savoir si Freud a ou non
commis la faute qui consiste a prétendre découvrir des causes par une métho-
de qui est en réalité appropriée uniquement a la recherche de raisons, c’est-a-
dire si, apres avoir admis que les raisons peuvent étre des causes, nous devons
également admettre que, lorsque les causes sont des raisons, I’explication par
des raisons apparait comme une explication causale qui procéde simplement
d’une fagon différente et, en fait, complétement différente de ce qui se passe
lorsque la relation concernée est la relation de causalité ordinaire. Sur cette
question-la, la théorie de Davidson n’apporte, me semble-t-il, aucun élément
réellement nouveau et ne peut étre considérée comme une réponse appropriée
aux réticences et aux perplexités de ceux qui, comme Wittgenstein, sont en-
clins a considérer le mélange anodin dont parle Davidson comme étant en
réalité, du point de vue philosophique, un «abominable gachis».

59



	La "causalité" des raisons

