Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 51 (1992)
Nachruf: Fernand Brunner (1920-1991)
Autor: Gagnebin, Charles

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

In Memoriam

Studia Philosophica 51/92

Fernand Brunner (1920—1991 )

Historien de la philosophie et métaphysicien

Dans sa bienveillance, le comité de la Société suisse de philosophie me prie
d’évoquer le trajet intellectuel que Fernand Brunner a parcouru. Je le fais trés
volontiers, animé par une reconnaissance envers lui, inséparable de I’amitié
qui nous a unis dés novembre 1939 jusqu’a sa mort survenue sans agonie, le
le novembre 1991, a Cortaillod (NE).

Trois traits de la personne de F. Brunner ont fait de lui un découvreur,
I’acuité de son intelligence, ’audace et un désir inextinguible de savoir. Il faut
y joindre un sens du travail intellectuel précocement acquis et si fort qu’il s’y
est consacré comme a une vocation a laquelle il a subordonné toutes ses autres
activités. C’est a Lausanne qu’il est né le 8 octobre 1920 dans une famille
pratiquant le protestantisme avec autant de conviction que d’esprit de liberté.
Ses ascendants ont été des hommes d’action en sorte qu’il a di frayer lui-
meéme sa voie dans le large éventail des études, puis de la recherche. S’il lui a
fallu prendre ses distances a 1’égard de sa famille dont la tournure d’esprit
pragmatique ne répondait pas a ses aspirations, il ne s’en est pas écarté
longtemps, resserrant assez vite les liens de famille auxquels il tenait beau-
coup, allant jusqu’a souhaiter étre enseveli a Lausanne dans la tombe ou
reposent ses parents.

Ses études, il les a faites d’abord a I’«Ecole nouvelle» de Lausanne ou son
professeur de grec a éveillé en lui une prédilection pour les poétes tragiques
Eschyle, Sophocle, Euripide. A 'université, c’est René Bray, professeur de
littérature frangaise, qui I'a formé a la méthode historico-critique de ’analyse
des textes. Le philosophe Henri-Louis Miéville, chercheur inlassable devenu
fichtéen, a donné des cours sur les Ennéades de Plotin et la phénoménologie de
Husserl qui I'ont amené a entrer dans ces deux philosophies. Ce qui caracté-
rise ses études universitaires (1939-1942), c’est la vive tension intérieure qu’il
a éprouvée entre son enthousiasme pour les lettres suscité par les tragiques
grecs et cinq poétes frangais — Baudelaire, Rimbaud, Mallarme, Claudel et
Valéry — d’une part et, de ’autre, son intérét pour la philosophie. L'attrait de

7



la vérité devait I’emporter a la suite de trois expériences décisives. La pre-
miere, inscrite en lui dés sa jeunesse, apparait avec 'inquiétude humaine,
I'incitant a poser la question fondamentale et lancinante: quel est le sens de la
vie humaine et de la mienne en particulier? Ce fut ensuite, en cours d’études, la
lecture du Phédon de Platon: comment est-il possible qu'un philosophe de-
mande que notre dme se livre en pleine vie a «un exercice de la mort» (Phédon,
81 a) et qu’en cela se résume I’activité de philosopher? Conjointement: com-
ment soutenir la perspective de 'immortalité de I’dme et de la réalité des Idées
dont «la forme est une en soi et par soi» (78 d)? Dans le méme texte, F. Brun-
ner est frappé par la critique platonicienne de la «misologie» (89 d) qui le
vaccine pour toujours contre I’aversion envers la raison ou méme son abdica-
tion. (N’en concluons pas qu’il adhére au rationalisme.) Son attachement au
Phédon se maintient, puisqu’en 1986 il choisit, pour répondre a I'invitation de
Pierre Hadot de faire une legon au Collége de France, d’expliquer le dernier
argument de ce dialogue en faveur de 'immortalité de ’ame. Le troisiéme
événement qui 'invite a pencher pour la philosophie, est sa rencontre person-
nelle avec Arnold Reymond dont il suit le cours d’introduction aux problémes
philosophiques. Ce maitre, spécialiste de la logique et de I’épistémologie,
librement inspiré par Descartes, savait entretenir I’'accord entre I’irremplaga-
ble progrés des sciences et la spécificité irréductible de la philosophie autant
que de la religion. Il a donc confirmé F. Brunner dans les orientations princi-
pales que celui-ci avait conquises par lui-méme. Quand a I'automne 1942 il
obtient sa licence és lettres rehaussée par I’attribution du «Prix Folloppe», il
est décidé a se concentrer sur la philosophie; il s’y voue avec un élan de son
intelligence qui entend pousser ses ressources le plus loin qu’il lui est possible
sans ignorer qu’elle a des limites. A ce moment-1a, il est déja entré en contact
avec le sculpteur Franz Simecek dont I’oeuvre a remis en évidence la significa-
tion symbolique des formes sensibles et dont le rayonnement I’a marqué de
son empreinte. D’autres amis l'initient a la tradition d’un ésotérisme d’aprés
lequel une révélation divine primordiale se trouve a la source des religions
existantes; encore faut-il que le discernement personnel la reconnaisse. Sans
abandonner I'instance de la raison, F. Brunner rompt dés lors aussi bien avec
le rationalisme expérimental inhérent aux sciences qu’avec l'irrationalisme
diffus dans plusieurs expressions de la foi protestante et dans la psychanalyse
de Freud. S’il aborde celle-ci de pres par les textes et a I’aide des travaux de
Roland Dalbiez (1936), il se tiendra en fin de compte a I’écart de la doctrine
freudienne. Peu de temps aprés sa licence, il prend I'initiative d’étudier Leib-
niz, d’abord dans un recueil d’«oeuvres choisies» par Lucy Prenant (1940) ou
le Discours de métaphysique de 1686 occupe la place centrale d’une premiére

8



synthese avant la Monadologie de 1714, puis surtout dans les sept tomes edités
par C.-J. Gerhardt, Die philosophischen Schriften de G.W. Leibniz.

Sur proposition de René¢ Bray, F. Brunner bénéficie immédiatement apres
la guerre d’une bourse d’études du gouvernement frangais et séjourne a Paris
de 1945 a 1948 comme candidat au doctorat és lettres. Il soutient ses deux
théses en Sorbonne le 19 mai 1951. Entre-temps, il est devenu directeur de la
Fondation suisse de la Cité universitaire de Paris (1949—-1954).

La thése principale sur Leibniz a pour objet de déterminer dans un souci
d’exactitude la plus fidéle possible aux textes illustrant ’histoire de la philoso-
phie occidentale, «la signification historique» de la position leibnizienne. Ad-
mettant avec Leibniz que toute philosophie est un point de vue sur 'univers,
F. Brunner distingue deux orientations principales: la premiére est trés expli-
citement représentée par Platon. Face au changement sempiternel du monde
sensible, I'auteur du Cratyle se tourne vers la permanence et I'identité des
Idées-formes au-dessus desquelles réside I'immuable Bien divin (cf. Rép., VI,
509 b). Au contraire, Kant estime que «toute connaissance des choses tirées
uniquement de ’entendement pur ou de la raison pure, n’est qu’illusion; il n’y
a de vérité que dans I'expérience». Parmi la multitude des points de vue deux
perspectives primordiales se dessinent: I'une remonte a I’Etre véritable et tente
de situer le monde a partir de son origine premiére: elle prévaut sous des
modalités diverses, a I’exception des atomistes, au cours de Ihistoire de la
pensée grecque, puis patristique et médiévale. L’autre direction issue de Gali-
lée et de Descartes, préfigurée déja dans le nominalisme médiéval, tend a
prédominer a partir du X VIIle siécle et progresse dans le champ de la connais-
sance expérimentale du monde. Kant se situe au tournant de ces deux grandes
avenues. Et Leibniz? En un puissant effort de synthése, il procéde a une
conciliation de thémes «anciens» (tirés des ensembles doctrinaux platonicien,
aristotélicien, augustinien, thomiste, scotiste) et de thémes «modernes» accré-
dités par Galilée et Descartes. Cet équilibre savant apparait 4 F. Brunner dans
huit points de doctrine; ainsi celui de la possibilité: Leibniz soutient en méme
temps que dans I'infinité de son entendement Dieu connait les essences et les
existences comme possibles avant de les rendre reelles; et que leur possibilité se
définit aussi par I’expérience humaine capable de conclure a leur existence en
ce monde au moyen, par exemple, d’instruments optiques (microscope, téle-
scope). Un autre point se présente avec la vision du sensible comme étant de
Iintelligible a I’état confus. (Il y a la un rationalisme.) La méme harmonie,
F. Brunner la repére encore dans d’autres théories leibniziennes sur «le choix
de Dieu», la matiére et le corps, I’espace et le temps, le phénomene, la sub-
stance, la raison et la foi chrétienne. Il en tire la conclusion que le systéme

9



leibnizien réunit effectivement les sciences modernes (secondes) et la science
de Dieu (premiere) en une harmonie nouvelle dont la réussite de fait reste
pourtant momentanée. Le rationalisme qui I'envahit, plus soucieux de dé-
monstration que d’élévation spirituelle donnant le premier rang a I’Etre pre-
mier, I’éloigne de la philosophia perennis que pourtant Leibniz estime renouve-
ler.

La these complémentaire est une traduction du livre III de la Source de vie
d’Ibn Gabirol, philosophe juif espagnol du Xle siécle se rattachant au néopla-
tonisme: il admet que les Idées-formes résident en Dieu comme les raisons par
lesquelles le Créateur suscite les étres du monde a I’existence. I1 médite jusqu’a
envisager I’existence de substances simples ou spirituelles intermédiaires entre
Dieu et les corps. Son originalité consiste a placer en Dieu en méme temps
qu’une «forme» universelle une «maticre» universelle a laquelle il donne sou-
vent la primauté.

La triple exigence de véracité historique, de cohérence rationnelle et d’éle-
vation métaphysique conduit F. Brunner a rechercher le dialogue avec plu-
sieurs philosophes parisiens parmi lesquels il importe de nommer René Le
Senne (dont il est devenu un intime), Jean Nabert, Léon Robin, Emile Bréhier,
Etienne Gilson, Henri Gouhier, Maurice de Gandillac, Georges Vajda, Vladi-
mir Lossky, Paul Demiéville et surtout Martial Gueroult dont il appréciait la
vigueur intellectuelle; par la suite, il a entretenu avec lui des relations trés
amicales. Il met ainsi ses propres positions a I’épreuve de la discussion, celles-
la méme qu’il développe dans Science et réalité (1954).

Ce livre d’une clairvoyante intrépidité procéde a une réhabilitation de la
métaphysique «ancienne» (platonicienne, néoplatonicienne, puis médiévale)
et confronte celle-ci aux sciences modernes ainsi qu’a la phénoménologie
husserlienne telles qu’elles sont généralement comprises. Il explicite plusieurs
présupposés des sciences de la nature, en particulier la mathématisation de
I’espace et du temps et la réduction de la matiére a une énergie mesurable ou
dominent le contrdle et la vérification. Il ne récuse ni la recherche scientifique
ni ses résultats, mais les conceptions des sciences qui entendent se passer de
I’enracinement premier en Dieu, seule vérité absolue. Puisque '’homme ne
saurait se dispenser de recourir a I’absolu, mieux vaut reconnaitre, du point de
vue d’une pensée soucieuse de vérité, I’Absolu de Dieu plutét que d’absoluti-
ser un terme relatif au monde ou aux hommes. Disons seulement ici que cet
ouvrage audacieux a regu un accueil favorable auprés d’un public attentif,
mais qu’on peut déplorer les mésinterprétations qu’une lecture probablement
trop hative a suscitées, méme chez d’éminents penseurs.

De 1954 a 1985, F. Brunner enseigne I’histoire de la philosophie a I’'Univer-

10



site de Neuchatel. A cette chaire s’ajoutera dés 1956 une charge de cours en
langue frangaise a 'Université de Berne. Scrutant «le conflit des tendances
platoniciennes et aristotéliciennes au Moyen Age» dans sa legon inaugurale, il
explique les oppositions entre ces deux philosophies que les penseurs chrétiens
intégrent a leurs doctrines, par les deux points de vue différents de leurs
initiateurs: Platon cherche /a cause des étres de ce monde dans un ordre
-supérieur de réalité, I'intelligible, tandis que Aristote analyse la structure des
étres naturels tels qu’il les observe dans leur devenir (acte et puissance). Ces
deux philosophes s’opposent tout en appartenant par leur intellectualisme a
une méme famille d’esprits. Quant a saint Thomas d’ Aquin, il réalise un autre
projet, celui de superposer le créationisme judéo-chrétien (la création du
monde par Dieu) a I’hylémorphisme aristotélicien (’acte de la forme organi-
sant la matiere). Cette lecon inaugure non seulement ’enseignement universi-
taire de F. Brunner, mais encore une des pratiques qu’il cultivera avec prédi-
lection, la philosophie comparée. Elle s’appliquera entre autres a «la critique
d’Ibn Gabirol par saint Thomas d’Aquin» (1965), a «Proclus et ’advaita: une
comparaison» (1975), puis 4 «une comparaison entre le néoplatonisme et le
vigishtadvaita» (1979), enfin entre «Maitre Eckhart et Avicébron» (Ibn Gabi-
rol) (1991). En 1969, il publie un choix de textes de Maitre Eckhart traduits
pour la premiére fois du latin en frangais; il les introduit par une analyse sobre
et trés décantée qui nous instruit aussi sur I’essentiel de ses propres intéréts
intellectuels et spirituels. Car Maitre Eckhart va si loin que «sa doctrine de
’absoluité divine permet de le rapprocher de I’ésotérisme musulman ou juif,
du bouddhisme, du védanta non dualiste, du taoisme. Cependant, ses voies
d’approche demeurent chrétiennes, son Dieu est celui de la grace chrétienne,
sa mystique est trinitaire et saint Augustin est sa source principale». Ainsi,
loin de s’installer dans une seule doctrine bien déterminée a partir de laquelle
il serait tenté de dogmatiser, F. Brunner poursuit sa confrontation de points
de vue différents en une recherche du meilleur d’entre eux, le plus approchant
de la Réalité divine dont la transcendance créatrice assure I’inspiration imma-
nente aux hommes. Dans cette persuasion et pour y répondre, il effectue une
synergie de tous les pouvoirs de I’ame (raison, intuition de la foi, affectivite,
volonté) qui s’emploie, entre autres, a surmonter les attitudes hostiles a
I'union des dispositions rationnelles et religieuses de I’homme. Il voudrait
rétablir aussi, si possible, les sciences actuelles dans une perspective plus
générale qu’elles, capable de les fonder sur le Principe premier sans les priver
de leur propre efficacité. Il a donc conscience d’une tension intérieure qui
I'aiguillonne: faut-il étudier une doctrine philosophique selon I’historiciteé de
sa vraie pensée ou dans I’éternité de sa pensée vraie? Comment rendre justice

11



aux sciences en évolution tout en relevant I'insuffisance de leur fondement
actuel? De toute manicre, il sait que les réflexions les plus poussées ne font que
renvoyer a la Réalité qui les dépasse toutes par son irréductible transcendance.
I1 lui importe cependant de se laisser pénétrer et transformer par elle: elle n’est
pas «extérieure» 4 nous, mais «plus intime & moi-méme que moi» tout en
demeurant «supérieure a la cime de mon dme» (saint Augustin). Or I'explicita-
tion de la connaissance de I’Etre a la fois le plus transcendant et le plus
immanent aux hommes s’est développée plus fortement chez les Anciens et les
Médiévaux que chez les Modernes.

Il se trouve qu’ainsi F. Brunner est le premier en date en Suisse romande
protestante a s’€tre spécialisé dans I’étude du Moyen Age latin, juif et arabe;
qu’il est I'un de ceux — peu nombreux — a pratiquer une méthode de philoso-
phie comparée qui s’étend non seulement a I’Occident et a I’Orient (a 1’Inde
surtout), mais qui les confronte de prés en consultant les textes. Pour 1’étude
d’ceuvres indiennes, il s’est initi€ au sanskrit et cet intérét-la s’est trouveé
renforcé par la présence de sa femme, mathématicienne devenue indianiste. Il
a donc accéde au deétail de plusieurs théories de 1'Inde, épistémologiques et
logiques autant que métaphysiques. Il en résulta quelques publications dont
'une sur «La logique selon /'advaita».

S’il a ranimé par sa percée intellectuelle des doctrines que bon nombre de
penseurs contemporains respectent pourvu qu’elles restent ensevelies dans un
passé a jamais révolu, il n’a pas négligé les philosophies caractéristiques des
Temps modernes. Se partageant leur étude avec son collégue Philippe Muller,
il a mis a son programme universitaire, pour le XXe siécle par exemple, Henri
Bergson, Teilhard de Chardin, Arnold Reymond, Jean Nabert, René¢ Le
Senne, Louis Lavelle, Gabriel Marcel, Martial Gueroult, H.—G. Gadamer,
Simone Weil, Paul Ricoeur, Pierre Thévenaz, A.—J. Ayer, J.—L. Austin, Jac-
ques Derrida et Gilles Deleuze.

Conscient des risques auxquels s’expose un métaphysicien au long de sa
recherche, F. Brunner a pris des précautions de méthode en observant avec
rigueur la rationalité, en s’informant avec une précision soucieuse d’exacti-
tude, en mettant son point de vue a I’épreuve du dialogue avec d’autres
philosophes. Désireux donc d’entretenir un contact fréquent avec des hom-
mes de notre temps et avec leurs pensées, il a discuté avec des collégues et des
étudiants lors de cours et de conférences qu’il a donnés a Fribourg, Lausanne
et Genéve; a Tours, Poitiers et Paris; a Louvain, Montréal et Madras, ailleurs
encore. Il a eu de nombreux échanges avec ses amis, en particulier avec J.-
Claude Piguet, André de Muralt et, la veille méme de sa mort, avec Jules
Vuillemin dont il suivait 'enseignement a I’Université de Neuchatel.

12



I1 a participé aux réunions de la Société suisse de philosophie et il en a été le
président de 1961 a 1963; aux congrés organisés par la Société romande de
philosophie qu’il a présidée de 1966 a 1969; a ceux de I’Association des
Sociétés de philosophie de langue frangaise a la téte de laquelle il a siégé de
1970 a 1980, sans parler de son affiliation a I’Institut international de philoso-
phie ni de ses voyages et séjours a 1’étranger, surtout en Inde.

Si de bons esprits ont vu en lui avant tout un «érudit» ou un «conservateur»
ou encore un «visionnaire», eh bien! pour cette fois-1a ils se sont trompés. Il
n’a cessé d’étre un méditatif et un travailleur assidu. Dans son respect pour
toutes les philosophies qu’il avait a interpréter, il se comparait volontiers au
musicien exécutant dont la mission consiste a bien actualiser de géniales
partitions, a les rendre présentes a son auditoire en servant leur compréhen-
sion.

De I'idée que chaque philosophie apporte un point de vue original sur
'univers, F. Brunner passe aisément a I’acceptation du pluralisme. Il n’aban-
donne pas cependant 'unicité du vrai qui est inépuisable. I ne verse pas non
plus dans le scepticisme. Car les raisons contraires et méme contradictoires ne
sont pas toutes équivalentes; il y en a de meilleures que d’autres et lui-méme a
trouvé dans le néoplatonisme les meilleures qui soient par leur proximité au
vrai. En vertu de ses exigences propres, I’histoire de la philosophie est pour lui
une des écoles de tolérance parmi les plus efficaces. Or, la tolérance est essen-
tielle aujourd’hui, en un temps ou les hommes s’entre-déchirent dans un dé-
chainement de violence que provoquent des esprits partisans aussi despoti-
ques qu’égoistes. Ainsi, dans I'irénisme qu’il a conquis, F. Brunner n’a cessé
d’étre plus qu’un transmetteur de culture, un authentique représentant — avec
Ioriginalité de sa réflexion agissante — de la philosophia perennis.

Charles Gagnebin

13



	Fernand Brunner (1920-1991)

