
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Reconstruction ficitve et signification formelle : a propos du livre de
Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein

Autor: Hess, Gerald

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stildia Philosophica 50/91

GERALD HESS

Reconstruction fictive et signification formelle

A propos du livre de Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein*

Il aura fallu quelques décennies pour voir surgir des tentatives propres à rétablir à sa juste
place cette figure philosophique, marginale et radicale qu'est Wittgenstein. Dans cette

perspective, saluons l'ouvrage de D. Nicolet, intitulé Lire Willgenslein, dont le sous-titre n'est

pas moins révélateur de la démarche de l'auteur: études pour une reconstruction fictive. Pour

qui s'intéresse aux paysages étranges et déroutants que Wittgenstein cherche à dépeindre, le

travail de Nicolet est assurément un guide précieux.
L'oeuvre de Wittgenstein apparaît d'emblée d'accès difficile. Et cela à plus d'un titre.

D'abord, ce Viennois d'origine n'a guère publié de son vivant. Trois textes en tout et pour
tout: le Tractalus logico-philosophicus (1922), un article sur la forme logique (1929) et un
dictionnaire à usage scolaire, ouvrage qui n'a en soi rien de philosophique. Subsiste la somme
considérable d'inédits - réflexions éparses - qui jalonnent une vie de l'esprit à la fois riche,
puissante et tourmentée. Le terme de cet engagement intellectuel culmine avec les Investigations

philosophiques, texte inachevé, paru peu de temps après la mort de Wittgenstein, en 1953.

Ensuite, sous la surface des textes inaboutis se dissimule la complexité des deux oeuvres les

plus achevées, à savoir le Tractatus et les Investigations. Complexité quant aux liens entre l'un
et l'autre texte; complexité aussi d'ordre formel et matériel. Le premier ouvrage déroute par le

caractère lapidaire, dépouillé et souvent obscur des propositions. A la suite apparemment
discontinue d'aphorismes se superpose une notation numérique dont le déchiffrement semble
essentiel pour une juste compréhension du sens de l'ouvrage et de sa portée. La lecture des

Investigations nous met en face d'un texte éclaté, parsemé de mille voix qui se répondent dans
les nombreuses digressions de la pensée - geste visant à dépasser le miroir réfléchissant du
langage. De manière analogue au Tractatus, cette écriture dispersée est indissociable du
contenu philosophique de l'ouvrage.

Dès lors, le problème que pose l'interprétation de Wittgenstein est essentiellement celui de

sa lecture. Ce n'est pas le moindre des mérites de l'ouvrage de Nicolet d'avoir saisi l'importance

et l'enjeu de cette difficulté, d'avoir surtout ébauché une solution respectueuse de la

prose wittgensteinienne. Dans la suite de cet exposé, je me propose d'une part de montrer
dans quelle mesure Nicolet thématise conceptuellemcnl le problème de l'écriture chez

Wittgenstein. Nous verrons que la solution qu'il y apporte réside dans une approchefictionnelle de

l'oeuvre. D'autre part, je souhaite dégager les diverses voies que l'auteur choisit dans sa

reconstruction fictive. Il s'agira alors de relever surtout l'application, la mise en oeuvre du

respect du caractère formel des textes de Wittgenstein.

* D. Nicolet: Lire Wittgenstein. Eludes pour une construction fictive, Paris: Aubier, 1989,

235



Vers une interprétation fictionnelle de Wittgenstein

Si la forme de toute oeuvre philosophique véritable dépend de son contenu, ce dernier
inversément manifeste quelque chose de celle-là. Qu'en est-il de Wittgenstein? - Cet auteur
affirme l'immanence du sens au signe. Autrement dit, «... le lien du signifié et du signifiant
est établi dans le langage, de manière interne - et non d'un point de vue externe, arbitraire,
dont la philosophie pourrait s'emparer - lien immanent qu'aucune coupure philosophique ne

peut interrompre, parce qu'elles le présupposent toutes» (p. 19). Cette pensée est déjà
présente dans le Tractatus et résulte du concept de forme logique et de son caractère sui generis.
Elle apparaît ensuite dans les Investigations entre autres dans les idées de jeux de langage et de

signification comme usage du mot. Ces concepts témoignent, selon Nicolet, des deux attitudes

que Wittgenstein adopte tour à tour relativement à la thèse de la préséance de la gramma-
ticalité du langage sur sa dimension logique. Dans le Tractatus, «... le niveau prélogique du
sens représentera pour la logique un ensemble de contraintes, obstacles ou limites à l'expression

de la pensée, que celle-ci maîtrisera ensuite à l'aide de ses instruments universels et

univoques» (p. 12). Dans les Investigations en revanche, «... la signification, et donc le

langage comme tel, constituera un niveau de sens autonome et irréductible à la logique, qui
devient elle-même une construction particulière sur ce sol plus originaire» (p. 13).

Quoi qu'il en soit, toute la difficulté consiste, pour Wittgenstein, à exhiber la relation
interne qui unit le signe à son signifié. Car celle-ci ne peut faire l'objet d'une investigation
théorique. Elle n'est pas une chose du monde dont on peut asserter qu'elle possède telle ou
telle propriété. Le seul chemin possible reste celui de renonciation dans la parole ou l'écriture:
c'est par le dire que Wittgenstein tente de montrer le lien du langage avec la réalité et la vie.
Dans son premier livre, Wittgenstein conçoit cette forme du langage comme un a priori
logique et universel. Dans les Investigations, «le rapport vivant du signe au monde ne peut être

problématisé désormais que de manière indirecte, par une investigation sur les modes concrets
et irréductiblement divers dont les termes du langage signifient, et non plus par une <théorie

de la signification)» (p. 23).
On comprend par la suite les problèmes auxquels se trouve confronté le lecteur de Wittgenstein.

La monstration propre aux textes de ce philosophe interdit autant «l'interprétation de

la pensée de Wittgenstein dans les termes d'une autre philosophie» que «la reprise orthodoxe
ou hérétique de cette pensée» (p. II). La première tentative ne rend tout simplement pas
compte de ce que Wittgenstein a pensé. Et la seconde transpose nécessairement les réflexions
du philosophe en énoncés théoriques à propos de tel ou tel objet. Or, nous l'avons vu, ce

procédé va à l'cncontre de la pensée de Wittgenstein, qui ne reconnaît pas la possibilité d'une
théorie philosophique. Il existe toutefois une troisième solution: la reconstruction interne, celle

dont le point de départ se situe dans le texte même. Mais alors la tentation est grande de

projeter par excès de zèle en quelque sorte le schème choisi pour la reconstruction. De sorte

que le lecteur en vient inévitablement à dénaturer l'espace de l'écriture au sein duquel la

pensée philosophique prend forme. Peut-il échapper à cet abus du texte wittgensteinien? -
Oui, selon Nicolet, à condition d'assumer «le caractère fictionnel de la reconstruction» (p.

VIII). C'est eu égard aux significations formelles de l'oeuvre de Wittgenstein que Nicolet
espère accéder «... à l'intelligibilité d'un discours qui, interrogeant la parole humaine sur sa

possibilité la plus radicale, met aussi en question sa propre possibilité» (p. IX).
La considération pour l'écriture de Wittgenstein me semble prendre deux formes

complémentaires chez Nicolet: l'une explicite, du style de Tractatus et des Investigations', l'autre
implicite, qui transparaît tout au long de son cheminement vers le contenu philosophique de

l'oeuvre. Je m'attarderai à suivre d'abord succintement la première ligne.
Nicolet formule le principe général de son analyse comme suit: «... nous plaçons le

236



discours wittgensteinien dans la perspective de son énonciation - de ses contraintes, de ses

interdits - demandant à celle-ci de nous éclairer sur le sens de ce qui est énoncé» (p. 48).
Ainsi donc le style de Wittgenstein, selon Nicolel, n'est pas seulement un effet de surface. Il

est plutôt de l'ordre de la réflexion, s'enracine dans les profondeurs de la pensée. Mais quelle
est la portée de ce principe? - Pour Nicolet le texte doit être envisagé «comme texte» (p. 44). Il
en surgit alors des significations diverses suivant par exemple le caractère fragmentaire des

Investigations, son art de la juxtaposition, son emploi des métaphores ou la fictionnalité des

locuteurs (pour le Tractatus, cf. pp. 53-56).
S'agissant de la forme dispersée, disséminée, Nicolet écrit: «... la loi énonciative des

Investigations est celle de la Dichtung, de la composition poétique ou musicale opposée à la

construction théorique. Cela signifie non seulement que la syntaxe est une libre création, mais

encore qu'elle est fondée sur le refus - mieux, qu'elle est le refus en acte de tout encadrement
de son écriture par une systématique plus générale» (p. 61

De même l'antischématisme dont parle Nicolet est conforme à la diversité des usages de la

langue, aux multiples façons pour le langage de signifier, à l'impossibilité de concevoir un
moule rigide de la signification. Car dans ce dernier cas on substituerait à l'immanence du
signe une relation externe entre ce dernier et le signifié (pp. 29 à 31).

Nicolet évoque également la pluralité des locuteurs imaginaires que Wittgenstein met en
scène. Celle-ci permet l'humour, laisse transparaître les confusions philosophiques au sujet de

la conception du langage, évite l'assimilation de propos à une «posture» théorique rapportée
ensuite à tel ou tel auteur. Le discours, dit-il, est «... constamment problématisé, n'est plus
simplement identifiable, pas plus que les informations de Wittgenstein sur les problèmes qu'il
soulève ne sont, en général, relevablcs dans une «position». Quant au lecteur qui ne s'y
reconnaît pas, aucune adhésion immédiate ne lui est demandée.» (p. 38) C'est ce que Nicolet
appelle «l'instauration d'une polyphonie philosophique» (p. 39).

Enfin, Nicolet rend attentif à l'emploi critique de la métaphore. Ainsi souligne-t-il l'avertissement

de Wittgenstein au sujet de l'image du signe comme outil: «Si nous voulons comparer
le signe linguistique à un outil, aussitôt la métaphore s'emballe car son point d'application, la

ressemblance, se révèle illusoire.» (p. 36) D'après Nicolet, Wittgenstein fait un emploi propé-
deutique de la métaphore, il la rétablit «... à sa juste dimension de comparaison didactique,
inessenlielle» (p. 37).

Ces préliminaires montrent bien l'étroite imbrication entre les éléments formels et le contenu

philosophique de l'oeuvre de Wittgenstein. Ils légitiment ainsi une compréhension qui ne

s'approprie pas indûment les significations pour en faire une théorie systématique sur des

objets, à l'image de la science. Car cette élude préalable pennet à Nicolet de prendre une
distance suffisante par rapport à l'oeuvre pour préserver l'intégrité du texte wittgensteinien.
Par ce biais, elle engage l'interprétation dans une écriture fictive qui restitue les pensées du
philosophe dans un «espace» qu'elle se donne. Qu'en est-il de cet espace fictionnel? A travers
le parcours de Nicolet, je vais tenter maintenant d'ébaucher quelques relais du discours qui
sous-tendent cette sphère d'analyse fictive. En d'autres termes, je désire déployer les significations

formelles qui garantissent l'écart fictionnel, évitant ainsi une éventuelle réduction de la

philosophie de Wittgensticn à des éléments pseudo-théorique.

237



Les significations formelles de l'interprétation

Nicolet me semble faire appel au moins à quatre éléments textuels. Le premier de ces éléments
réside, à mon sens, dans l'intégration de fragments du texte wittgensteinien dans son propre
discours. En voici un exemple: «Suspendant ainsi à sa manière la (thèse naturelle du monde)

[on reconnaît ici le souci de Nicolet de rapprocher les préocuppations de Husserl de celles de

Wittgenstein] Wittgenstein modifie corrélativement le concept de logique: <en logique, c'est la

manière des signes essentiellement nécessaires qui s'énonce elle-même) (T. 6.124).» (p. 80)
Notons que ce n'est pas Nicolet lui-même qui définit le terme de «logique» mais la parole

de Wittgenstein. Cette voix est cependant introduite dans la fiction du discours de Nicolet.
Quelle est donc la signification de cette intégration? La citation de Wittgenstein insérée dans

son propre discours permet à Nicolet de mettre en scène le contenu philosophique de l'aphorisme.

S'instaure alors un jeu, un échange dans le discours auquel participe le lecteur. Ce jeu
interdit d'emblée l'assimilation totale des significations que Wittgenstein donne à saisir. Mais
dans le même temps, il fonde la légitimité et la liberté d'une autre parole: la fiction. Aussi

esquive-t-il à la fois le mimétisme muet et le bavardage fallacieux. Dans ce mouvement
dynamique de l'un à l'autre, les deux discours s'éclairent mutuellement. Ce qui conduit à une
lecture amplifée du texte wittgensteinien où les significations surabondent par l'apport de

celles que suggère l'écriture de Nicolet.
Ce premier aspect s'enrichit encore lorsqu'on le compare à une autre manière de citer

Wittgenstein: «L'apparition des jeux fait suite, en effet, au refus de répondre «par des généralités»

à la question «qu'est-ce que le signe?» - Et c'est là aussi la relance du discours [Nicolet
fait suivre ensuite de manière décalée et sans guillemets la citation de Wittgenstein]: Mais la

difficulté de nous en tenir à cette ligne de recherche vient de notre intense désir de généralisation.

(CBI, p. 48)» (p. 106).

Dans ce passage Nicolet avance le terme de «généralité», notion que l'on retrouve ensuite
dans la citation par le mot de «généralisation». Cette reprise est significative. Elle détermine
une convergence, la recherche d'un point d'appui, la suspension momentanée du déroulement
de la fiction. Le discours fictif de Nicolet prend pour ainsi dire le lecteur par la main et l'invite
à saisir ce que Wittgenslein a lui-même écrit. Le texte wittgensteinien n'est plus inséré dans la

fiction mais en constitue le point-limite: à la fois aboutissement et genèse de l'espace fictif. Par
là Nicolet empêche le débordement fictionnel, soumet l'imaginaire à l'autorité d'une pensée

originelle. Cette forme de citation décalée, isolée du reste, forme l'indice d'une propédeutique
de l'écriture. La pensée de Nicolet se substitue provisoirement à celle de Wittgenstein pour
mieux préparer le lecteur à celle-ci. Le surgissement du texte wittgensteinien assure alors le

retrait de la présence de son interprète.
Si donc le premier type de citation maintient la fiction vivante, au point qu'il en forme la

source, l'énergie productrice, le second type doit être vu comme une aire de repos où l'écriture
de Wittgenstein et son contenu se livrent eux-mêmes.

Mais les ressources de la fiction ne se restreignent pas aux deux possibilités de la citation.
Nicolet use aussi du dialogue, tel celui-ci: «Mais si l'attente (ou la proposition) peut être
(satisfaite) par un élément externe, alors n'importe quel événement peut la satisfaire (ainsi un

coup à l'estomac qui annule ma faim)! - (Mais non! Si j'attends Pierre, c'est la venue de Pierre

qui me satisfait, et non n'importe quel événement! Justement, ce qu'attend ton attente est

établi dans ta première proposition.» (p. 93; cf. également pp. 110, 123, 124, 167 sg.)

L'instauration de ce dialogue répond à ce que Nicolet caractérise comme la polyphonie du
discours wittgensteinien. Soulignons d'abord que l'auteur ne reproduit pas un dialogue mais
l'invente: il ne s'agit pas d'une simple imitation! Cela dit, en quoi cette forme discursive
contribue-t-elle à la fiction? - Elle met en scène deux locuteurs fictifs. L'un et l'autre condui-

238



sent le lecteur à suivre in vivo l'objection et la réplique des locuteurs imaginaires. Dans cette

situation dialogique, le lecteur saisit immédiatement ce qui, dans la monodie, nécessiterait un
long et tortueux développement. Représentons-nous un instant le discours qu'il faudrait
écrire pour susciter ce qu'évoque la dernière phrase citée! Mais il y a plus. Ce dialogue suggère
aussi l'attitude du lecteur à l'égard du texte île Wittgenstein. A travers sa nouveauté, le lecteur
de la fiction est placé dans des conditions similaires à celles du lecteur de Wittgenstein.

Je souhaite encore brièvement parler d'un quatrième élément formel. Il paraît lié lui aussi à

l'espace de fiction: la déconstruction. Pour Nicolet, ce concept possède assurément un contenu

«... à savoir la destruction des strates philosophiques recouvrant un sol non-philoso-
phable - ...» (p. 14). En quoi relève-t-il de la forme du discours de Nicolet? - En tant que fil
conducteur de la fiction. La déconstruction érige la passerelle idéellc entre le Tractatus et les

Investigations. Car: «le Tractatus postule en effet davantage que la relation interne du signe et

du signifié: leur identitéformelles (p. 85)
Ce qui sépare le premier ouvrage du dernier concerne précisément pour l'un, le cadre

logique, rigide, dans lequel se situe le monde; pour le second, la variété infinie des jeux de

langage et des formes de vie. A l'aide du concept de déconstruction, Nicolet s'emploie à poser
les jalons fictionnels qui lui permettent d'articuler l'un à l'autre les deux textes de Wittgenstein.

Ainsi, partant de la «distinction essentielle» du chapitre II, le lecteur progresse pas à pas
dans l'espace de fiction, découvrant à chaque étape de nouveaux paysages, pour terminer son

voyage au lieu où il en perçoit la configuration d'ensemble: «Synopsis» (p. 138).

Beaucoup d'aspects du livre de Nicolet demeurent inexplorés, notamment la richesse

métaphorique du texte que l'on pourrait rapprocher de celle de Wittgenstein. Il faudrait aussi

engager une discussion critique sur la pertinence de l'emploi du concept de déconstruction.

J'y renonce faute de place.
Au terme de cette réflexion, une dernière question vient à l'esprit: Nicolet réussit-t-il par ces

quelques constructions formelles et sa propre analyse de l'écriture wittgensteinienne à

reconstruire fictivement la philosophie de Wittgenstein? - Mais cette question a-t-elle encore un
sens? Je répondrai : «Va et regarde par toi-même, car c'est de ta vie qu'il s'agit... avec et dans
le langage».

239




	Reconstruction ficitve et signification formelle : a propos du livre de Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein

