Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Reconstruction ficitve et signification formelle : a propos du livre de
Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein

Autor: Hess, Gerald

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 50/91

GERALD HESS
Reconstruction fictive et signification formelle

A propos du livre de Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein*

Il aura fallu quelques décennies pour voir surgir des tentatives propres a rétablir d sa juste
place cette figure philosophique, marginale et radicale qu'est Wittgenstein. Dans cette
perspective, saluons 'ouvrage de D. Nicolet, intitulé Lire Wittgenstein, dont le sous-titre n’est
pas moins révélateur de la demarche de I'auteur: études pour une reconstruction fictive. Pour
qui s'intéresse aux paysages ¢tranges et déroutants que Wittgenstein cherche a dépeindre, le
travail de Nicolet est assurément un guide précieux.

L'oeuvre de Wittgenstein apparait d’emblée d’acces difficile. Et cela a plus d’un titre.
D’abord, ce Viennois d’origine n’a guére publi¢ de son vivant. Trois textes en tout et pour
tout: le Tractatus logico-philosophicus (1922), un article sur la forme logique (1929) et un
dictionnaire a usage scolaire, ouvrage qui n’a en soi rien de philosophique. Subsiste la somme
considérable d’inédits — réflexions ¢éparses — qui jalonnent une vie de 'esprit a la fois riche,
puissante et tourmentée. Le terme de cet engagement intellectuel culmine avec les Investiga-
tions philosophiques, texte inachevé, paru peu de temps aprés la mort de Wittgenstein, en 1953.

Ensuite, sous la surface des textes inaboutis se dissimule la complexité des deux oeuvres les
plus achevées, a savoir le Tractatus et les Investigations. Complexité quant aux liens entre I'un
et lautre texte; complexité aussi d’ordre formel et matériel. Le premier ouvrage déroute par le
caractére lapidaire, dépouillé et souvent obscur des propositions. A la suite apparemment
discontinue d’aphorismes se superpose une notation numérique dont le déchiffrement semble
essentiel pour une juste compréhension du sens de 'ouvrage et de sa portée. La lecture des
Investigations nous met en face d’un texte éclaté, parsem¢ de mille voix qui se répondent dans
les nombreuses digressions de la pensée — geste visant & dépasser le miroir réfléchissant du
langage. De maniére analogue au Tractatus, cette ¢eriture dispersée est indissociable du
contenu philosophique de 'ouvrage.

Dés lors, le probléme que pose I'interpretation de Wittgenstein est essentiellement celui de
sa lecture. Ce n'est pas le moindre des mérites de I'ouvrage de Nicolet d’avoir saisi I'impor-
tance ¢t I'enjeu de cette difficulte, d’avoir surtout ¢bauché une solution respectucuse de la
prose wittgensteinienne. Dans la suite de cet expos¢, je me propose d'une part de montrer
dans quelle mesure Nicolet thématise conceptuellement le probléme de I'écriture chez Witt-
genstein. Nous verrons que la solution qu'il y apporte réside dans une approche fictionnelle de
l'ocuvre. D’autre part, je souhaite dégager les diverses voies que 'auteur choisit dans sa
reconstruction fictive. Il s’agira alors de relever surtout 'application, la mise en oeuvre du
respect du caractére formel des textes de Wittgenstein,

* D, Nicolet: Lire Witigenstein. Etudes pour une construction fictive, Paris: Aubier, 1989.

235



Vers une interprétation fictionnelle de Wittgenstein

Si la forme de toute oeuvre philosophique véritable dépend de son contenu, ce dernier
inversément manifeste quelque chose de celle-la. Qu'en est-il de Wittgenstein? — Cet auteur
affirme 'immanence du sens au signe. Autrement dit, «. .. le lien du signifi¢ et du signifiant
est ¢tabli dans le langage, de maniére interne — et non d'un point de vue externe, arbitraire,
dont la philosophie pourrait s’emparer — liecn immanent qu'aucune coupure philosophique ne
peut interrompre, parce qu'elles le présupposent toutes» (p. 19). Cette pensée est déja pre-
sente dans le Tractatus et résulte du concept de forme logique et de son caractére sui generis.
Elle apparait ensuite dans les Investigations entre autres dans les idées de jeux de langage ct de
signification comme usage du mot. Ces concepts témoignent, selon Nicolet, des deux attitu-
des que Wittgenstein adopte tour a tour relativement 4 la thése de la préséance de la gramma-
ticalite du langage sur sa dimension logique. Dans le Tractatus, « . .. le niveau prélogique du
sens représentera pour la logique un ensemble de contraintes, obstacles ou limites d I'expres-
sion de la pensée, que celle-ci maitrisera ensuite a4 I'aide de ses instruments universels et
univoques» (p. 12). Dans les [nvestigations en revanche, «... la signification, et donc le
langage comme tel, constituera un niveau de sens autonome et irreductible a la logique, qui
devient elle-méme une construction particuliére sur ce sol plus originaire» (p. 13).

Quoi qu'il en soit, toute la difficulte consiste, pour Wittgenstein, a exhiber la relation
interne qui unit le signe a son signifi¢. Car celle-ci ne peut faire I'objet d’une investigation
théorique. Elle n’est pas une chose du monde dont on peut asserter qu'elle posséde telle ou
telle propriété. Le seul chemin possible reste celui de I'énonciation dans la parole ou I'écriture:
c’est par le dire que Wittgenstein tente de montrer le lien du langage avec la réalité et la vie.
Dans son premier livre, Wittgenstein congoit cette forme du langage comme un a priori
logique et universel. Dans les Investigations, «le rapport vivant du signe au monde ne peut étre
problématisé désormais que de maniére indirecte, par une investigation sur les modes concrets
et irreductiblement divers dont les termes du langage signifient, et non plus par une «théorie
de la signification» (p. 23).

On comprend par la suite les problémes auxquels se trouve confronte le lecteur de Wittgen-
stein. La monstration propre aux textes de ce philosophe interdit autant «'interprétation de
la pensée de Wittgenstein dans les termes d’une autre philosophie» que «la reprise orthodoxe
ou hérétique de cette pensée» (p. II). La premicre tentative ne rend tout simplement pas
compte de ce que Wittgenstein a pensé. Et la seconde transpose nécessairement les réflexions
du philosophe en énoncés théoriques a propos de tel ou tel objet. Or, nous I'avons vu, ce
procédé va a 'encontre de la pensee de Wittgenstein, qui ne reconnait pas la possibilit¢ d’une
théorie philosophique. 11 existe toutefois une troisiéme solution: la reconstruction interne, celle
dont le point de depart se situe dans le texte méme. Mais alors la tentation est grande de
projeter par excés de zéle en quelque sorte le schéme choisi pour la reconstruction. De sorte
que le lecteur en vient inévitablement a dénaturer I'espace de I'écriture au sein duquel la
pensée philosophique prend forme. Peut-il échapper a cet abus du texte wittgensteinien? —
Oui, selon Nicolet, a condition d’assumer «le caractere fictionnel de la reconstruction» (p.
VIII). C’est eu égard aux significations formelles de I'ocuvre de Wittgenstein que Nicolet
espere accéder «. .. a I'intelligibilité d’un discours qui, interrogeant la parole humaine sur sa
possibilite la plus radicale, met aussi en question sa propre possibilite» (p. IX).

La considération pour I'écriture de Wittgenstein me semble prendre deux formes complé-
mentaires chez Nicolet: I'une explicite, du style de Tractatus et des I[nvestigations, 'autre
implicite, qui transparait tout au long de son cheminement vers le contenu philosophique de
I'oeuvre. Je m’attarderai a suivre d’abord succintement la premiére ligne.

Nicolet formule le principe général de son analyse comme suit: «... nous plagons le

236



discours wittgensteinien dans la perspective de son énonciation — de ses contraintes, de ses
interdits — demandant a celle-ci de nous éclairer sur le sens de ce qui est énonce» (p. 48).

Ainsi done le style de Wittgenstein, selon Nicolet, n’est pas sculement un effet de surface. 11
est plutot de 'ordre de la réflexion, s’enracine dans les profondeurs de la pensée. Mais quelle
est la portée de ce principe? — Pour Nicolet le texte doit étre envisagé «comme texte» (p. 44). 11
en surgit alors des significations diverses suivant par exemple le caractére fragmentaire des
Investigations, son art de la juxtaposition, son emploi des métaphores ou la fictionnalité des
locuteurs (pour le Tractatus, cf. pp. 53-56).

S’agissant de la forme dispersée, disseminée, Nicolet écrit: «... la loi énonciative des
Investigations est celle de la Dichtung, de la composition poétique ou musicale opposée a la
construction théorique. Cela signifie non seulement que la syntaxe est une libre création, mais
encore qu’elle est fondée sur le refus — mieux, qu'elle est le refus en acte de tout encadrement
de son écriture par une systématique plus générale» (p. 61).

De méme I'antischématisme dont parle Nicolet est conforme a la diversit¢ des usages de la
langue, aux multiples fagons pour le langage de signifier, a I'impossibilité de concevoir un
moule rigide de la signification. Car dans ce dernier cas on substituerait a I'immanence du
signe une relation externe entre ce dernier et le signifié (pp. 29 a 31).

Nicolet évoque également la pluralité des locuteurs imaginaires que Wittgenstein met en
scéne. Celle-ci permet I'humour, laisse transparaitre les confusions philosophiques au sujet de
la conception du langage, évite I'assimilation de propos a une «posture» théorique rapportée
ensuite a tel ou tel auteur. Le discours, dit-il, est «. .. constamment problématisé, n’est plus
simplement identifiable, pas plus que les informations de Wittgenstein sur les problémes qu’il
souléve ne sont, en général, relevables dans une «position». Quant au lecteur qui ne s’y
reconnait pas, aucune adhésion immeédiate ne lui est demandée.» (p. 38) C’est ce que Nicolet
appelle «I'instauration d’une polyphonlc philosophique» (p. 39).

Enfin, Nicolet rend attentif a 'emploi critique de la métaphore. Ainsi souligne-t-il I (wcrm-
sement de Wittgenstein au sujet de I'image du signe comme outil: «Si nous voulons comparer
le signe linguistique d un outil, aussitot la métaphore s’emballe car son point d’application, la
ressemblance, se révele illusoire.» (p. 36) D’aprés Nicolet, Wittgenstein fait un emploi propé-
deutique de la métaphore, il la rétablit «. .. a sa juste dimension de comparaison didactique,
imessentielle» (p. 37).

Ces préliminaires montrent bien I'étroite imbrication entre les ¢léments formels et le con-
tenu philosophique de I'oeuvre de Wittgenstein. Ils légitiment ainsi une compréhension qui ne
s’approprie pas indiment les significations pour en faire une théorie systématique sur des
objets, a I'image de la science. Car cette étude préalable permet & Nicolet de prendre une
distance suffisante par rapport a I'oeuvre pour préserver /'intégrité du texte wittgensteinien.
Par ce biais, elle engage I'interprétation dans une écriture fictive qui restitue les pensées du
philosophe dans un «espace» qu’elle se donne. Qu’en est-il de cet espace fictionnel? A travers
le parcours de Nicolet, je vais tenter maintenant d’'¢baucher quelques relais du discours qui
sous-tendent cette sphere d’analyse fictive. En d’autres termes, je désire déployer les significa-
tions formelles qui garantissent I'écart fictionnel, évitant ainsi une éventuelle réduction de la
philosophie de Wittgenstien a des ¢léments pseudo-théorique.

237



Les significations formelles de I'interprétation

Nicolet me semble faire appel au moins a quatre éléments textuels. Le premier de ces ¢léments
réside, @ mon sens, dans 'intégration de fragments du texte wittgensteinien dans son propre
discours. En voici un exemple: «Suspendant ainsi a sa maniére la «thése naturelle du monde
[on reconnait ici le souci de Nicolet de rapprocher les préocuppations de Husserl de celles de
Wittgenstein] Wittgenstein modifie corrélativement le concept de logique: «n logique, ¢’est la
maniére des signes essentiellement nécessaires qui s’énonce elle-mémes (T. 6.124).» (p. 80)

Notons que ce n'est pas Nicolet lui-meme qui définit le terme de «logique» mais la parole
de Wittgenstein. Cette voix est cependant introduite dans la fiction du discours de Nicolet.
Quelle est donc la signification de cette intégration? La citation de Wittgenstein inserce dans
son propre discours permet i Nicolet de metire en scéne le contenu philosophique de 'apho-
risme. S'instaure alors un jeu, un échange dans le discours auquel participe le lecteur. Ce jeu
interdit d’emblée 'assimilation totale des significations que Witlgenstein donne d saisir. Mais
dans le méme temps, il fonde la légitimité et la libert¢ d’une autre parole: la fiction. Aussi
esquive-t-il a la fois le mimétisme muet et le bavardage fallacicux. Dans ce mouvement
dynamique de I'un a 'autre, les deux discours s’éclairent mutuellement. Ce qui conduit 4 une
lecture amplifée du texte wittgensteinien ou les significations surabondent par Papport de
celles que suggere I'écriture de Nicolet.

Ce premier aspect s'enrichit encore lorsqu'on le compare a une autre manicre de citer
Wittgenstein: «L'apparition des jeux fait suite, en effet, au refus de répondre «par des généra-
lités» a la question «qu’est-ce que le signe?» — Et ¢’est 1a aussi la relance du discours [Nicolet
fait suivre ensuite de maniere decalée et sans guillemets la citation de Wittgenstein]: Mais la
difficulté de nous en tenir a cette ligne de recherche vient de notre intense désir de généralisa-
tion. (CBI, p. 48)» (p. 106).

Dans ce passage Nicolet avance le terme de «genéralité», notion que 'on retrouve ensuite
dans la citation par le mot de «généralisation». Cette reprise est significative. Elle détermine
une convergence, la recherche d'un point d’appui, la suspension momentance du déroulement
de la fiction. Le discours fictif de Nicolet prend pour ainsi dire le lecteur par la main et 'invite
a saisir ce que Wittgenstein a lui-méme écrit. Le texte wittgensteinien n'est plus inséré dans la
fiction mais en constitue le point-limite: a la fois aboutissement et genese de 'espace fictif. Par
la Nicolet empéche le débordement fictionnel, soumet I'imaginaire a 'autorit¢ d’une pensée
originelle. Cette forme de citation décalée, isolee du reste, forme I'indice d'une propédeutique
de I'écriture. La pens¢e de Nicolet se substitue provisoirement a celle de Wittgenstein pour
mieux préeparer le lecteur a celle-ci. Le surgissement du texte wittgensteinien assure alors le
retrait de la présence de son interprete.

Si donc le premier type de citation maintient la fiction vivante, au point qu'il en forme la
source, I'énergie productrice, le second type doit étre vu comme une aire de repos ou I'écriture
de Wittgenstein et son contenu se livrent eux-mémes.

Mais les ressources de la fiction ne se restreignent pas aux deux possibilités de la citation.
Nicolet use aussi du dialogue, tel celui-ci: «Mais si 'attente (ou la proposition) peut étre
atisfaiter par un ¢lement externe, alors n'importe quel événement peut la satisfaire (ainsi un
coup a I'estomac qui annule ma faim)! — <Mais non! Si j’attends Pierre, ¢’est la venue de Pierre
qui me satisfait, et non n’importe quel événement! — Justement, ce qu’attend ton attente est
¢tabli dans ta premiere propositiom.» (p. 93; cf. ¢galement pp. 110, 123, 124, 167 sg.)

L'instauration de ce dialogue répond a ce que Nicolet caractérise comme la polyphonie du
discours wittgensteinien. Soulignons d’abord que I'auteur ne reproduit pas un dialogue mais
I'invente: il ne s’agit pas d’une simple imitation! Cela dit, en quoi cette forme discursive
contribue-t-elle a la fiction? — Elle met en scéne deux locuteurs fictifs. L'un ct 'autre condui-

238



sent le lecteur a suivre in vivo lobjection et la réplique des locuteurs imaginaires. Dans cette
situation dialogique, le lecteur saisit immédiatement ce qui, dans la monodie, nécessiterait un
long et tortueux développement. Représentons-nous un instant le discours qu'il faudrait
¢erire pour susciter ce qu'évoque la derniére phrase citée! Mais il y a plus. Ce dialogue suggére
ausst attitude du lecteur a 'égard du texte de Wittgenstein. A travers sa nouveaute, le lecteur
de la fiction est placé dans des conditions similaires a celles du lecteur de Wittgenstein.

Je souhaite encore briévement parler d’un quatriéme ¢lément formel. I1 parait li¢ lui aussi a
Iespace de fiction: la déconstruction. Pour Nicolet, ce concept posséde assurément un con-
tenu «. .. a savoir la destruction des strates philosophiques recouvrant un sol non-philoso-
phable — ... » (p. 14). En quoi reléve-t-il de la forme du discours de Nicolet? - En tant que fif
conductewr de la fiction. La déconstruction érige la passerelle idéelle entre le Tractatus et les
Investigations. Car: «le Traetatus postule en effet davantage que la relation interne du signe et
du signifié: leur identité formelle» (p. 85)

Ce qui sépare le premier ouvrage du dernier concerne précisément pour I'un, le cadre
logique, rigide, dans lequel se situe le monde; pour le second, la variété infinie des jeux de
langage et des formes de vie. A I'aide du concept de déconstruction, Nicolet s’emploie a poser
les jalons fictionnels qui lui permettent darticuler 'un & I"autre les deux textes de Wittgen-
stein. Ainsi, partant de la «distinction essentielle» du chapitre 11, le lecteur progresse pas a pas
dans I'espace de fiction, découvrant a chaque ¢tape de nouveaux paysages, pour terminer son
voyage au licu ou il en pergoit la configuration d’ensemble: «Synopsis» (p. 138).

Beaucoup d’aspects du livre de Nicolet demeurent inexplorés, notamment la richesse
métaphorique du texte que I'on pourrait rapprocher de celle de Wittgenstein. 11 faudrait aussi
engager une discussion critique sur la pertinence de 'emploi du concept de déconstruction.
I’y renonce faute de place. .

Au terme de cette réflexion, une derniére question vient a I'esprit: Nicolet réussit-t-il par ces
quelques constructions formelles et sa propre analyse de I'écriture wittgensteinienne a recon-
struire fictivement la philosophie de Wittgenstein? — Mais cette question a-t-elle encore un
sens? Je répondrai: «Va et regarde par toi-méme, car ¢’est de ta vie qu'il s’agit . .. avec et dans
le langage».

239






	Reconstruction ficitve et signification formelle : a propos du livre de Daniel Nicolet: Lire Wittgenstein

