Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Geschichie der Philosophie | Histoire de la philosophic. S. Buchholz: Recht, Religion und Ehe,
Frankfurt a. M. 1988 (U.P. Jauch). — W. Asmus: Richard Kroner (1884-1974), Frankfurt a.
M. 1990 (W. Flach). — G. Hauff, H.R. Schweizer, A. Wildermuth (Hgg.): In Erscheinung
treten. Heinrich Barths Philosophie des Asthetischen, Basel 1990 (G. Huber).

Philosophie d’aujourd’hui | Heutige Philosophie. X. Tilliette: Le Christ de la philosophie,
Paris 1990 (G. Dufour-Kowalska). — M. Henry: Phénoménologie matérielle, Paris 1990
(G. Dufour-Kowalska). — M. Cornu: Patience du détachement, Lausanne 1989 (A.-
J. Voelke). — R.M. Martin: Metaphysical Foundations: Mereology and Metalogic, Miin-
chen/Wien 1988 (P. Schulthess).

Wissenschaftsphilosophie | Philosophie de la science. P. Hoyningen-Huene: Die Wissen-
schaftsphilosophie Thomas S. Kuhns, Braunschweig/Wiesbaden 1989 (H. Holzhey). — H.-
P. Diirr, W. Zimmerli (Hg.): Geist und Natur, Bern/Miinchen/Wien 1989 (H. Holzhey).

Geschichte der Philosophie / Histoire de la
philosophie

Stephan Buchholz: Recht, Religion und Ehe. Orientierungswandel und gelehrte Kontroversen
im Uhcrgung vom 17. zum 18. Jahrhundert. V. Klostermann, Frankfurt a, M. 1988.

Im Jahre 1708 erscheint in Halle eine erstaunliche Dissertatio de fine matrimonii. Verfasst
hat die solchermassen gelehrte Zweckbestimmung der Ehe der Hallenser Rechtsgelehrte Jo-
hann Samuel Stryk: ihre Provokation besteht im beinahe beildufig niedergeschriebenen State-
ment, dass der menschliche Wissenstrieb letztlich biologisch, wenn nicht gar sexuell bedingt
sei — finis studiorum est mulier, das Ende allen Studierens besteht im ewigen Reiz des Weib-
lichen.

Wer nun dieser Aussage Stryks vermeintliche Sinnenfreude, naturalistischen Mut oder gar
eine prizis kalkulierte Provokation gegen die selbstgefillige akademische Schulgelehrtheit der
Zeit zuspricht, sicht sich alsbald getduscht: Stryk warnt nicht nur die (ausschliesslich méinn-
lichen) Studenten vor einem (wortlich) leicht-sinnigen Gebrauch dieses Spruchs; er entwirft
zudem ein puritanisches Ehemodell, das sich «gleichermassen von der prallen Barockerotik
wie von den herrschenden theologisch-juristischen Fortpflanzungsideologien absetzen soll:
Im Ergebnis werden die Gatten auf das kiirgliche Lebensgliick eines pietistischen consortium
animorum verwiesen».

Mit diesem kuriosen Connubial-Paradoxon leitet Stephan Buchholz seine hochst gelehrte
und ebenso differenzierte Studie ein. Der Umstand, dass im spiten 17. Jahrhundert eine
geradezu literarische Manier bestanden habe, den eigentlichen, meist pietistisch-kargen Aus-
sagenkern der disputationes und dissertationes de fine matrimonii zunichst zu verbramen, mag
zwar zur Beliebtheit und Verbreitung der kaum iiberschaubaren Schriften tber die Ehe
beigetragen haben. Den heutigen Forscher aber, der anhand der eherechtlichen Gelehrten-

245



Produktion dem Sozial- und Geschlechterverhiltnis nachgehen will, stellt die solchermassen
konstatierte literarische Verfremdungsmanier vor ein wissenschaftliches Dechiffrierungspro-
blem: Auch das (gehobene) universitire Schrifttum des spéiten 7. Jahrhundert ist «mehrfach
auf seinen wirklichen Sinn zu befragen». Denn die jedermann vertraute und — scheinbar - fest
in die bestehende Sozialordnung eingebundene Institution der Ehe «bot einen idealen Ansatz-
punkt, die wesentlichen Fragen nach Recht, Religion, Staat, Herrschaft und Gesellschaft
anzusprechen. Von dem, was wir heute unter der Lebens- und Geschlechtsgemeinschaft Ehe
verstehen, war oftmals kaum oder nur beiliufig die Rede.»

Buchholz™ Studie bietet demnach keine Geschichte des Eherechts, nicht einmal fiir den im
Untertitel genannten Zeitraum. «Beabsichtigt ist weniger und mehr»: Das Weniger bezieht
sich auf jenen Teil historischer Erwartungen, die vornehmlich das «sprode Wachstum dogma-
tischer Kldrungsprozesse» (wie etwa im Sponsalien- und Scheidungsrecht) zum Inhalt haben
konnten; ein Mehr an Aufmerksamkeit widmet Buchholz hingegen jenen Fragen, die —
ausgehend von Bruchstellen in der historischen Eherechtsforschung — die Wirkungszu-
sammenhénge zwischen Sozialordnung, Recht und Religion fokussieren. Oder konkret: Ge-
rade die eherechtlichen Disputationen des streitbaren, vielgestaltigen und alles andere als
pedantischen Naturrecht-Querdenkers Christian Thomasius (1655-1728) gelten fir Buch-
holz’ Vorgehen als beispielhaft. Dies deshalb, weil Thomasius «jeden Wechsel des Blickpunk-
tes in dem weiten Spektrum zwischen naturrechtlicher Rechtsethik und positivem Provinzial-
recht mit einer verinderten Eherechtskonzeption beantwortet hatte». Und schliesslich: Wenn
eine «weitgehend additive Aufzeichnung der Naturrechtsdoktrinen und der naturrechtlichen
Ehelehren durch die hichst wechselhafte Entwicklung einer einzigen Personlichkeit» — eben
Christian Thomasius — «ersetzt wird, so mag dies auch zur Verlebendigung des bisweilen recht
steril anmutenden vernunftrechtlichen Stoffs dienen».

Anhand einer Statistik zeigt Buchholz das immense Wachstum der Eherechtsschriften auf.
In den Jahren zwischen 1670 bis 1770 (die Spitze liegt zwischen 1690 und 1720) herrscht bei
den Dissertationen, Disputationen, Gelegenheitsschriften, Pamphleten, polemischen Repli-
ken und sogar beim gravitiitischen akademischen Kommentar zum Thema «Recht und Ge-
schlechterdifferenz» denkerische Hochkonjunktur. Eine einzige Zahl gelte als Ilustration:
Das Max-Planck-Institut fiir Europiische Rechtsgeschichte verfiigt aufgrund eines (nur be-
grenzt verlisslichen) Prises-Kataloges tiber eine Sammlung von 62°000 Dissertationen des 17.
und 18. Jahrhunderts, die in ihrer Gesamtheit dennoch nur das akademische Profil des
protestantischen Deutschland nachzeichnen; die katholischen Universititen sind kaum ver-
treten. Neben der Uberfiille an Dissertationsmaterial stellt sich somit die Frage nach der
Reprisentativitiit des benutzten Quellenbestandes.

Dazu kommt — wie immer im disputierenden Dissertationswesen — die Frage nach der
Autorschaft: Ist der Prises der Verfasser oder der Respondent? Oder sind beide als eine Art
Co-Autoren zu betrachten? Liegt moglicherweise die intellektuelle Urheberschaft in der Regel
beim Prises, die technische Ausfithrung hingegen beim Respondenten? Und wie sollen die zu
gewissen Zeiten beliebten Kertendissertationen historisch und problemgeschichtlich sinnvoll
aufgeschlisselt werden? —Dennoch bleibt die Feststellung, dass die Fulle des eherechtlichen
Schrifttums nicht so sehr einer Reflexion {iber Status und Stellenwert der «Geschlechtsge-
meinschaft» (dies der rechtsphilosophische Titel der Ehe noch bis weit ins 19. Jahrhundert)
entsprach, als vielmehr sozialhistorisch problematische Umwiilzungen widerspiegelte; Verla-
gerungen im Ehegiiter- und Erbrecht, ganz allgemein das Sponsaliecnwesen, Ehehindernisse,
Scheidungen, Personenrecht, Dotalrecht, zahlreiche partikulare und regionale Giiterrechtssy-
steme stehen zur Diskussion. All diese Fragen werden zudem durch die cura sexus potenziert,
womit die mannliche Vormundschaft tiber die rechtlichen Angelegenheiten des weiblichen
Geschlechts angesprochen ist.

Dabei ist es in der Tat immer wieder erstaunlich festzustellen, dass weder das Natur- und

246



Vernunftrecht der Frithaufklirung noch die sich ansatzweise abzeichnende Vorurteilskritik
der Aufklirung ernsthafte Argumente gegen die aller naturrechtlichen Logik zuwiderlau-
fende cura sexus vorzutragen bereit waren. Die Vormundschalt des Mannes iiber die in der
Geschifts- und Prozessfihigkeit beschrinkte Frau findet hauptsichlich im vermégensrecht-
lichen Innen- und Aussenbereich der Ehe ihren Niederschlag. Damit erweist sich die Ge-
schlechtsvormundschaft nicht so sehr als patriarchaler Pferdefuss naturrechtlichen Argumen-
ticrens denn als plane dkonomische Interessenoptimierung eines patrilinear operierenden Erb-
und Vermogensrechtes.

Dergestalt prisentieren sich etwa die vielschichtigen methodologischen Schwierigkeiten.
Trotz deren erdriickender Fille beendet Buchholz den vorbetrachtenden Einleitungsteil den-
noch mit einer plastischen Grobabgrenzung lber die Themenspezifitit des Matrimonial-
schrifttums. An der Spitze der untersuchten Dissertationen stehen die allgemeinen Arbeiten
mit Titeln wie etwa De fine matrimonii oder De diverso matrimonii iure (31%). Darauf folgt
das Scheidungsrecht (20 %), an dritter Stelle kommen die Sponsalien (19%). An vierter — aber
im Rahmen rechtstheoretischer Erwigungen ziemlich bedeutungsvoller — Stelle folgen die
Arbeiten zur Stellung der Frau (17%). Titel wie De virgine (bzw. foemina, muliere, sponsa,
uxore, stuprata, vidua etc.) illustrieren, dass der «rechtliche und soziale Positionswandel der
Frau» innerhalb und im Umfeld der Ehe seit dem spiiten 17. Jahrhundert «als ein besonders
neuralgischer Punkt» betrachtet wurde.

Es zeigt sich, dass gerade dem Eherecht als Bestandteil des Naturrechts tendenziell «die
Aufgabe zuwachsen sollte, die moglichen Freirdume individueller Sozialexistenz und die
Belastungsgrenzen menschlicher Rationalitit auszuloten», Buchholz® Interesse konzentriert
sich dabei auf die Frage, weshalb «die Ehe als Urform menschlicher Geselligkeit zum Prif-
stein vorurteilsfreier menschlicher Vernunft» gewihlt wurde. Deutlicher: Weshalb kommt es
dazu, dass die Ehe als «weitgehend ungeschiitzte Sozialfigur» dazu ausersehen sein konnte,
gegen erstarrte Dogmatik und verstaubten Autoritarismus anzutreten, den konfessionellen
Hader abzudringen und schliesslich sogar zur Verfestigung moraltheologischer Aussagen
beizutragen? Buchholz fragt weiter: «Wie war es zum Beispiel moglich, dass das Prinzip
Monogamie, das auf einem christlich-abendlindischen Grundakkord beruht, stindig im
Lichte menschlicher Rationalitit in Frage gestellt wurde — dass also das lumen rationis trotz
matericll gewahrter Christlichkeit das fumen  revelationis  gewissermassen iiberstrahlen
konnte?»

Auch wenn «biindige Antworten» schon zum vornherein wegfallen: Bei Thomasius wird
die Verfiigbarmachung der Ehe fir die Bediirfnisse cines « Wissenschaftssystems» deutlich. Es
treten dabei vor allem zwei Aspekte hervor. Erstens hat Thomasius sein von Pufendorf
tibernommenes (aber in wesentlichen Aspekten modifiziertes) Naturrecht der Geselligkeit
1685 erstaunlicherweise nicht etwa mit einem zu erwartenden naturrechtlichen Priliminararti-
kel o.i. eroffnet, sondern mit einem Beitrag zum Eherecht, genauer: zur Bigamie. Zum
zweiten verabschiedet Thomasius sein Naturrecht wiederum mit einer Grundlagenabhand-
lung zum Eherecht. Sogar die inneren Strukturlinien des Naturrechts wurden vorzugsweise
cherechtlich vergegenstindlicht. Buchholz weist daraufhin, dass dies keineswegs von ungefihr
geschehe. In der Pllichtentrias — Pflichten gegen Gott, gegen die Gesellschaft und gegen sich
selbst — bilden vornehmlich die gesellschaftlichen Pflichten einen Angelpunkt fir naturrecht-
liche Reformabsichten. Das Naturrecht der socialitas aber versteht die Ehe sozusagen als
Ausgangsmassstab aller weiteren Gesellschaftsgestaltung. So kann es geschehen, dass die Ehe
an vornehmer Stelle in den autoritativen Materienkanon des Naturrechts integriert wird. Sie
wird zuweilen sogar ihre genuine Eigenart — eben Art und Inhalt des Geschlechterverhiltnis-
ses zu regeln — giinzlich zugunsten iibergeordneter wissenschaftlicher Zielpositionen opfern.

Allerdings mutet gerade Thomasius dem solchermassen als naturrechtliches Vehikel zu-
rechtgestutzten Eherecht zuweilen groteske Positionswechsel zu. Buchholz rechnet auf: «Be-

247



kanntlich hat Thomasius zwei vollig heterogene Naturrechtssysteme geschrieben, und wenn
man seine Ethik hinzurechnet, lisst sich von einer dreifachen, wenn nicht vierfachen Stand-
ortveranderung sprechen.» Doch genau darin zeigt sich in aller notwendigen Deutlichkeit die
«diffuse Rolle» des Eherechts als Katalysator rechtshistorischer Umschichtungen, und «die
Frage, wo das eigentlich soziale, gesellschaftliche Element der Ehe bleibe», stellte Thomasius
sich damit im Grunde nicht. Konklusion: «Die Ehe wird zum Systemparadigma.»

Damit verkehrt sich gewissermassen jene eingangs zitierte Kopfzeile von Johann Samuel
Stryk hin zum Umkehrschluss: Das Geschlechterverhiltnis, berhaupt die Ehe wird zum
sensiblen Seismographen fir die jeweiligen Funktionsinderungen einer ihr kommentarlos
tibergeordneten (Natur-)Rechtslehre.

Es ist beinahe unnotig zu erwihnen, dass das aul Thomasius geworfene Highlight inhaltlich
kaum einen Bruchteil der Studie Buchholz’ beleuchtet. Johann Samuel Stryks Versuch einer
pietistischen Rechtstheologie sowie das «territorialistische Verfassungsprinzip und landesherr-
liche Rechtsetzungsmacht» bilden niichste Arbeitsschwerpunkte. Abgeschlossen wird die Stu-
die mit einem Beitrag zur «Genese theologisch-juristischer Kontroversen» (in welcher es
vornehmlich um die Polygamie geht) und schliesslich mit einem «Ausblick auf das 18. Jahr-
hundert». Als Kuriosum sei zum Schluss der Kameralist J. G. H. von Justi erwihnt, der im
Jahre 1761 den bei Minnern grassierenden «Eckel vor dem Ehestande» folgendermassen
beschreibt: «Der allerschidlichste Einfluss tibel-beschaffener Ehe-Gesetze in die Wohlfahrt
des Staats ist aber derjenige, der die Manner, wenn sie keine Hoffnung vor sich sehen, eine
tibelgerathene Ehe abindern zu kénnen, in den todtlichen Kummer und Verdruss des Lebens
setzet, ihnen allen Muth und Lust zu nitzlichen Geschifften darnieder schligt, und sie zum
Dienste des gemeinen Wesens unfihig macht. Wenn einem Mann durch eine ungliickliche Ehe
... das kiinftige Leben eine Todes-Strafe und der Tod ein Trost ist, da ist er vor die Republik
so gut als verloren ... » (zit. S. 411).

Womit Ausblick und Konklusion zusammenfallen: Finis matrimonii est res publica (vel
patria). Dies diirfte erst recht fiir den Nationalismus des 19. Jahrhunderts zutreffen.

Ursula Pia Jauch (Ziirich)

Walter Asmus: Richard Kroner (1884—1974). Ein Philosoph und Pidagoge unter dem Schat-
ten Hitlers. Verlag Lang, Frankfurt a. M. 1990.

Die Zeiten der Hoch-, besser: Uberschiitzung der Nation sind nicht die besten Zeiten fiir
Deutschland und die Deutschen. Sie sind diistere und verlustreiche Zeiten. Sie endeten zumin-
dest bislang in solchen. Wir sollten stets daran denken. Es ist gut, wieder und wieder daran
erinnert zu werden. Das Buch von W. Asmus iiber Richard Kroner erinnert daran. Es passt
also gut in die gegenwirtige Zeit. Was dieses Buch bezeugt, ist die nachhaltige Beeintrichti-
gung der besten Antricbe des deutschen Geisteslebens in diesem Jahrhundert durch den
nationalistischen Ungeist. Bis hin zur physischen Vernichtung vieler sie reprisentierender
Menschen fiihrte diese Entwicklung. Und ein ganzes Volk war, ist in sie verwickelt.

Richard Kroner, der aus alter jidischer Familie stammende, zum protestantischen Chri-
stentum sich bekennende Patriot, spiites Produkt und Erforscher des deutschen Geisteslebens
in seiner grossten Bliite, ist das Beispiel. Die Bahn seines Schicksals unter den Bedingungen
jener verwerflichen Entwicklung ist das Thema. Gezeichnet wird dabei immer auch, nicht
gerade direkt, aber doch indirekt, der Weg seines Denkens. So erfihrt der Leser im Rahmen
einer Biographie und in biographischer Fiarbung Entscheidendes {iber die Wurzeln, die Inten-
tionen, die sukzessive Fortbildung des Kronerschen Denkens. Darauf soll die Aufmerksam-
keit gelenkt werden.

Die Wurzeln dieses Denkens griinden in jenem deutschen Bildungsbiirgertum der zweiten
Halfte des vorigen Jahrhunderts, das nicht zuletzt in seinen jiidischen Mitgliedern die aufkli-
rerischen, klassischen und romantischen, aber auch die modernen griinderzeitlichen Traditio-

248



nen des deutschen Geisteslebens pflegte. Sie liessen Kroner in die damalige deutsche Universi-
tat hineinwachsen, als Student bei fithrenden Reprisentanten der Wissenschalt, insonderheit
der Philosophic — W. Windelband und H. Rickert, die beiden Hauptvertreter der Sid-
westdeutschen Schule des Neukantianismus wurden seine, seinen wissenschaltlichen Weg
bestimmenden Lehrer: Unter der Fiihrung des letzteren wurde er 1908 in Freiburg promo-
viert; sie liessen Kroner ganz selbstverstiandlich in die Rekrutierungsreserve der deutschen
Wissenschaft einriicken: 1912 wurde er in Freiburg habilitiert. Schon vor seiner Habilitation
war er in herausragender Weise wissenschaftlich titig. Eines seiner grossten Verdienste in
dieser Zeit ist die massgebliche Beteiligung an der Grindung des Logos 1909, zwei Jahrzehnte
lang eine der angeschensten philosophischen Zeitschriften. W. Asmus berichtet ausfithrlich
dariiber. Leider konnte er aus Raumgriinden den hauptsiichlich von Kroner inspirierten
Entwurf des Programms des Logos nicht vorstellen. Es ist e¢in bedeutsames Dokument der
philosophischen Bestrebungen der Zeit.

Die Intentionen des Kronerschen Denkens werden sehr deutlich in einigen Dokumenten,
die der VI vorstellt. An erster Stelle st der von Kroner schon in Kenntnis der neuen
politischen Lage und in Erwartung der personlichen Bedringnis am 8.8.1933 aus Burgdorf
bei Bern an Gentile geschriebene Brief zu nennen. In ihm fithrt Kroner aus, dass seine «der
historischen und systematischen Erneuerung und Vergegenwiirtigung der Hegelschen Philo-
sophie» gewidmete Arbeit «im heutigen Italien der philosophischen Bewegung dort einige
Dienste zu leisten vermochte» (S. 69) — Kroner hoffte, durch die Vermittlung Gentiles eine
berufliche Absicherung in Italien gewinnen zu konnen; der Gang der Ereignisse hat diese
iiberein, was die Kieler Philosophische Fakultit unter Bezugnahme auf Kroners Hauptwerk
Von Kant bis Hegel (2 Bde., Tibingen 1921/1924) anlisslich seiner Berufung nach Kiel
feststellte: Es ist die «Fihigkeit, philosophiegeschichtliche Forschung im eigentlichen Sinne
mit der Behandlung und Darstellung der sachlichen Probleme zu vereinen» (S. 47), die seine
Arbeit auszeichnet. Diese Fihigkeit, darauf zielend, die philosophische Entwicklung von
Kant bis Hegel quasi als cinen denknotwendigen Gang der transzendental-idealistischen
Philosophie zu begreifen, hat der Lehre Kroners ihre noch heute spiirbare Wirkung ver-
schafft. Die voriibergehende brutale Verdringung durch solches Denken, das man vorziiglich
in M. Heideggers mehr das damalige Lebensgefiihl als die zeitunabhingige ratio ansprechen-
den Philosophie repriisentiert sehen muss — entlarvend und disqualifizierend schlechthin die
Bemerkung Heideggers tiber den unterlegenen Konkurrenten Kroner anlisslich der Beset-
zung des Marburger Extraordinariats durch ihn 1922 (vgl. S. 187 Anm. 6) -, hat dazu einiges
beigetragen. Die neue Hegelzuwendung seit den sechziger Jahren folgte und folgt in grossen
Teilen den Vorstellungen des ehemaligen Vorsitzenden des Internationalen Hegelbundes und
nachmaligen Ehrenprisidenten der Internationalen Vereinigung zur Forderung des Studiums
der Hegelschen Philosophie.

Sie hat hiermit einem Manne die Reverenz erwiesen, der sich mittlerweile lingst vom
Hegelianismus seines Hauptwerks geldst hatte, der nicht zuletzt unter dem Eindruck der
schweren Schicksalsschlige, die er seit 1933 hatte hinnehmen miissen, zu Ansichten fortge-
schritten war, die die Selbstverwirklichung des Geistes — so der Titel des systematischen
Hauptwerkes Kroners — nicht mehr in der philosophischen Reflexion und ihrer Handhabung
des Widerspruchs, sondern in der von der Einbildungskraft, «der wunderbarsten aller geisti-
gen Kriifte» (S. 153), getragenen religiosen Vorstellung sah. Mehr und mehr glaubte Kroner
in seinen spiteren Lebensjahren zu durchschauen, dass ihn zu Hegel letztlich die Verbindung
des Philosophischen und des Theologischen hingezogen hatte, dass die Philosophie als natiir-
liche Theologie zu verstehen sei, dass die philosophische Argumentation in der theologischen,
ja religiosen Imagination enden musse. Weisheit, so schrieb er schon am 19.9.1942 an seinen
chemaligen Lehrer und Freund Jonas Cohn, dem eine dhnliche «Schicksalsbahn» beschieden

249



gewesen ist, kann «nicht in Form eines begrifflichen Systems, sondern nur in Form sinnbildli-
cher Verkiindigung angesprochen werden» (S. 132). Nur in thr aber ist der ungebrochene
Zugang zur weltschopferischen Potenz zu finden. Entsprechend konzentrierte sich sein Bei-
trag zur Verbreitung des deutschen Geistes in der Emigration mehr und mehr auf die Vermitt-
lung dieser Gedanken. Insbesondere in den USA, wohin Kroner nach einigen Jahren der
britischen Emigration weiterzichen musste, lehrte er vorwiegend an Theologischen Semina-
ren. Zu secinen frithen Gedankengingen wurde er nur noch einmal zuriickgeholt, in der
Auscinandersetzung mit der Kritik seiner seine Idealismusinterpretation leitenden grundla-
gentheoretischen Vorstellungen durch den Rezensenten. Er blieb auch in dieser Auseinander-
setzung dabei: «Obwohl es die logischen Grundlagen sind, um die gestritten wird, sind doch -
wie immer - die letzten Dinge im Spiel» (S, 171f).

Nirgends mehr ganz zuhause und mit der Erfahrung ausgestattet, dass gerade die vermeint-
lichen Hiiter des Geisteslebens allzu rasch bereit sind, die staatlich betriebene Entrechtung
«nicht so schlimm zu finden, wenn man nicht selbst am Pranger steht», so der im Sommerse-
mester 1934 und im Wintersemester 1934/35 mit der Vertretung des suspendierten Kroner in
Kiel betraute H.-G. Gadamer (S. 86), gewann Kroner im bis zum Ende seiner Schaffenskraft
andauernden Nachdenken tiber eben jene letzten Dinge seiner «Seele Seligkeit» (S. 167).

Asmus, letzter Doktorand Kroners in Kiel und mit anderen mutiger Opponent gegen die
Entrechtung und Terrorisierung seines Lehrers, hat dies alles in eingéingiger und eindrucks-
voller Weise dargelegt. Sein Unternchmen sollte Schule machen. Denn es gibt, wie schon
beziiglich J. Cohns bemerkt, noch zahlreiche vergleichbare «Schicksalsbahnen» nachzuzeich-
nen und so ithrer Vorzeitigkeit ungeachtet fir unser aktuelles Denken und Handeln lehrreich
werden zu lassen. Werner Flach (Wiirzburg)

Guinther Hauff, Hans Rudolf Schweizer, Armin Wildermuth (Hgg.): In Erscheinung treten.
Heinrich Barths Philosophie des Asthetischen. Schwabe & Co, Basel 1990.

Um die Philosophie von Heinrich Barth (1890-1965) 1st es still geblieben. Sie hat nie
Aufschen erregt. Dabei handelt es sich ohne Zweifel um cine der wenigen bedeutenden
systematischen Leistungen der schweizerischen Philosophie unseres Jahrhunderts. So ist es
denn ein grosses Verdienst der drei Herausgeber, alle der letzten Schillergeneration Barths an
der Basler Universitit zugehorig, aus Anlass seines 100. Geburtstages am 3. Mirz 1990 mit
diesem Gedenkband, an dem sie zusammen mit sieben weiteren Autoren beteiligt sind, an das
Werk ihres philosophischen Lehrers zu erinnern und erneut den Zugang dazu zu erschliessen.

Solche Erschliessungsarbeit ist durchaus notwendig. Denn Heinrich Barth hat es sich und
seinen potentiellen Lesern nicht leicht gemacht. Sein systematisches Hauptwerk Erkenntnis
der Existenz ist erst postum im Todesjahr 1965 erschienen. Die Schwierigkeiten der Rezeption
sind nicht nur im eigenwillig gepriigten Sprachduktus, sondern vor allem auch in den komple-
xen geistigen Voraussetzungen begriindet, aus denen diese «Grundlinien einer philosophi-
schen Systematik» erwachsen sind. Barth ist vom Marburger Neukantianismus der Jahrhun-
dertwende, einer Transzendentalphilosophie, ausgegangen und hat in seltener, tiefdringender
Weise unter dem leitenden Problembegriff der «Erscheinung» zentrale Gehalte der philoso-
phischen Uberlieferung von der Vorsokratik bis zum deutschen spekulativen Idealismus
aufgearbeitet (Philosophie der Erscheinung, 1947/59) — wobei die Auseinandersetzung mit der
existentiell verstandenen christlichen Glaubenswahrheit, die philosophisch nur angeniihert,
nicht aber eingeholt werden kann, den lebenslang wirksamen Antrieb bildete. In der Frithzeit
hat er sogar an der Ausarbeitung der «Dialektischen Theologie» seines Bruders Karl Barth
einen nicht unwesentlichen, wenn auch in der Tragweite schwer abschitzbaren Anteil gehabt.
Diese und andere Momente finden sich im abschliessenden philosophischen Gesamtentwurl
zu einem komplexen Geflecht zusammen, dessen Verstindnis sich dem Leser der Originale
nur bei konzentrierter Anstrengung eroffnen kann.,

250



Der vorliegende Sammelband fasst das Lebenswerk von Heinrich Barth in der heute
aktuellen thematischen Perspektive des «Asthetischen» ins Auge. Darunter ist nicht nur das
Kiinstlerische, sondern — urspriinglicher — die sinnliche Wirklichkeit als solche zu verstehen,
die Barth unter dem Titel des «In die Erscheinung Tretens» im philosophischen Riickgang auf
den transzendentalen Ursprung der Existenz nither zu fassen versucht hat. In der sinnlichen
Wirklichkeit treten Welt und Mensch zumal in Erscheinung. Das Asthetische im kiinstleri-
schen Sinn ist dadurch ausgezeichnet, dass es diese Wirklichkeit in ihrer Reinheit, unbeschi-
digt durch den Schematismus des begrifflichen Denkens, manifest werden lassen kann.

Fiir die Erschliessung des Zugangs zur Barthschen Philosophie sind zwei Beitrige beson-
ders hervorzuheben. Giinther Hauff («Ursprung und Erscheinung. Zu H. B.s Vermiichtnis»,
S. 21-96) gibt eine umfassende Einfiihrung, die nicht nur die gedruckten Texte im Hinblick
auf die lebensgeschichtliche Entwicklung umsichtig heranzieht, sondern auch aus unverof-
fentlichten Quellen (Briefen und Manuskripten) zitieren kann und dabei theologische Gedan-
kenzusammenhinge neu und eindriicklich beleuchtet. Armin Wildermuth («Philosophie des
Asthetischen. Das erscheinungsphilosophische Denken H. B.s», S. 205-269) arbeitet die
systematische Verkntipfung der philosophischen Grundbegriffe scharfsinnig und differenziert
heraus, sodass dic eminente Bedeutung des existenzphilosophischen Ansatzes fiir das Begrei-
fen kiinstlerischer Phinomene sichtbar und soweit verdeuthcht wird, dass der Leser Bezlige
zum zeitgenossischen Denken zu erkennen vermag und darauf vorbereitet wird, das Kunst-
werk als Ort der Epiphanie des Ursprungs selber zu erfahren. Der Beitrag von Michael
Bockemiihl («Das Transzendente als das Sichtbare. Zur Wirkungsform von Werken Konkre-
ter Kunst: Kandinsky, Mondrian, Newman») wagt es sogar, diese Linie bis zu den Abstrak-
ten der sogenannten Klassischen Moderne auszuzichen — auf eine Weise, von der man sich
fragen kann, ob sic Barths eigene Zustimmung gefunden hitte. Was er die «Reinheit und
Integritit» der Erscheinung nannte, findet seine Erfiillung wohl kaum in der Reduktion auf
abstrakte rdumliche Formen und «reine» Farben.

Unter den weiteren Beitriigen des Sammelbandes zeigen die beiden direkt auf Barth beziig-
lichen von jungeren Autoren (£ Belussi, D. Kipfer) die Schwierigkeit, den komplizierten
Barthschen Denkintentionen lediglich aus den Texten vollig gerecht zu werden. Noch lebende
unmittelbare Schiiler haben den fiir die Interpretation nicht unbedeutenden Vorteil, die
«Erscheinung» dieses Denkers wenigstens in der Erinnerung noch selber vor sich zu schen.

Die {ibrigen Ausiitze stellen historische Beziige dar — teils wesentlicher (H. R. Schweizer zu
Baumgarten und Troxler), teils fernerliegender Art (H. Holzhey zu Heidegger und Cohen) —
oder nehmen Probleme auf, die im Barthschen Denken angelegt sind (W. Weier: Metaphysik,
Transzendentalphilosophie, Positivismus; (. Graf: Treue; G. Boehm: Bild vs. Wort).

Den wertvollen und wichtigen Band, dem man wiinscht, er mége bewirken, dass nunmehr
Heinrich Barth selbst von einem weiteren Kreis zur Kenntnis genommen wird, beschliesst
eine sorgfiltige, wohl vollstindige Bibliographie (lediglich bei der spirlichen Sekundiirlitera-
tur ist ein in diesem Jahrbuch erschienener Aufsatz von Julia Gauss tiberschen worden: Srudia
[).’VN"I'()A'()/Z!/Il'('(l1 vol. XXVIII, 1968, S. 39(T.). Gerhard Huber (Zurich)

Philosophie d’aujourd’hui / Heutige Philosophie

Xavier Tilliette: Le Christ de la philosophie. Prolégoménes a une christologie philosophique.
Les Editions du Cerf, Paris 1990,
['enquéte positive qui occupe la plus grande partie de 'ouvrage et qui dégage les différentes

251



formes de la christologie philosophique dans I'histoire (de Nicolas de Cuse a S. Weil, d’E-
rasme a Blondel) ne doit pas masquer le projet théorique de I'auteur, ¢énoncé dans le sous-titre
(cf. le chap. 1 et la Conclusion). Car la christologie «empirique» assume une fonction d’exem-
plification et de vérification dans un procés de démonstration inductif, a I'égard d’une
christologie qui, pour 'auteur, existe, non seulement en fait, mais de droit. C’est de ce projet
dont il faut rendre compte, car si la richesse des informations ne peut échapper au lecteur, qui
se laissera séduire aussi par I'herméneutique profondément réceptive, assimilatrice, et étonna-
ment ouverte et libre de X. Tilliette (aux antipodes des lectures «externes» et dogmatisantes
de certains penseurs chrétiens, d'un Maritain par exemple), il est a craindre que le méme
lecteur néglige 'apport proprement philosophique, d’ordre formel et transcendantal, de
I'ouvrage et qui répond a une intention singulicrement ambitieuse: la volonté de fonder une
authentique christologie philosophique. Comment cette derniére est-elle possible? Telle est, en
effet, la question qui guide I'auteur et constitue le theme sous-jacent de son herméneutique.
Cette question cependant renvoie au probléme suivant: comment concevoir le rapport de
toute pensée qui pense le Christ, le Dieu fait Homme, a la philosophie? L'auteur rencontre
ainsi inévitablement le probleme classique posé par l'idée d'une philosophie chrétienne. Or,
c'est la réponse a cette question qui fait I'originalité de sa démarche et la force de son message
philosophique. Elle s’annonce dans cette intuition lumineuse: dans la question débattue et
rebattue du rapport de la raison au donné revelé, il faut changer le mode de questionnement.
Refusant le postulat d’une raison totalement autonome, qui se trouve alors confrontée a une
doctrine de foi exterieure — qu'elle ne rejoindra jamais (et c’est ce qui explique cette impres-
sion de piétinement autour d'un faux probléme que donnent les débats d’origine thomiste 4
propos de la philosophie chrétienne) — X. Tilliette recherche a f'intérieur de la philosophie et
aussi a !'intériewr du Christianisme, ou plutét du Christ lui-méme, le lien interne, quasi
organique, qui fait plus que les relier, qui les lie, qui les apparente. C'est ce lien intime de la
raison philosophique et du Christ, qui va constituer la condition de possibilit¢ d’une christo-
logie philosophique, dont la christologie empirique représente, selon des modes divers, la
réalisation symptomatique. Le passage, en soi non évident, d’une relation extérieure a un lien
intérieur, va se montrer a son tour possible a travers I'¢lucidation de /'affinité de la philoso-
phie et de la christologie — affinité que 'analyse historico-critique met subtilement au jour
dans les philosophémes ¢elaborés par les différentes pensées du Christ. Celles-ci témoignent,
chacune a leur fagon, de cette aspiration vers I'Homme-Dieu, qui est a 'origine de toute
christologie, de cette «aimantation», dit 'auteur, de la pensée philosophique par la figure du
Christ, qui implique la fécondité philosophique de cette figure elle-méme, «capable d'inspirer,
voire de promouvoir la philosophie» (p. 22), «de vivifier le travail philosophique comme une
moélle de pensée» (p. 21). Si donc la philosophie chrétienne comme christologie est possible,
ce n'est pas comme synthése de deux termes étrangers, voire incompatibles - une donnée de
foi et un logos rationnel (sous cette forme elle conduit au «cercle carré» dénoncé par Heideg-
ger) — mais comme une procession, une quasi-émanation a partir du Christ, dont I'étre est en
lui-méme porteur de germes de pensée philosophique. Sans étre toutes des philosophies
chrétiennes a proprement parler, les christologies de I'histoire, qui actualisent ce lien généti-
que, revétent une valeur exemplaire. Les titres des premiers chapitres sous lesquels "auteur les
regroupe — Philosophia Christus, Philosophia Christi, Christus summus philosophus, Idea Chri-
sti, Scientia Christi (au sens de la conscience propre) — suggerent audacicusement I'identité
tendancielle des termes, qui constitue le concept fondateur de toute christologie philosophi-
que en général. L'affinité qui relie le Christ et la philosophie n’est pas une simple métaphore,
et pas seulement un fait, empiriquement constaté, elle traduit I'idée d'une relation d’immeédia-
teté entre des termes homogenes, relation qui seule rend possible une philosophie du Christ,
parce qu'elle I'insere dans son objet méme. Cette insertion se démontre chez les grands
philosophes qui 'ont pour ainsi dire vécue et actualisée, elle se laisse déchiffrer dans les

252



schémes christologiques d 'ocuvre dans leurs pensées —a travers I'ldée de Dieu spinoziste ou le
Maitre de vertu kantien, dans le Christ-incarnation du Begriff hégélien ou le Paradoxe kierke-
gaardien, dans I'image du Christ-quintessence du malheur de S. Weil, etc. Tous attestent «la
comprésence du Christ a la philosophie» et ce que 'auteur appelle «’harmonie préétablie
entre I'homme pensant, la philosophie et le Christ» (p. 263), dans une belle formule qui
resume la theése centrale du livre.

A la séric des travaux antérieurs de X, Tilliette, consacrés au Christ des philosophes
(Filosofi davanti a Christo, 1989, La Christologie idéaliste, 1986) et qui doit s’achever encore
par une étude a paraitre sur le théme de la Semaine Sainte des philosophes, Le Christ de la
philosophie apporte davantage qu'un complément historique, sa contribution d’ordre théori-
que ouvre des perspectives inédites a la pensée chrétienne en imposant I'idée (partiellement
inspirée de Blondel) d’une raison qui n’est plus rapportée a la foi, mais enracinée en elle, ou
plus exactement, selon un renversement du général au particulier significatif, enracinée dans
le Christ. Gabrielle Dufour-Kowalska (Genéve)

Michel Henry: Phénoménologie matérielle. PUF, Paris 1990.

Cet ouvrage, qui reprend des ¢tudes et des conférences non publiées, devrait permettre de
mesurer dans toute sa portée 'ocuvre philosophique de M. Henry, telle qu’elle s’est édifiée
depuis L'essence de la manifestation. Mais c’est a condition de mettre en relation la critique de
la phénoménologie de Husserl a laquelle procéde ici le philosophe avec sa propre philosophie,
mise en avant et défine dans le titre: Phénomenologie matérielle. 1’apport fondamental de la
philosophie de M. Henry — qui apparait d cet égard, non seulement nouvelle, mais quasi
unique dans la pensée contemporaine — réside dans son ontologie, dans sa volonté de recon-
naitre le site originaire de I'étre, dans son effort pour traduire dans un discours rationnel la
plénitude de 'absolu. Cependant cette quéte de la réalité en son fond, qui renoue avec la
philosophia perennis, ne pouvait aboutir sans la pensée du Maitre, le guide incomparable, qui
a ouvert d toute ontologie en général la voie royale qui conduit a cet accomplissement, qu’il a
appelé de son vrai nom: la vie, la subjectivité. La philosophie de M. Henry est ainsi une onto-
phénoménologie qui découvre la réalité originelle et sa réalisation dans la vie de la subjecti-
vité. Or, par un paradoxe apparent, cette ¢lucidation ultime de I'essence de la subjectivité, qui
constitue la fin de la phénoménologie, est le point de rupture entre le disciple et le maitre,
entre I'onto-phénoménologie et la phénoménologie transcendantale de Husserl. La critique
de celle-ci chez M. Henry sera donc une remise en question radicale, mais qui n’en contestera
pas la visée essentielle, qu’elle recueille au contraire et achéve. Il ne s’agit pas de déraciner
I’édifice husserlien, mais au contraire de 'enraciner dans la réalité substantielle et naturante
de son principe ontologique, qu’elle n’a pas su reconnaitre et cela pour des raisons rigoureu-
ses que I"analyse met au jour.

Ainsi, d'une part, Phénomeénologiec matérielle de M. Henry apporte au lecteur et a I'inter-
préte de son oeuvre, des éléments de clarification précieux (et longtemps attendus — ils
demeurent implicites dans les ouvrages antérieurs); mais d’autre part, la portée du livre est
beaucoup plus vaste. «Il ne s’agit pas d’un travail sur Husserl» (p. 10), nous dit I'auteur, il
s'agit, déclare-t-il, de «tout repenser» (p. I1), de renouveler la phénoménologie elle-méme
(cf.p. 6). Tout repenser: retrouver le point de départ radical que la phénoménologie, sur les
traces de Descartes, a tenté de dévoiler et qu'elle a manqué. Renouveler la phénoménologie:
dévoiler la phénoménalité fondatrice, a laquelle la phénoménologie classique substitue un
pseudo-fondement et son essence dérivée.

Comment et pourquoi la phénomeénologie transcendantale a-t-elle manqué I’étre du fonde-
ment? Cest la question d laquelle M. Henry va répondre en procédant 4 une analyse minu-
tieuse du discours husserlien, tel qu’il se développe dans trois textes privilégiés: le texte des
Idéen 1, plus précisément les § 85 et suivants, 97 et suivants; les Legons de 1907 (L'idée de la

253



phénoménologie) et, enfin, la cinquicme des Méditations cartésiennes. 1l circonscrit ainsi trois
lieux privilégiés de réflexion: la phénoménologie hylétique, la question de la méthode phéno-
ménologique et le probléeme de I'intersubjectivité (qui correspondent aux trois chapitres de
I'ouvrage). Selon un type d’herméneutique déja utilisé a propos d’autres philosophes (dans
L'essence de la manifestation ou La généalogie de la psychanalyse), ces chapitres successifs
seront pour M. Henry autant de moments dans la genése, a partir de Husserl et au-dela de lui,
de cette essence originaire qui se révéle sous le voile et que le texte de Husserl ne cesse de
«trahir» dans les divers procédés mis en oeuvre pour la saisir et qui d la fois 'annoncent et
'occultent en son mode mystericux de manifestation.

C’est tout d’abord dans la phénoménologie hylétique, ou plutot 'absence d’une véritable
phénoménologie hylétique, que M. Henry décele, par rapport a la visée primitive de I'essence
de la vie transcendantale, la dérive du regard phénoménologique, qui abandonne progressive-
ment le contenu interne, primaire, réel, de la conscience, constitu¢ par les data sensibles et
affectifs — la «matiére» de la conscience — en eux-mémes dépourvus de toute intentionalité, au
profit de celle-ci, de la «forme», et de sa phénomeénalité propre. Les vécus sensibles et affectifs
s'accomplissent dans la noése intentionnelle, qui seule leur confére un sens; en leur contenu
propre ils ne sont que des vecus aveugles: ils vont demeurer chez Husserl privés de tout statut
phénomeénologique.

Ce que M. Henry va recueillir dans cette dévalorisation (exemplaire pour tout le systéme)
de la phénoménologie hylétique au profit de la phénoménologie noétique, dans cette subordi-
nation de la hyle a la nogse, c'est I'écart qui se creuse entre I'une et 'autre, ¢’est-a-dire aussi
bien entre la clarté de la conscience intentionnelle et I'obscurité de son soubassement réel, non
intentionnel, immanent - ce qu'il recueille, c’est le partage entre la lumiére (de la transcen-
dance) et la nuit (de I'immanence) et la place laissée vacante par celle-ci pour une phénoména-
lit¢ impensée et, en vérité, impensable, nécessaire et impossible. La phénoménologie matéri-
elle est fondée sur cette distinction essentielle. La phénoménologie classique sur sa dissolu-
tion. Le voilement de I'immanence, ¢’est-a-dire de la phénoménalité originaire, devient chez
M. Henry une tiche, il y deéchiffre une prescription de I'essence, qui requiert le philosophe
afin qu'il élucide cette donnée primaire en son mode de donation propre, ce vécu sous-jacent
de la conscience dans sa phénoménalité secréte. Chez Husserl, au contraire, le voilement de
'essence devient le dévoilement de la transcendance et sa promotion au titre de principe
universel de la connaissance et de I'étre, principe qui va déterminer toute la phénoménologie,
dans sa téléologie explicite comme dans la méthode qu’elle se donne.

C’est bien cette promotion de la transcendance, la «libération» de 'horizon universel de
toute pensée de quelque chose, qui se produit lorsque la phénoménologie, comme c’est le cas
dans les Legons de 1907, s'interroge sur elle-méme et recherche dans la sphére des cogirationes
absolues, I'essence ultime de la pensce, qui doit fonder toute sa démarche et légitimer sa
méthode. Le devenir phénoménologique de I'essence de toute cogitatio au sein de I'évidence
(abstraction faite du cogito sum qui la fonde chez Descartes et auquel M. Henry demeure
fidéle), sa réduction au «voir pur» (abstraction faite de son auto-affection, intuitionné dans le
génial sentimus nos videre cartésien, repris par M. Henry), sa réalisation par conséquent dans
la structure qui est celle de tout voir, dans la transcendance, ne signifie rien d’autre que la
venue au jour de 'essence qui est celle de la phénoménologie transcendantale elle-méme. La
phénoménologie donne pour le fondament originaire, pour son principe et sa fin ultimes,
I'horizon déployé par la conscience intentionnelle dans I'extase de son pur rapport a. .. qui,
cependant, ne se rapporte jamais a lui-méme et présuppose toujours ce que la réflexion élude
et que la réduction évacue: I'acte originel qui le révéle a lui-méme en son mode propre de
révelation. Elle donne pour le fondement la pure condition de possibilite, ontologiquement
vide, c’est-a-dire infondée, de toute connaissance de quelque chose. Mais alors la signification
de la réduction de I'immanence a la transcendance et des diverses formes qu'elle revét dans le

254



cours de 'analyse — glissement du regard phénomeénologique sur le contenu interne de la
conscience, déviation de la visée primitive de I'essence de la subjectivité, substitution, a cette
essence, de la pensée et de sa structure — ¢st alors sous nos yeux: le proces de la fondation
absolue de la phénoménologie n'est rien d'autre que le proces d'appropriation de 'objet de la
phénomeénologie a sa méthode, qui est le proces méme de Pinstauration d’une philosophie
idéaliste. La phénoménologic «qui se pense comme méthode» (p. 111), qui «a renoneé a sa
prétention la plus ultime, celle de donner I'étre» (p. 81), n’a pas renoncé pour autant a la
connaissance absolue: incapable de surmonter la résistance que lut oppose sans cesse I'étre
intérieur de la subjectivité transcendantale en son irréductibilite a la transcendance, d I'objec-
tivité structurelle de la pensée et de toute méthode en général, elle lui substitue cette derniére,
abandonnant I'impensable a la nuit de I'étre sans concept, cetle nuit privee de tout logos, dans
laquelle la philosophie depuis toujours a rejeté ce qui n'est pas clle et sa propre raison.
«C'est ... parce que la vie transcendantale se refuse par principe @ la vue d’un voir et lui
dérobe sa réalité que la méthode phénoménologique substitue d’instinct a cette réalite qui lui
echappe son «essence, laquelle en tant que transcendance est au contraire susceptible d’étre
vue. » (p. 99) Ce «refus», cette irréductibilité, ou encore et inversement, «l'inadequation de la
méthode phénoménologique a ce qu'il s'agit pour elle d’exhiber» et qui est «la dimension
originelle de la réalité» (p. 124), inadéquation qui consomme ’échec du systéme husserlien,
constitue pour M. Henry un point de départ et va déterminer I’objet, la fin et la méthode de la
phénoménologie matérielle. La phénoménologie matérielle s’installe dans ce lieu déserté par la
phénomeénologie classique, du rapport de la pensée a I'impensable, de la conscience intention-
nelle a son substrat non intentionnel, de la transcendance a I'immanence — elle reprend a neuf,
sur les ruines du présupposé idéaliste qui domine la philosophie occidentale, la problématique
abyssale du rapport de I'idéal au réel, de la connaissance et de I'étre. L'é¢lucidation de ce
rapport ne représente rien de moins dans la philosophie de M. Henry que I'instauration d’un
réalisme ontologique radical. La clef de ce réalisme, la clef de cette philosophie, réside en effet
dans la nature de ce rapport — un rapport intéricur de fondation (de I'absolu au relatif, et non
un rapport «intentionnel», extérieur, de sujet @ objet) et dans sa structure — rapport entre
termes irréductibles, «inadéquats», rigoureusement hétérogenes. Il est curieux que ce soit
précisément cette structure, capitale chez M. Henry, qui ait ¢té le plus mal comprise, a tel
point qu’elle a entrainé la confusion naive de sa philosophie de I'immanence avec un concept
solipsiste de la subjectivité. Mais si I'on obeéit, conformement au contenu onto-phénoménolo-
gique des concepts henryens, & 'ordre des raisons suivant: 1) I'hétérogéneité de 'immanence
fondatrice et de la transcendance qu'elle fonde, de la vie intéricure de la conscience dans son
auto-affection essentielle et de la conscience intentionnelle, loin de briser I'étre de la subjecti-
vité ou de l'enfermer en lui-méme, est au contraire ce qui rend possible 2) une ontologie
réaliste, qui détermine et fonde elle-méme 3) U'effectivité de toute relation au monde et a
autrui — alors il devient manifeste que les objections adressées a I'immanence se trompent
d’objet et que c'est au contraire (comme Iauteur le démontre ici dans le chapitre 3) les
philosophies de la transcendance, les philosophies qui enferment le monde et autrui dans
I'objectivité, qui sont incapables d’atteindre la substance vivante de ce qui n’est pas moi, de
I'étre du monde et de I'étre d’autrui,

L’¢lucidation de I'essence phénomeénologique de cette structure fondamentale dans I'affec-
tivité, cette essence délaissée par Husserl et qui restitue a la nuit de la subjectivité son logos
refoulé, achéve dans une ontologie de la vie I'oeuvre qui revient a la phénoménologie matéri-
elle en tant que fondation d’un réalisme ontologique radical. Si la critique de Husserl dans
Phénomeénologie matérielle contribue a faire entendre cela, cet ouvrage n’aura pas été écrit en
vain. Il permettra aussi de mieux comprendre, a partir de ses principes ontologiques, la
fécondité de cette philosophie premiére qui, comme le démontrent les derniers travaux de
M. Henry, a trouve a s’appliquer dans les domaines seconds et dérives de Iexistence et de la

255



pensée, qui réclament aujourd’hui le philosophe a travers I'essor des sciences humaines, la
deérive des ideologies, la crise de la culture contemporaine, etc.
Gabrielle Dufour-Kowalska (Genéve)

Michel Cornu: Patience du détachement. L'Age d'Homme, Lausanne 1989,

En rendant compte dans les Studia Philosophica 41 (1982), du précédent ouvrage de Michel
Cornu, Existence et séparation (Lausanne 1981), "avais noté que I'auteur cherchait i défendre
sa position fondamentale en s’appuyant sur de trés nombreux philosophes contemporains,
dont la voix tendait parfois a couvrir la sienne. Dans Patience du détachement on ne trouve
presque aucune référence a d’autres philosophes. Ce n'est pas que I'auteur se pose maintenant
en solitaire qui ne devrait rien a la pensée d’autrui. Bien au contraire il se reconnait héritier
d'une double tradition, remontant avec Job a la Bible, et avec Ulysse aux origines de la
littérature grecque. Admettre que «nous ne pourrons jamais marcher que sur des traces»
plutot que «se fonder dans l'illusion d’étre soi-méme son origine» ne doit toutefois pas nous
conduire a vouloir «nous approprier cet héritage», mais a «poursuivre le chemin», comme des
existants en situation d’ «exode» (p. 18).

Cette reéflexion sur 'héritage mériterait d’étre développée plus longuement. Mais I'un des
traits marquants de ce hivre bref est le refus des mouvements discursifs. Une «pensée du
détachement» est «pensée en suspens, inachevée et inachevable», pensée «en fragments»
(p. 13), qui peut prendre la forme de 'aphorisme, a laquelle auteur s’essaie & plusicurs
reprises.

Cette «pensée vacillante» (p. 15) se préte malaisément au résume, et je ne peux dans ce
compte rendu que signaler briévement quelques-unes des voies ou elle s’engage.

La souffrance de Job conduit a une réflexion sur «la perte du sens (...) que nous nous
sommes donné et qui nous justifien (p. 21), mais aussi sur la mise en relation avec ce qui nous
dépasse: «L’apparente absence de Dieu (...) deviendra le tranchant qui déliera Job de ses
derniéres attaches. Ainsi pourra-t-il s’ouvrir a une autre relation au Tout Autre» (pp. 23-24).
Entre cette réflexion sur Job et la «pensée de I'exode» on peut discerner un rapport d’opposi-
tion et de complémentarité. «L'exode est peut-étre marche vers un sens. Sens a vrai dire offert
et non a conquérir (p. 47). Il est en méme temps «démarche de moi au Tout Autre et a 'autre
et marche avec la solitude de 'autre» (p. 49). Un tel cheminement renonce a «toute appro-
priation pensable d’une quelconque origine» et s'ouvre a la «pensée de 'infini» (p. 44). 11
permet ainsi une «pensée du détachement» (p. 50).

Mais M. Cornu dénonce également les obstacles au détachement: la possession, qui n'est
que «masque du manque» (p. 28), la domination, le désir, la résignation. A ces impasses, ou,
selon une expression qui revient souvent, a ces «tourniquets» tournant uniquement dans le
mauvais sens, s'opposent des voies permettant le détachement: la jouissance, la séduction —
ou plutét la «séduisance» — le partage, qui peut prendre en particulier la forme de la conni-
vence et du compromis, I'espérance, 'amour, le pardon. Le lecteur relévera peut-étre avec
surprise la valorisation d’expériences ou de conduites que la morale traditionnelle tend plutot
a réprouver. Telle la jouissance dans laquelle M. Cornu voit une «expérience de la désappro-
priation» du moi, tout en notant aussi qu’elle risque de nous rejeter dans la «logique du désir»
(p. 37). Telle aussi la «séduisance», qui «pourrait nous introduire au détachement» (p. 64).
Les analyses consacrées a ces expériences ou a celle du compromis sont 'occasion pour
'auteur de marquer son opposition a I'ascétisme et a la revendication de pureté, au besoin de
justification et d I'esprit de sérieux propres a ce qu'il appelle la «tradition moraliste» (p. 76) et
d’accueillir 'ambigu, 'impur, le gratuit, 'injustifiable. De méme dans les paroles du Qohélet
«tout est vanité», «jouis de I'instant», 1l trouve I'expression d'un détachement qui n'est pas
«négation résignée du plaisir», mais appel a «vivre le plaisir comme ce qui est donné dans
I'instant» sans chercher a se I'approprier (p. 58).

256



Cette expérience de la fragilite de I'instant inspire a 'auteur quelques-uns de ses propos les
plus fins et les plus profonds, en particulier les pages sur «’Espérance comme Dépouille-
ment»: «Vivre le moment comme donné fait du provisoire notre scule demeure et laisse
I'espérance nous habiter» (p. 95). Liée a4 d’autres expériences comme celles des paradoxes de
I'amour et du don du pardon, elle nous convainc que la pensée de M. Cornu est véritablement
pensée d’'un existant.

C’est ce qui fait son prix, c’est peut-étre aussi ce qui explique certaines attitudes dont je me
distancierai pour ma part: le refus de I'argumentation, la méfiance a I'égard de la théorie,
assimiliées trop rapidement a des protections permettant de se donner une fausse sécurité. Le
recours a 'argumentation permettrait pourtant de renforcer les positions défendues dans ce
livre, ne serait-ce qu'en justifiant les refus dont elles s’accompagnent. Je pense en particulier
au rejet de la «tradition moraliste», qui devrait s’appuyer sur une argumentation, sous peine
de passer pour un parti-pris. Un texte interrogatif, animé par l'intention de provoquer le
lecteur pour le laisser ensuite «en suspens», peut-il vraiment se dispenser de donner des
raisons? A.-J. Voelke (Lausanne)

Richard M.Martin: Metaphysical Foundations: Mereology and Metalogic. Philosophia Verlag,
Miinchen/Wien 1988.

Richard Martin (1916-1985), ein Schiiler Carnaps und C.1. Lewis’, stellt sich selber in
seinem Aufsatz On Metatheory-Formulation and the World in the Making als Kémpfer fiir den
logischen Positivismus in seiner entwickelten Form bei Carnap vor. Er kritisiert darin nicht
nur Karl Popper (S. 263), der von sich behauptete, er habe dem logischen Positivismus den
Todesstoss versetzt, sondern auch die Vertreter der analytischen Philosophie, die sich nach
dem durch Wittgenstein initiierten «pragmatic turn» vom logischen Empirismus losten, wel-
cher in den USA bis etwa 1960 vorherrschend war. Martin wirflt etwa Putnam vor, er habe —
der epistemologischen Terminologie Quines und Wittgensteins folgend - den in derr Metalo-
gik exakt definierten Begriff der Wahrheit mit dem der «assertibility» konfundiert. Die
grundlegende methodische Bedeutung der Logik und vor allem der Metalogik fiir jedes
Philosophieren sei festzuhalten: So will Martin etwa die Epistemologie «very deeply logistice»
(S. 267) traktiert sehen. Die Metaphysik allerdings schliesst er nicht einfach — wie das die
«Wiener-Kreisler» taten — aus der Philosophie aus und schrinkt sie auch nicht auf die
Grenzen der Physik ein. Das Motto seines «scientific realism» lautet vielmehr: «Ontology in
accord with the bounds of science as a whole» (S. 269). Da er den Menschen als ein theoriebil-
dendes Wesen sieht, ist Philosophie als Reflexion gehalten, Metatheorie zu betreiben und in
ihr die Grundlage, eben Ontologie oder Metaphysik, zu suchen. Die Metatheorie umfasst das
Trivium: Syntax, Semantik und Pragmatik; kurz: logische Semiotik (S. 265). Das ist der
positive Grundbestand, an dem er festhilt, der aber nicht einfach gegeben ist, sondern open-
ended, semper reformanda (S. 276).

Eine solche Reformation hat Martin auch vorgenommen. Die Einteilung der Semiotik in
Syntax, Semantik und Pragmatik enthiilt nimlich bei Carnap eine Asymmetrie: Syntax und
Semantik werden in reine und angewandte unterteilt', nicht aber die Pragmatik, die sich mit
der Handlung, dem Zustand und der Situation des Sprechers befasst, und die demzufolge
psychologische, physiologische, psycholinguistische und soziolinguistische Aspekte hat. In
Meaning and Necessity jedoch zeigt sich bereits, dass die Rede von Intensionen offenbar einen
pragmatischen Hintergrund hat. Die intensionalistische These sagt nimlich, dass es den
Linguisten méglich ist, einer und derselben Pridikatsextension mehrere Intensionen (eventu-
ell gar unendlich viele) zuzuordnen. Carnap versucht 1955 in «On Some Concepts of Pragma-
tics», den begrifflichen Hintergrund einer theoretischen Pragmatik durch Analyse von Inten-

I R. Carnap, Introduction to Semantics and Formalisation of Logic, Cambridge 1942, p. 11.

257



sion, Glaube (believe) etc. zu liefern. R. Martin forderte und formulierte diese Logik der
Pragmatik («systematic pragmatics») 1959 in seinem grundlegenden Buch Toward a systema-
tic pragmatics. Er geht dabei von der formalpragmatischen Grundrelation der «acceptance»
aus:

X Acpt a,t: = die Person X nimmt den Ausdruck a zur Zeit t als wahr an.

Mit dieser Grundrelation definiert er den Begriff der «Intension» so, dass er keine intensio-
nale Semantik mehr vorauszusetzen hat, in der die Intensionen unabhingig vom Sprachbe-
nitzer definiert werden. Die Konstruktion der Intensionen ist notwendig, weil sic ermog-
lichen, die grammatische Tiefenstruktur zu beschreiben. Diese Pragmatik tritt als logische
Studie der natiirlichen Sprache auf. Richard Martin ist aber nicht der normalsprachlichen
Richtung der analytischen Philosophie zuzurechnen, denn er vermutet, wohl entgegen Witt-
gensteins Kritik an der Idealsprache, dass «a natural language is merely a language-system of
a very great internal complexity»?, und versucht, die Pragmatik als formale Metalogik zu
rekonstruieren. Dies zeigt sich auch darin, dass er ein so beliebtes «Normalsprach»-Thema
wie Prasuppositionen als «little fragment of the semantics of logical consequence as applied
to certain kinds of sentences» (S. 39) bezeichnet.

Richard Martins vorliegende Sammlung von Aufsitzen und Essays aus den 80er Jahren
steht insofern in der Tradition der analytischen Philosophie, als er metaphysische Themen
(ontologische: A Theory about Quinean Things; On Eidos, Instance and Aspect; theologische:
On the Language of Metaphysical Theology : Hartshorne and Quine; On God and Timelessness :
Peirce, Whitehead, Hartshorne;, Why Whitehead's God ist not Whiteheadian Enough; On
Philosophical understanding and Religious Truth) und ethisch-praktische (On Moral Reasoning
and Deontic Logic; On Behavioral Codes and Obligation; On the Metaphysics of Social Reality)
unter demselben methodologischen Leitmotiv behandelt: «That the logica utens of first-order
quantification-theory . .. together with the first-order metalogic, -syntax, semantics and prag-
matics — based on it, provide the bedrock of sound philosophical method» (S. 13). Die
Metaphysik basiert also auf Logik und Metalogik (Semiotik) — aber auch, wie im Titel
Metaphysical Foundations. Mereology and Metalogic zum Ausdruck kommt, auf Mercologie
als Theorie der offenbar fundamentalen metaphysischen Relation Teil — Ganzes. Einige
Essays behandeln direkt die Grundlagen der Metaphysik: Metalogik oder Semiotik (On
Logical Semiotics and Linguistic Form: C.S. Peirce; What Everyone Should Know about
Formalized Metalogic; On Weeding the Garden of Semantics; On Metatheory-Forndation and
the World in the Making; A Second Memo on Method: Hilary Putham and Semantical Rules)
und Mereologie (On Mereology and the Heroic Course; Steps toward a Combinatory Mereo-
logy, On Mereological Metalogic and Metaphysics). Richard Martin versucht dabei, die Me-
reologie als Grundlage der Mathematik zu gestalten: In seinem dafiir einschligigen Aufsatz
On Mereology and the Heroic Course gibt er eine nominalistisch akzeptable Fundierung der
Mathematik (S. 268), indem er auf der Basis von Lesniewskys konstruktivem Nominalismus
ein nominalistisches System konstruiert, das nur mit Individuen als Werten fiir Variablen
auskommt. Als Grundrelation verwendet er in diesem Individuenkalkiil die Relation:

x Ord y,z,
was bedeutet: x besteht aus den Individuen y und z, in dieser Ordnung genommen; oder x ist
ein ordinales Individuum, eine Art nichtkommutativer mereologischer Zusammensetzung
aus y und z. Zusammen mit der reflexiven und transitiven Relation T (Teil) kann er die ganze
numerische Mathematik aufbauen, ohne zu Klassen Zuflucht zu nehmen.

2 On Carnap and the Origins of Systematic Pragmaltics, in: Pragmatik. Handbuch pragmati-

schen Denkens, hg.v. H. Stachowiak, Bd. 11: Der Aufstieg pragmatischen Denkens im 19.
und 20. Jhd., Hamburg 1987, S. 308.

258



Daneben finden sich - cher atypisch fiir analytische Philosophen — auch historische Studien
zu den verhandelten Themen: Some Phases in the History of the Logic of Relations; A
Plotinian Theory of Number, On the Notion of Truth in Husserl's Logische Untersuchungen. Es
lberrascht deshalb nicht, dass R. Martin seine analytischen Kollegen (z.B. Putnam) auch
wegen deren Ignoranz der Geschichte der Philosophie kritisiert.

Die vorliegende Sammlung von Essays vermag meines Erachtens davon zu iiberzeugen,
dass «logical positivism is very much alive» (S. 262). Peter Schulthess (Zirich)

Wissenschaftsphilosophie / Philosophie de la science

Paul Hoyningen-Huene: Die Wissenschaftsphilosophie Thomas S. Kuhns. Rekonstruktion und
Grundlagenprobleme. Mit einem Geleitwort von Thomas S. Kuhn. Friedr. Vieweg & Sohn,
Braunschweig/Wiesbaden 1989.

Thomas S. Kuhns Werk ist weder qualitativ noch quantitativ so untibersichtlich, dass sich
seine monographische Bearbeitung einfach aufdrangen wiirde. Ein grosser Teil der Literatur
ist denn auch der Fortarbeit an Kuhns Projekt gewidmet, sei es dass sein Beitrag zur Wissen-
schaftsgeschichtsschreibung und zur Wissenschaftstheorie, vor allem in methodischer Hin-
sicht, diskutiert, sei es dass sein Konzept in der Historiographie und Theorie verschiedener
Disziplinen bis hin zur Theologie erprobt und dabei modifiziert wird. Paul Hoyningen-Huene
(im folgenden auch als Vf. angesprochen) rechtfertigt sein Vorhaben einer umfassenden
Darstellung der Wissenschaftstheorie Kuhns durch drei Erwidgungen: Im breiten Spektrum
der bisher vorliegenden Interpretationen lasse sich kaum ausmachen, was dic zentralen The-
sen Kuhns sind; die Rezeption sei — nicht unverstindlich bei einer neuen Theorie — von
Verzerrungen und Missverstindnissen durchsetzt; es herrsche Unsicherheit {iber die Art der
Weiterentwicklung von Kuhns Theorie nach Erscheinen seines epochemachenden Buches The
Structure of Scientific Revolutions im Jahre 1962. — Wie ist diese Absicht auf «grundsitzliche
Klirung» (S. 9) zu beurteilen? Man wird das Vorhaben zweifelsohne begriissen, nicht zuletzt
auch wegen des Umstands, dass dargestellt werden soll, wie Kuhn an seiner Theorie weiter-
gearbeitet hat. Ein leiser Zweifel meldet sich nur darob, dass die kritische Durchleuchtung der
Rezeptionsgeschichte eines modernen und noch lebenden Autors mit dem Instrument des
apse dixit erfolgen soll; moglicherweise sind ja jene «Verzerrungen» sachdienlich und die
«Missverstandnisse» produktiv. Die Monographie, die als Habilitationsschrift an der ETH
Zirich angenommen wurde, muss also wohl als der Versuch gewertet werden, die Fortarbeit
an Kuhns Projekt durch Stirkung der Position seines Autors zu fordern, «nicht ... unpartei-
lich gegeniiber Kuhn und seinen Kritikern» (S. 8).

Dem entsprechen Ziel und Weg des Buches: das Ziel der Sicherung cines angemessenen
Verstindnisses von Kuhn, und der Weg der «hermeneutischen Lektiire der Kuhnschen Texte»
einerseits, des Kontaktes mit dem Autor anderseits (S. 9). Die Mitteilungen dartiber, «wie zu
lesen seiy, sind allerdings allzu knapp ausgefallen; insbesondere fehlt mir eine Uberlegung zum
Verhiiltnis zwischen der Lektiire Kuhnscher Texte und Kuhns eigener Lektiire, z.B. der
aristotelischen Physik, mitsamt ihrer Hermeneutik (vgl. S, 31 Anm. 80). Entsprechend unter-
bestimmt bleibt auch Hoyningens Ziel einer «Rekonstruktion» von Kuhns Wissenschaftsphi-
losophie (Titel, S. 7), obwohl er anderseits die Frage von Konstruktion und Rekonstruktion
historischer Wissenschaftsentwicklungen gemiss dieser Theorie thematisch macht (S. 15,
231T.). Wenn er zu den Kontakten mit dem Autor bemerkt, dass Kuhn kein «Interpretations-
monopol» in Anspruch genommen habe (S. 9), so relativiert das natiirlich auch das im

259



Geleitwort zur vorliegenden Schrift ausgesprochene Urteil Kuhns in methodischer Hinsicht,
In der Kant-Diskussion der letzten Jahrzehnte beispielsweise hat sich Windelbands Devise
«Kant verstehen, heisst iiber ithn hinausgehen» vielfach bewiihrt.

Anderseits haben die Gesprache mit dem Autor offensichtlich sehr giinstige Voraussetzun-
gen [Tr die «grundsitzliche Kldrung» seines wissenschaftstheoretischen Konzepts geschaffen,
Schon die Ankniipfung der Verbindungen sowie die Zusammenarbeit mit Kuhn haben sich
als hochst fruchtbar erwiesen, das Resultat kann sich sehen lassen.

Von besonderem philosophischen Interesse ist Teil I der Arbeit. Hier gewinnt man Auf-
schluss iiber die seiner Theorie der Wissenschaftsgeschichte zugrundeliegende Wissen-
schaftsphilosophie Kuhns, die jedenfalls fiir den bloss durchschnittlich informierten Leser
bisher eher verborgen im Hintergrund der von Kuhn angeregten Debatte um Wissenschafts-
geschichte und ihre Grundbegriffe geblicben war. Kuhns bekannte Theorie der Wissen-
schaftsentwicklung, insbesondere der wissenschaftlichen Revolutionen, wird in Teil 111 konzis
dargestellt, ihre Grundbegriffe - normale Wissenschaft, Revolution («Anderung weltkonsti-
tutiver Ahnlichkeitsrelationen»), Inkommensurabilitiit usw. - werden umsichtig erliiutert und
Missverstandnisse ausgerdumt. Die Einleitung (Teil I) bringt zunichst die notwendigen Ein-
grenzungen in bezug auf Gegenstand und Untersuchungshinsicht der Kuhnschen Wissen-
schaftstheorie. Thematisch werden die Grundlagenwissenschaften nach ihrem epistemischen
Aspekt; die Untersuchungseinheiten sind durch identifizierbare Wissenschaftlergemeinschaf-
ten als Handlungssubjekte definiert; die Untersuchung zielt auf eine zeitliche Struktur, ein
Phasenmodell der Wissenschaftsentwicklung. Mit der neueren wissenschaftsinternen Histo-
riographie respektiert Kuhn — in Analogie zum Historismus — die Fremdheit vergangener
Wissenschaft, kennt aber gleichwohl tiberzeitliche Attribute, die jene mit heutiger Wissen-
schaft verkntiipfen. Der zentrale [1.Teil klirt nun Kuhns Begriff des wissenschaftlichen Wis-
sens, stellt sich also eine erkenntnistheoretische Aufgabe. Bei ihrer Losung schligt der episte-
mologische Ansatz voll durch. Kuhn und sein Interpret legen cinen ganz objektivistischen
Weltbegriff zugrunde: Welt bzw. Natur ist der Gegenstand des wissenschaftlichen Wissens. In
ciner gewissen Verwandtschaft mit Kants Theorie der Erfahrung (S. 45) werden Welt an sich
und Erscheinungswelt unterschieden; im Unterschied zu Kant setzt Kuhn eine Pluralitiit von
Erscheinungswelten an. «Welt» im Sinne der Erscheinungswelt ist durch die Natur und dic
Paradigmen (exemplarische Problemlosungen) bestimmt, also subjektiv mitkonstituiert. Der
phinomenologische und der existenzial-ontologische Weltbegriff sind bei diesen Analysen
ebenso inexistent wie Kants kosmologische Erwigungen zum Ganzen der Welt im Dialektik-
Teil der Kritik der reinen Vernunft. Das erstaunt umso mehr, als Kuhn selbst ausdriicklich
formuliert, dass der Wissenschaftler nach einem Paradigmawechsel «in einer anderen Welt
arbeitet» (zit. S. 41), und damit inexplizit auf «Welt» als «Ort» von Denken und Handeln
hinweist. Das Potential des phanomenologischen Lebensweltbegriffs bleibt aber ungenutzt.
An einer anderen Stelle spricht Kuhn vom nachrevolutioniren Reagieren auf eine andere
Welt (zit. S. 199), und sein Interpret bringt dazu eine seines Erachtens notwendige, meines
Erachtens fatale Differenzierung «im Weltbegriff des ccommon sense»» an, indem er Anderun-
gen des Weltbildes und Anderungen der Welt gegeneinander stellt (ebd.). Auch die von Kuhn
spiter entwickelte Stimulus-Ontologie ist der alten erkenntnistheoretischen Diskussion der
Wahrnehmung verpflichtet: Wahrnchmung wird bei aller Berticksichtigung threr biologischen
Fundierung und kulturellen Prigung der Subjekt-Objekt-Differenz wie selbstverstindlich
eingeschrieben.

Unter Voraussetzung und im Rahmen dieser erkenntnistheoretischen Position, fiir dic also
eine bestimmte Erscheinungswelt als Wirklichkeit angesprochen wird, finden sich sehr tref-
fende und klirende Uberlegungen zum «Zusammenspiel von originir objektseitigen und
originir subjektseitigen Momenten im wissenschaftlichen Wissen» (8. 82). Kuhns Theorie ist
also keine einseitig idealistische Theorie, und schon gar nicht im Sinne eines vulgiiren Begriffs

260



von ldealismus, gemiss dem Wirklichkeit ein Produkt des individuellen Bewusstseins wire.

Welt weist vielmehr eine Art von «Widerstidndigkeit» auf (S. 258f.). Kuhns Konzept wird hier

in eine gewisse Nithe zu Diltheys Begriindung des Glaubens an die Realitit der Aussenwell in

der Widerstandserfahrung gebracht (1890; Ges. Schr. V, S. 98).

Der Vf. zeichnet prizis Absicht und Leistung der Kuhnschen Theorie der Welt in ihren
verschiedenen Fassungen nach, er verfolgt auch scharfsinnig ihre Schwierigkeiten («Peirce-
scher Realismus» vs. sozialer Solipsismus), um sie schliesslich auf das Problem zuriickzubrin-
gen, ob es fiir die Untersuchung «der von fremder Subjektivitiat supponierten Realitét» einen
neutralen Standort gibt (S. 76). Er beantwortet diese Frage am Ende seiner Analysen der
Konstitution einer Erscheinungswelt nach Kuhn. Eine Erscheinungswelt konstituiert sich im
wesentlichen iiber das Erlernen von unmittelbaren, d.h. «nicht durch definierende Kennzei-
chen der Relate» gestiftete Ahnlichkeitsrelationen (S. 79). In diesem Lernprozess spiclt neben
dem sprachlichen ein nicht- sprachliches, ein ostensives (hinweisendes) Moment eine bedeut-
same Rolle. Auch wenn der Vf. die Funktion der sozialen Gemeinschaft in Rechnung stellt
(S. 881.), bleiben — wie bei Kuhn — Theorien der Wahrnehmung und der empirischen Begriffs-
bildung ausser Betracht, die auf dem intersubjektiven In-der-Welt-sein aufbauen. Und bei der
weiteren Beschiftigung mit der fraglichen Neutralitdt des Analytikers zeigt sich der Interpret
stirker noch als der Autor von der abstrakten Frage behelligt, wie Unvoreingenommenheit
bei der Erschliessung einer fremden Erscheinungswelt moglich ist. Sie ist nicht restlos mog-
lich, auch gerade nicht mit dem Einbringen «anthropologischer Grundlagen der Weltkonsti-
tution» (S. 132). Wenn Kuhn das nicht stort (S. 75f.), dann heisst das, dass er implizit eine
Grundeinsicht der neueren Hermeneutik teilt,

Ausserordentlich wertvoll sind die in der vorliegenden Schrift eingefiiglten Lingsschnitte
durch Kuhns Denken. Sie machen erstmals den streng problemorientierten Dc.nkwq, Kuhns
plastisch. Ich kann nur auf einige Themen hinweisen:

- die Entwicklung von der Unterscheidung zweier Weltbegriffe tiber die Stimulus-Ontologie
zum Verzicht auf eine «Welt an sich» in Verbindung mit der stirkeren Betonung des
Sprachlichen in der Erscheinungswelt;

- eine subtile Verdnderung in der Theorie des Begriffserlernens, die — in Entsprechung zu der
Wendung vom Sehen zum sprachlichen Erfassen — nicht mehr so sehr auf die Organisation
des Wahrnehmungsraums als aufl Begriffsanwendung abstellt;

- die Verwendung von «Paradigma» mit der Differenzierung zwischen «disziplindrer Matrix»
und «Musterbeispiel»;

— Veriinderungen des Inkommensurabilititsbegriffs.

Das vorliegende Buch liefert eine immanente Interpretation der Wissenschaftstheorie
Kuhns. Darin hat es seine Stirke, aber auch seine Grenzen. Die priizise Darstellung wird von
schliissig voranbringenden Fragen gefiihrt, sie bietet scharfsinnige und nicht zuletzt kuhnkri-
tische Problemanalysen, sie ist schon gegliedert — mit Ubersichten zu Beginn eines Abschnittes
und einer Zusammenfassung am Schluss der einzelnen Teile. Der VI. weist sich durch eine
hervorragende Kenntnis der Texte und Theoreme Kuhns aus, er ist ebenso in der sich an
Kuhn anschliessenden breiten Debatte und generell in der wissenschaftstheoretischen Litera-
tur zuhause. Hingegen tiberzeugen die Beiziige klassischer und moderner philosophischer
Autoren nicht immer, wie tiberhaupt die Einbettung der Kuhnschen Theorie in den allgemei-
nen philosophischen Diskurs unserer Zeit fehlt. Der VI, spricht selbst S. 10 an, was man in
seinem Buch vermissen konnte; mir ist vor allem der mangelnde Bezug auf differente Philoso-
phien der Erkenntnis und des Wissens aufTillig gewesen. Dieser Mangel und die angedeuteten
sachlichen Einwiinde konnen aber dem positiven Gesamturteil {iber diese hochst griindliche
und niitzliche Monographie keinen Eintrag tun. Helmut Holzhey (Ziirich)

261



Hans-Peter Diirr, Walther Ch. Zimmerli (Hg.): Geist und Natur, Uber den Widerspruch zwi-
schen naturwissenschaftlicher Erkenntnis und philosophischer Welterfahrung. Scherz-Verlag,
Bern/Miinchen/Wien 1989.

Das Buch enthiilt eine Auswahl von Beitrigen zu dem vom 21. bis 27. Mai 1988 in
Hannover durchgefiithrten internationalen Kongress «Geist und Natur». Man diirfte nicht so
schnell wieder, wie schon bei dieser Mammutveranstaltung unter einem Dach, nun auch
zwischen zwei Buchdeckeln auf 416 Seiten so viele berithmte Namen vereinigt finden. Die
hohen Erwartungen, die an den Kongress gekniipft waren, und seine grosse publizistische
Resonanz firben auch noch die Publikation ein — eine flr den gebildeten Laien zweifelsohne
sehr willkommene Orientierung iiber wichtige Elemente der gegenwiirtigen geistigen Welt-
lage. Das Buch ist sehr sorgfiltig aufgebaut, also keine blosse Kongressdokumentation. Den
Rahmen (Kap. I und VII) bilden Arbeiten zur «westlichen wissenschaftlich-technischen Ra-
tionalitit und deren selbsttranszendierenden Elementen». Diese Formulierung schon verriit
die Handschrift des wissenschaftlichen Kongresskoordinators und Buchherausgebers Walther
Ch. Zimmerli, der auch selbst mit dem abschliessenden Beitrag «Technik als Natur des
westlichen Geistes» vertreten ist. Withrend C. F. von Weizsiicker das Kongressthema erliutert,
befassen sich H.-P. Diirr mit «Wissenschaft und Wirklichkeit», 1. Prigogine mit der «Wieder-
entdeckung der Zeit» und H. Jonas mit der Kosmogonie; weiter kommen E. Chargalff,
R. Garaudy und K.R. Popper zu Wort. Im II. Kap. sind u.d. T. «Geist, Gehirn, dsthetische
Wahrnehmung» neurobiologische und -psychologische Beitrige versammelt (J. Eccles, F. Va-
rela, E. Poppel und I. Rentschler). Es folgen drei Schlaglichter zu Okologie (C. Merchant)
und Okonomie (F. Forte, H. Henderson). Die Kapitel IV bis VI behandeln religiése Fragen:
Hier wird von indischem und islamischem Denken, generell vom Mythos; von religioser
Erfahrung in Yoga und Zen, in der Mystik und christlichen Kontemplation; schliesslich auch
von der New-Age-Spiritualitdt gesprochen. Kardinal Franz Konig erldutert «Die Verantwor-
tung des Christen fiir eine Welt von morgen». Knappe Skizzen das alles, stoff- und gedanken-
reich, voller Anregungen. Aber auch ein Weg, auf dem sich westliche und 6stliche Geistigkeit
niher kommen konnten, wie der Gastgeber des Kongresses, Ministerprisident Ernst Al-
brecht, hoffte? In jedem Fall das Dokument einer erfreulichen «westlichen» Anstrengung.

Helmut Holzhey (Ziirich)

262



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

