
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Geschichte der Philosophie / Histoire de la philosophie. S. Buchholz: Recht, Religion und Ehe,
Frankfurt a. M. 1988 (U.R Jauch). - W. Asmus: Richard Kroner (1884-1974), Frankfurt a.

M. 1990 (W. Flach). - G. Hauff, H.R. Schweizer, A. Wildermuth (Hgg.): In Erscheinung
treten. Heinrich Barths Philosophie des Ästhetischen, Basel 1990 (G. Huber).

Philosophie d'aujourd'hui / Heutige Philosophie. X. Tilliette: Le Christ de la philosophie,
Paris 1990 (G. Dufour-Kowalska). - M. Henry: Phénoménologie matérielle, Paris 1990

(G. Dufour-Kowalska). - M. Cornu: Patience du détachement, Lausanne 1989 (A.-
J. Voelke). - R.M. Martin: Metaphysical Foundations: Mereology and Metalogic, Miin-
chen/Wicn 1988 (P. Schulthess).

Wissenschaftsphilosophie / Philosophie de la science. P. Hoyningen-Huene: Die Wissen-

schaftsphilosophie Thomas S. Kuhns, Braunschweig/Wiesbaden 1989 (H. Holzhey). - H.-
P. Dürr, W. Zimmerli (Hg.): Geist und Natur, Bern/München/Wien 1989 (H. Holzhey).

Geschichte der Philosophie / Histoire de la
philosophie

Stephan Buchholz: Recht, Religion und Ehe. Orientierungswandel und gelehrte Kontroversen
im Übergang vom 17. zum 18. Jahrhundert. V. Klostermann, Frankfurt a. M. 1988.

Im Jahre 1708 erscheint in Halle eine erstaunliche Dissertatio de fine matrimonii. Verfasst
hat die solchermassen gelehrte Zweckbestimmung der Ehe der Hallenser Rechtsgelehrte
Johann Samuel Stryk: ihre Provokation besteht im beinahe beiläufig niedergeschriebenen Statement,

dass der menschliche Wissenstrieb letztlich biologisch, wenn nicht gar sexuell bedingt
sei - finis studiorum est mulier, das Ende allen Studierens besteht im ewigen Reiz des
Weiblichen.

Wer nun dieser Aussage Slryks vermeintliche Sinnenfreude, naturalistischen Mut oder gar
eine präzis kalkulierte Provokation gegen die selbstgefällige akademische Schulgelehrlheit der
Zeit zuspricht, sieht sich alsbald getäuscht: Stryk warnt nicht nur die (ausschliesslich männlichen)

Studenten vor einem (wörtlich) leicht-sinnigen Gebrauch dieses Spruchs; er entwirft
zudem ein puritanisches Ehemodell, das sich «gleichermassen von der prallen Barockerotik
wie von den herrschenden theologisch-juristischen Fortpflanzungsideologien absetzen soll:
Im Ergebnis werden die Gatten auf das kärgliche Lebensglück eines pietistischen consortium
animorum verwiesen».

Mit diesem kuriosen Connubial-Paradoxon leitet Stephan Buchholz seine höchst gelehrte
und ebenso differenzierte Studie ein. Der Umstand, dass im späten 17. Jahrhundert eine

geradezu literarische Manier bestanden habe, den eigentlichen, meist pietistisch-kargen
Aussagenkern der disputaliones und dissertationes define matrimonii zunächst zu verbrämen, mag
zwar zur Beliebtheit und Verbreitung der kaum überschaubaren Schriften über die Ehe

beigetragen haben. Den heutigen Forscher aber, der anhand der cherechtlichen Gelehrten-

245



Produktion dem Sozial- und Geschlechterverhältnis nachgehen will, stellt die solchcrmassen
konstatierte literarische Verfremdungsmanier vor ein wissenschaftliches Dechiffrierungspro-
blem: Auch das (gehobene) universitäre Schrifttum des späten 17. Jahrhundert ist «mehrfach
auf seinen wirklichen Sinn zu befragen». Denn die jedermann vertraute und - scheinbar - fest

in die bestehende Sozialordnung eingebundene Institution der Ehe «bot einen idealen Ansatzpunkt,

die wesentlichen Fragen nach Recht, Religion, Staat, Herrschaft und Gesellschaft
anzusprechen. Von dem, was wir heute unter der Lebens- und Geschlechtsgemcinschaft Ehe

verstehen, war oftmals kaum oder nur beiläufig die Rede.»

Buchholz' Studie bietet demnach keine Geschichte des Eherechts, nicht einmal für den im
Untertitel genannten Zeitraum. «Beabsichtigt ist weniger und mehr»: Das Weniger bezieht
sich auf jenen Teil historischer Erwartungen, die vornehmlich das «spröde Wachstum dogmatischer

Klärungsprozesse» (wie etwa im Sponsalien- und Scheidungsrecht) zum Inhal! haben

könnten; ein Mehr an Aufmerksamkeit widmet Buchholz hingegen jenen Fragen, die -
ausgehend von Bruchstellen in der historischen Eherechtsforschung - die Wirkungszu-
sammenhänge zwischen Sozialordnung, Recht und Religion fokussieren. Oder konkret:
Gerade die eherechtlichen Disputationen des streitbaren, vielgestaltigen und alles andere als

pedantischen Naturrecht-Querdenkers Christian Thomasius 1655 1728) gelten für Buchholz'

Vorgehen als beispielhaft. Dies deshalb, weil Thomasius «jeden Wechsel des Blickpunktes
in dem weiten Spektrum zwischen naturrechtlicher Rechtsethik und positivem Provinzial-

recht mit einer veränderten Eherechtskonzeption beantwortet hatte». Und schliesslich: Wenn
eine «weitgehend additive Aufzeichnung der Naturrechtsdoktrinen und der naturrechtlichen
Ehelehren durch die höchst wechselhafte Entwicklung einer einzigen Persönlichkeit» - eben

Christian Thomasius - «ersetzt wird, so mag dies auch zur Verlebendigung des bisweilen recht
steril anmutenden vernunftrechtlichen Stoffs dienen».

Anhand einer Statistik zeigt Buchholz das immense Wachstum der Ehercchtsschriften auf.
In den Jahren zwischen 1670 bis 1770 (die Spitze liegt zwischen 1690 und 1720) herrscht bei

den Dissertationen, Disputationen, Gelegenheitsschriften, Pamphleten, polemischen Repliken

und sogar beim gravitätischen akademischen Kommentar zum Thema «Recht und
Geschlechterdifferenz» denkerische Hochkonjunktur. Eine einzige Zahl gelte als Illustration:
Das Max-Planck-Institut für Europäische Rechtsgeschichte verfügt aufgrund eines (nur
begrenzt verlässlichen) Präses-Kataloges über eine Sammlung von 62'000 Dissertationen des 17.

und 18. Jahrhunderts, die in ihrer Gesamtheit dennoch nur das akademische Profil des

protestantischen Deutschland nachzeichnen; die katholischen Universitäten sind kaum
vertreten. Neben der Überfülle an Dissertationsmaterial stellt sich somit die Frage nach der

Repräsentativität des benutzten Quellenbestandes.
Dazu kommt - wie immer im disputierenden Dissertationswesen - die Frage nach der

Autorschaft: Ist der Präses der Verfasser oder der Respondent? Oder sind beide als eine Art
Co-Autoren zu betrachten? Liegt möglicherweise die intellektuelle Urheberschaft in der Regel
beim Präses, die technische Ausführung hingegen beim Respondcnten? Und wie sollen die zu
gewissen Zeiten beliebten Kettenclissertalionen historisch und problemgeschichtlich sinnvoll
aufgeschlüsselt werden? -Dennoch bleibt die Feststellung, dass die Fülle des eherechtlichen
Schrifttums nicht so sehr einer Reflexion über Status und Stellenwert der «Geschlechtsgemeinschaft»

(dies der rechtsphilosophische Titel der Ehe noch bis weit ins 19. Jahrhundert)
entsprach, als vielmehr sozialhistorisch problematische Umwälzungen widerspiegelte;
Verlagerungen im Ehegüter- und Erbrecht, ganz allgemein das Sponsalienwesen, Ehehindernisse,
Scheidungen, Personenrecht, Dotalrecht, zahlreiche partikulare und regionale Güterrechtssysteme

stehen zur Diskussion. All diese Fragen werden zudem durch die cura sexus potenziert,
womit die männliche Vormundschaft über die rechtlichen Angelegenheiten des weiblichen
Geschlechts angesprochen ist.

Dabei ist es in der Tat immer wieder erstaunlich festzustellen, dass weder das Natur- und

246



Vernunftrccht der Frühaufklärung noch die sich ansatzweise abzeichnende Vorurteilskritik
der Aulklärung ernsthafte Argumente gegen die aller naturrcchtlichcn Logik zuwiderlaufende

cura sexus vorzutragen bereit waren. Die Vormundschaft des Mannes über die in der
Geschäfts- und Prozessfähigkeit beschränkte Frau findet hauptsächlich im vermögensrechtlichen

Innen- und Aussenbereich der Ehe ihren Niederschlag. Damit erweist sich die Ge-
schlechtsvormundschaft nicht so sehr als patriarchaler Pferdefuss naturrechtlichen Argumen-
ticrens denn als plane ökonomische Interessenoptimierung eines patrilinear operierenden Erb-
und Vermögensrechtes.

Dergestalt präsentieren sich etwa die vielschichtigen methodologischen Schwierigkeiten.
Trotz deren erdrückender Fülle beendet Buchholz den vorbetrachtenden F.inleitungsteil
dennoch mit einer plastischen Grobabgrenzung über die Themenspezifität des Matrimonial-
schrifttums. An der Spitze der untersuchten Dissertationen stehen die allgemeinen Arbeiten
mit Titeln wie etwa De fine matrimonii oder De diverso matrimonii iure (31 %). Darauf folgt
das Scheidungsrecht (20%), an dritter Stelle kommen die Sponsalien (19%). An vierter-aber
im Rahmen rechtstheoretischer Erwägungen ziemlich bedeutungsvoller - Stelle folgen die

Arbeilen zur Stellung der Frau (17%). Titel wie De vlrgine (bzw. foemina, midiere, sponsa,
uxore, stuprata, vidua etc.) illustrieren, dass der «rechtliche und soziale Positionswandel der
Frau» innerhalb und im Umfeld der Ehe seit dem späten 17. Jahrhundert «als ein besonders

neuralgischer Punkt» betrachtet wurde.
Es zeigt sich, dass gerade dem Eherecht als Bestandteil des Naturrechts tendenziell «die

Aufgabe zuwachsen sollte, die möglichen Freiräume individueller Sozialexistenz und die

Belastungsgrenzen menschlicher Rationalität auszuloten». Buchholz' Interesse konzentriert
sich dabei auf die Frage, weshalb «die Ehe als Urform menschlicher Geselligkeit zum Prüfstein

vorurteilsfreier menschlicher Vernunft» gewählt wurde. Deutlicher: Weshalb kommt es

dazu, dass die Ehe als «weitgehend ungeschützte Sozialfigur» dazu ausersehen sein konnte,
gegen erstarrte Dogmatik und verstaubten Autoritarismus anzutreten, den konfessionellen
Hader abzudrängen und schliesslich sogar zur Verfestigung moraltheologischer Aussagen
beizutragen? Buchholz fragt weiter: «Wie war es zum Beispiel möglich, dass das Prinzip
Monogamie, das auf einem christlich-abendländischen Grundakkord beruht, ständig im
Lichte menschlicher Rationalität in Frage gestellt wurde - dass also das lumen rationis trotz
materiell gewahrter Christlichkeit das lumen revelationis gewissermassen überstrahlen
konnte?»

Auch wenn «bündige Antworten» schon zum vornherein wegfallen: Bei Thomasius wird
die Verfügbarmachung der Ehe für die Bedürfnisse eines «Wissenschaftssystems» deutlich. Es

treten dabei vor allem zwei Aspekte hervor. Erstens hat Thomasius sein von Pufendorf
übernommenes (aber in wesentlichen Aspekten modifiziertes) Naturrecht der Geselligkeit
1685 erstaunlicherweise nicht etwa mit einem zu erwartenden naturrechtlichen Präliminarartikel

o.ä. eröffnet, sondern mit einem Beitrag zum Eherecht, genauer: zur Bigamie. Zum
zweiten verabschiedet Thomasius sein Naturrecht wiederum mit einer Grundlagenabhandlung

zum Eherecht. Sogar die inneren Strukturlinien des Naturrechts wurden vorzugsweise
eherechtlich vergegenständlicht. Buchholz weist daraufhin, dass dies keineswegs von ungefähr
geschehe. In der Pflichtentrias - Pflichten gegen Gott, gegen die Gesellschaft und gegen sich
selbst - bilden vornehmlieh die gesellschaftlichen Pflichten einen Angelpunkt für naturrechtliche

Reformabsichten. Das Nalurrccht der socialilas aber versieht die Ehe sozusagen als

Ausgangsmassstab aller weiteren Gescllschaftsgcstaltung. So kann es geschehen, dass die Ehe

an vornehmer Stelle in den autoritativen Materienkanon des Naturrechts integriert wird. Sie

wird zuweilen sogar ihre genuine Eigenart - eben Art und Inhalt des Geschlechterverhältnisses

zu regeln gänzlich zugunsten übergeordneter wissenschaftlicher Zielpositioncn opfern.
Allerdings mutet gerade Thomasius dem solchermassen als naturrechtliches Vehikel

zurechtgestutzten Eherecht zuweilen groteske Positionswechsel zu. Buchholz rechnet auf: «Be-

247



kanntlich hat Thomasius zwei völlig heterogene Naturrechtssysteme geschrieben, und wenn
man seine Ethik hinzurechnet, lässt sich von einer dreifachen, wenn nicht vierfachen
Standortveränderung sprechen.» Doch genau darin zeigt sich in aller notwendigen Deutlichkeit die
«diffuse Rolle» des Eherechls als Katalysator rechtshistorischer Umschichtungen, und «die

Frage, wo das eigentlich soziale, gesellschaftliche Element der Ehe bleibe», stellte Thomasius
sich damit im Grunde nicht. Konklusion: «Die Ehe wird zum Systemparadigma.»

Damit verkehrt sich gewissermassen jene eingangs zitierte Kopfzeile von Johann Samuel

Stryk hin zum Umkehrschluss: Das Geschlechterverhältnis, überhaupt die Ehe wird zum
sensiblen Seismographen für die jeweiligen Funktionsänderungen einer ihr kommentarlos
übergeordneten (Natur-)Rechtslehre.

Es ist beinahe unnötig zu erwähnen, dass das auf Thomasius geworfene Highlight inhaltlich
kaum einen Bruchteil der Studie Buchholz' beleuchtet. Johann Samuel Stryks Versuch einer

pietistischen Rechtstheologie sowie das «territorialistische Verfassungsprinzip und landesherrliche

Rechtsetzungsmacht» bilden nächste Arbeitsschwerpunkte. Abgeschlossen wird die Studie

mit einem Beitrag zur «Genese theologisch-juristischer Kontroversen» (in welcher es

vornehmlich um die Polygamie geht) und schliesslich mit einem «Ausblick auf das 18.

Jahrhundert». Als Kuriosum sei zum Schluss der Kameralist J. G. H. von Justi erwähnt, der im
Jahre 1761 den bei Männern grassierenden «Eckel vor dem Ehestande» folgendermassen
beschreibt: «Der allerschädlichste Einfluss übel-beschaffener Ehe-Gesetze in die Wohlfahrt
des Staats ist aber derjenige, der die Männer, wenn sie keine Hoffnung vor sich sehen, eine

Übelgerathene Ehe abändern zu können, in den tödtlichen Kummer und Verdruss des Lebens

setzet, ihnen allen Muth und Lust zu nützlichen Geschäfften darnieder schlägt, und sie zum
Dienste des gemeinen Wesens unfähig macht. Wenn einem Mann durch eine unglückliche Ehe

das künftige Leben eine Todes-Strafe und der Tod ein Trost ist, da ist er vor die Republik
so gut als verloren ...» (zit. S. 411).

Womit Ausblick und Konklusion zusammenfallen: Finis matrimonii est res publica (vel
patria). Dies dürfte erst recht für den Nationalismus des 19. Jahrhunderts zutreffen.

Ursula Pia Jauch (Zürich)

Walter Asmus: Richard Kroner (1884-1974). Ein Philosoph und Pädagoge unter dem Schatten

Hitlers. Verlag Lang, Frankfurt a. M. 1990.

Die Zeiten der Hoch-, besser: Überschätzung der Nation sind nicht die besten Zeiten für
Deutschland und die Deutschen. Sie sind düstere und verlustreiche Zeiten. Sie endeten zumindest

bislang in solchen. Wir sollten stets daran denken. Es ist gut, wieder und wieder daran
erinnert zu werden. Das Buch von W. Asmus über Richard Kroner erinnert daran. Es passt
also gut in die gegenwärtige Zeil. Was dieses Buch bezeugt, ist die nachhaltige Beeinträchtigung

der besten Antriebe des deutschen Geisteslebens in diesem Jahrhundert durch den
nationalistischen Ungeist. Bis hin zur physischen Vernichtung vieler sie repräsentierender
Menschen führte diese Entwicklung. Und ein ganzes Volk war, ist in sie verwickelt.

Richard Kroner, der aus alter jüdischer Familie stammende, zum protestantischen
Christentum sich bekennende Patriot, spätes Produkt und Erforscher des deutschen Geisteslebens
in seiner grössten Blüte, ist das Beispiel. Die Bahn seines Schicksals unter den Bedingungen
jener verwerflichen Entwicklung ist das Thema. Gezeichnet wird dabei immer auch, nicht
gerade direkt, aber doch indirekt, der Weg seines Denkens. So erfährt der Leser im Rahmen
einer Biographie und in biographischer Färbung Entscheidendes über die Wurzeln, die
Intentionen, die sukzessive Fortbildung des Kronerschen Denkens. Darauf soll die Aufmerksamkeit

gelenkt werden.
Die Wurzeln dieses Denkens gründen in jenem deutschen Bildungsbürgertum der zweiten

Hälfte des vorigen Jahrhunderts, das nicht zuletzt in seinen jüdischen Mitgliedern die
aufklärerischen, klassischen und romantischen, aber auch die modernen gründerzeitlichen Traditio-

248



ncn des deutschen Geisteslebens pflegte. Sie licssen Kroner in die damalige deutsche Universität

hineinwachsen, als Student bei führenden Repräsentanten der Wissenschaft, insonderheit
der Philosophie - W. Windelband und H. Rickert, die beiden Hauptvcrlreter der
Südwestdeutschen Schule des Neukantianismus wurden seine, seinen wissenschaftlichen Weg
bestimmenden Lehrer: Unter der Führung des letzteren wurde er 1908 in Freiburg promoviert;

sie liessen Kroner ganz selbstverständlich in die Rekrutierungsreserve der deutschen
Wissenschaft einrücken: 1912 wurde er in Freiburg habilitiert. Schon vor seiner Habilitation
war er in herausragender Weise wissenschaftlich tätig. Eines seiner grössten Verdienste in

dieser Zeit ist die massgebliche Beteiligung an der Gründung des Logos 1909, zwei Jahrzehnte

lang eine der angesehensten philosophischen Zeitschriften. W. Asmus berichtet ausführlich
darüber. Leider konnte er aus Raumgründen den hauptsächlich von Kroner inspirierten
Entwurf des Programms des Logos nicht vorstellen. Es ist ein bedeutsames Dokument der
philosophischen Bestrebungen der Zeit.

Die Intentionen des Kronerschen Denkens werden sehr deutlich in einigen Dokumenten,
die der Vf. vorstellt. An erster Stelle ist der von Kroner schon in Kenntnis der neuen

politischen Lage und in Erwartung der persönlichen Bedrängnis am 8.8.1933 aus Burgdorf
bei Bern an Gentile geschriebene Brief zu nennen. In ihm führt Kroner aus, dass seine «der
historischen und systematischen Erneuerung und Vergegenwärtigung der Hegeischen
Philosophie» gewidmete Arbeit «im heutigen Italien der philosophischen Bewegung dort einige
Dienste zu leisten vermöchte» (S. 69) - Kroner hoffte, durch die Vermittlung Gentiles eine

berufliche Absicherung in Italien gewinnen zu können; der Gang der Ereignisse hat diese

Hoffnung kurz vor ihrer Erfüllung zunichte gemacht. Mit diesem Selbstzeugnis stimmt genau
überein, was die Kieler Philosophische Fakultät unter Bezugnahme auf Kroners Hauptwerk
Von Kant bis Hegel (2 Bde., Tübingen 1921/1924) anlässlich seiner Berufung nach Kiel
feststellte: Es ist die «Fähigkeit, philosophiegeschichtliche Forschung im eigentlichen Sinne
mit der Behandlung und Darstellung der sachlichen Probleme zu vereinen» (S. 47), die seine

Arbeit auszeichnet. Diese Fähigkeit, darauf zielend, die philosophische Entwicklung von
Kant bis Hegel quasi als einen denknotwendigen Gang der transzendental-idealistischen
Philosophie zu begreifen, hat der Lehre Kroners ihre noch heute spürbare Wirkung
verschafft. Die vorübergehende brutale Verdrängung durch solches Denken, das man vorzüglich
in M. Heideggers mehr das damalige Lebensgefühl als die zeitunabhängige ratio ansprechenden

Philosophie repräsentiert sehen muss - entlarvend und disqualifizierend schlechthin die
Bemerkung Heideggers über den unterlegenen Konkurrenten Kroner anlässlich der Besetzung

des Marburger Extraordinariats durch ihn 1922 (vgl. S. 187 Anm. 6) -, hat dazu einiges
beigetragen. Die neue Hegelzuwendung seit den sechziger Jahren folgte und folgt in grossen
Teilen den Vorstellungen des ehemaligen Vorsitzenden des Internationalen Hegelbundes und
nachmaligen Ehrenpräsidenten der Internationalen Vereinigung zur Förderung des Studiums
der Hegeischen Philosophie.

Sie hat hiermit einem Manne die Reverenz erwiesen, der sich mittlerweile längst vom
Hegelianismus seines Hauptwerks gelöst hatte, der nicht zuletzt unter dem Eindruck der
schweren Schicksalsschläge, die er seit 1933 hatte hinnehmen müssen, zu Ansichten
fortgeschritten war, die die Selbstverwirklichung des Geistes - so der Titel des systematischen
Hauptwerkes Kroners - nicht mehr in der philosophischen Reflexion und ihrer Handhabung
des Widerspruchs, sondern in der von der Einbildungskraft, «der wunderbarsten aller geistigen

Kräfte» (S. 153), getragenen religiösen Vorstellung sah. Mehr und mehr glaubte Kroner
in seinen späteren Lebensjahren zu durchschauen, dass ihn zu Hegel letztlich die Verbindung
des Philosophischen und des Theologischen hingezogen hatte, dass die Philosophie als natürliche

Theologie zu verstehen sei, dass die philosophische Argumentation in der theologischen,
ja religiösen Imagination enden müsse. Weisheit, so schrieb er schon am 19.9.1942 an seinen

ehemaligen Lehrer und Freund Jonas Cohn, dem eine ähnliche «Schicksalsbahn» beschieden

249



gewesen ist, kann «nicht in Form eines begrifflichen Systems, sondern nur in Form sinnbildlicher

Verkündigung angesprochen werden» (S. 132). Nur in ihr aber ist der ungebrochene
Zugang zur weltschöpferischen Potenz zu linden. Entsprechend konzentrierte sich sein

Beitrag zur Verbreitung des deutschen Geistes in der Emigration mehr und mehr auf die Vermittlung

dieser Gedanken. Insbesondere in den USA, wohin Kroner nach einigen Jahren der
britischen Emigration weiterziehen musste, lehrte er vorwiegend an Theologischen Seminaren.

Zu seinen frühen Gedankengängen wurde er nur noch einmal zurückgeholt, in der

Auseinandersetzung mit der Kritik seiner seine Idealismusinterpretation leitenden
grundlagentheoretischen Vorstellungen durch den Rezensenten. Er blieb auch in dieser Auseinandersetzung

dabei: «Obwohl es die logischen Grundlagen sind, um die gestritten wird, sind doch -
wie immer die letzten Dinge im Spiel» (S. 171 f.).

Nirgends mehr ganz zuhause und mit der Erfahrung ausgestattet, dass gerade die vermeintlichen

Hüter des Geisteslebens allzu rasch bereit sind, die staatlich betriebene Entrechtung
«nicht so schlimm zu finden, wenn man nicht selbst am Pranger steht», so der im Sommcrsc-
mester 1934 und im Wintersemester 1934/35 mit der Vertretung des suspendierten Kroner in
Kiel betraute H.-G. Gadamer (S. 86), gewann Kroner im bis zum Ende seiner Schaffenskraft
andauernden Nachdenken über eben jene letzten Dinge seiner «Seele Seligkeit» (S. 167).

Asmus, letzter Doktorand Kroners in Kiel und mit anderen mutiger Opponent gegen die

Entrechtung und Terrorisierung seines Lehrers, hat dies alles in eingängiger und eindrucksvoller

Weise dargelegt. Sein Unternehmen sollte Schule machen. Denn es gibt, wie schon

bezüglich J. Cohns bemerkt, noch zahlreiche vergleichbare «Schicksalsbahnen» nachzuzeichnen

und so ihrer Vorzeitigkeit ungeachtet für unser aktuelles Denken und Handeln lehrreich
werden zu lassen. Werner Flach (Würzburg)

Günther Hauff, Hans Rudolf Schweizer, Armin Wildermuth (llgg.): In Erscheinung treten.
Heinrich Barths Philosophie des Ästhetischen. Schwabe & Co, Basel 1990.

Um die Philosophie von Heinrich Barth (1890-1965) ist es still geblieben. Sie hat nie

Aufsehen erregt. Dabei handelt es sich ohne Zweifel um eine der wenigen bedeutenden

systematischen Leistungen der schweizerischen Philosophie unseres Jahrhunderts. So ist es

denn ein grosses Verdienst der drei Herausgeber, alle der letzten Schülergeneration Barths an
der Basler Universität zugehörig, aus Anlass seines 100. Geburtstages am 3. März 1990 mit
diesem Gedenkband, an dem sie zusammen mit sieben weiteren Autoren beteiligt sind, an das

Werk ihres philosophischen Lehrers zu erinnern und erneut den Zugang dazu zu erschliessen.

Solche Erschliessungsarbeit ist durchaus notwendig. Denn Heinrich Barth hat es sich und
seinen potentiellen Lesern nicht leicht gemacht. Sein systematisches Hauptwerk Erkenntnis
der Existenz ist erst postum im Todesjahr 1965 erschienen. Die Schwierigkeiten der Rezeption
sind nicht nur im eigenwillig geprägten Sprachduktus, sondern vor allem auch in den komplexen

geistigen Voraussetzungen begründet, aus denen diese «Grundlinien einer philosophischen

Systematik» erwachsen sind. Barth ist vom Marburger Neukantianismus der
Jahrhundertwende, einer Transzendentalphilosophie, ausgegangen und hat in seltener, tiefdringender
Weise unter dem leitenden Problembegriff der «Erscheinung» zentrale Gehalte der
philosophischen Überlieferung von der Vorsokratik bis zum deutschen spekulativen Idealismus

aufgearbeitet (Philosophie der Erscheinung, 1947/59) - wobei die Auseinandersetzung mit der
existentiell verstandenen christlichen Glaubenswahrheit, die philosophisch nur angenähert,
nicht aber eingeholt werden kann, den lebenslang wirksamen Antrieb bildete. In der Frühzeit
hat er sogar an der Ausarbeitung der «Dialektischen Theologie» seines Bruders Karl Barth
einen nicht unwesentlichen, wenn auch in der Tragweite schwer abschätzbaren Anteil gehabt.
Diese und andere Momente finden sich im abschliessenden philosophischen Gesamtentwurf
zu einem komplexen Geflecht zusammen, dessen Verständnis sich dem Leser der Originale
nur bei konzentrierter Anstrengung eröffnen kann.

250



Der vorliegende Sammelband fasst das Lebenswerk von Heinrich Barth in der heute
aktuellen thematischen Perspektive des «Ästhetischen» ins Auge. Darunter ist nicht nur das

Künstlerische, sondern - ursprünglicher - die sinnliche Wirklichkeit als solche zu verstehen,
die Barth unter dem Titel des «In die Erscheinung Tretens» im philosophischen Rückgang auf
den transzendentalen Ursprung der Existenz näher zu fassen versucht hat. In der sinnlichen
Wirklichkeit treten Welt und Mensch zumal in Erscheinung. Das Ästhetische im künstlerischen

Sinn ist dadurch ausgezeichnet, dass es diese Wirklichkeit in ihrer Reinheit, unbeschädigt

durch den Schematismus des begrifflichen Denkens, manifest werden lassen kann.
Für die Erschliessung des Zugangs zur Barthschen Philosophie sind zwei Beiträge besonders

hervorzuheben. Günther Hauff («Ursprung und Erscheinung. Zu H. B.s Vermächtnis»,
S. 21 96) gibt eine umfassende Einführung, die nicht nur die gedruckten Texte im Hinblick
auf die lebensgeschichtliche Entwicklung umsichtig heranzieht, sondern auch aus
unveröffentlichten Quellen (Briefen und Manuskripten) zitieren kann und dabei theologische
Gedankenzusammenhänge neu und eindrücklich beleuchtet. Armin Wildermuth («Philosophie des

Ästhetischen. Das erscheinungsphilosophische Denken H. B.s», S. 205-269) arbeitet die

systematische Verknüpfung der philosophischen Grundbegriffe scharfsinnig und differenziert
heraus, sodass die eminente Bedeutung des existenzphilosophischen Ansatzes für das Begreifen

künstlerischer Phänomene sichtbar und soweit verdeutlicht wird, dass der Leser Bezüge

zum zeitgenössischen Denken zu erkennen vermag und darauf vorbereitet wird, das Kunstwerk

als Ort der Epiphanie des Ursprungs selber zu erfahren. Der Beitrag von Michael
Bockemühl («Das Transzendente als das Sichtbare. Zur Wirkungsform von Werken Konkreter

Kunst: Kandinsky, Mondrian, Newman») wagt es sogar, diese Linie bis zu den Abstrakten

der sogenannten Klassischen Moderne auszuziehen - auf eine Weise, von der man sich

fragen kann, ob sie Barths eigene Zustimmung gefunden hätte. Was er die «Reinheit und

Integrität» der Erscheinung nannte, findet seine Erfüllung wohl kaum in der Reduktion auf
abstrakte räumliche Formen und «reine» Farben.

Unter den weiteren Beiträgen des Sammelbandes zeigen die beiden direkt auf Barth bezüglichen

von jüngeren Autoren (F. Belussi, D. Kipfer) die Schwierigkeit, den komplizierten
Barthschen Denkintentionen lediglich aus den Texten völlig gerecht zu werden. Noch lebende

unmittelbare Schüler haben den für die Interpretation nicht unbedeutenden Vorteil, die

«Erscheinung» dieses Denkers wenigstens in der Erinnerung noch selber vor sich zu sehen.

Die übrigen Ausätze stellen historische Bezüge dar - teils wesentlicher (H. R. Schweizer zu
Baumgarten und Troxler), teils fernerliegender Art (H. Holzhey zu Heidegger und Cohen) -
oder nehmen Probleme auf, die im Barthschen Denken angelegt sind IV. Weier-, Metaphysik,
Transzendentalphilosophie, Positivismus; G. Graf: Treue; G. Boelim: Bild vs. Wort).

Den wertvollen und wichtigen Band, dem man wünscht, er möge bewirken, dass nunmehr
Heinrich Barth selbst von einem weiteren Kreis zur Kenntnis genommen wird, beschliesst

eine sorgfältige, wohl vollständige Bibliographie (lediglich bei der spärlichen Sekundärliteratur

ist ein in diesem Jahrbuch erschienener Aufsatz von Julia Gauss übersehen worden: Studio
philosophica, vol. XXVIII, 1968, S. 39ff.). Gerhard Huber (Zürich)

Philosophie d'aujourd'hui / Heutige Philosophie

Xavier Tilliette: Le Christ de la philosophie. Prolégomènes à une christologic philosophique.
Les Editions du Cerf. Paris 1990.

L'enquête positive qui occupe la plus grande partie de l'ouvrage et qui dégage les différentes

251



formes de la christologie philosophique dans l'histoire (de Nicolas de Cuse à S. Weil,
d'Erasme à Blondel) ne doit pas masquer le projet théorique de l'auteur, énoncé dans le sous-titre
(cf. le chap. 1 et la Conclusion). Car la christologie «empirique» assume une fonction d'exem-

plification et de vérification dans un procès de démonstration inductif, à l'égard d'une
christologie qui, pour l'auteur, existe, non seulement en fait, mais de droit. C'est de ce projet
dont il faut rendre compte, car si la richesse des informations ne peut échapper au lecteur, qui
se laissera séduire aussi par l'herméneutique profondément réceptive, assimilatrice, et étonna-
ment ouverte et libre de X. Tilliette (aux antipodes des lectures «externes» et dogmatisantes
de certains penseurs chrétiens, d'un Maritain par exemple), il est à craindre que le même

lecteur néglige l'apport proprement philosophique, d'ordre formel et transcendantal, de

l'ouvrage et qui répond à une intention singulièrement ambitieuse; la volonté de fonder une
authentique christologie philosophique. Comment cette dernière est-elle possible? Telle est, en
effet, la question qui guide l'auteur et constitue le thème sous-jacent de son herméneutique.
Cette question cependant renvoie au problème suivant: comment concevoir le rapport de

toute pensée qui pense le Christ, le Dieu fait Homme, à la philosophie? L'auteur rencontre
ainsi inévitablement le problème classique posé par l'idée d'une philosophie chrétienne. Or,
c'est la réponse à cette question qui fait l'originalité de sa démarche et la force de son message
philosophique. Elle s'annonce dans cette intuition lumineuse: dans la question débattue et

rebattue du rapport de la raison au donné révélé, il faul changer le mode de questionnement.
Refusant le postulat d'une raison totalement autonome, qui se trouve alors confrontée à une
doctrine de foi extérieure - qu'elle ne rejoindra jamais (et c'est ce qui explique cette impression

de piétinement autour d'un faux problème que donnent les débats d'origine thomiste à

propos de la philosophie chrétienne) - X. Tilliette recherche à l'intérieur de la philosophie et
aussi à l'intérieur du Christianisme, ou plutôt du Christ lui-même, le lien interne, quasi
organique, qui fait plus que les relier, qui les lie, qui les apparente. C'est ce lien intime de la

raison philosophique et du Christ, qui va constituer la condition de possibilité d'une christologie

philosophique, dont la christologie empirique représente, selon des modes divers, la

réalisation symptômatique. Le passage, en soi non évident, d'une relation extérieure à un lien
intérieur, va se montrer à son tour possible a travers l'élucidation de l'affinité de la philosophie

et de la christologie - affinité que l'analyse historico-critique met subtilement au jour
dans les philosophèmes élaborés par les différentes pensées du Christ. Celles-ci témoignent,
chacune à leur façon, de cette aspiration vers l'Homme-Dieu, qui est à l'origine de toute
christologie, de cette «aimantation», dit l'auteur, de la pensée philosophique par la figure du
Christ, qui implique la fécondité philosophique de cette figure elle-même, «capable d'inspirer,
voire de promouvoir la philosophie» (p. 22), «de vivifier le travail philosophique comme une
moelle de pensée» (p. 21). Si donc la philosophie chrétienne comme christologie est possible,
ce n'est pas comme synthèse de deux termes étrangers, voire incompatibles - une donnée de

foi et un logos rationnel (sous cette forme elle conduit au «cercle carré» dénoncé par Heidegger)

- mais comme une procession, une quasi-émanation à partir du Christ, dont l'être est en
lui-même porteur de germes de pensée philosophique. Sans être toutes des philosophies
chrétiennes à proprement parler, les christologies de l'histoire, qui actualisent ce lien génétique,

revêtent une valeur exemplaire. Les titres des premiers chapitres sous lesquels l'auteur les

regroupe - Philosophia Christus, Philosophia Christi, Christus summus philosophus, Idea Christi,

Scientia Christi (au sens de la conscience propre) - suggèrent audacieusement l'identité
tendancielle des termes, qui constitue le concept fondateur de toute christologie philosophique

en général. L'affinité qui relie le Christ et la philosophie n'est pas une simple métaphore,
et pas seulement un fait, empiriquement constaté, elle traduit l'idée d'une relation d'immédia-
teté entre des termes homogènes, relation qui seule rend possible une philosophie du Christ,
parce qu'elle l'insère dans son objet même. Cette insertion se démontre chez les grands
philosophes qui l'ont pour ainsi dire vécue et actualisée, elle se laisse déchiffrer dans les

252



schèmes christologiques à l'oeuvre dans leurs pensées - à travers Y Idée de Dieu spinoziste ou le

Maître de vertu kantien, dans le Christ-incarnation du Begriffhégélien ou le Paradoxe kierke-
gaardien, dans l'image du Christ-quintessence du malheur de S. Weil, etc. Tous attestent «la

comprésence du Christ à la philosophie» et ce que l'auteur appelle «l'harmonie préétablie
entre l'homme pensant, la philosophie et le Christ» (p. 263), dans une belle formule qui
résume la thèse centrale du livre.

A la série des travaux antérieurs de X. Tilliette, consacrés au Christ des philosophes
(Filosofi davanti a Christo, 1989, La Christologie idéaliste, 1986) et qui doit s'achever encore

par une étude à paraître sur le thème de la Semaine Sainte des philosophes, Ce Christ de la
philosophie apporte davantage qu'un complément historique, sa contribution d'ordre théorique

ouvre des perspectives inédites à la pensée chrétienne en imposant l'idée (partiellement
inspirée de Blondel) d'une raison qui n'est plus rapportée à la foi, mais enracinée en elle, ou
plus exactement, selon un renversement du général au particulier significatif, enracinée dans
le Christ. Gabrielle Dufour-Kowalska (Genève)

Miche! Henry. Phénoménologie matérielle. PUF, Paris 1990.

Cet ouvrage, qui reprend des études et des conférences non publiées, devrait permettre de

mesurer dans toute sa portée l'oeuvre philosophique de M. Henry, telle qu'elle s'est édifiée

depuis L'essence de la manifestation. Mais c'est à condition de mettre en relation la critique de

la phénoménologie de Husserl à laquelle procède ici le philosophe avec sa propre philosophie,
mise en avant et définie dans le titre: Phénoménologie matérielle. L'apport fondamental de la

philosophie de M. Henry - qui apparaît à cet égard, non seulement nouvelle, mais quasi
unique dans la pensée contemporaine - réside dans son ontologie, dans sa volonté de reconnaître

le site originaire de l'être, dans son effort pour traduire dans un discours rationnel la

plénitude de l'absolu. Cependant cette quête de la réalité en son fond, qui renoue avec la

philosophia perennis, ne pouvait aboutir sans la pensée du Maître, le guide incomparable, qui
a ouvert à toute ontologie en général la voie royale qui conduit à cet accomplissement, qu'il a

appelé de son vrai nom : la vie, la subjectivité. La philosophie de M. Henry est ainsi une onto-
phénoménologie qui découvre la réalité originelle et sa réalisation dans la vie de la subjectivité.

Or, par un paradoxe apparent, cette élucidation ultime de l'essence de la subjectivité, qui
constitue la fin de la phénoménologie, est le point de rupture entre le disciple et le maître,
entre l'onto-phénoménologie et la phénoménologie transcendantale de Husserl. La critique
de celle-ci chez M. Henry sera donc une remise en question radicale, mais qui n'en contestera

pas la visée essentielle, qu'elle recueille au contraire et achève. 11 ne s'agit pas de déraciner
l'édifice husserlicn, mais au contraire de l'enraciner dans la réalité substantielle et naturante
de son principe ontologique, qu'elle n'a pas su reconnaître et cela pour des raisons rigoureuses

que l'analyse met au jour.
Ainsi, d'une part, Phénoménologie matérielle de M. Henry apporte au lecteur et à l'interprète

de son oeuvre, des éléments de clarification précieux (et longtemps attendus - ils
demeurent implicites dans les ouvrages antérieurs); mais d'autre part, la portée du livre est

beaucoup plus vaste. «Il ne s'agit pas d'un travail sur Husserl» (p. 10), nous dit l'auteur, il
s'agit, déclare-t-il, de «tout repenser» (p. 11), de renouveler la phénoménologie elle-même

(cf. p. 6). Tout repenser: retrouver le point de départ radical que la phénoménologie, sur les

traces de Descartes, a tenté de dévoiler et qu'elle a manqué. Renouveler la phénoménologie:
dévoiler la phénoménalité fondatrice, à laquelle la phénoménologie classique substitue un
pseudo-fondement et son essence dérivée.

Comment et pourquoi la phénoménologie transcendantale a-t-elle manqué l'ctre du fondement?

C'est la question à laquelle M. Henry va répondre en procédant à une analyse minutieuse

du discours husserlien, tel qu'il se développe dans trois textes privilégiés: le texte des

Idéen I, plus précisément les § 85 et suivants, 97 et suivants; les Leçons de 1907 (L'idée de ta

253



phénoménologie) et, enfin, la cinquième des Méditations cartésiennes. Il circonscrit ainsi trois
lieux privilégiés de réflexion: la phénoménologie hylétique, la question de la méthode
phénoménologique et le problème de l'intersubjectivité (qui correspondent aux trois chapitres de

l'ouvrage). Selon un type d'herméneutique déjà utilisé à propos d'autres philosophes (dans
L'essence de ta manifestation ou La généalogie de la psychanalyse), ces chapitres successifs

seront pour M. Henry autant de moments dans la genèse, à partir de Husserl et au-delà de lui,
de cette essence originaire qui se révèle sous le voile et que le texte de Husserl ne cesse de

«trahir» dans les divers procédés mis en oeuvre pour la saisir et qui à la fois l'annoncent et

l'occultent en son mode mystérieux de manifestation.
C'est tout d'abord dans la phénoménologie hylétique, ou plutôt l'absence d'une véritable

phénoménologie hylétique, que M. Henry décèle, par rapport à la visée primitive de l'essence

de la vie transcendantale, la dérive du regard phénoménologique, qui abandonne progressivement

le contenu interne, primaire, réel, de la conscience, constitué par les data sensibles et
affectifs - la «matière» de la conscience - en eux-mêmes dépourvus de toute intentionalité, au

profit de celle-ci, de la «forme», et de sa phénoménalité propre. Les vécus sensibles et affectifs
s'accomplissent dans la noèse intentionnelle, qui seule leur confère un sens; en leur contenu

propre ils ne sont que des vécus aveugles: ils vont demeurer chez Husserl privés de tout statut
phénoménologique.

Ce que M. Henry va recueillir dans cette dévalorisation (exemplaire pour tout le système)
de la phénoménologie hylétique au profit de la phénoménologie noètique, dans cette subordination

de la hyle à la noèse, c'est l'écart qui se creuse entre l'une et l'autre, c'est-à-dire aussi

bien entre la clarté de la conscience intentionnelle et l'obscurité de son soubassement réel, non
intentionnel, immanent - ce qu'il recueille, c'est le partage entre la lumière (de la transcendance)

et la nuit (de l'immanence) et la place laissée vacante par celle-ci pour une phénoménalité

impensée et, en vérité, impensable, nécessaire et impossible. La phénoménologie matérielle

est fondée sur cette distinction essentielle. La phénoménologie classique sur sa dissolution.

Le voilement de l'immanence, c'est-à-dire de la phénoménalité originaire, devient chez

M. Henry une tâche, il y déchiffre une prescription de l'essence, qui requiert le philosophe
afin qu'il élucide cette donnée primaire en son mode de donation propre, ce vécu sous-jacent
de la conscience dans sa phénoménalité secrète. Chez Husserl, au contraire, le voilement de

l'essence devient le dévoilement de la transcendance et sa promotion au titre de principe
universel de la connaissance et de l'être, principe qui va déterminer toute la phénoménologie,
dans sa téléologie explicite comme dans la méthode qu'elle se donne.

C'est bien cette promotion de la transcendance, la «libération» de l'horizon universel de

toute pensée de quelque chose, qui se produit lorsque la phénoménologie, comme c'est le cas
dans les Leçons de 1907, s'interroge sur elle-même et recherche dans la sphère des cogitationes
absolues, l'essence ultime de la pensée, qui doit fonder toute sa démarche et légitimer sa

méthode. Le devenir phénoménologique de l'essence de toute cogitatio au sein de l'évidence

(abstraction faite du cogito sum qui la fonde chez Descartes et auquel M. Henry demeure

fidèle), sa réduction au «voir pur» (abstraction faite de son auto-affection, intuitionné dans le

génial sentimus nos videre cartésien, repris par M. Henry), sa réalisation par conséquent dans
la structure qui est celle de tout voir, dans la transcendance, ne signifie rien d'autre que la

venue au jour de l'essence qui est celle de la phénoménologie transcendantale elle-même. La
phénoménologie donne pour le fondament originaire, pour son principe et sa fin ultimes,
l'horizon déployé par la conscience intentionnelle dans l'extase de son pur rapport à... qui,
cependant, ne se rapporte jamais à lui-même et présuppose toujours ce que la réflexion élude

et que la réduction évacue: l'acte originel qui le révèle à lui-même en son mode propre de

révélation. Elle donne pour le fondement la pure condition de possibilité, ontologiquement
vide, c'est-à-dire infondée, de toute connaissance de quelque chose. Mais alors la signification
de la réduction de l'immanence à la transcendance et des diverses formes qu'elle revêt dans le

254



cours de l'analyse - glissement du regard phénoménologique sur le contenu interne de la

conscience, déviation de la visée primitive de l'essence de la subjectivité, substitution, à celte
essence, de la pensée et de sa structure - est alors sous nos yeux: le procès de la fondation
absolue de la phénoménologie n'est rien d'autre que le procès d'appropriation de l'objet de la

phénoménologie à sa méthode, qui est le procès même de l'instauration d'une philosophie
idéaliste. La phénoménologie «qui se pense comme méthode» (p. 111), qui «a renoncé à sa

prétention la plus ultime, celle de donner l'ctre» (p. 81), n'a pas renoncé pour autant à la

connaissance absolue: incapable de surmonter la résistance que lui oppose sans cesse l'être
intérieur de la subjectivité Iranscendantale en son irréductibilité à la transcendance, à l'objectivité

structurelle de la pensée et de toute méthode en général, elle lui substitue cette dernière,
abandonnant l'impensable à la nuit de l'être sans concept, cette nuit privée de tout logos, dans

laquelle la philosophie depuis toujours a rejeté ce qui n'est pas elle et sa propre raison.
«C'est... parce que la vie transcendantale se refuse par principe à la vue d'un voir et lui
dérobe sa réalité que la méthode phénoménologique substitue d'instinct à celte réalité qui lui
échappe son <essence>, laquelle en tant que transcendance est au contraire susceptible d'être
vue. » (p. 99) Ce «refus», cette irréductibilité, ou encore et inversement, «l'inadéquation de la

méthode phénoménologique à ce qu'il s'agit pour elle d'exhiber» et qui est «la dimension
originelle de la réalité» (p. 124), inadéquation qui consomme l'échec du système husserlien,
constitue pour M. Henry un point de départ et va déterminer l'objet, la fin et la méthode de la

phénoménologie matérielle. La phénoménologie matérielle s'installe dans ce lieu déserté par la

phénoménologie classique, du rapport de la pensée à l'impensable, de la conscience intentionnelle

à son substrat non intentionnel, de la transcendance à l'immanence - elle reprend à neuf,

sur les ruines du présupposé idéaliste qui domine la philosophie occidentale, la problématique
abyssale du rapport de l'idéal au réel, de la connaissance et de l'être. L'élucidation de ce

rapport ne représente rien de moins dans la philosophie de M. Henry que l'instauration d'un
réalisme ontologique radical. La clef de ce réalisme, la clef de cette philosophie, réside en effet
dans la nature de ce rapport un rapport intérieur de fondation (de l'absolu au relatif, et non
un rapport «intentionnel», extérieur, de sujet à objet) et dans sa structure - rapport entre
termes irréductibles, «inadéquats», rigoureusement hétérogènes. Il est curieux que ce soit
précisément cette structure, capitale chez M. Henry, qui ait été le plus mal comprise, à tel

point qu'elle a entraîné la confusion naïve de sa philosophie de l'immanence avec un concept
solipsiste de la subjectivité. Mais si l'on obéit, conformément au contenu onto-phénoménolo-
gique des concepts henryens, à l'ordre des raisons suivant: I l'hétérogénéité de l'immanence
fondatrice et de la transcendance qu'elle l'onde, de la vie intérieure de la conscience dans son
auto-affection essentielle et de la conscience intentionnelle, loin de briser l'être de la subjectivité

ou de l'enfermer en lui-même, est au contraire ce qui rend possible 2) une ontologie
réaliste, qui détermine et fonde elle-même 3) l'effeclivité de toute relation au monde et à

autrui - alors il devient manifeste que les objections adressées à l'immanence se trompent
d'objet et que c'est au contraire (comme l'auteur le démontre ici dans le chapitre 3) les

philosophies de la transcendance, les philosophies qui enferment le monde et autrui dans

l'objectivité, qui sont incapables d'atteindre la substance vivante de ce qui n'est pas moi, de
l'être du monde et de l'être d'autrui.

L'élucidation de l'essence phénoménologique de cette structure fondamentale dans l'affectivité,

cette essence délaissée par Husserl cl qui restitue à la nuit de la subjectivité son logos
refoulé, achève dans une ontologie de la vie l'oeuvre qui revient à la phénoménologie matérielle

en tant que fondation d'un réalisme ontologique radical. Si la critique de Husserl dans

Phénoménologie matérielle contribue à faire entendre cela, cet ouvrage n'aura pas été écrit en
vain. 11 permettra aussi de mieux comprendre, à partir de ses principes ontologiques, la
fécondité de celte philosophie première qui, comme le démontrent les derniers travaux de

M. Henry, a trouvé à s'appliquer dans les domaines seconds et dérivés de l'existence et de la

255



pensée, qui réclament aujourd'hui le philosophe à travers l'essor des sciences humaines, la

dérive des idéologies, la crise de la culture contemporaine, etc.

Gabrielle Dufour-Kowalska (Genève)

Michel Cornu: Patience du détachement. L'Age d'Homme, Lausanne 1989.

En rendant compte dans les Studia Philosophica 41(1982), du précédent ouvrage de Michel
Cornu, Existence et séparation (Lausanne 1981), j'avais noté que l'auteur cherchait à défendre
sa position fondamentale en s'appuyant sur de très nombreux philosophes contemporains,
dont la voix tendait parfois à couvrir la sienne. Dans Patience du détachement on ne trouve

presque aucune référence à d'autres philosophes. Ce n'est pas que l'auteur se pose maintenant
en solitaire qui ne devrait rien à la pensée d'aulrui. Bien au contraire il se reconnaît héritier
d'une double tradition, remontant avec Job à la Bible, et avec Ulysse aux origines de la

littérature grecque. Admettre que «nous ne pourrons jamais marcher que sur des traces»

plutôt que «se fonder dans l'illusion d'être soi-même son origine» ne doit toutefois pas nous
conduire à vouloir «nous approprier cet héritage», mais à «poursuivre le chemin», comme des

existants en situation d' «exode» (p. 18).

Cette réflexion sur l'héritage mériterait d'être développée plus longuement. Mais l'un des

traits marquants de ce livre bref est le refus des mouvements discursifs. Une «pensée du
détachement» est «pensée en suspens, inachevée et inachevable», pensée «en fragments»
(p. 13), qui peut prendre la forme de l'aphorisme, à laquelle l'auteur s'essaie à plusieurs
reprises.

Cette «pensée vacillante» (p. 15) se prête malaisément au résumé, et je ne peux dans ce

compte rendu que signaler brièvement quelques-unes des voies où elle s'engage.
La souffrance de Job conduit à une réflexion sur «la perte du sens que nous nous

sommes donné et qui nous justifie» (p. 21), mais aussi sur la mise en relation avec ce qui nous
dépasse: «L'apparente absence de Dieu deviendra le tranchant qui déliera Job de ses

dernières attaches. Ainsi pourra-t-il s'ouvrir à une autre relation au Tout Autre» (pp. 23-24).
Entre cette réflexion sur Job et la «pensée de l'exode» on peut discerner un rapport d'opposition

et de complémentarité. «L'exode est peut-être marche vers un sens. Sens à vrai dire offert
et non à conquérir» (p. 47). Il est en même temps «démarche de moi au Tout Autre et à l'autre
et marche avec la solitude de l'autre» (p. 49). Un tel cheminement renonce à «toute
appropriation pensable d'une quelconque origine» et s'ouvre à la «pensée de l'infini» (p. 44). Il
permet ainsi une «pensée du détachement» (p. 50).

Mais M, Cornu dénonce également les obstacles au détachement: la possession, qui n'est

que «masque du manque» (p. 28), la domination, le désir, la résignation. A ces impasses, ou,
selon une expression qui revient souvent, à ces «tourniquets» tournant uniquement dans le

mauvais sens, s'opposent des voies permettant le détachement: la jouissance, la séduction -
ou plutôt la «séduisance» - le partage, qui peut prendre en particulier la forme de la connivence

et du compromis, l'espérance, l'amour, le pardon. Le lecteur relèvera peut-être avec

surprise la valorisation d'expériences ou de conduites que la morale traditionnelle tend plutôt
à réprouver. Telle la jouissance dans laquelle M. Cornu voit une «expérience de la désappro-
priation» du moi. tout en notant aussi qu'elle risque de nous rejeter dans la «logique du désir»

(p. 37). Telle aussi la «séduisance», qui «pourrait nous introduire au détachement» (p. 64).
Les analyses consacrées à ces expériences ou à celle du compromis sont l'occasion pour
l'auteur de marquer son opposition à l'ascétisme et à la revendication de pureté, au besoin de

justification et à l'esprit de sérieux propres à ce qu'il appelle la «tradition moraliste» (p. 76) et
d'accueillir l'ambigu, l'impur, le gratuit, l'injustifiable. De même dans les paroles du Qohélet
«tout est vanité», «jouis de l'instant», il trouve l'expression d'un détachement qui n'est pas
«négation résignée du plaisir», mais appel à «vivre le plaisir comme ce qui est donné dans
l'instant» sans chercher à se l'approprier (p. 58).

256



Cette expérience de la fragilité de l'instant inspire à l'auteur quelques-uns de ses propos les

plus fins et les plus profonds, en particulier les pages sur «l'Espérance comme Dépouillement»:

«Vivre le moment comme donné fait du provisoire notre seule demeure et laisse

l'espérance nous habiter» (p. 95). Liée à d'autres expériences comme celles des paradoxes de

l'amour et du don du pardon, elle nous convainc que la pensée de M. Cornu est véritablement
pensée d'un existant.

C'est ce qui fait son prix, c'est peut-être aussi ce qui explique certaines attitudes dont je me
dislancierai pour ma part: le refus de l'argumentation, la méfiance à l'égard de la théorie,
assimiliées trop rapidement à des protections permettant de se donner une fausse sécurité. Le

recours à l'argumentation permettrait pourtant de renforcer les positions défendues dans ce

livre, ne serait-ce qu'en justifiant les refus dont elles s'accompagnent. Je pense en particulier
au rejet de la «tradition moraliste», qui devrait s'appuyer sur une argumentation, sous peine
de passer pour un parti-pris. Un texte interrogatif, animé par l'intention de provoquer le

lecteur pour le laisser ensuite «en suspens», peut-il vraiment se dispenser de donner des

raisons? A.-J. Voelke (Lausanne)

Richard M. Mar Ihr. Metaphysical Foundations: Mereology and Metalogic. Philosophia Verlag,
München/Wien 1988.

Richard Martin (1916-1985), ein Schiiler Carnaps und C.I. Lewis', stellt sich selber in
seinem Aufsatz On Metatheory-Formulation and the World in the Making als Kämpfer für den

logischen Positivismus in seiner entwickelten Form bei Carnap vor. Er kritisiert darin nicht

nur Karl Popper (S. 263), der von sich behauptete, er habe dem logischen Positivismus den

Todesstoss versetzt, sondern auch die Vertreter der analytischen Philosophie, die sich nach
dem durch Wittgenstein initiierten «pragmatic turn» vom logischen Empirismus lösten,
welcher in den USA bis etwa 1960 vorherrschend war. Martin wirft etwa Putnam vor, er habe -
der epistemologischen Terminologie Quines und Wittgensteins folgend - den in der Metalo-
gik exakt definierten Begriff der Wahrheit mit dem der «assertibility» konfundiert. Die
grundlegende methodische Bedeutung der Logik und vor allem der Metalogik für jedes
Philosophieren sei festzuhalten: So will Martin etwa die Epistemologie «very deeply logistice»
(S. 267) traktiert sehen. Die Metaphysik allerdings schliesst er nicht einfach - wie das die
«Wicner-Krcislcr» taten - aus der Philosophie aus und schränkt sie auch nicht auf die
Grenzen der Physik ein. Das Motto seines «scientific realism» lautet vielmehr: «Ontology in

accord with the bounds of science as a whole» (S. 269). Da er den Menschen als ein theoriebildendes

Wesen sieht, ist Philosophie als Reflexion gehalten, Melatheoric zu betreiben und in

ihr die Grundlage, eben Ontologie oder Metaphysik, zu suchen. Die Metatheoric umfasst das

Trivium: Syntax, Semantik und Pragmatik; kurz: logische Semiotik (S. 265). Das ist der

positive Grundbestand, an dem er festhält, der aber nicht einfach gegeben ist, sondern open-
ended, semper reformanda (S. 276).

Eine solche Reformation hat Martin auch vorgenommen. Die Einteilung der Semiotik in
Syntax, Semantik und Pragmatik enthält nämlich bei Carnap eine Asymmetrie: Syntax und
Semantik werden in reine und angewandte unterteilt1, nicht aber die Pragmatik, die sich mit
der Handlung, dem Zustand und der Situation des Sprechers befasst, und die demzufolge
psychologische, physiologische, psycholinguistische und soziolinguistische Aspekte hat. In
Meaning and Necessity jedoch zeigt sich bereits, dass die Rede von Intensionen offenbar einen

pragmatischen Hintergrund hat. Die intensionalistische These sagt nämlich, dass, es den

Linguisten möglich ist, einer und derselben Prädikatsextension mehrere Intensionen (eventuell

gar unendlich viele) zuzuordnen. Carnap versucht 1955 in «On Some Concepts of Pragmatics»,

den begrifflichen Hintergrund einer theoretischen Pragmatik durch Analyse von Inten-

1 R. Carnap, Introduction to Semantics and Formalisation of Logic, Cambridge 1942, p. 11.

257



sion, Glaube (believe) etc. zu liefern. R. Martin förderte und formulierte diese Logik der

Pragmatik («systematic pragmatics») 1959 in seinem grundlegenden Puch Toward a systematic

pragmatics. Er geht dabei von der formalpragmatischen Grundrelation der «acceptance»
aus:

X Acpt a,t: die Person X nimmt den Ausdruck a zur Zeit t als wahr an.

Mit dieser Grundrelation definiert er den Begriff der «Intension» so, dass er keine intensio-
nale Semantik mehr vorauszusetzen hat, in der die Intensionen unabhängig vom Sprachbenutzer

definiert werden. Die Konstruktion der Intensionen ist notwendig, weil sie ermöglichen,

die grammatische Tiefenstruktur zu beschreiben. Diese Pragmatik tritt als logische
Studie der natürlichen Sprache auf. Richard Martin ist aber nicht der normalsprachlichen
Richtung der analytischen Philosophie zuzurechnen, denn er vermutet, wohl entgegen
Wittgensteins Kritik an der Idealsprache, dass «a natural language is merely a language-system of
a very great internal complexity»2, und versucht, die Pragmatik als formale Melalogik zu
rekonstruieren. Dies zeigt sich auch darin, dass er ein so beliebtes «Normalsprach»-Thema
wie Präsuppositionen als «little fragment of the semantics of logical consequence as applied
to certain kinds of sentences» (S. 39) bezeichnet.

Richard Martins vorliegende Sammlung von Aufsätzen und Essays aus den 80er Jahren
steht insofern in der Tradition der analytischen Philosophie, als er metaphysische Themen

(ontologische: A Theory about Quinean Things; On Eidos, Instance and Aspect; theologische:
On the Language ofMetaphysical Theology: Hartshorne and Quine; On God and Timelessness :

Peirce, Whitehead, Hartshorne; Why Whitehead's God ist not Whiteheadian Enough; On

Philosophical understanding and Religious Truth) und ethisch-praktische (On Moral Reasoning
and Deontic Logic; On Behavioral Codes and Obligation; On the Metaphysics ofSocial Reality)
unter demselben methodologischen Leitmotiv behandelt: «That the logica utens of first-order
quantification-theory together with the first-order mctalogic, -syntax, semantics and
pragmatics - based on it, provide the bedrock of sound philosophical method» (S. 13). Die

Metaphysik basiert also auf Logik und Metalogik (Semiotik) - aber auch, wie im Titel
Metaphysical Foundations. Mereology and Melalogic zum Ausdruck kommt, auf Mcreologie
als Theorie der offenbar fundamentalen metaphysischen Relation Teil - Ganzes. Einige
Essays behandeln direkt die Grundlagen der Metaphysik: Metalogik oder Semiotik (On
Logical Semiotics and Linguistic Form: C.S. Peirce; What Everyone Should Know about
Formalized Melalogic; On Weeding the Garden ofSemantics; On Metatheory-Formulation and
the World in the Making; A Second Memo on Method: Hilary Putnam and Semantical Rules)
und Mercologie (On Mereology and the Heroic Course; Steps toward a Combinatory Mereology;

On MereolOgicul Metalogic and Metaphysics). Richard Martin versucht dabei, die Me-

reologie als Grundlage der Mathematik zu gestalten: In seinem dafür einschlägigen Aufsatz
On Mereology and the Heroic Course gibt er eine nominalistisch akzeptable Fundierung der
Mathematik (S. 268), indem er auf der Basis von Lesniewskys konstruktivem Nominalismus
ein nominalistisches System konstruiert, das nur mit Individuen als Werten für Variablen
auskommt. Als Grundrelation verwendet er in diesem Individuenkalkül die Relation:

x Ord y,z,
was bedeutet: x besteht aus den Individuen y und z, in dieser Ordnung genommen; oder x ist

ein ordinales Individuum, eine Art nichtkommutativer mereologischer Zusammensetzung
aus y und z. Zusammen mit der reflexiven und transitiven Relation T (Teil) kann er die ganze
numerische Mathematik aufbauen, ohne zu Klassen Zuflucht zu nehmen.

2 On Carnap and the Origins of Systematic Pragmatics, in: Pragmatik. Handbuch pragmatischen

Denkens, hg.v. H. Stachowiak, Bd. II: Der Aufstieg pragmatischen Denkens im 19.

und 20. Jhd., Hamburg 1987, S. 308.

258



Daneben finden sich - eher atypisch für analytische Philosophen - auch historische Studien

zu den verhandelten Themen: Some Phases in the History of the Logic of Relations; A

Plotinian Theory of Number; On the Notion of Truth in HusserTs Logisehe Untersuchungen. Es

überrascht deshalb nicht, dass R. Martin seine analytischen Kollegen (z.B. Putnam) auch

wegen deren Ignoranz der Geschichte der Philosophie kritisiert.
Die vorliegende Sammlung von Essays vermag meines Erachtens davon zu überzeugen,

dass «logical positivism is very much alive» (S. 262). Peter Schulthess (Zürich)

Wisscnschaftsphilosophic / Philosophie de la science

Paul Hoyningen-Huene: Die Wissenschaftsphilosophie Thomas S. Kuhns. Rekonstruktion und
Grundlagenprobleme. Mit einem Geleitwort von Thomas S. Kuhn. Friedr. Vieweg & Sohn,
Braunschweig/Wiesbaden 1989.

Thomas S. Kuhns Werk ist weder qualitativ noch quantitativ so unübersichtlich, dass sich
seine monographische Bearbeitung einfach aufdrängen würde. Ein grosser Teil der Literatur
ist denn auch der Fortarbeit an Kuhns Projekt gewidmet, sei es dass sein Beitrag zur Wissen-

schaftsgeschichtsschreibung und zur Wissenschaftstheorie, vor allem in methodischer
Hinsicht, diskutiert, sei es dass sein Konzept in der Historiographie und Theorie verschiedener

Disziplinen bis hin zur Theologie erprobl und dabei modifiziert wird. Paul Hoyningen-Huene
(im folgenden auch als Vf. angesprochen) rechtfertigt sein Vorhaben einer umfassenden

Darstellung der Wissenschaftstheorie Kuhns durch drei Erwägungen: Im breiten Spektrum
der bisher vorliegenden Interpretationen lasse sich kaum ausmachen, was die zentralen Thesen

Kuhns sind; die Rezeption sei nicht unverständlich bei einer neuen Theorie - von
Verzerrungen und Missverständnissen durchsetzt; es herrsche Unsicherheit über die Art der
Weiterentwicklung von Kuhns Theorie nach Erscheinen seines epochemachenden Buches The

Structure of Scientific Revolutions im Jahre 1962. - Wie ist diese Absicht auf «grundsätzliche
Klärung» (S. 9) zu beurteilen? Man wird das Vorhaben zweifelsohne begrüssen, nicht zuletzt
auch wegen des Umstands, dass dargestellt werden soll, wie Kuhn an seiner Theorie
weitergearbeitet hat. Ein leiser Zweifel meldet sich nur darob, dass die kritische Durchleuchtung der
Rezeptionsgeschichte eines modernen und noch lebenden Autors mit dem Instrument des

<ipse dixit) erfolgen soll; möglicherweise sind ja jene «Verzerrungen» sachdienlich und die
«Missverständnisse» produktiv. Die Monographie, die als Habilitationsschrift an der ETI!
Zürich angenommen wurde, muss also wohl als der Versuch gewertet werden, die Fortarbeil
an Kuhns Projekt durch Stärkung der Position seines Autors zu fördern, «nicht unparteilich

gegenüber Kuhn und seinen Kritikern» (S. 8).
Dem entsprechen Ziel und Weg des Buches: das Ziel der Sicherung eines angemessenen

Verständnisses von Kuhn, und der Weg der «hermeneutischen Lektüre der Kuhnschen Texte»

einerseits, des Kontaktes mit dem Autor anderseits (S. 9). Die Mitteilungen darüber, <wie zu
lesen sei), sind allerdings allzu knapp ausgefallen; insbesondere fehlt mir eine Überlegung zum
Verhältnis zwischen der Lektüre Kuhnscher Texte und Kuhns eigener Lektüre, z.B. der
aristotelischen Physik, mitsamt ihrer Hermeneutik (vgl. S. 31 Anm. 80). Entsprechend unter-
bestimmt bleibt auch Hoyningens Ziel einer «Rekonstruktion» von Kuhns Wissenschaf'lsphi-
losophie (Titel, S. 7), obwohl er anderseits die Frage von Konstruktion und Rekonstruktion
historischer Wissenschaftsentwicklungen gemäss dieser Theorie thematisch macht (S. 15,

23 ff.). Wenn er zu den Kontakten mit dem Autor bemerkt, dass Kuhn kein «Interpretationsmonopol»

in Anspruch genommen habe (S. 9), so relativiert das natürlich auch das im

259



Geleitwort zur vorliegenden Schrift ausgesprochene Urteil Kuhns in methodischer Hinsicht.
In der Kant-Diskussion der letzten Jahrzehnte beispielsweise hat sich Windelbands Devise
«Kant verstehen, hcisst über ihn hinausgehen» vielfach bewährt.

Anderseits haben die Gespräche mit dem Autor offensichtlich sehr günstige Voraussetzungen

für die «grundsätzliche Klärung» seines wissenschaftstheoretischen Konzepts geschaffen.
Schon die Anknüpfung der Verbindungen sowie die Zusammenarbeit mit Kuhn haben sich
als höchst fruchtbar erwiesen, das Resultat kann sich sehen lassen.

Von besonderem philosophischen Interesse ist Teil II der Arbeit. Hier gewinnt man Auf-
schluss über die seiner Theorie der Wissenschaftsgeschichte zugrundeliegende
Wissenschaftsphilosophie Kuhns, die jedenfalls für den bloss durchschnittlich informierten Leser

bisher eher verborgen im Hintergrund der von Kuhn angeregten Debatte um Wissenschaftsgeschichte

und ihre Grundbegriffe geblieben war. Kuhns bekannte Theorie der
Wissenschaftsentwicklung, insbesondere der wissenschaftlichen Revolutionen, wird in Teil III konzis

dargestellt, ihre Grundbegriffe - normale Wissenschaft, Revolution («Änderung weltkonsti-
tutiver Ähnlichkeitsrclationen»), Inkommcnsurabilität usw. - werden umsichtig erläutert und
Missverständnisse ausgeräumt. Die Einleitung (Teil I) bringt zunächst die notwendigen
Eingrenzungen in bezug auf Gegenstand und Untersuchungshinsicht der Kuhnschen
Wissenschaftstheorie. Thematisch werden die Grundlagenwissenschaflen nach ihrem epistemischcn
Aspekt; die Untersuchungseinheiten sind durch identifizierbare Wissenschaftlergemeinschaf-
ten als Handlungssubjekte definiert; die Untersuchung zielt auf eine zeitliche Struktur, ein
Phasenmodell der Wissenschaftsentwicklung. Mit der neueren wissenschaftsinternen
Historiographie respektiert Kuhn - in Analogie zum Historismus - die Fremdheit vergangener
Wissenschaft, kennt aber gleichwohl überzeitliche Attribute, die jene mit heutiger Wissenschaft

verknüpfen. Der zentrale 11.Teil klärt nun Kuhns Begriff des wissenschaftlichen
Wissens, stellt sich also eine erkenntnistheoretische Aufgabe. Bei ihrer Lösung schlägt der episte-
mologische Ansatz voll durch. Kuhn und sein Interpret legen einen ganz objektivistischen
Weltbegriff zugrunde: Welt bzw. Natur ist der Gegenstand des wissenschaftlichen Wissens. In
einer gewissen Verwandtschaft mit Kants Theorie der Erfahrung (S. 45) werden Welt an sich

und Erscheinungswelt unterschieden; im Unterschied zu Kant setzt Kuhn eine Pluralität von
Erscheinungswelten an. «Welt» im Sinne der F.rscheinungswelt ist durch die Natur und die

Paradigmen (exemplarische Problemlösungen) bestimmt, also subjektiv mitkonstituiert. Der
phänomenologische und der existenzial-ontologische Weltbegriff sind bei diesen Analysen
ebenso inexistent wie Kants kosmologische Erwägungen zum Ganzen der Welt im Dialektik-
Teil der Kritik der reinen Vernunft. Das erstaunt umso mehr, als Kuhn selbst ausdrücklich
formuliert, dass der Wissenschaftler nach einem Paradigmawechsel «in einer anderen Welt

arbeitet» (zit. S. 41), und damit inexplizit auf «Welt» als «Ort» von Denken und Handeln
hinweist. Das Potential des phänomenologischen Lcbensweltbegriffs bleibt aber ungenutzt.
An einer anderen Stelle spricht Kuhn vom nachrevolutionären Reagieren auf eine andere

Welt (zit. S. 199), und sein Interpret bringt dazu eine seines Erachtens notwendige, meines

Erachtens fatale Differenzierung «im Weltbegriff des (common sense>» an, indem er Änderungen

des Weltbildes und Änderungen der Welt gegeneinander stellt (ebd.). Auch die von Kuhn
später entwickelte Stimulus-Ontologie ist der alten erkenntnistheoretischen Diskussion der

Wahrnehmung verpflichtet: Wahrnehmung wird bei aller Berücksichtigung ihrer biologischen
Fundierung und kulturellen Prägung der Subjckt-Objckt-Differenz wie selbstverständlich

eingeschrieben.
Unter Voraussetzung und im Rahmen dieser erkenntnistheoretischen Position, für die also

eine bestimmte Erscheinungswelt als Wirklichkeit angesprochen wird, finden sich sehr
treffende und klärende Überlegungen zum «Zusammenspiel von originär objektseitigen und

originär subjektseitigen Momenten im wissenschaftlichen Wissen» (S. 82). Kuhns Theorie ist

also keine einseitig idealistische Theorie, und schon gar nicht im Sinne eines vulgären Begriffs

260



von Idealismus, gemäss dem Wirklichkeit ein Produkt des individuellen Bewusstseins wäre.

Welt weist vielmehr eine Art von «Widerständigkcit» auf (S. 258 f.). Kuhns Konzept wird hier
in eine gewisse Nähe zu Diltheys Begründung des Glaubens an die Realität der Aussenwell in

der Widerstandserfahrung gebracht (1890; Ges. Sehr. V, S. 98).

Der Vf. zeichnet präzis Absicht und Leistung der Kuhnschen Theorie der Welt in ihren
verschiedenen Fassungen nach, er verfolgt auch scharfsinnig ihre Schwierigkeiten («Peirce-
schcr Realismus» vs. sozialer Solipsismus), um sie schliesslich auf das Problem zurückzubringen,

ob es für die Untersuchung «der von fremder Subjektivität supponierten Realität» einen

neutralen Standort gibt (S. 76). Er beantwortet diese Frage am Ende seiner Analysen der

Konstitution einer Erscheinungswelt nach Kuhn. Eine Erscheinungswelt konstituiert sich im
wesentlichen über das Erlernen von unmittelbaren, d.h. «nicht durch definierende Kennzeichen

der Relate» gestiftete Ahnlichkeilsrelationen (S. 79). In diesem Lernprozess spielt neben

dem sprachlichen ein nicht- sprachliches, ein oslensives (hinweisendes) Moment eine bedeutsame

Rolle. Auch wenn der Vf. die Funktion der sozialen Gemeinschaft in Rechnung stellt

(S. 88f.), bleiben - wie bei Kuhn Theorien der Wahrnehmung und der empirischen Begriffsbildung

ausser Betracht, die auf dem intersubjektiven In-dcr-Wclt-sein aufbauen. Und bei der
weiteren Beschäftigung mit der fraglichen Neutralität des Analytikers zeigt sich der Interpret
stärker noch als der Autor von der abstrakten Frage behelligt, wie Unvoreingenommenheil
bei der Erschliessung einer fremden Erscheinungswclt möglich ist. Sie ist nicht restlos möglich,

auch gerade nicht mit dem Einbringen «anthropologischer Grundlagen der Weltkonstitution»

(S. 132). Wenn Kulm das nicht stört (S. 751'.), dann heissl das, dass er implizit eine

Grundeinsicht der neueren Hermeneutik teilt.
Ausserordentlich werlvoll sind die in der vorliegenden Schrift eingefügten Längsschnitte

durch Kuhns Denken. Sie machen erstmals den streng problcmoricnticrten Denkweg Kuhns
plastisch. Ich kann nur auf einige Themen hinweisen:

die Entwicklung von der Unterscheidung zweier Weltbegriffe über die Stimulus-Ontologie
zum Verzicht auf eine «Welt an sich» in Verbindung mit der stärkeren Betonung des

Sprachlichen in der Erscheinungswelt;
eine subtile Veränderung in der Theorie des Begriffserlernens, die in Entsprechung zu der

Wendung vom Sehen zum sprachlichen Erfassen nicht mehr so sehr auf die Organisation
des Wahrnehmungsraums als auf Begriffsanwendung abstellt;
die Verwendung von «Paradigma» mit der Differenzierung zwischen «disziplinärer Matrix»
und «Musterbeispiel»;

- Veränderungen des Inkommensurabililätsbegriffs.
Das vorliegende Buch liefert eine immanente Interpretation der Wissenschaftslheorie

Kuhns. Darin hat es seine Stärke, aber auch seine Grenzen. Die präzise Darstellung wird von
schlüssig voranbringenden Fragen geführt, sie bietet scharfsinnige und nicht zuletzt kuhnkritische

Problemanalyscn, sie ist schön gegliedert - mit Übersichten zu Beginn eines Abschnittes
und einer Zusammenfassung am Schluss der einzelnen Teile. Der Vf. weist sich durch eine

hervorragende Kenntnis der Texte und Theoreme Kuhns aus, er ist ebenso in der sich an
Kuhn anschliessenden breiten Debatte und generell in der wissenschaftstheoretischen Literatur

zuhause. Hingegen überzeugen die Beizüge klassischer und moderner philosophischer
Autoren nicht immer, wie überhaupt die Einbettung der Kuhnschen Theorie in den allgemeinen

philosophischen Diskurs unserer Zeit fehlt. Der Vf. spricht selbst S. 10 an, was man in

seinem Buch vermissen könnte; mir ist vor allem der mangelnde Bezug auf différente Philosophien

der Erkenntnis und des Wissens auffällig gewesen. Dieser Mangel und die angedeuteten
sachlichen Einwände können aber dem positiven Gesamturteil über diese höchst gründliche
und nützliche Monographie keinen Eintrag tun. Helmut Holzhey (Zürich)

261



Huns-Peter Dürr, Walther Ch. Zimmerli (Hg.): Geist und Natur. Über den Widerspruch
zwischen naturwissenschaftlicher Erkenntnis und philosophischer Welterfahrung. Scherz-Verlag,
Bern/München/Wien 1989.

Das Buch enthält eine Auswahl von Beiträgen zu dem vom 21. bis 27. Mai 1988 in
Hannover durchgeführten internationalen Kongress «Geist und Natur». Man dürfte nicht so
schnell wieder, wie schon bei dieser Mammutveranstaltung unter einem Dach, nun auch
zwischen zwei Buchdeckeln auf 416 Seiten so viele berühmte Namen vereinigt finden. Die
hohen Erwartungen, die an den Kongress geknüpft waren, und seine grosse publizistische
Resonanz färben auch noch die Publikation ein eine für den gebildeten Laien zweifelsohne
sehr willkommene Orientierung über wichtige Elemente der gegenwärtigen geistigen Weltlage.

Das Buch ist sehr sorgfältig aufgebaut, also keine blosse Kongressdokumentation. Den
Rahmen (Kap. I und VII) bilden Arbeiten zur «westlichen wissenschaftlich-technischen
Rationalität und deren selbsttranszendierenden Elementen». Diese Formulierung schon verrät
die Handschrift des wissenschaftlichen Kongresskoordinators und Buchherausgebers Walther
Ch. Zimmerli, der auch selbst mit dem abschliessenden Beitrag «Technik als Natur des

westlichen Geistes» vertreten ist. Während C. F. von Weizsäcker das Kongressthema erläutert,
befassen sich H.-P. Dürr mit «Wissenschaft und Wirklichkeit», I. Prigoginc mit der
«Wiederentdeckung der Zeit» und H. Jonas mit der Kosmogonie; weiter kommen E. Chargaff,
R. Garaudy und K.R. Popper zu Wort. Im II. Kap. sind u.d. T. «Geist, Gehirn, ästhetische

Wahrnehmung» neurobiologische und -psychologische Beiträge versammelt (J. Eccles, F. Va-

rela, E. Pöppel und I. Rentschier). Es folgen drei Schlaglichter zu Ökologie (C. Merchant)
und Ökonomie (F. Forte, H. Henderson). Die Kapitel IV bis VI behandeln religiöse Fragen:
Hier wird von indischem und islamischem Denken, generell vom Mythos; von religiöser
Erfahrung in Yoga und Zen, in der Mystik und christlichen Kontemplation; schliesslich auch

von der New-Age-Spiritualität gesprochen. Kardinal Franz König erläutert «Die Verantwortung

des Christen für eine Weit von morgen». Knappe Skizzen das alles, Stoff- und gedankenreich,

voller Anregungen. Aber auch ein Weg, auf dem sich westliche und östliche Geistigkeit
näher kommen könnten, wie der Gastgeber des Kongresses, Ministerpräsident Ernst
Albrecht, hoffte? In jedem Fall das Dokument einer erfreulichen «westlichen» Anstrengung.

Helmut Holzhey (Zürich)

262


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

