
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Mensch und Tier in der Moral : zu Ursula Wolfs tierethischer Studie

Autor: Rust, Alois / Reheis, Fritz / Hess, Gérald

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen /
Etudes critiques

Studia Philosophica 50/91

ALOIS RUST

Mensch und Tier in der Moral

Zu Ursula Wolfs tierethischer Studie1

Die Auflassung, dass man Tiere nicht unnötig quälen sollte, vertreten die meisten Menschen.
Keine Einhelligkeit herrscht jedoch bei der näheren Interpretation und praktischen Umsetzung

dieser Überzeugung. Verknüpft mit ihr ist die von einer Mehrzahl der Menschen geteilte
Meinung, dass schmerzloses Töten von Tieren moralisch zulässig sei. Eine unser Verhältnis zu
Tieren stigmatisierende doppelte Alltagsmoral - von dieser Beobachtung geht das Buch von
Ursula Wolf aus - findet sich aber gleich in mehreren Hinsichten: Das Gebot, Tiere nicht
grundlos zu quälen, wird zwar anerkannt, gleichzeitig aber last beliebig unterlaufen; doppelt
ist die Alltagsmoral jedoch auch darin, «dass sie gegenüber Tieren anders urteilt als mit Bezug
auf Menschen» (S. 15 f.). Diese Form der Doppelmoral ist nur dann vertretbar, wenn es

wirklich gute Gründe gibt, Tieren einen grundsätzlich schwächeren moralischen Status
einzuräumen als Menschen. Die Frage der rechten Beurteilung des moralischen Status der Tiere

bewegt das ganze Buch, und ihre offene Behandlung macht einen guten Teil seiner Qualität
aus. Das ist auch deshalb bemerkenswert, weil die Frage in der neueren Ethik häufig gar nicht
mehr eingehend diskutiert wird, indem seit Singer2 die ungleiche Berücksichtigung von
Mensch und Tier - analog zum Rassismus und Sexismus - als Speziesismus gebrandmarkt ist
und der Grundsatz der Gleichheit daher nachgerade als Grundlage der Tierethik betrachtet
wird. Noch häufiger allerdings begegnen Tiere schlicht gar nicht als Gegenstand von
ethischen Konzepten. - Die Konsequenzen, die Ursula Wolf aus ihren Überlegungen zieht, sind
sehr restriktiv und laufen auf eine fundamentale Revision des gegenwärtigen Mensch-Tier-
Verhällnisses hinaus. So leitet sie unter anderem ab, dass nicht nur eine Tiernutzung, die den
Bedürfnissen der Tiere nicht gerecht wird, sondern auch das Töten von Tieren ein Unrecht sei.

Überdies folgt aus ihrer Position ein allgemeines Verbot von Tierversuchen. Auf welchen

Grundlagen basieren diese Folgerungen?

1 Ursula Wolf, Das Tier in der Moral, Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1990, 169 S.

2 Peter Singer, Animal Liberation - A New Ethics for Our Treatment of Animals, New York
1977; dt. Befreiung der Tiere - Eine neue Ethik zur Behandlung der Tiere, München 1982.

213



I

Es kann als eine Aufgabe der Philosophie verstanden werden, die beobachtete Doppelmoral
zu kritisieren und nach einem konsistenten und rechtfertigbaren Verhältnis des Menschen

zum Tier zu fragen. Diese Aufgabe löst Ursula Wolf methodologisch so, dass sie zwischen der

Interpretation konkreter Überzeugungen und dem Versuch, diese in einen grundsätzlichen
moralischen Standpunkt zu überführen, hin und her wechselt (S. 13). Im ersten Kapitel
werden konkrete Überzeugungen, nämlich Argumente gegen eine moralische Berücksichtigung

von Tieren, durchgegangen und prima facie zurückgewiesen. Das zweite Kapitel wendet
sich der Theorie zu und prüft die wichtigsten Ethik-Konzepte, die sich zur Frage der Tier-
Ethik überhaupt äussern. Da sich alle diese Theorien als unbefriedigend erweisen, und dies

nicht bloss bezüglich der Tierethik, sondern aus prinzipiellen Einwänden, wird im dritten
Kapitel eine neue Variante entwickelt, eine auf Schopenhauer zurückgreifende Mitleidsethik.
Auch dieser Entwurf ist keineswegs bloss für die Tierethik relevant. Das vierte Kapitel macht

von diesen theoretischen Überlegungen wieder den Schritt zur Frage, welche moralischen
Überzeugungen sich daraus ableiten lassen. Das letzte Kapitel befasst sich mit der argumentativen

Kraft dieser Position in der Konfrontation mit andern Einstellungen zum moralischen
Status des Tiers. Zudem erörtert die Autorin hier die schwierige Frage der Stellung des

Menschen in einer Ethik, die dem Grundsatz der gleichen Berücksichtigung von menschlichem

und tierischem Leiden verpflichtet ist.

Das zweite Kapitel befasst sich mit den Vertragstheorien, der Kantischen Moralphilosophie

und dem Utilitarismus. Vertragstheorien haben eine für die Frage der Tierethik
schwerwiegende Beschränkung: Moral kann nach ihnen nur eine Angelegenheit zwischen Personen

sein, d. h. solchen Partnern, die in der Lage sind, Versprechen zu geben, Verträge zu schliessen,
etc. Menschen, die diese Bedingung nicht erfüllen, dennoch moralisch zu qualifizieren daran
besteht insofern ein Interesse, als jede anerkannte Person auch selbst einmal in die Situation
der Unmündigkeil gelangen könnte. Eine ähnliche Überlegung gibt es jedoch nicht für Tiere,
so dass diesen kein moralischer Status zukommt, es sei denn über das Verbot, fremdes

Eigentum zu zerstören oder zu missbrauchen. Die Vertragstheorie vermag auch nach Rawls
nicht das ganze Spektrum der Moral abzudecken (S. 32). - Die kantische Moralphilosophie
gibt der Person einen Sonderstatus; aufgrund der Vernunft hat der Mensch Autonomie und
besitzt eine ihm eigene Würde. Dieser absolute Wertcharakter, so Ursula Wolf, ist letztlich
metaphysisch begründet (S. 34). Denn andernfalls wäre nicht zu verstehen, weshalb Würde
nicht gradweise zuzusprechen wäre, so wie auch die Vernünftigkeit immer in Abstufungen
vorhanden ist. Menschen, die keine Vernunft haben und nicht als Personen ansprechbar sind,
gelten im Prinzip durch ihre Gatlungszugehörigkeit als «vernünftig». Bei Tieren versagt diese

Konstruktion jedoch; wie schon in der Vertragstheorie, gibt es auch hier einen unheilbaren
Bruch. Pflichten gegenüber Tieren werden von Kant umgedeutet in Pflichten gegenüber der
Menschheit. Sein entscheidendes Argument ist schlusscndlich ein psychologisches: Damit das

Moralempfinden beim Menschen durch Grausamkeit gegenüber Tieren nicht abgestumpft
wird, besteht eine indirekte Pflicht in Ansehung der Tiere. Die Inkonsistenz und Unhaltbar-
keit dieser Position wird ausführlich herausgearbeitet. Zwei Argumente stehen dabei im
Vordergrund: Die Tiere sind offensichtlich nicht auf die Nutzung durch den Menschen

angewiesen, um ihre Bestimmung zu erfüllen. Das zweite Argument ist ebenso zutreffend :

Indem Kant sieht, dass das Moralempfinden durch Grausamkeit gegenüber Tieren
abgestumpft werden könnte, anerkennt er implizit, dass wir Tieren gegenüber grausam sein

können - eine Haltung, die es nach seiner Auffassung eigentlich gar nicht sollte geben
können.

Als etwas unbefriedigend habe ich in diesem Buch durchgängig die Darstellung empfun-

214



den, die Tom Regan erfährt. Regans Position wird als modifizierter Kantianismus eingeführt.
Das lässt sich nur dann vertreten, wenn man in der gängigen Alternative von Déontologie
und Teleologie denkt. Regan fundiert seine Moralauffassung, die in zentralen Punkten den

Kantianismus kritisiert, auf Rechte, wobei die Frage offenbleiben kann, wie diese Rechte

begründet sind. Die Autorin sieht zwar, dass die Position von Regan auf dem Zusprechen von
Rechten beruht (S. 40), umso irritierender wirkt aber die Subsumierung unter den an Pflichten

orientierten Kantianismus (S. 42 und S. 127). Rechte werden bei Regan allen Individuen
zugesprochen, die einen bestimmten Status einem andern Status vorziehen können, die also

Präferenzen haben. Das entscheidende Argument gegen diese Position lautet, dass sie es, wie
schon die kantische Position, verfehlt, unsere elementaren moralischen Reaktionen zu
beschreiben, da sie nur verlangt, dem Tier dort zu helfen, wo es Unrecht erleidet. Gegen diese

Auffassung argumentiert U. Wolf: «Natürlich kann man hilfsbedürftigen Wesen auch gegen
Unrecht helfen; der elementarere Fall ist jedoch, dass man ihnen hilft, weil sie der Hilfe
bedürfen.» (S. 42f.) D. h. wir helfen nicht, weil auf Seiten des Bedürftigen ein moralisches
oder juridisches Recht auf Hilfe besteht. Nicht solche Rechtsansprüche sind für unser moralisches

Empfinden leitend, sondern die Hilfsbedürftigkeit.
Die wohl einflussreichste Position in der Tierethik bildet Singers Variante des Utilitaris-

mus. <Gul> ist danach das, was Wesen, die zu Präferenzen fähig sind, präferieren, und
(schlecht), was die Realisierung dieser Präferenzen behindert oder verunmöglichl. Im Ulilita-
rismus ist die relevante Hinsicht nicht die Vernunft, sondern die Optimierung von Glück und
Lust, und das heisst in bezug auf die Tiere: die Vermeidung von Leiden. Unter utilitaristischen

Vorzeichen erhält die gleiche Berücksichtigung aller die besondere Note, dass ohne
Rücksicht auf den einzelnen oder das einzelne Tier die Summe des Glücks (bzw. der Präferenzen)

maximiert wird. Ursula Wolf lehnt die Singersche Position aufgrund dieser unplausiblen
utilitaristischen Komponente ab. Die gleiche Berücksichtigung der Tiere, sofern sie in relevanten

Hinsichten (Schmerzempfindlichkeit) gleich sind, bedeutet noch nicht, dass man sich auf
eine derartige Optimierung festzulegen hat.

Auch wenn man den Utilitarismus einmal als richtig unterstellt, folgt daraus nicht die

Gleichbehandlung von Tieren (S. 47). In einem qualitativ argumentierenden Utilitarismus
kann man die Auffassung vertreten, dass menschliches Glück unvergleichlich höher einzustufen

sei als tierisches Glück, da es qualitativ viel reichhaltiger sei, in Entsprechung zu den

reichhaltigeren Möglichkeiten zu leiden. Obwohl Singer - neben Tom Regan - sicherlich am
meisten zur Erweiterung der moralischen Sensibilität gegenüber Tieren beigetragen hat, muss
Ursula Wolf seine Position zurückweisen, da er auf der Basis seiner utilitaristischen Annahmen

nicht beweisen kann, was er beweisen möchte: die grundlegende Gleichheit von Tier und
Mensch in moralisch relevanten Zusammenhängen. «Man kann Utilitarist und gleichzeitig
der Meinung sein, dass das menschliche Glück ein (höheres) ist als das der Tiere und dass

daher menschliche Interessen mehr wiegen.» (S. 47) Tatsächlich ist der Zusammenhang
zwischen Glcichheitsgrundsatz und Utilitarismus bei Singer nicht wirklich befriedigend dargestellt.

Jener gehl nicht aus diesem hervor, sowenig wie dieser aus jenem folgt. Für Wolf ist

entscheidend, dass Singer daher die starken Konsequenzen im Blick auf die gleiche
Berücksichtigung der Interesssen der Tiere nicht ziehen kann, die er ziehen möchte. Gefragt ist für
den Rest des Buches eine Moralphilosophie, die - wie der Utilitarismus - die Leidensfähigkeil
als entscheidendes Kriterium betrachtet und gleichzeitig die «Merkwürdigkeiten des
Utilitarismus» (S. 48) vermeidet.

215



II

Diese Verbindung findet die Autorin in der Mitleidsmoral Schopenhauers, die sie detailliert
darlegt. Schopenhauer hat an der Kantischen Vernunflmoral kritisiert, dass das Problem der
moralischen Motivation ungelöst bleibe. Für Schopenhauer ist das Motiv für genuin moralisches

Handeln das Mitleid: «das Wohl und Wehe anderer Wesen» (S. 49). Das Mitleid bezieht
sich, im Unterschied zur utilitaristischen Glücks- oder Interessenmaximierung, nicht auf
einzelne Lebenszustände, sondern auf das andere Wesen als Ganzes. Die kontraintuitiven
Aspekte utilitaristischer Maximierungskalküie werden damit vermieden. Es gibt in dieser

Konzeption keine abstrakte Verpflichtung, die Gesamtsumme des Glückes zu maximieren,
unbesehen, ob es sich dabei um die Verminderung von Leiden oder um die positive Ermöglichung

von Glückszuständen handelt. Mit der Leidensfähigkeit als Kriterium und dem Mitleid

als Grundlage der Moral ist jedoch noch nicht ausgeschlossen, dass Menschen als

ungleich viel wichtiger eingeschätzt werden als Tiere. Tatsächlich hat Schopenhauer menschliches

von tierischem Leiden grundsätzlich unterschieden und diesen Unterschied auf das

Vorhandensein von Vernunft beim Menschen und die Korrelation von Vernunft mit Leiden
gestützt. Aus diesem Grund ist für Schopenhauer der Vegetarismus nicht eine Konsequenz
der Mitlcidsmoral: «Dass übrigens das Mitleid mit Tieren nicht so weit führen muss, dass wir,
wie die Brahmanen, uns der tierischen Nahrung zu enthalten hätten, beruht darauf, dass in
der Natur die Fähigkeit zum Leiden gleichen Schritt hält mit der Intelligenz; weshalb der
Mensch durch Entbehrung der tierischen Nahrung, zumal im Norden, mehr leiden würde, als

das Tier durch einen schnellen und stets unvorhergesehenen Tod, welchen man jedoch mittelst
Chloroform noch mehr erleichtern sollte.»3

Ursula Wolf wendet sich schliesslich noch der Tugendmoral zu, in der das Problem der

Wertung von menschlichem und tierischem Leben im Rahmen der Konzeption des guten
Lebens abgehandelt wird. In dieser Gestalt der Moral spielen nicht universelle Prinzipien wie
das Prinzip der gleichen Interessenerwägung die entscheidende Rolle, sondern gerade die
Einsicht, dass einzelne, hart gepresste Prinzipien, in Fragen der Moral nicht sehr hilfreich
sind, wenn sie als Verfahren zur Entscheidung von moralischen Problemen verstanden werden.

Damit ist nicht bestritten, dass solche Prinzipien zur Schärfung der Urteilskraft und der
moralischen Sensibilität helfen können. Das Richtige ist jedoch in einer Tugendethik nur im
Kontext eines ganzen Lebens und in der einzelnen Betrachtung bestimmbar. Das Buch
behandelt diese Position nur sehr kursorisch, da sie ihr als «wenig deutlich» erscheint. Die
fehlende Deutlichkeit muss jedoch in diesem Falle nicht gedankliche Schwäche bedeuten,
sondern ist möglicherweise in der Sache der Moral begründet, die - sofern sie wirklich
(praktisch) ist - nicht durch rationale Überlegungen zwingende Handlungsanweisungen
vermitteln kann, sondern bloss ein Hilfsmittel auf dem Weg zum (guten Leben) darstellt. Dass
der Verzicht auf eine eindimensional rationalistische Position nicht auch schon irrational ist,
lässt sich bei Mary Midgley nachvollziehen.

In einem höchst beachtenswerten dritten Teil holt Ursula Wolf zu einer generellen Reflexion

von Begründungsmöglichkeiten in der Moral aus. Dies geschieht über eine Auseinandersetzung

mit liberalen Gemeinplätzen bezüglich der Möglichkeiten von Begründung in einer

wertepluralistischen Gesellschaft. Als Moral bestimmt sie den Kern der sozialen Sitten einer

Gruppe oder Moralgemeinschaft. Damit wird nicht auf der Normativität des Faktischen
insistiert, sondern nur der Hinweis gegeben, dass der Wille da sein muss, dass etwas zur
akzeptierten Norm wird. Geltung und Wollen dieser Geltung machen den formalen Kern der
Moral aus (S. 67). Über den materiellen Kern gibt es in der pluralistischen Gesellschaft keine

3 Arthur Schopenhauer, Werke, Haffmanns-Ausgabc, Zürich 1988, Bd. III, S. 602.

216



Einigkeit mehr. Die Autorin zeigt, dass Habermas und Tugendhat, die einen letzten Bestand
in der Sozialität selbst festmachen wollen, die Möglichkeit, moralische Ansprüche zu stellen,
auf einen formalen Restbestand stützen, der sich aus der uncrlässlichen Basis formulieren
lässt, überhaupt noch solche Ansprüche stellen zu können. Diese Basis verankern sie je
unterschiedlich in der Sozialität des Menschen: Tugendhai im Bedürfnis nach sozialem
Selbstwert, Habermas in der Kommunikationsgemeinschaft. Die auf diese Weise im sozialen

System begründbaren Normen können sich nur auf die von ihm erfassten Personen beziehen.

Wolf kritisiert diese liberale Restmoral hart: Wir haben es nicht erst in modernen Gesellschaften

mit einer Situation zu tun, in der sich Moral nicht mehr auf anerkannte Werte gründen
lässt. Diese Situation besteht vielmehr seit dem Übergang von einer traditionellen zu einer
reflektierten Moral in der griechischen Aufklärung. Der Rückzug auf eine Restmoral und die

Privatisierung der Wertfragen ist eine nicht akzeptable Lösung. Denn die Werte, wenn immer
sie den Kern einer Moralauffassung ausmachen, sind nicht ins Private und Persönliche
abschiebbar. Wenn jemand für den absoluten Schutz des Lebens und gegen die Abtreibung ist,
dann beansprucht er damit die Berücksichtigung dieser Position nicht bloss für das eigene
Handeln. Eine solche Einschränkung des Anspruchs müsste vielmehr als selbst unmoralisch
gellen. Die liberale Moral entpuppt sich daher als ein Standpunkt neben andern und ist nicht
der übergeordnete Standpunkt, als der er sich zunächst empfiehlt (S. 67).

In dieser Situation stellt sich die Alternative, entweder nach einer überlegenen metaphysischen

Begründung der Moral zu suchen oder aber auf einen übergeordneten, formal bestimmten

Moralbegriff zu verzichten und diese Art von Begründungsanspruch aufzugeben. Wolf
wählt den letzteren Weg, wohl wissend, dass eine derartige Entscheidung nicht auf einer
positiven Widerlegung der Begründbarkeil einer metaphysischen Moral beruht. Der zentrale
Inhalt der liberalen Moral, die gleiche Rücksicht auf alle Personen, lässt sich ohne höhere
Herleitung als ein Ideal verstehen (S. 71). Anstelle von Werten, die nach einer metaphysischen
Begründung rufen, kann einfach von Rechten die Rede sein : Das Ideal besteht darin, allen
gleiche moralische Rechte zuzuschreiben. An dieser Stelle kehrt die Argumentation wieder zur
Mitleidsmoral zurück. Die Autorin knüpft bei der von Montaigne herkommenden
Traditionslinie der liberalen Moral an, die Grausamkeit, gleich wem sie angetan wird, an die erste
Stelle der zu meidenden Laster setzt. Grausamkeit ist schlecht, ohne dass dies weiter
begründungsbedürftig wäre. Insbesondere lässt sich die metaphysisch begründete Einschränkung
dieser Haltung auf Personen nicht mehr stützen. «Den Unterschied zu Wertkonzeptionen
könnte man so fassen: Dort waren Wesen Gegenstand moralischer Rücksicht, insofern sie

schützenswert sind, und dies wiederum waren sie durch ihren Bezug auf einen höheren Wert,
der unverletzlich ist. Jetzt sind einfach alle diejenigen Wesen moralische Objekte, die
schutzbedürftig sind bzw. auf die sich überhaupt Rücksicht nehmen lässt.» (S. 76) Damit ist erst
eine moralische Kcrnvorslcllung umrissen, analog zur Kernvorstellung der Würde der Person
in der kantischen Ethik. Wolf beansprucht dafür auch keine letzte Begründung. Der Kern der
Moralität besteht nicht in einem absoluten Sollen. Gleichwohl lassen sich aus ihm legitime
Ansprüche ableiten.

Die ausführliche Entwicklung dieser Kernvorstellung soll hier auf die Frage beschränkt

werden, inwiefern sie die unplausiblcn Konsequenzen der mit ihr verwandten utilitaristischen
Kcrnvorstellung vermeiden kann. Inhaltlich bedeutet die Position der universalisierten
Mitleidsmoral, dass man auf «alle leidensfähigen Wesen in ihrer Leidensfähigkeit Rücksicht
nehmen» soll und dass elementare Formen des Leidens mehr zählen als leichtere Formen.
Ursula Wolf unterscheidet am objektiven Wohl von Personen drei Komponenten: 1. Erreichen

von Zielen, Ausüben von sinnvoller Tätigkeit (etabliert Freiheitsrechte); 2. angenehme
Gefühle, positive Erfahrungen, Wohlbefinden und Lust (Recht darauf, dass einem nicht Leid
zugefügt wird); 3. befriedigende soziale Beziehungen (Recht auf Anerkennung) (S. 91). Diese

Komponenten gelten auch für Tiere, insofern sie in relevanter Hinsicht dem Menschen gleich

217



sind. Sie werden in der Massentierhaltung und bei Versuchstieren massiv verletzt, wie Ursula
Wolf überzeugend darlegt. Doch kann man Mensch und Tier wirklich mit derselben Elle
messen?

Die relative Ferne zwischen Mensch und Tier kann als Grund dafür verwendet werden,
Menschen eine Sonderbehandlung angedeihen zu lassen, und in diesem Sinne zur Rechtfertigung

eines gewissen Speziesismus dienen. So wie die Verpflichtungen einem eigenen Kind
gegenüber grösser sind als gegenüber irgendeinem Kind, so seien auch - könnte man
argumentieren - die Verpflichtungen irgendeinem Menschen gegenüber grösser als gegenüber
Tieren. So weit lässt Ursula Wolf das Argument gelten. Sie führt jedoch auch an, dass es

verständlich wäre, wenn das Tier, falls zu diesem eine persönliche Beziehung besteht, bevorzugt

würde. Es sind also Situationen denkbar, in denen zum Tier die grössere Nähe besteht
und damit eine grössere Verpflichtung empfunden wird. Doch auch wenn eine solche

Bevorzugung des Tieres psychologisch unter gewissen Bedingungen verständlich sein mag, so heisst

dies noch nicht, dass sie moralisch gerechtfertigt wäre. Das Argument der Nähe zählt für
Wolf hier deshalb nicht, weil es nur in moralischen Konfliktsituationen relevant ist, d.h. nur
dann, wenn es um vitale Interessen auf beiden Seiten, bei Mensch und Tier, geht. Dies ist

jedoch nach ihrer Auffassung in den massgeblichen Fällen massiver Eingriffe in das Wohl des

Tieres nicht der Fall (S. 122). Konsequenterweise spricht sie sich auch gegen die moralische

Berechtigung des Tötens von Tieren aus und macht auch diesbezüglich keinen relevanten
Unterschied zwischen Mensch und Tier namhaft.

III

Wolf unterscheidet zwischen einer ausformulierten Moraltheorie und dem, was sie verschiedentlich

«Kern einer Moralkonzeption» (z.B. S. 133) nennt. Eine ähnliche Unterscheidung
findet sich auch bei andern Autoren4. Der Status der Person bildet etwa bei Singer, zusammen
mit spezifischen utilitaristischen Gesichtspunkten, den Kern seiner Moralphilosophie. Der
Position von Singer, Regan und Wolf ist eigen, dass die weithin akzeptierte Vorstellung, dass

Menschen moralisch mehr zählen als Tiere, als Vorurteil betrachtet wird, das einer rationalen
Rechtfertigung in vielen Fällen entbehrt, etwa dann, wenn irreversibel komatöse Menschen
Tieren mit einem komplexen Sozialleben gegenübergestellt werden. Die Kritik des Speziesismus

führt bei diesen bedeutenden Vertretern der Tierethik zu einer für viele höchst fragwürdigen

Haltung zur Euthanasie. Ein Argument von Rosalind Hursthouse kann zeigen, wie
zwischen einem Speziesismus, der auf einem blossen Vorurteil beruht, und einer Variante des

Speziesismus, die sich rational vertreten lässt, unterschieden werden kann5. Moralische
Beachtung verdient, so Hursthouse, eine Gailling von Personen, ohne Prüfung im Einzelfall, ob
jemand irgendwelche empirischen Kriterien des Personenstatus erfüllt. Es wäre nicht zu

rechtfertigen, wenn wir eine andere Gattung (z.B. Ausserirdische) moralisch anders behan-

4 So sieht Robert L. Arrington in Rationalism, Realism anil Relativism (Ithaca und London
1989) im Anschluss an Wittgenstein die Moral festgelegt durch Regeln einer moralischen
Grammatik, die selbst nur einen solchen Kern einer moralischen Einsteilung festhalten.
Diese Grammatik eignet sich jedoch nicht zu einem ausgewachsenen moralphilosophischen
System, das auf den Einzelfall applizierbar wäre. Eine verwandte Unterscheidung zwischen

Pflichten, die prima facie gelten, und tatsächlich geltenden Pflichten findet sich bei W. D.
Ross, The Right and the Good, Oxford 1930.

5 Rosalind Hursthouse, Beginning Lives, Oxford 1987, ibs. S. 101 ff.

218



dein würden als Menschen, wenn sie als Spezies von Personen betrachtet werden können. Das

gleiche gilt auch für Tiere: Wenn eine Tierart in moralisch relevanter Hinsicht, also was die

Erfüllung des Personenstatus anbelangt, dem Menschen zumindest nahe kommt, so haben
auch hier die entsprechenden Rücksichten zu gelten. Es geht in der Ethik nicht um ein Alles
oder Nichts. Der Personenstatus hat nicht nur beim Individuum, sondern auch bei den Arien
verschiedene Grade. So betrachtet mag es gute Gründe geben, an der Speziesgrenze einen

moralisch relevanten Einschnitt zu machen, ohne dass dies als unzulässiger Speziesismus

gebrandmarkt werden kann und ohne dass dies impliziert, Lebewesen einer andern Gattung
auf irrationale Weise als minderwertig zu betrachten.

Im Utilitarismus, der mit dem empiristischen Denken geschichtlich nahe verwandt ist,

unterliegt die Zu- bzw. Absprache der Schmerzempfindlichkeit einer empirischen Prüfung
und geschieht daher nicht pauschal. Das ist bei diesem Kriterium auch recht naheliegend, ist

es doch schon nach einem solchen Gesichtspunkt konzipiert. Dass man jedoch, wie es in

dieser Tradition geschieht, auch den Status der Person aufgrund empirisch bestimmbarer
Eigenschaften zuschreibt, ist begründungsbedürftig6.

Auch Ursula Wolf wendet das Kriterium der Leidensfähigkeit empiristisch an. Komatöse
haben daher einen geringeren Anspruch auf Schutz als leidensfähige Tiere. Die Autorin
zögert zwar zunächst an dieser Stelle, verwirft aber schliesslich jegliche Höherbewertung
solcher Menschen als «metaphysisch» (S. 142). Es ist sicher richtig, dass der absolute Schutz
der menschlichen Person als Kern einer Moralvorstellung nicht impliziert, dass es in jedem
Fall untersagt ist zu töten. Kritikwürdig scheint mir jedoch die Einschätzung, dass es sich bei

diesem Kern einer Moralvorstellung um einen nicht hallbaren «metaphysischen» Restbestand
handle. Die Bindung der Ethik an scheinbar objektive, empirische Kriterien ist in genau
gleicher Weise ohne eine letzte Rechtfertigung, wie es metaphysische Entwürfe sind. Das sieht
auch Ursula Wolf. Sic glaubt jedoch, im Kriterium der Leidensfähigkeit und im korrespondierenden

Motiv des Mitleids den «Kern einer moralischen Einstellung» namhaft zu machen,
der auf jegliche Metaphysik verzichtet. Wenn das, was hier als Metaphysik kritisiert wird,
deswegen krilikwürdig ist, weil es nicht von schlicht jedem und jeder zugestanden wird, dann
scheint mir dies die Latte zu tief zu hängen. Weil wir alle Schmerzen vermeiden möchten und
dieses Interesse allen, auch Tieren, zugestehen, heisst dies doch noch nicht, dass diese Grundlage

einer Moral das Spezifische der menschlichen Existenz trifft. Zudem ist zu bedenken,
dass Tiere so gehalten und gezüchtet werden könnten, dass sie von Natur aus schon so sediert
sind, dass Schmerzen keine bedeutsame Rolle mehr spielen und nicht Anlass zu Mitleid geben
können. Gleichwohl würden wir dies für moralisch falsch hallen7.

Auch wenn wir Tiere nicht als Personen betrachten, heisst dies nicht, dass sie deswegen
keine moralische Beachtung verdienen würden. Wie gesagt, der Personenstatus hat Grade,
und viele Gründe, weshalb wir Menschen generell als Vollglicder der Moralgemeinschaft
betrachten, finden wir auch bei Tieren. Wenn eine Tierspezies jedoch generell nicht als Spezies

von Personen betrachtet werden kann, hat dies die Konsequenz, dass nicht jedes einzelne Tier
als Individuum in gleichem Masse zählt, wie dies aufgrund der Zuschreibung des Personenstatus

der Fall wäre. So kümmert sich der Wildhülcr weniger um das einzelne Tier, als

vielmehr um das Habitat, um den Ausgleich zwischen den Arten, die Überlebenschancen von
Arten, z. B. durch Abschuss bei Beständen, die aufgrund guter Bedingungen andere Arten

6 So hat H. Tristram Engelhardt in seinem Aufsatz Medicine and the Concept of Person (in:
T. Beauchamp and Seymour Perlin (eds.). Ethical Issues in Death and Dying, Englewood
Cliffs 1978) dafür argumentiert, neben dem Personenbegriff im empirisch-deskriptiven
Sinne noch den Personenbegriff als soziale Zuschreibung zu berücksichtigen.

7 Diesen Hinweis verdanke ich Manuel Schneider. Für eine kritische Lektüre bin ich auch
Peter Schaber zu Dank verpflichtet.

219



verdrängen, etc. Auch hier gilt natürlich nicht, dass nur die Art zählt. Die Vermeidung von
Schmerz, die artgerechte Hallung etc. zielen auf das einzelne Tier ab. Im Unterschied zum
Menschen empfinden wir es beim Tier nicht als zynisch, wenn ein einzelnes Tier zugunsten der

Arterhaltung geopfert wird. In diesem Sinne zählt die Arterhaltung mehr als das Leben des

Einzeltieres. Beim Menschen jedoch würden wir eine solche Rangordnung als die Person
verletzend zurückweisen. Damit soll nicht geleugnet werden, dass natürlich auch Tiere ihre
Individualität haben, die über die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Spezies hinaus in

unserem Umgang mit diesem Tier beachtet werden muss.
Im Falle des Konflikts zwischen menschlichen und tierischen Interessen bedeutet die

Zentrierung der Ethik um den «moralischen Kern» des Personenstatus keineswegs, dass Tiere
irgendwelchen Interessen geopfert werden können. Gerade die Zufügung von Schmerz zählt
beim Tier wegen der fehlenden Möglichkeit, Schmerz zu verarbeiten, umso mehr. Wo vitale
Interessen einzelner Menschen auf dem Spiel stehen, wiegen diese nach meiner Auffassung
auch vitale Interessen von einzelnen Tieren auf. Schon fragwürdiger wäre es, ob vitale Interessen

einzelner Menschen das Interesse am Bestehen von ganzen Tierarten aufwiegen könnten.
Sicherlich überwiegen aber nichtvitale Interessen von Menschen nichtvitale Interessen von
Tieren. Wo immer möglich, muss der Konflikt zwischen Tier und Mensch durch eine Anpassung

der Lebensweise vermieden werden.

Auch wenn der Rezensent die Schlussfolgerungcn, die in diesem Buch gezogen werden, in
wesentlichen Punkten nicht teilt, so kann dies seiner überaus positiven Bewertung keinen

Eintrag tun. Ursula Wolf hat ein Buch geschrieben, mit dem man sich - auch über das

spezifische Interesse an der Frage der Tierethik hinaus - mit Gewinn auseinandersetzt. Positiv
zu erwähnen ist überdies die Kürze des Buches, die nicht zu Lasten der Differenziertheit der

vorgetragenen Argumentation geht.

220


	Mensch und Tier in der Moral : zu Ursula Wolfs tierethischer Studie

