Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 50 (1991)

Buchbesprechung: Mensch und Tier in der Moral : zu Ursula Wolfs tierethischer Studie
Autor: Rust, Alois / Reheis, Fritz / Hess, Gérald

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen /
Etudes critiques

Studia Philosophica 50/91

ALOIS RUST
Mensch und Tier in der Moral

Zu Ursula Wolfs tierethischer Studie!

Die AulTassung, dass man Tiere nicht unnétig quilen sollte, vertreten die meisten Menschen.
Keine Einhelligkeit herrscht jedoch bei der naheren Interpretation und praktischen Umset-
zung dieser Uberzeugung. Verkniipft mit ihr ist die von einer Mehrzahl der Menschen geteilte
Meinung, dass schmerzloses Téten von Tieren moralisch zuldssig sei. Eine unser Verhiltnis zu
Tieren stigmatisierende doppelte Alltagsmoral — von dieser Beobachtung geht das Buch von
Ursula Wolf aus - findet sich aber gleich in mehreren Hinsichten: Das Gebot, Tiere nicht
grundlos zu quélen, wird zwar anerkannt, gleichzeitig aber fast beliebig unterlaufen; doppelt
ist die Alltagsmoral jedoch auch darin, «dass sie gegeniiber Tieren anders urteilt als mit Bezug
auf Menschen» (S. 15f.). Diese Form der Doppelmoral ist nur dann vertretbar, wenn es
wirklich gute Griinde gibt, Tieren einen grundsatzlich schwicheren moralischen Status einzu-
riumen als Menschen. Die Frage der rechten Beurteilung des moralischen Status der Tiere
bewegt das ganze Buch, und ihre offene Behandlung macht einen guten Teil seiner Qualitat
aus. Das ist auch deshalb bemerkenswert, weil die Frage in der neueren Ethik hdufig gar nicht
mehr eingehend diskutiert wird, indem seit Singer® die ungleiche Beriicksichtigung von
Mensch und Tier — analog zum Rassismus und Sexismus — als Speziesismus gebrandmarkt ist
und der Grundsatz der Gleichheit daher nachgerade als Grundlage der Tierethik betrachtet
wird. Noch hiufiger allerdings begegnen Tiere schlicht gar nicht als Gegenstand von ethi-
schen Konzepten. — Die Konsequenzen, die Ursula Wolf aus ihren Uberlegungen zieht, sind
sehr restriktiv und laufen auf eine fundamentale Revision des gegenwiirtigen Mensch-Tier-
Verhiiltnisses hinaus. So leitet sie unter anderem ab, dass nicht nur eine Tiernutzung, die den
Bediirfnissen der Tiere nicht gerecht wird, sondern auch das Téten von Tieren ein Unrecht sei.
Uberdies folgt aus ihrer Position ein allgemeines Verbot von Tierversuchen. Auf welchen
Grundlagen basieren diese Folgerungen?

I Ursula Wolf, Das Tier in der Moral, Frankfurt a. M.: V. Klostermann, 1990, 169 S.
2 Peter Singer, Animal Liberation — A New Ethics for Our Treatment of Animals, New York
1977; dt. Befreiung der Tiere — Eine neue Ethik zur Behandlung der Tiere, Miinchen 1982.

213



Es kann als eine Aufgabe der Philosophie verstanden werden, die beobachtete Doppelmoral
zu kritisieren und nach einem konsistenten und rechtfertigbaren Verhiltnis des Menschen
zum Tier zu fragen. Diese Aufgabe 16st Ursula Woll methodologisch so, dass sie zwischen der
Interpretation konkreter Uberzeugungen und dem Versuch, diese in einen grundsitzlichen
moralischen Standpunkt zu iiberfiihren, hin und her wechselt (S. 13). Im ersten Kapitel
werden konkrete Uberzeugungen, nimlich Argumente gegen eine moralische Beriicksichti-
gung von Tieren, durchgegangen und prima facie zuriickgewiesen. Das zweite Kapitel wendet
sich der Theorie zu und prift die wichtigsten Ethik-Konzepte, die sich zur Frage der Tier-
Ethik Giberhaupt dussern. Da sich alle diese Theorien als unbefriedigend erweisen, und dies
nicht bloss beziiglich der Tierethik, sondern aus prinzipiellen Einwinden, wird im dritten
Kapitel eine neue Variante entwickelt, eine auf Schopenhauer zuriickgreifende Mitleidsethik.
Auch dieser Entwurf ist keineswegs bloss flir die Tierethik relevant. Das vierte Kapitel macht
von diesen theoretischen Uberlegungen wieder den Schritt zur Frage, welche moralischen
Uberzeugungen sich daraus ableiten lassen. Das letzte Kapitel befasst sich mit der argumenta-
tiven Kraft dieser Position in der Konfrontation mit andern Einstellungen zum moralischen
Status des Tiers. Zudem erdértert die Autorin hier die schwierige Frage der Stellung des
Menschen in einer Ethik, die dem Grundsatz der gleichen Beriicksichtigung von menschli-
chem und tierischem Leiden verpflichtet ist.

Das zweite Kapitel befasst sich mit den Vertragstheorien, der Kantischen Moralphiloso-
phie und dem Utilitarismus. Vertragstheorien haben eine fiir die Frage der Tierethik schwer-
wicgende Beschrinkung: Moral kann nach ihnen nur eine Angelegenheit zwischen Personen
sein, d. h. solchen Partnern, die in der Lage sind, Versprechen zu geben, Vertrige zu schliessen,
etc. Menschen, die diese Bedingung nicht erfiillen, dennoch moralisch zu qualifizieren — daran
besteht insofern ein Interesse, als jede anerkannte Person auch selbst einmal in die Situation
der Unmiindigkeit gelangen kénnte. Eine dhnliche Uberlegung gibt es jedoch nicht fiir Tiere,
so dass diesen kein moralischer Status zukommt, ¢s sei denn Uber das Verbot, fremdes
Eigentum zu zerstéren oder zu missbrauchen. Die Vertragstheorie vermag auch nach Rawls
nicht das ganze Spektrum der Moral abzudecken (S. 32). - Die kantische Moralphilosophie
gibt der Person einen Sonderstatus; aufgrund der Vernunft hat der Mensch Autonomie und
besitzt eine thm eigene Wiirde. Dieser absolute Wertcharakter, so Ursula Wolf, ist letztlich
metaphysisch begriindet (S. 34). Denn andernfalls wiire nicht zu verstehen, weshalb Wiirde
nicht gradweise zuzusprechen wiire, so wie auch die Verniinftigkeit immer in Abstufungen
vorhanden ist. Menschen, die keine Vernunft haben und nicht als Personen ansprechbar sind,
gelten im Prinzip durch ihre Gattungszugehorigkeit als «verniinftig». Bei Tieren versagt diese
Konstruktion jedoch; wie schon in der Vertragstheorie, gibt es auch hier einen unheilbaren
Bruch. Pflichten gegeniiber Tieren werden von Kant umgedeutet in Pflichten gegentiber der
Menschheit. Sein entscheidendes Argument ist schlussendlich ein psychologisches: Damit das
Moralempfinden beim Menschen durch Grausamkeit gegeniiber Tieren nicht abgestumpft
wird, besteht eine indirekte Pflicht in Ansehung der Tiere. Die Inkonsistenz und Unhaltbar-
keit dieser Position wird ausfiihrlich herausgearbeitet. Zwei Argumente stehen dabei im
Vordergrund: Die Tiere sind offensichtlich nicht auf die Nutzung durch den Menschen
angewiesen, um ihre Bestimmung zu erfillen. Das zweite Argument ist ebenso zutreffend:
Indem Kant sicht, dass das Moralempfinden durch Grausamkeit gegeniiber Tieren abge-
stumpft werden konnte, anerkennt er implizit, dass wir Tieren gegeniiber grausam sein
konnen — eine Haltung, die es nach seiner Auffassung eigentlich gar nicht sollte geben
kénnen.

Als etwas unbefriedigend habe ich in diesem Buch durchgingig die Darstellung empfun-

214



den, die Tom Regan erfiihrt. Regans Position wird als modifizierter Kantianismus eingefiihrt.
Das lisst sich nur dann vertreten, wenn man in der gingigen Alternative von Deontologie
und Teleologie denkt. Regan fundiert seine Moralauffassung, die in zentralen Punkten den
Kantianismus kritisiert, aufl Rechte, wobei die Frage offenbleiben kann, wie diese Rechte
begriindet sind. Die Autorin sicht zwar, dass die Position von Regan auf dem Zusprechen von
Rechten beruht (S. 40), umso irritierender wirkt aber die Subsumierung unter den an Pflich-
ten orientierten Kantianismus (S. 42 und S. 127). Rechte werden bei Regan allen Individuen
zugesprochen, die einen bestimmten Status einem andern Status vorzichen konnen, die also
Priiferenzen haben. Das entscheidende Argument gegen diese Position lautet, dass sie es, wie
schon die kantische Position, verfehlt, unsere elementaren moralischen Reaktionen zu be-
schreiben, da sie nur verlangt, dem Tier dort zu helfen, wo es Unrecht erleidet. Gegen diese
Auffassung argumentiert U. Wolf: «Natiirlich kann man hilfsbediirftigen Wesen auch gegen
Unrecht helfen; der elementarere Fall ist jedoch, dass man ihnen hilft, weil sie der Hilfe
bediirfen.» (S. 42f.) D. h. wir helfen nicht, weil auf Seiten des Bediirftigen ein moralisches
oder juridisches Recht auf Hilfe besteht. Nicht solche Rechtsanspriiche sind fir unser morali-
sches Empfinden leitend, sondern die Hilfsbediirftigkeit.

Die wohl einflussreichste Position in der Tierethik bildet Singers Variante des Utilitaris-
mus. «Gutr ist danach das, was Wesen, die zu Priferenzen fihig sind, priferieren, und
«schlechty, was die Realisierung dieser Priferenzen behindert oder verunmdéglicht. Im Utilita-
rismus ist die relevante Hinsicht nicht die Vernunft, sondern die Optimierung von Gliick und
Lust, und das heisst in bezug auf die Tiere: die Vermeidung von Leiden. Unter utilitaristi-
schen Vorzeichen erhiilt die gleiche Beriicksichtigung aller die besondere Note, dass ohne
Riicksicht auf den einzelnen oder das einzelne Tier die Summe des Gliicks (bzw. der Priiferen-
zen) maximiert wird. Ursula Wolf lehnt die Singersche Position aufgrund dieser unplausiblen
utilitaristischen Komponente ab. Die gleiche Berticksichtigung der Tiere, sofern sie in relevan-
ten Hinsichten (Schmerzempfindlichkeit) gleich sind, bedeutet noch nicht, dass man sich auf
eine derartige Optimierung festzulegen hat.

Auch wenn man den Utilitarismus einmal als richtig unterstellt, folgt daraus nicht die
Gleichbehandlung von Tieren (S. 47). In einem qualitativ argumentierenden Utilitarismus
kann man die Auffassung vertreten, dass menschliches Gliick unvergleichlich héher einzustu-
fen sei als tierisches Gliick, da es qualitativ viel reichhaltiger sei, in Entsprechung zu den
reichhaltigeren Moglichkeiten zu leiden. Obwohl Singer — neben Tom Regan — sicherlich am
meisten zur Erweiterung der moralischen Sensibilitit gegentiber Tieren beigetragen hat, muss
Ursula Wolf seine Position zuriickweisen, da er auf der Basis seiner utilitaristischen Annah-
men nicht beweisen kann, was er beweisen mochte: die grundlegende Gleichheit von Tier und
Mensch in moralisch relevanten Zusammenhiingen. «Man kann Utilitarist und gleichzeitig
der Meinung sein, dass das menschliche Gliick ein <hoheres ist als das der Tiere und dass
daher menschliche Interessen mehr wiegen.» (S. 47) Tatsichlich ist der Zusammenhang zwi-
schen Gleichheitsgrundsatz und Utilitarismus bei Singer nicht wirklich befriedigend darge-
stellt. Jener geht nicht aus diesem hervor, sowenig wie dieser aus jenem folgt. Fir Wolf ist
entscheidend, dass Singer daher die starken Konsequenzen im Blick auf die gleiche Beriick-
sichtigung der Interesssen der Tiere nicht ziechen kann, die er ziehen méchte. Gefragt ist fiir
den Rest des Buches eine Moralphilosophie, die — wie der Utilitarismus — die Leidensfihigkeit
als entscheidendes Kriterium betrachtet und gleichzeitig die «Merkwiirdigkeiten des Ultilita-
rismus» (S. 48) vermeidet.

215



I1

Diese Verbindung findet die Autorin in der Mitleidsmoral Schopenhauers, die sie detailliert
darlegt. Schopenhauer hat an der Kantischen Vernunftmoral kritisiert, dass das Problem der
moralischen Motivation ungelést bleibe. Fiir Schopenhauer ist das Motiv fiir genuin morali-
sches Handeln das Mitleid : «das Wohl und Wehe anderer Wesen» (S. 49). Das Mitleid bezieht
sich, im Unterschied zur utilitaristischen Gliicks- oder Interessenmaximierung, nicht auf
einzelne Lebenszustinde, sondern auf das andere Wesen als Ganzes. Die kontraintuitiven
Aspekte utilitaristischer Maximierungskalkiile werden damit vermieden. Es gibt in dieser
Konzeption keine abstrakte Verpflichtung, die Gesamtsumme des Glickes zu maximieren,
unbesehen, ob es sich dabei um die Verminderung von Leiden oder um die positive Ermogli-
chung von Gliickszustinden handelt. Mit der Leidensfiihigkeit als Kriterium und dem Mit-
leid als Grundlage der Moral ist jedoch noch nicht ausgeschlossen, dass Menschen als un-
gleich viel wichtiger eingeschiitzt werden als Tiere. Tatséchlich hat Schopenhauer mensch-
liches von tierischem Leiden grundsitzlich unterschieden und diesen Unterschied aul das
Vorhandensein von Vernunft beim Menschen und die Korrelation von Vernunft mit Leiden
gestiitzt. Aus diesem Grund ist fiir Schopenhauer der Vegetarismus nicht eine Konsequenz
der Mitleidsmoral: «Dass ibrigens das Mitleid mit Tieren nicht so weit fithren muss, dass wir,
wie die Brahmanen, uns der tierischen Nahrung zu enthalten hiitten, beruht darauf, dass in
der Natur die Fihigkeit zum Leiden gleichen Schritt hilt mit der Intelligenz; weshalb der
Mensch durch Entbehrung der tierischen Nahrung, zumal im Norden, mehr leiden wiirde, als
das Tier durch einen schnellen und stets unvorhergesehenen Tod, welchen man jedoch mittelst
Chloroform noch mehr erleichtern sollte.»”

Ursula Wolf wendet sich schliesslich noch der Tugendmoral zu, in der das Problem der
Wertung von menschlichem und tierischem Leben im Rahmen der Konzeption des guten
Lebens abgehandelt wird. In dieser Gestalt der Moral spielen nicht universelle Prinzipien wie
das Prinzip der gleichen Interessenerwidgung die entscheidende Rolle, sondern gerade die
Einsicht, dass einzelne, hart gepresste Prinzipien, in Fragen der Moral nicht sehr hilfreich
sind, wenn sie als Verfahren zur Entscheidung von moralischen Problemen verstanden wer-
den. Damit ist nicht bestritten, dass solche Prinzipien zur Schirfung der Urteilskraft und der
moralischen Sensibilitit helfen kénnen. Das Richtige ist jedoch in einer Tugendethik nur im
Kontext eines ganzen Lebens und in der einzelnen Betrachtung bestimmbar. Das Buch
behandelt diese Position nur sehr kursorisch, da sie ihr als «wenig deutlich» erscheint. Die
fehlende Deutlichkeit muss jedoch in diesem Falle nicht gedankliche Schwiche bedeuten,
sondern ist moglicherweise in der Sache der Moral begriindet, die — sofern sie wirklich
«praktisch ist - nicht durch rationale Uberlegungen zwingende Handlungsanweisungen ver-
mitteln kann, sondern bloss ein Hilfsmittel auf dem Weg zum «guten Lebeny darstellt. Dass
der Verzicht auf eine eindimensional rationalistische Position nicht auch schon irrational ist,
lisst sich bei Mary Midgley nachvollziehen.

In einem hochst beachtenswerten dritten Teil holt Ursula Wolf zu einer generellen Refle-
xion von Begriindungsmoglichkeiten in der Moral aus. Dies geschieht tiber eine Auseinander-
setzung mit liberalen Gemeinplitzen beziiglich der Moglichkeiten von Begriindung in einer
wertepluralistischen Gesellschaft. Als Moral bestimmt sie den Kern der sozialen Sitten einer
Gruppe oder Moralgemeinschaft. Damit wird nicht auf der Normativitit des Faktischen
insistiert, sondern nur der Hinweis gegeben, dass der Wille da sein muss, dass etwas zur
akzeptierten Norm wird. Geltung und Wollen dieser Geltung machen den formalen Kern der
Moral aus (S. 67). Uber den materiellen Kern gibt es in der pluralistischen Gesellschaft keine

3 Arthur Schopenhauer, Werke, Haffmanns-Ausgabe, Ziirich 1988, Bd. 111, S. 602.

216



Einigkeit mehr. Die Autorin zeigt, dass Habermas und Tugendhat, die einen letzten Bestand
in der Sozialitiit selbst festmachen wollen, die Moglichkeit, moralische Anspriiche zu stellen,
auf cinen formalen Restbestand stiitzen, der sich aus der unerldsslichen Basis formulieren
lasst, tiberhaupt noch solche Anspriiche stellen zu konnen. Diese Basis verankern sie je
unterschiedlich in der Sozialitit des Menschen: Tugendhat im Bedirfnis nach sozialem
Selbstwert, Habermas in der Kommunikationsgemeinschaft. Die auf diese Weise im sozialen
System begriindbaren Normen koénnen sich nur auf die von ithm erfassten Personen beziehen.
Wolf kritisiert diese liberale Restmoral hart: Wir haben es nicht erst in modernen Gesellschaf-
ten mit einer Situation zu tun, in der sich Moral nicht mehr auf anerkannte Werte griinden
lisst. Diese Situation besteht vielmehr seit dem Ubergang von einer traditionellen zu einer
reflektierten Moral in der griechischen Aufklirung. Der Riickzug auf eine Restmoral und die
Privatisierung der Wertfragen ist eine nicht akzeptable Losung. Denn die Werte, wenn immer
sie den Kern einer Moralauffassung ausmachen, sind nicht ins Private und Personliche ab-
schiebbar. Wenn jemand fir den absoluten Schutz des Lebens und gegen die Abtreibung ist,
dann beansprucht er damit die Beriicksichtigung dieser Position nicht bloss fir das eigene
Handeln. Eine solche Einschrankung des Anspruchs miisste vielmehr als selbst unmoralisch
gelten, Die liberale Moral entpuppt sich daher als ein Standpunkt neben andern und ist nicht
der tibergeordnete Standpunkt, als der er sich zunédchst empfiehlt (S. 67).

In dieser Situation stellt sich die Alternative, entweder nach einer tiberlegenen metaphysi-
schen Begriindung der Moral zu suchen oder aber auf einen libergeordneten, formal bestirmm-
ten Moralbegriff zu verzichten und diese Art von Begriindungsanspruch aufzugeben. Wolf
wihlt den letzteren Weg, wohl wissend, dass eine derartige Entscheidung nicht auf einer
positiven Widerlegung der Begriindbarkeit einer metaphysischen Moral beruht. Der zentrale
Inhalt der liberalen Moral, die gleiche Riicksicht auf alle Personen, lisst sich ohne hohere
Herleitung als ein /deal verstehen (S. 71). Anstelle von Werten, die nach einer metaphysischen
Begriindung rufen, kann einfach von Rechten die Rede sein: Das Ideal besteht darin, allen
gleiche moralische Rechte zuzuschreiben. An dieser Stelle kehrt die Argumentation wieder zur
Mitleidsmoral zuriick. Die Autorin kniipft bei der von Montaigne herkommenden Tradi-
tionslinie der liberalen Moral an, die Grausamkeit, gleich wem sie angetan wird, an die erste
Stelle der zu meidenden Laster setzt. Grausamkeit ist schlecht, ohne dass dies weiter begriin-
dungsbediirftig wire. Insbesondere lidsst sich die metaphysisch begrindete Einschrinkung
dieser Haltung auf Personen nicht mehr stiitzen. «Den Unterschied zu Wertkonzeptionen
konnte man so fassen: Dort waren Wesen Gegenstand moralischer Riicksicht, insofern sie
schiitzenswert sind, und dies wiederum waren sie durch ihren Bezug auf einen hoheren Wert,
der unverletzlich ist. Jetzt sind einfach alle diejenigen Wesen moralische Objekte, die schutz-
beduirftig sind bzw. auf die sich iiberhaupt Riicksicht nehmen ldsst.» (S. 76) Damit ist erst
eine moralische Kernvorstellung umrissen, analog zur Kernvorstellung der Wiirde der Person
in der kantischen Ethik. Wolf beansprucht dafiir auch keine letzte Begriindung. Der Kern der
Moralitat besteht nicht in einem absoluten Sollen. Gleichwohl lassen sich aus ihm legitime
Anspriche ableiten.

Die ausfiihrliche Entwicklung dieser Kernvorstellung soll hier auf die Frage beschrinkt
werden, inwiefern sie die unplausiblen Konsequenzen der mit ihr verwandten utilitaristischen
Kernvorstellung vermeiden kann. Inhaltlich bedeutet die Position der universalisierten Mit-
leidsmoral, dass man auf «alle leidensfahigen Wesen in ihrer Leidensfihigkeit Riicksicht
nehmen» soll und dass elementare Formen des Leidens mehr zdhlen als leichtere Formen.
Ursula Wolf unterscheidet am objektiven Wohl von Personen drei Komponenten: 1. Errei-
chen von Zielen, Ausiiben von sinnvoller Tétigkeit (etabliert Freiheitsrechte); 2. angenechme
Gefiihle, positive Erfahrungen, Wohlbefinden und Lust (Recht darauf, dass einem nicht Leid
zugefiigt wird); 3. befriedigende soziale Beziehungen (Recht auf Anerkennung) (S. 91). Diese
Komponenten gelten auch fiir Tiere, insofern sie in relevanter Hinsicht dem Menschen gleich

217



sind. Sie werden in der Massentierhaltung und bei Versuchstieren massiv verletzt, wie Ursula
Wolf tiberzeugend darlegt. Doch kann man Mensch und Tier wirklich mit derselben Elle
messen?

Die relative Ferne zwischen Mensch und Tier kann als Grund dafiir verwendet werden,
Menschen eine Sonderbehandlung angedeihen zu lassen, und in diesem Sinne zur Rechtferti-
gung eines gewissen Speziesismus dienen. So wie die Verpflichtungen einem eigenen Kind
gegeniiber grosser sind als gegeniiber irgendeinem Kind, so seien auch — kénnte man argu-
mentieren — die Verpflichtungen irgendeinem Menschen gegentber grosser als gegentiber
Tieren. So weit lisst Ursula Wolf das Argument gelten. Sie fiihrt jedoch auch an, dass es
verstandlich wire, wenn das Tier, falls zu diesem eine personliche Bezichung besteht, bevor-
zugt wiirde. Es sind also Situationen denkbar, in denen zum Tier die grossere Nihe besteht
und damit eine grossere Verpflichtung empfunden wird. Doch auch wenn eine solche Bevor-
zugung des Tieres psychologisch unter gewissen Bedingungen verstiindlich sein mag, so heisst
dies noch nicht, dass sie moralisch gerechtfertigt wiire. Das Argument der Nihe zihlt flr
Wolf hier deshalb nicht, weil es nur in moralischen Konfliktsituationen relevant ist, d.h. nur
dann, wenn e¢s um vitale Interessen auf beiden Seiten, bei Mensch und Tier, geht. Dies ist
jedoch nach ihrer Auffassung in den massgeblichen Fillen massiver Eingriffe in das Wohl des
Tieres nicht der Fall (S. 122). Konsequenterweise spricht sie sich auch gegen die moralische
Berechtigung des Totens von Tieren aus und macht auch diesbeziiglich keinen relevanten
Unterschied zwischen Mensch und Tier namhaft.

I11

Wolf unterscheidet zwischen einer ausformulierten Moraltheorie und dem, was sie verschie-
dentlich «Kern einer Moralkonzeption» (z.B. S. 133) nennt. Eine dhnliche Unterscheidung
findet sich auch bei andern Autoren®. Der Status der Person bildet etwa bei Singer, zusammen
mit spezifischen utilitaristischen Gesichtspunkten, den Kern seiner Moralphilosophie. Der
Position von Singer, Regan und Wolf ist eigen, dass die weithin akzeptierte Vorstellung, dass
Menschen moralisch mehr zihlen als Tiere, als Vorurteil betrachtet wird, das einer rationalen
Rechtfertigung in vielen Fillen entbehrt, etwa dann, wenn irreversibel komatdse Menschen
Tieren mit einem komplexen Sozialleben gegeniibergestellt werden. Die Kritik des Speziesis-
mus fithrt bei diesen bedeutenden Vertretern der Tierethik zu einer fiir viele hochst fragwiirdi-
gen Haltung zur Euthanasie. Ein Argument von Rosalind Hursthouse kann zeigen, wie
zwischen einem Speziesismus, der auf einem blossen Vorurteil beruht, und einer Variante des
Speziesismus, die sich rational vertreten lisst, unterschieden werden kann®. Moralische Be-
achtung verdient, so Hursthouse, eine Gattung von Personen, ohne Prifung im Einzelfall, ob
jemand irgendwelche empirischen Kriterien des Personenstatus erfiillt. Es wire nicht zu
rechtfertigen, wenn wir eine andere Gattung (z. B. Ausserirdische) moralisch anders behan-

4 So sieht Robert L. Arrington in Rationalism, Realism and Relativism (Ithaca und London
1989) im Anschluss an Wittgenstein die Moral festgelegt durch Regeln einer moralischen
Grammatik, die selbst nur einen solchen Kern einer moralischen Einstellung festhalten.
Diese Grammatik eignet sich jedoch nicht zu einem ausgewachsenen moralphilosophischen
System, das auf den Einzelfall applizierbar wiire. Eine verwandte Unterscheidung zwischen
Pflichten, die prima facie gelten, und tatsichlich geltenden Pflichten findet sich bei W.D.
Ross, The Right and the Good, Oxford 1930.

5 Rosalind Hursthouse, Beginning Lives, Oxford 1987, ibs. S. 101 ff.

218



deln wiirden als Menschen, wenn sie als Spezies von Personen betrachtet werden kdnnen. Das
gleiche gilt auch fir Tiere: Wenn eine Tierart in moralisch relevanter Hinsicht, also was die
Erfillung des Personenstatus anbelangt, dem Menschen zumindest nahe kommt, so haben
auch hier die entsprechenden Riicksichten zu gelten. Es geht in der Ethik nicht um ein Alles
oder Nichts. Der Personenstatus hat nicht nur beim Individuum, sondern auch bei den Arten
verschiedene Grade. So betrachtet mag es gute Griinde geben, an der Speziesgrenze einen
moralisch relevanten Einschnitt zu machen, ohne dass dies als unzuldssiger Speziesismus
gebrandmarkt werden kann und ohne dass dies impliziert, Lebewesen einer andern Gattung
auf irrationale Weise als minderwertig zu betrachten.

Im Utlitarismus, der mit dem empiristischen Denken geschichtlich nahe verwandt ist,
unterlicgt die Zu- bzw. Absprache der Schmerzempfindlichkeit einer empirischen Prifung
und geschicht daher nicht pauschal. Das ist bei diesem Kriterium auch recht naheliegend, ist
¢s doch schon nach einem solchen Gesichtspunkt konzipiert. Dass man jedoch, wie es in
dieser Tradition geschieht, auch den Status der Person aufgrund empirisch bestimmbarer
Eigenschaften zuschreibt, ist begriindungsbediirftig®.

Auch Ursula Wolf wendet das Kriterium der Leidensfihigkeit empiristisch an. Komatose
haben daher ecinen geringeren Anspruch auf Schutz als leidensfihige Tiere. Die Autorin
zogert zwar zundchst an dieser Stelle, verwirft aber schliesslich jegliche Hoherbewertung
solcher Menschen als «metaphysisch» (S. 142). Es ist sicher richtig, dass der absolute Schutz
der menschlichen Person als Kern einer Moralvorstellung nicht impliziert, dass es in jedem
Fall untersagt ist zu toten. Kritikwiirdig scheint mir jedoch die Einschitzung, dass es sich bei
diesem Kern einer Moralvorstellung um einen nicht haltbaren «metaphysischen» Restbestand
handle. Die Bindung der Ethik an scheinbar objektive, empirische Kriterien ist in genau
gleicher Weise ohne eine letzte Rechtfertigung, wie es metaphysische Entwiirfe sind. Das sieht
auch Ursula Wolf. Sie glaubt jedoch, im Kriterium der Leidensfihigkeit und im korrespon-
dierenden Motiv des Mitleids den «Kern einer moralischen Einstellung» namhaft zu machen,
der aul jegliche Metaphysik verzichtet. Wenn das, was hier als Metaphysik kritisiert wird,
deswegen kritikwiirdig ist, weil es nicht von schlicht jedem und jeder zugestanden wird, dann
scheint mir dies die Latte zu tief zu hingen. Weil wir alle Schmerzen vermeiden méchten und
dieses Interesse allen, auch Tieren, zugestehen, heisst dies doch noch nicht, dass diese Grund-
lage einer Moral das Spezifische der menschlichen Existenz trifft. Zudem ist zu bedenken,
dass Tiere so gehalten und geziichtet werden kdnnten, dass sie von Natur aus schon so sediert
sind, dass Schmerzen keine bedeutsame Rolle mehr spielen und nicht Anlass zu Mitleid geben
konnen. Gleichwohl wiirden wir dies fir moralisch falsch halten’.

Auch wenn wir Tiere nicht als Personen betrachten, heisst dies nicht, dass sie deswegen
keine moralische Beachtung verdienen wiirden. Wie gesagt, der Personenstatus hat Grade,
und viele Griinde, weshalb wir Menschen generell als Vollglieder der Moralgemeinschaft
betrachten, finden wir auch bei Tieren. Wenn eine Tierspezies jedoch generell nicht als Spezies
von Personen betrachtet werden kann, hat dies die Konsequenz, dass nicht jedes cinzelne Tier
als Individuum in gleichem Masse zihlt, wie dies aufgrund der Zuschreibung des Personen-
status der Fall wiire. So kiimmert sich der Wildhiiter weniger um das einzelne Tier, als
vielmehr um das Habitat, um den Ausgleich zwischen den Arten, die Uberlebenschancen von
Arten, z. B. durch Abschuss bei Bestinden, die aufgrund guter Bedingungen andere Arten

6 So hat H. Tristram Engelhardt in seinem Aufsatz Medicine and the Concept of Person (in:
T. Beauchamp and Seymour Perlin (eds.), Ethical Issues in Death and Dying, Englewood
Cliffs 1978) daftir argumentiert, neben dem Personenbegriff im empirisch-deskriptiven
Sinne noch den Personenbegriff als soziale Zuschreibung zu beriicksichtigen.

7 Diesen Hinweis verdanke ich Manuel Schneider. Fiir eine kritische Lektiire bin ich auch
Peter Schaber zu Dank verpflichtet.

219



verdringen, etc. Auch hier gilt natiirlich nicht, dass nur die Art zihlt. Die Vermeidung von
Schmerz, die artgerechte Haltung etc. zielen auf das einzelne Tier ab. Im Unterschied zum
Menschen empfinden wir es beim Tier nicht als zynisch, wenn ein einzelnes Tier zugunsten der
Arterhaltung geopfert wird. In diesem Sinne zihlt die Arterhaltung mehr als das Leben des
Einzeltieres. Beim Menschen jedoch wiirden wir eine solche Rangordnung als die Person
verletzend zuriickweisen. Damit soll nicht geleugnet werden, dass natiirlich auch Tiere ihre
Individualitit haben, die tiber die Zugehorigkeit zu einer bestimmten Spezies hinaus in
unserem Umgang mit diesem Tier beachtet werden muss.

Im Falle des Konflikts zwischen menschlichen und tierischen Interessen bedeutet die Zen-
trierung der Ethik um den «moralischen Kern» des Personenstatus keineswegs, dass Tiere
irgendwelchen Interessen geopfert werden konnen. Gerade die Zufligung von Schmerz zéihlt
beim Tier wegen der fehlenden Moglichkeit, Schmerz zu verarbeiten, umso mehr. Wo vitale
Interessen einzelner Menschen auf dem Spiel stehen, wiegen diese nach meiner Auffassung
auch vitale Interessen von einzelnen Tieren auf. Schon fragwiirdiger wire es, ob vitale Interes-
sen einzelner Menschen das Interesse am Bestehen von ganzen Tierarten aufwiegen kénnten.
Sicherlich tiberwiegen aber nichtvitale Interessen von Menschen nichtvitale Interessen von
Tieren. Wo immer moglich, muss der Konflikt zwischen Tier und Mensch durch eine Anpas-
sung der Lebensweise vermieden werden.

Auch wenn der Rezensent die Schlussfolgerungen, die in diesem Buch gezogen werden, in
wesentlichen Punkten nicht teilt, so kann dies seiner liberaus positiven Bewertung keinen
Eintrag tun. Ursula Wolf hat ein Buch geschrieben, mit dem man sich — auch iiber das
spezifische Interesse an der Frage der Tierethik hinaus — mit Gewinn auseinandersetzt. Positiv
zu erwihnen ist iberdies die Kiirze des Buches, die nicht zu Lasten der Differenziertheit der
vorgetragenen Argumentation geht.

220



	Mensch und Tier in der Moral : zu Ursula Wolfs tierethischer Studie

